Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 43 (1996)

Heft: 3

Artikel: Zur Rezeption des Aristotelischen Freundschaftsbegriffs in der
Scholastik

Autor: McEvoy, James

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761252

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JAMES McCEvoy

Zur Rezeption des Aristotelischen
Freundschaftsbegriffs in der Scholastik™

Einleitung

In der Zeit zwischen dem Tod des Boethius und der Mitte des 13. Jahr-
hunderts war die Nikomachische Ethik des Aristoteles dem lateinischen
Mittelalter bekanntlich nicht zugénglich. In Byzanz war dies zwar anders,
doch zeigten die byzantinischen Gelehrten wenig Interesse am Inhalt die-
ses Aristotelischen Werkes. Alles, was wihrend dieser Zeit wiederum im
lateinischen Kulturraum von den ethischen Lehren des Stagiriten zirku-
lierte, stammte aus den Schriften Senecas und Ciceros, denn Griechisch-
kenntnisse waren ja eine duBerste Seltenheit. Freilich bedeutet dies nicht,
daf} christliche Schriftsteller sich nicht unabhidngig von Aristoteles ihre
eigenen Gedanken zu den Fragen der zwischenmenschlichen Beziehun-
gen gemacht hétten. Zum Thema der Freundschaft wurden im letzten
Jahrzehnt des vierten Jahrhunderts drei christliche Denker fast gleichzei-
tig schriftstellerisch tédtig, und zwar Ambrosius von Mailand (in seinem
Werk De officiis ministrorum)', Augustinus (hauptsichlich in den Con-
fessiones)? und schlieBlich Paulinus von Nola3, dessen Uberlegungen zur
Freundschaftsthematik uns in verschiedenen Gedichten sowie in Briefen

* Uberarbeitete Fassung eines Vortrages, der am 23. Februar 1995 auf Einladung von
Herrn Prof. Dr. Werner Beierwaltes am Institut fiir Philosophie der Universitit Miinchen
gehalten wurde. Mein Dank gilt der Alexander-von-Humboldt-Stiftung (Bonn) fiir die Ge-
wihrung eines viermonatigen Forschungsstipendiums, Herrn Prof. Beierwaltes, der mei-
nen deutschen Text Korrektur gelesen hat, und Herrn Dr. Philipp W. Rosemann (Institut
supérieur de philosophie, Université catholique de Louvain) fiir seine Hilfe bei der Ver-
offentlichung.

Vgl. AMBROSIUS, De officiis III, 21-22; S. 123-137 in der Neuausgabe von
TESTARD, M., Saint Ambroise: Les devoirs, II: Livres II-III. Paris 1992 (Collection Guil-
laume Budé).

2 Vgl. AUGUSTINUS, Confessiones IV, 4ff. S. dazu den Kommentar von O’DONNELL,
J.J., Augustine: Confessions, II: Commentary on Books 1-7. Oxford 1992, 217-234.

3 Vgl. FABRE, P., Saint Paulin de Nole et I’amitié chrétienne. Paris 1949 (Biblio-
theque des Ecoles frangaises d’ Athénes et de Rome, 167). Zum Vergleich mit Augustinus
kann man die Studie von J.T. LIENHARD heranziehen: Friendship in Paulinus of Nola and
Augustine, in: Augustiniana 40 (1990) (= Mélanges T. Van Bavel) 279-296.



288 Zur Rezeption des Aristotelischen Freundschaftsbegriffs

an seine Freunde iiberliefert sind.* Den folgenden Jahrhunderten, die die-
se Werke lasen, war es ebenso wie den genannten Kirchenvétern nicht
bewul3t, daB bereits Aristoteles in den Biichern VIII und IX der Ni-
komachischen Ethik die tiefsinnigste und umfassendste Analyse der zwi-
schenmenschlichen Beziehungen vorgenommen hatte, die uns aus der An-
tike iiberliefert ist. Erst kurz vor 1250 erschien die erste vollstindige la-
teinische Ubersetzung der Aristotelischen Ethik, also im Rahmen jener
Wiederentdeckung der Aristotelischen Philosophie, die das intellektuelle
Leben innerhalb der neuen Universitdten zu bereichern begonnen hatte
und eine so nachhaltige Wirkung auf die Philosophie des Mittelalters aus-
iiben sollte.

Das Ziel der vorliegenden Abhandlung ist begrenzt. Sie faBit lediglich
die Rezeption der Biicher VIII und IX der Ethik ins Auge, jener Biicher,
die dem affektiven Leben und der Freundschaft gewidmet sind. Ich kann
hier nicht auf das Weiterleben Ciceros und Senecas in der Freundschafts-
literatur des 12. Jahrhunderts eingehen, werde mich auch nicht mit dem
Nachleben der patristischen Autoren beschiftigen oder die monastische
Behandlung des Freundschaftsthemas, etwa bei Anselm von Canterbury?
und Aelred von Rievaulx®, niher betrachten konnen. Statt dessen werde
ich es unternehmen, die Bedeutung der neuen Aristotelischen Ideen fiir
die Entwicklung der philosophischen und theologischen Ethik zwischen
etwa 1250 und 1300 zu beleuchten. ﬁbrigens kdme der Versuch, eine
vollstindige Geschichte der Freundschaftstheorien der philosophischen
und theologischen Denker des Mittelalters zu liefern, wohl zu frith. Dazu
gibt es noch zu viele Liicken und UngewiBheiten in unserer Kenntnis der
diesbeziiglichen Literatur — Liicken allerdings, die nach und nach von
neuen Editionen gefiillt werden. Gerade dieser Aufsatz wird zeigen, in-
wieweit kiirzlich erschienene Textausgaben das Bild unseres Forschungs-
gegenstandes verdndert haben.

4 7Zur Freundschaftsthematik in Antike und friihem Christentum, vgl. die zusammen-
fassende Darstellung von PIZZOLATO, L., L’idea di amicizia nel mondo antico classico e
cristiano. Turin 1993.

Vgl SOUTHERN, R.W., Saint Anselm. A Portrait in a Landscape. Cambridge 1990,
Kap 7: «The Nature and Importance of Friendship» - eine sehr ausgewogene Darstellung.

Vgl AELRED VON RIEVAULX, De spirituali amicitia, in: Aelredi Rievallensis Opera
Omnia, I: Opera ascetica, hrsg. von A. HOSTE und C.H. TALBOT. Turnhout 1971, 280-
350 (Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis, 1). Aelreds asketische Theologie
beleuchtet aus verschiedenen Perspektiven der folgende Sammelband: S. Aelred de Rie-
vaulx, Le miroir de la charité. Journées d’études & I’Abbaye de Scourmont, 5-9 octobre
1992, Hommage au P. Charles Dumont, in: Collectanea Cisterciensia 55 (1993) (Sonder-
nummer).



in der Scholastik 289

Robert Grosseteste als Ubersetzer der Ethik

Ich wiinschte, man kdnnte heutzutage unter Philosophen, Theologen und
Historikern eine gewisse Vertrautheit mit dem Namen Robert Grosseteste
voraussetzen, so dal} dieser keiner ndheren Vorstellung mehr bediirfte!
Die Illusion, daBB man heute einige Grundkenntnisse seiner wissenschaft-
lichen Tétigkeit annehmen diirfe, habe ich allerdings schon ldngst aufge-
ben miissen.

Grosseteste war schon zu seiner Zeit der weitaus bekannteste Magi-
ster der 1214 gegriindeten Universitit von Oxford.” Im spiteren Teil sei-
ner Karriere erwarb er sich vertiefte Kenntnisse des Griechischen.® Als
er 1235 Bischof von Lincoln wurde, begann er mit Hilfe von Assistenten,
adiutores genannt, Werke aus dieser Sprache zu iibersetzen oder auch
schon vorliegende Versionen (etwa des Johannes Damascenus oder des
Pseudo-Dionysius) zu iiberarbeiten. Doch war Grosseteste mehr als ein
bloBer Ubersetzer, er war vielmehr ein Denker von eigener Originalitiit,
der die Aristotelische Logik ebenso hervorragend beherrschte (ein-
schlieBlich der diffizilen Analytica Posteriora, die er als erster Lateiner
nach Boethius kommentierte) wie die Physik. Sein griindliches Aristote-
lesverstindnis kam Grosseteste natiirlich beim Ubersetzen sehr zu Hilfe.
Es gibt Hinweise darauf, da} er sich schon gegen Ende der 30er Jahre in-
tensiv mit der Nikomachischen Ethik beschiftigte und die eigentliche
Ubersetzung Anfang der 40er Jahre in Angriff nahm. Sie lag innerhalb
weniger Jahre vollstdndig vor, so daB} sie sich vielleicht schon ab 1245 in
Umlauf befand, mit Sicherheit aber vor 1250, als Albertus Magnus auf
der Basis der neuen Ubersetzung in Koln seinen eigenen Kommentar be-
gann,

Das Grossetestesche Projekt einer Bearbeitung der Aristotelischen
Ethik ging weit iiber die Ubersetzung des eigentlichen Textes hinaus.
Vielmehr fiigte Grosseteste seiner Ubersetzung — der ersten vollstindigen
lateinischen Ubertragung der Ethik — die lateinische Version eines grie-
chischen Kommentares bei, der selbst wiederum das Werk eines unbe-
kannten byzantinischen Kompilators aus dem 12. Jahrhundert war.? Die

7 Zum philosophischen Denken Robert Grossetestes, vgl. MCEVOY, J., The Philoso-
phy of Robert Grosseteste. Oxford 21986. Die allgemeine intellektuelle Entwicklung
Grossetestes stellt dar: SOUTHERN, R.W., Robert Grosseteste. The Growth of an English
Mind in Medieval Europe. Oxford 21992. Eine Vielzahl neuerer Forschungen wird zu-
sammengestellt von MCEvoY, J. (Hg.), Robert Grosseteste: New Perspectives on his
Thought and Scholarship. Steenbrugge 1996 (Instrumenta Patristica, 27) (mit umfassen-
der Bibliographie).

Zu Grossetestes Griechischkenntnissen sowie dem Inhalt seiner Bibliothek, vgl. die
detaillierte Studie von DIONISOTTI, A.C., «On the Greek Studies of Robert Grosseteste»,
in: DIONISOTTI, A.C./GRAFTON, A./KRAYE, J. (Hgg.), The Uses of Greek and Latin. Lon-
don 1988, 13-39 (Warburg Institute Surveys and Texts, 16).

9 Vgl. MERCKEN, H.P.F. (Hg.), The Greek Commentaries on the Nicomachean Ethics
of Aristotle in the Latin Translation of Robert Grosseteste, Bishop of Lincoln (§1253),



290 Zur Rezeption des Aristotelischen Freundschaftsbegriffs

Kompilation vereinigt Glossen verschiedenster Herkunft und von ganz
unterschiedlichem Wert, viele von ihnen anonym. Aus der Feder des As-
pasius, des friihesten Kommentators Aristoteles’, stammen die leider nur
unvollstindig erhaltenen Glossen zum VIII. Buch!®, wihrend die Kom-
mentare zu den Biichern IX und X Michael von Ephesos zuzuschreiben
sind (12. Jahrhundert). Grosseteste machte einen weiteren Schritt, um sei-
nen lateinischen Lesern das Verstindnis der neuen und ihnen wenig ver-
trauten Aristotelischen Ideen zu erleichtern, indem er seiner I"Jbersetzung
unzidhlige Interlinear- und Randglossen hinzufiigte, die meistens hi-
storischer und philologischer Art sind, aber auch einige Passagen origi-
nellerer Reflexionen beinhalten. Diese Glossen laufen unter dem Namen
Notulae Lincolniensis; ihre kritische Ausgabe befindet sich zur Zeit in
Vorbereitung. Dieses gewaltige corpus ethicum, bestehend aus Text,
Kommentaren und Glossen, rundete Grosseteste mit einer Zusammenfas-
sung der einzelnen Biicher und Kapitel ab.

H.P.F. Mercken (Utrecht) hat 1991 die Ubersetzung der Biicher VII
bis X samt der dazugehorigen Kommentare in einer kritischen Ausgabe
verdffentlicht.!! Wir haben gute Griinde zu hoffen, daB innerhalb weni-
ger Jahre der vollstdndige lateinische Text der Ethik zusammen mit den
entsprechenden Kommentaren und Glossen vorliegen wird, begleitet von
den philologischen und philosophischen Erlduterungen des Herausgebers.

Der fortlaufende Kommentar des Aspasius zum VIII. Buch bricht
mitten im 12. Kapitel (1159 a 27) ab; fiir den Rest des Buches haben wir
nur noch einige verstreute Scholien. Der Zustand des Aspasius-Textes in
der Version des Robert Grosseteste entspricht genau dem fragmentari-
schen Charakter des griechischen Originaltextes, so wie ihn Heylbut 1889
in den Berliner Commentaria in Aristotelem Graeca verdffentlicht hat,!?
Allerdings hat Grosseteste in eigener Regie die fehlenden Teile des As-
pasius-Kommentares erginzt, so daBl das VIII. Buch trotz allem von
einem vollstdndigen Kommentar begleitet wird. (Mercken druckt die von
Grosseteste stammenden Texte in Klammern.) Fiir diese Ergédnzungen

Bd. 3. Lowen 1991 (Corpus Latinum Commentariorum in Aristotelem Graecorum, VI/3),
Kap. 1: «The Compilation of Greek Commentaries on Aristotle’s Nicomachean Ethics»
(S. 3*=-33%).
Vgl. Aspasii in Ethica Nicomachea quae supersunt Commentaria, hrsg.von

G. HEYLBUT. Berlin 1889, 158-186, (Commentaria in Aristotelem Graeca, 19/1). Die la-
teinischen Parallelstellen zu dem griechischen Text findet man genau angegeben bei
MERCKEN, H.P.F. (Hg.), The Greek Commentaries on the Nicomachean Ethics of Aris-
totle in the Latin Translation of Robert Grosseteste, Bishop of Lincoln (11253), Bd. 1.
Leiden 1973, 60*-61* (Corpus Latinum Commentariorum in Aristotelem Graecorum,
VI/1).

P' MERCKEN, H.P.F. (Hg.), The Greek Commentaries on the Nicomachean Ethics of
Aristotle in the Latin Translation of Robert Grosseteste ..., Lowen 1991. Bd. 3. The An-
onymous Commentary on Book VII, Aspasius on Book VIII, and Michael of Ephesus on
Books IX and X, 1-478 (s. Anm. 9).

* Vgl. Anm. 10.



in der Scholastik 291

war der Bischof von Lincoln nun véllig auf sein eigenes Textverstidndnis
angewiesen.!? Ganz offenbar verspiirte er fiir den Inhalt des VIII. Buches
der Ethik eine tiefe Sympathie, die wohl daher riihrte, da3 die Themen,
welche hier von Aristoteles behandelt werden, ihn selbst sowohl als Den-
ker als auch als christlichen Seelsorger besonders ansprachen: So geht es
beispielsweise um Fragen der Ehe, der Zeugung von Kindern und deren
Erziehung, um die verschiedenen Griinde der Freundschaft und das Ver-
hiltnis zwischen Konig und Volk. Mehreren dieser Themenbereiche wid-
met Grosseteste iiber Aristoteles hinausgehende Exkurse, die oft seine
tiefsten Uberzeugungen widerzuspiegeln scheinen. Ich gebe nur zwei
Beispiele.

1. In Buch VIII, Kapitel 12, stellt Aristoteles eine gewisse Ahnlichkeit
zwischen der Rolle des Konigs und der des Paterfamilias fest:

So hat die Gemeinschaft des Vaters zu den S6hnen die Gestalt einer
Konigsherrschaft, denn die Sorge um die Kinder ist Aufgabe des Vaters.
(...) Das Konigtum will eben seinem Wesen nach ein viterliches Regi-
ment sein. !4

Im Zusammenhang mit dieser Analogie stellt sich Grosseteste in seinem
Kommentar die folgende Frage: Entspringt die Konigsherrschaft, dhnlich
der Rolle des Vaters, dem Naturrecht, oder ist sie vielmehr eine Institu-
tion ex constitutione, also eine «blofl menschliche» Einrichtung? Schirfer
gefragt: Widerspricht die Monarchie der Natur, derzufolge alle Menschen
gleich sind und jeder nur einen gleichen Teil von Giitern fiir sich in An-
spruch nehmen darf? In Grossetestes Antwort auf diese Frage hort man
die Stimme eines gewissenhaften und eifrigen Bischofs heraus, dessen
Verhiltnis zum englischen Konig iibrigens nicht immer unproblematisch
war, zumal wenn die Interessen Heinrichs III. den Rechten der Kirche
und der Pastoralpolitik seiner Bischofe widersprachen. Grossetestes Ant-
wort greift auf politisch-philosophisches Gedankengut zuriick, das letzten
Endes in dem Platonischen Parallelismus zwischen den drei Teilen der
menschlichen Seele und den drei Teilen des idealen Staatswesens wur-
zelt. Von der Schopfungsordnung her, so argumentiert Grosseteste, steht
dem Menschen zwar die Herrschaft iiber die Tiere zu, nicht aber iliber an-
dere Menschen. Der Konig ist von Gott dazu berufen, jenes Element der
Vernunft in das Staatswesen einzubringen, das seinen Untertanen, kol-
lektiv genommen, abgehen mag. Daraus ergibt sich, daB nur ein Konig,
der seine Herrschaft auf der Basis der Vernunft ausiibt, als natiirlicher
Herrscher seines Volkes gelten darf: Nur er ist dazu imstande, die natiir-

13 Vgl. dazu MCEvOY, J., «Grosseteste’s Reflections on Aristotelian Friendship: A
«New> Commentary on Nicomachean Ethics VIII.8-14», in: DERS. (Hg.), Robert Grosse-
teste: New Perspectives ..., 149-168 (s. Anm. 7).

14 ARISTOTELES, Nikomachische Ethik, iibers. von F. Dirlmeier. Berlin R1983, 185
(Aristoteles, Werke in deutscher Ubersetzung, 6).



292 ~ Zur Rezeption des Aristotelischen Freundschaftsbegriffs

liche Ordnung zu respektieren und daher dem Wohl des eigenen Volkes
zu dienen. Der Tyrann dagegen versucht, seine Untertanen anstatt der
Vernunft seinem Eigeninteresse zu unterwerfen. Infolgedessen kann er
keinen Anspruch erheben, von seinem Volk als vernunftgemifer und
damit natiirlicher Herrscher anerkannt zu werden.

2. Aristoteles war der Ansicht, daB jede Art der ¢iAia in einer xot-
vovio. wurzle, das heiflt in einer Gemeinschaft von Giitern, von Lust oder
von Tugend. Die gegliickte Beziehung zwischen Ehepartnern stellt dem
Stagiriten zufolge eine TéAeia @iAia oder vollendete Freundschaft dar, in
der alle Vorziige der Freundschaft als solcher vereinigt sind. Dazu
schreibt Aristoteles in Buch VIII, Kapitel 14:

Die Freundschaft zwischen Mann und Frau ist nach allgemeiner An-
nahme eine Naturgegebenheit. Denn der Mensch ist von Natur ein We-
sen, das eher auf die Gemeinsamkeit zu zweien als auf die (umfassende)
der Polis eingestellt ist, und zwar um so mehr, als die Hausgemeinschaft
urspriinglicher als die Polis ist und mehr den Charakter der Notwendig-
keit hat und der Trieb nach Fortpflanzung dem Lebewesen in umfassen-
derer Weise eingepflanzt ist. (...) Daher ist bekanntlich auch Nutzen und
Lust in dieser Freundschaft zu finden. Sie kann aber auch sittliche Vor-
trefflichkeit als Fundament haben, wenn beide Partner gut sind. (...)
Kinder sind, wie die Erfahrung zeigt, ein festes Band. Daher tritt bei
Kinderlosen rascher die Entfremdung ein. Kinder sind ja ein gemeinsa-
mes Gut fiir die Eltern: Das gemeinsame aber verbindet.!>

Die Thematik der amicitia zwischen Eheleuten kam in der dem Mittelal-
ter iiberlieferten Theologie hauptsidchlich augustinischer Priagung zwar
vor, spielte dort aber eine eher geringe Rolle.!® Grossetestes Ubertragung
des Aristotelischen Terminus’ @iAla als amicitia — auch im Zusammen-
hang mit der Beziehung zwischen Ehepartnern — bereicherte nun die mit-
telalterliche amicitia-Diskussion und erlaubte es ihm, Aristoteles’ Ge-
danken zur Freundschaft zwischen den Geschlechtern in seine eigene
Freundschaftstheorie zu iibernehmen. Ehepartner, die ein gemeinsames
Leben fiihren — kommentiert Grosseteste —, sind einander von Nutzen und
bereiten einander Freude. Kommt noch hinzu, daB ihre Freundschaft in
Tugendhaftigkeit griindet, so erreichen Mann und Frau gemeinsam jenes
Hochstmall an Freundschaft, in dem die beiden Freunde sich deswegen
gegenseitig schitzen, weil sie beide gut sind. Auf dhnliche Weise kann
jede Freundschaft, die ihren Ursprung in der Natur hat, zu einer Freund-
schaft heranwachsen, die auf Tugendhaftigkeit und das Gute zielt. Auch
die Bemerkungen des Philosophen zu dem Vorteil von Kindern fiir die
Ehe gingen an dem christlichen Kommentator nicht vorbei. So erldutert

15 Ebd., 188f.

16 Zur Augustinischen Sicht der Frau und damit zusammenhéngenden Fragen, vgl.
VAN BAVEL, T., Augustine’s View on Women, in: Augustiniana 39 (1989) 5-53.



in der Scholastik 293

Grosseteste in seinem Kommentar auch die bona matrimonii, wobei seine
Ausfiihrungen an sein friiheres Werk iiber die Zehn Gebote ankniipfen.!”

Ich fasse zusammen: Grosseteste, der die Aristotelische Ethik wohl
als erster Lateiner seit Boethius vollstidndig rezipierte, war von der Kraft
der methodisch durchgefiihrten ethischen Analysen des Aristoteles spiir-
bar beeindruckt. An der Nikomachischen Ethik begeisterten ihn sowohl
ihre inhaltliche Originalitét als auch ihr logischer Aufbau. Dieser Begei-
sterung eines ansonsten eher niichternen Denkers verdankt das Mittelalter
jenes umfangreiche Korpus ethischer Untersuchungen, das nicht ohne
Nachwirkungen bleiben sollte.

Albertus Magnus

«Eustratius» oder «Commentator» — die Kollektivbezeichnung, unter der
das Korpus der von Grosseteste iibertragenen griechischen Ethik-Kom-
mentare im Mittelalter bekannt war — sollte die Leser der lateinischen
Ethik-Ubersetzung bis zum Ausgang des Mittelalters begleiten. Die Ar-
beit des ersten lateinischen Kommentators, Robert Grosseteste, war das
Werk eines philologisch geschulten Geistes, dem gleichzeitig vor allem
Fragen der Seelsorge am Herzen lagen. Beide Kommentarwerke aber, das
des «Eustratius» und das des Bischofs von Lincoln, sind in der ausfiihrli-
chen Interpretation der Nikomachischen Ethik, die Albertus Magnus von
1250 bis 1252 in Koln verfaBte, allgegenwirtig.!® Alberts Ethikausle-
gung besitzt die Form eines vollstdndigen Literalkommentares der latei-
nischen Fassung; dieser ist begleitet von einer Vielzahl von Quaestionen.
Die Quaestionen verleihen dem Werk einen ganz und gar scholastischen
Charakter. Durchgéngig ist in dem Text offensichtlich, wie sehr Albert
sich bei seiner Aristoteles-Interpretation auf seine Vorgidnger stiitzt —
eine Tatsache, die Albert tlibrigens selbst freimiitig einrdumt. Insbeson-
dere benutzt der Kdélner stindig Grossetestes Kommentar zu Buch VIII,
wobei er den Bischof von Lincoln als «Commentator» bezeichnet. Es
entgeht Albert allerdings, daBl dieser Text stillschweigend von dem von
Aspasius verfafiten Teil zu dem eigentlichen Kommentar Grossetestes
libergeht. Albert iibernimmt aus dem reichen Bestand Grossetestescher
philologischer Bemerkungen die Erkldrung einiger schwieriger griechi-
scher Termini, wie zum Beispiel eranistae (die Mahlgemeinschaften
Athens) oder klerotes (jemand, der durch das Los einen Posten erhalten
hat). Das Hauptinteresse Alberts aber gilt zweifellos der Substanz des

17 Vgl. ROBERT GROSSETESTE, De decem mandatis, hrsg.von R.C. DALES und E.B.
KING. London 1987 (Auctores Britannici Medii Aevi, 10).

18 Vgl. Alberti Magni Opera Omnia, Bd. XIV, 2: Super Ethica, libri VI-X, hrsg.von
W. KUBEL. Miinster i.W. 1987.



294 Zur Rezeption des Aristotelischen Freundschaftsbegriffs

Werkes und deren korrektem philosophischem Verstidndnis; doch bemiiht
er sich gleichzeitig, seinen Lesern all jene philologischen Informationen
weiterzugeben, die ihm selbst zugénglich waren.

Thomas von Aquin

In den letzten Jahren seines kurzen Lebens brachte Thomas von Aquin
noch einen Literalkommentar zur Ethik zum AbschluB, und zwar genau
zu der Zeit, da er sich auch mit der Abfassung der Secunda secundae der
Summa theologiae beschiftigte.!® Der Kommentar bezeugt zwar den tie-
fen EinfluB, den die Aristotelische Ethik auf Thomas ausgeiibt hat, doch
wird erst in der Summa die Rezeption Aristotelischer Ideen durch Tho-
mas eigentlich deutlich. Denn in dem Kommentarwerk geht es dem Aqui-
naten vor allem darum, das Denken des Philosophen als solches darzu-
stellen. Dies tut er mit einer Genauigkeit, welche eine sehr detaillierte
Auseinandersetzung mit der Thematik der Ethik verrit. Nur duBerst selten
fiihlt Thomas sich dazu veranlaBBt, seinen Leser darauf hinzuweisen, daf}
die Ethik ja vorchristliche Ideale und Voraussetzungen widerspiegelt. An
seiner grundsitzlichen Zustimmung zu dem Werk des Aristoteles 146t er
keinerlei Zweifel.

In der Summa bedient sich Thomas bekanntlich der Quaestionenform,
was ihm einen gréBeren geistigen Spielraum einrdumt als die Kommen-
tarform. Vor allem in zwei Abhandlungen, ndmlich De amore (S.T. I'II*°,
qu. 26-28) und De caritate (II'II*, qu. 23-28), tritt Thomas’ selbstén-
dige Aufnahme und Umformung der Aristotelischen Freundschaftslehre
am deutlichsten zutage. Aus De amore ist fiir uns in erster Linie qu. 26,
art. 4 von Interesse, da dieser Artikel die beriihmte Unterscheidung von
amor concupiscentiae und amor amicitiae enthdlt. Auf die Bedeutung
dieser wichtigen Unterscheidung kann ich hier allerdings nur kurz einge-
hen.20

Zunichst ist anzumerken, dall der Unterschied zwischen dem Grie-
chischen und dem Lateinischen es Thomas nicht gestattet, die griechische
Diskussion um die Freundschaft (¢1Aic) ohne jede Richtungsénderung in
der lateinischen Sprache wiederzugeben. Denn aufgrund der lateinischen
Sprache und kulturellen Tradition kann Thomas nicht umhin, die Freund-
schaft als eine Form von Liebe zu betrachten. Dies war im Griechischen
anders: Hier waren €pwg und ¢iAio. ndmlich zwei Worter mit unter-
schiedlichen Wurzeln und Bedeutungen. Im Lateinischen aber entsprin-
gen amor und amicitia einer einzigen sprachlichen Wurzel, worauf schon

19 Vgl. WEISHEIPL, J.A., Thomas von Aquin. Sein Leben und seine Theologie. Graz,
Wien, Koln 1980, 336. Weisheipl bezieht sich auf Forschungsergebnisse Gauthiers.

20 Ausfiihrlicheres bei MCEvOY, J., Amitié, attirance et amour chez S. Thomas
d’Aquin, in: Revue philosophique de Louvain 91 (1993) 383-408.



in der Scholastik 295

Cicero hingewiesen hatte.?! Thomas siedelt also durch seinen Terminus
amor amicitiae gezwungenermaflen die Diskussion der Freundschafts-
thematik (amicitia) im Umfeld der Liebe (amor) an, obwohl er eigentlich
umgekehrt die hochste Form der Liebe als eine Form von Freundschaft zu
verstehen sucht. Denn amor amicitiae definiert er als eine Art der Liebe
zum anderen, in der die benevolentia die Oberhand iiber jene Formen von
Bediirfnissen und Begehren gewinnt, wie sie den amor concupiscentiae
charakterisieren.

Untersuchen wir nun, was Thomas unter amor versteht, um von da
aus der Frage nachzugehen, wie amor in seiner ethischen Dimension
durch amicitia und benevolentia verdeutlicht oder sogar erst konstituiert
wird.

Liebe ist ein allgemeines Naturphdnomen, das aber lebendige Orga-
nismen in besonderer Weise auszeichnet. Jede Lebensduflerung ist teleo-
logisch zu verstehen, und zwar in dem Sinne, dal Lebewesen in ihrem
Verhalten von angeborenen Bediirfnissen und Trieben gesteuert werden,
wobei das Streben nach deren Befriedigung Thomas zufolge als eine Art
von Liebe aufzufassen ist. Die Grundbedeutung von amor im Zusammen-
hang mit dem Menschen liegt denn auch in diesen vormoralischen Reak-
tionen auf Stimuli — Stimuli, die in der Umgebung des menschlichen Kor-
pers auftreten und ihm eine gewisse Erfiillung und Befriedigung in Aus-
sicht stellen (thomistisch heilen diese Reaktionen passiones, womit vor
allem Begehren und Furcht gemeint sind). Unsere physiologische Kon-
stitution (die etwa unser Bediirfnis nach Luft und Licht, Wasser, Nah-
rung, Bewegung und Zuwendung einschlieft) bestimmt Thomas als die
Materialursache der Liebe. Die Stimuli sind Bewegungsursachen; die Be-
friedigung von Begehren schlielich ist Finalursache. Der Aquinate sucht
also das Phéanomen der Liebe zunichst als Folge bestimmter Ursachen zu
begreifen, die er gemidB dem Aristotelischen Viererschema klassifiziert.

Freilich entspringt Liebe auch dem Willen, der unserer intellektuellen
Natur zugehort. Eine Person zu lieben bedeutet, dall sich der Wille iiber
die Determination durch duflerliche Ursachen hinaus in bewuBter Freiheit
dazu entschlieBt, das Gute fiir die geliebte Person zu wollen. Mit dieser
Definition ist Thomas Aristoteles verpflichtet: amor est velle alicui bo-
num.??

Nun kann die Liebe sich in zwei Richtungen hin entwickeln. Entwe-
der ist sie in erster Linie auf eine bloBe Sache gerichtet, die als Gut fiir
jemanden gewollt wird (wobei dieser Jemand die eigene oder eine andere
Person sein kann), oder sie ist umgekehrt auf die Person selbst gerichtet,
fir die diese Sache begehrt wird. Diese beiden Arten von Liebe, deren
eine von Begehren charakterisiert ist, wiahrend die andere vom Geist der

21 Vgl. CICERO, Laelius de amicitia VIII, 26.
22 Summa theologiae I'II*°, qu. 26, art. 4, c. Vgl. ARISTOTELES, Rhetorik II, 4; 1380
b 35.



296 Zur Rezeption des Aristotelischen Freundschaftsbegriffs

Freundschaft beseelt ist, sind nicht von gleichem Wert. Die Freund-
schafts-Liebe (amor amicitiae) ist von einer substantiellen und essentiel-
len Qualitdt, welche die Begehrens-Liebe (amor concupiscentiae) im
Vergleich dazu als akzidentell und instrumentell erscheinen 1d6t. Denn
einen anderen um dessen selbst willen zu lieben bedeutet, dessen substan-
tielle Natur als eine unabhéngige Wirklichkeit zu respektieren — eine Na-
tur, die ihre eigene Individualitét besitzt, einen selbstindigen Anspruch
hat zu sein und einen irreduziblen Wertemittelpunkt darstellt. Nur eine
Liebe dieser Art kann fiir sich in Anspruch nehmen, Freundschaft zu sein.
Freundschaft ist etwas wesentlich anderes als das Begehren eines blofen
Attributs, das einer Person nur als einer Art von abhingiger, akzidenteller
Wirklichkeit anhédngt.

Natiirlich hat Thomas’ Beitrag zur Ethik der zwischenmenschlichen
Beziehungen noch andere Quellen als Aristoteles. Themen wie das der
Schonheit als Ursache der Liebe neben dem Guten, die selbst-transzen-
dierende Dimension der Liebe (ekstasis), Liebe als vis unitiva — all dies
sind Ideen, die Thomas vom Pseudo-Dionysius {ibernommen und umge-
formt hat. Sie verleihen der thomistischen Theorie der Liebe eine platoni-
sche Féarbung. Dariiber hinaus finden sich in dieser Theorie aber auch
Spuren der stoischen ¢@iAavBponica, etwa wenn Thomas ausfiihrt, daB
omnis homo naturaliter omni homini est amicus quodam generali amo-
re.?3 Doch der stoische EinfluB ist noch deutlicher, wo unser Autor sich
nicht ausdriicklich dazu bekennt. So lehrt Thomas, die Freundschaft sei
eine Tugend, die in jeder Form von Austausch und Vereinigung unter
Menschen eine Rolle spiele. Sogar im Umgang mit Fremden verlange das
Gebot der Freundschaft eine Aufgeschlossenheit, die duBerlich in Wort
und Tat zum Ausdruck kommen miisse. Auch der EinfluB} des Augustinus
findet sich an fast jeder Stelle des thomistischen Denkens zur Freund-
schaftsthematik, ja es ist durchaus moglich, dal der Ursprung des thomi-
stischen amor amicitiae beil Augustinus zu suchen ist. Augustinus distan-
zierte sich von den elitdren Vorstellungen der Antike, was die Auswahl
von Freunden angeht, ebenso wie von der Ciceronischen Betonung des
Ideals der Gleichheit zwischen Freunden. Er war vielmehr {iberzeugt, daf3
Freundschaft nicht auf einen engen Zirkel eingeschrinkt sein diirfe, son-
dern jedem zu bezeugen sei, der auch ein Recht habe, in christlicher
Nichstenliebe geliebt zu werden.2*

All diese Einfliisse — Pseudo-Dionysius, Stoa, Augustinus — sind in
Thomas von Aquins Freundschaftslehre unschwer nachzuweisen. Den-

23 Summa theologiae, II'II*®, qu. 114, art. 1, ad 2; vgl. dazu MCEVvoOY, J., Amitié, at-
tirance et amour ..., 400 (s. Anm. 20).

24 vgl. AUGUSTINUS, De diversis quaestionibus LXXXIII, qu. 71 (eine tiefgehende
Erorterung der Freundschaftsproblematik im Lichte des Galaterbriefes, VI, 2). Dazu McC-
Evoy, J., Anima una et cor unum: Friendship and Spiritual Unity in Augustine, in: Re-
cherches de Théologie ancienne et médiévale 53 (1986) 40-92.



in der Scholastik 297

noch analysiert Thomas die echte und gegenseitige Freundschaft vor al-
lem in jenen Kategorien, die unmittelbar aus der Nikomachischen Ethik
stammen: Ich meine Kategorien wie den guten Willen, gegenseitige Zu-
wendung (amicus est amico amicus, wie Thomas den Sachverhalt knapp
zusammenfaBt)?’, Gleichheit, Vertrautheit und Ahnlichkeit. Diese wie-
derum beruhen allesamt auf communicatio. Communicatio ist die von
Grosseteste herriihrende Ubersetzung des griechischen Terminus kotvo-
via, «Etwas-gemeinsam-Haben». Dieses Wort benennt den Pythagorei-
schen Kern aller griechischen Freundschafts-Theorien.

Die thomistische Philosophie der Freundschaft geht also in wesentli-
chen Punkten auf Aristoteles zuriick. Was in De caritate ganz als Tho-
mas’ eigener Beitrag betrachtet werden darf, ist hingegen die theologi-
sche Einbindung und Auswertung der Aristotelischen Ideen im Zusam-
menhang mit der Frage nach dem Wesen der caritas. «Was ist caritas?»
fragt sich Thomas.?® Konnen wir in unserer eigenen Erfahrung ein ge-
dankliches Modell finden, das es uns erlaubt, diese Frucht der Erlésung
zu verstehen, das heit jenes Vertrauen und jene Vertrautheit, die als
Wirkung der von Christus gewonnenen Gnade zwischen der Seele und
Gott zustande kommen konnen? Thomas erblickt ein solches Modell in
der Freundschaft, wobei er den Entwurf der wesentlichen Elemente
menschlicher Freundschaft vor allem bei Aristoteles vorgezeichnet findet.

Wir diirfen die Erorterung des Thomas von Aquin nicht abschlieBen,
ohne noch auf zwei auffillige Ziige seiner Freundschaftslehre hinzuwei-
sen, die beide mit seiner Aufnahme der Aristotelischen Doktrin verbun-
den sind.

Es ist Thomas mit beachtlichem Erfolg gelungen, die drei Begriffe
amor, amicitia und caritas durchzudenken. Was ihn in Stand setzte, diese
Begriffe sowohl jeden fiir sich zu untersuchen als auch sie miteinander in
Verbindung zu setzen, ist nichts anderes als die Schliissigkeit und Kraft
seines Begriffes der amicitia. Ist es doch amicitia, welche die moralische
Qualitat des amor definiert, ebenso wie amicitia, die den begrifflichen
Ubergang vom amor zur caritas herstellt, jener Liebe, mit der Gott die
Menschheit zuerst geliebt hat.

Ich denke, Thomas war zutiefst beeindruckt von der Parallele zwi-
schen der Aristotelischen Formel, nach der der Freund wie ein «anderes
Selbst» (alter ipse) geliebt werde, und dem Gebot des Evangeliums, den
«Nichsten wie sich selbst» zu lieben (Mt 22). Deshalb entwickelte er eine
tiefgreifende Vorstellung davon, was es bedeutet, eine andere Person
wirklich zu lieben, indem er die christliche Vorstellung mit dem Inhalt
der griechischen Theorie hochherziger, gegenseitiger Freundschaft ver-

25 Summa theologiae II*II*®, qu. 21, art. 1, c.
26 Vgl. ebd., qu. 23, art. 1: «Utrum caritas sit amicitia».



298 Zur Rezeption des Aristotelischen Freundschaftsbegriffs

band; damit meine ich den Begriff des Wohlwollens, das heiflt, das Gute
fiir den anderen zu wollen, und zwar um des anderen selbst willen.

Heinrich von Gent

Heinrich von Gent war ein duBlerst einfluBreicher Theologe an der Uni-
versitdt von Paris, der dort wihrend und nach der Verurteilung von 1277
tatig war. Sein Grundprogramm kann man als neo-augustinisch bezeich-
nen, denn angesichts der Umwiélzungen seiner Zeit betonte vor allem die
Notwendigkeit, daB die Theologie ihren Sinn fiir Kontinuitdt mit der
christlichen Vergangenheit erhalten und hegen miisse. Diese Vergangen-
heit sah er umfassend im Werk des Augustinus reprasentiert.

Unter Heinrichs Quaestiones disputatae findet sich auch die Frage:
«Utrum amicitia sit virtus?», aufgeworfen durch Aristoteles’ bekanntes
Zogern zu Beginn seiner Diskussion der Freundschafts-Thematik, ob die
Freundschaft eine Tugend (&petn) sei oder vielleicht nur «eng mit ihr
verbunden».?’” Heinrich fiihrt Cicero an, der die Frage mit einem klaren
Ja beantwortete. In dieser quaestio werden Aristoteles und Cicero Seite
an Seite als antike Autoritdten zur Freundschaft zitiert. Er sieht die
Freundschaft ganz in der Weise des Aristoteles, aber er stimmt Cicero
entschieden zu, daB diese eine moralische Tugend in sich selbst, ja die
Krone der Tugenden darstelle.

Heinrich entwickelt seine Frage in sehr detaillierter Form und erheb-
licher Breite. Sie l4Bt sich aber wie folgt zusammenfassen.?® Der Ein-
wand geht dahin, Freundschaft kdnne keine Tugend sein, da sie ein Ver-
héltnis zweier oder mehrerer Personen voraussetze, wohingegen eine Tu-
gend einen habitus darstelle, der seiner Natur nach einem Individuum als
solchem innewohne. Heinrich beantwortet diesen Einwand, indem er eine
Distinktion zwischen der Freundschaft einerseits als Verhiltnis und ande-
rerseits als habitus vornimmt. Dabei argumentiert er, daB} der habitus des
gegenseitigen Wohlwollens in jedem der Freunde vorhanden sein miisse
und in wenigstens einem von ihnen fortzubestehen in der Lage sei, auch
wenn die Freundschaft einmal zu Ende gehen sollte.

Heinrich stellt die antike Freundschaftslehre bewufit in den Kontext
der Trinitédtstheologie, um, wie mir scheint, die Aristotelische Auffassung
zu korrigieren, die Liebe zum anderen konne sich nur auf der Basis von
Eigenliebe als ihrer einzigen moralischen Grundlage entwickeln. Er be-

27 s. Nikomachische Ethik, iibers. F. DIRLMEIER, Buch VIII, Kap. 1, 170 (s. Anm.
14): «In organischer Folge wird nun von der Freundschaft zu sprechen sein, denn sie ist
irgendwie eine Trefflichkeit menschlichen Wesens oder eng mit ihr verbunden (£ot yép
&perg TG | pet’ dpetfig).»

28 Zu Inhalt und Quellen dieser Quaestio vgl. MCEVOY, J., «The Sources and the Sig-
nificance of Henry of Ghent’s Disputed Question, <Is Friendship a Virtue?>», in: Henry of
Gent, ed. W. Vanhamel (Ancient and Medieval Philosophy, .XV). Lowen 1996, 121-138.



in der Scholastik 299

dient sich verschiedener Ideen aus Richard von St. Victors De Trinitate,
um seine anthropologischen Uberlegungen auf eine Ebene zu heben, wo
der spezifische Beitrag des Christentums zur Freundschaftsproblematik
greifbar wird.?? Seiner Meinung nach ist Freundschaft diejenige natiirli-
che Tugend, welche der caritas am ndchsten steht. Sie ist ihrer ganzen
Natur nach nicht ego-, sondern alterzentrisch, wenn man es so nennnen
will. Ebensowenig wie Eigenliebe wirklicher caritas gleichzukommen
vermag, sowenig darf die Freundschaft der Eigenliebe einen besonderen
Platz einrdumen. Dariiber hinaus kann Liebe (dilectio) nur dann Freude
schenken, wenn sie erwidert wird (redilectio), und schlieBlich kann die
erwiderte Liebe nur dann vollkommen sein, wenn die beiden Freunde
gemeinsam einen dritten lieben (condilectio). So befinden wir uns auf
einmal in Gegenwart der Dreifaltigkeit, in welcher jede der gottlichen
Personen jede der anderen in gleichem MaBe liebt, ebenso wie sich
selbst. Richard von St. Victor hatte versucht, zu erkldren, warum es nicht
mehr und nicht weniger als drei gottliche Personen in der trinitarischen
Liebesgemeinschaft geben kann.’® Heinrich fiir seinen Teil zieht den
SchluB3, daB eine vollkommene Freundschaft hier auf Erden nicht zwi-
schen weniger als drei Personen entstehen kann. Perfecta amicitia kann
es nicht unter weniger als drei Personen geben, soll sie ein wahrer Aus-
druck von caritas sein: das ist Heinrichs tiefste Uberzeugung. Dabei hat
er keinerlei Schwierigkeiten, auf den Einwand zu erwidern, da8 auch vier
oder mehr Personen in Freundschaft miteinander verbunden sein konnen.
Denn unabhidngig davon, wieviele Freunde zusammenkommen, ihre
Freundschaft bleibt in ihrer Tiefenstruktur immer trinitarisch verfalt, gibt
es doch nur drei Modalitdten der Liebe: dilectio, redilectio und condi-
lectio 3!

Heinrich kommt das Verdienst zu, erkannt zu haben, daB3 Richards De
Trinitate grundsitzliche Bestimmungen zur Freundschaftsproblematik
enthilt, obschon das Wort amicitia selbst in diesem Werk gar nicht vor-
kommt. Heinrichs neo-augustinisches Grundprogramm kommt also im
Laufe seiner Diskussion der Freundschaft durchaus ans Licht. Denn ob-
wohl Heinrich in der Lage und bemiiht ist, philosophisches Gedankengut
zu wiirdigen, begreift er es als der christlichen Theologie grundsitzlich
untergeordnet, und nicht etwa als eine in sich selbstdndige Schopfung des
menschlichen Geistes. Wir haben gesehen, wie auch in seiner Erorterung

29 ygl. RICHARD VON ST. VICTOR, De Trinitate, hrsg.von J. RIBAILLIER, Paris 1958
(Textes philosophiques du moyen édge, 6). Der beste Uberblick zu Werk und Denken Ri-
chards findet sich in dem Artikel von J. CHATILLON, «Richard de Saint-Victor», in:
Dictionnaire de spiritualité, Faszikel 87, Kol. 593-654 (mit umfassender Bibliographie).

30 vgl. De Trinitate III, 15-19.

31 Diese Termini hat Heinrich alle von Richard von St. Victor iibernommen.



300 Zur Rezeption des Aristotelischen Freundschaftsbegriffs

von Freundschaft und Tugend die menschliche Wirklichkeit letztlich auf
die Quelle alles Geschopflichen zuriickweist, ndmlich die Freundschafts-
Gemeinschaft der drei Personen innerhalb der einen Gottheit.

Nikolaus von Oresme

Fast genau ein Jahrhundert, nachdem Thomas von Aquin seinen Kom-
mentar zur Nikomachischen Ethik verfaB8t hatte, gab Nikolaus Oresme,
Professor in Paris, der 1377 Bischof von Lisieux wurde, der Wirkungsge-
schichte des Aristoteles eine neue Dimension: Er iibersetzte den Text
nimlich im Jahre 1370 ins Franzosische.’? Die Lektiire seiner Glossen
erinnert uns daran, da die politische Dimension der @iAica sowohl in der
Ethik als auch in der Politik des Aristoteles eine zentrale Rolle spielte —
und nicht nur bei ihm, sondern in der antiken Auffassung zwi-
schenmenschlicher Beziehungen insgesamt, von Platon bis hin zu den la-
teinischen Stoikern. In seinem Vorwort dankt Nikolaus Konig Karl V.,
auf dessen Geheil er die Ubersetzung und Glossierung des antiken Klas-
sikers iibernommen hat. Es ist Nikolaus’ Absicht, durch seine Uberset-
zung und Glossierung das Aristotelische Gedankengut dem Konig und
seinen Beratern zugédnglich zu machen und damit dem bonum commune
zu dienen. Der Leser der Glossen entdeckt leicht die Stellen, an denen die
Beziehungen zwischen dem Monarchen und seinen Untertanen besonders
hervorgehoben werden. Freundschaft, argumentiert Nikolaus, kann als
solche nicht als Grundlage der gesellschaftlichen Ordnung fungieren;
dazu ist sie ihrer Natur nach zu unbesténdig und zu schwach angesichts
der Tatsache, daB das politische Leben von der libido dominandi be-
stimmt wird — Ursache, wie Augustinus sagte, von Ubel und Krieg in der
Welt. Auf der politischen Ebene kann deshalb nur moralische Verpflich-
tung zu Eintracht und Ubereinstimmung zwischen tugendhaften Men-
schen fiihren. Nikolaus’ Haltung gegeniiber der ethischen Lehre des Aris-
toteles ist positiv, obzwar er sie mit der christlichen Vorstellung der Lie-
be des Niéchsten kontrastiert. Die @iAla des Philosophen ebnet Nikolaus
aber den Weg, eine christliche philosophische Anthropologie zu entwik-
keln, da ¢ilia eine Konstante des Menschseins darstellt, «moyen entre
les substances séparées et les bétes, comme le disent les philosophes».

32 5, Quillet hat Nikolaus’ Glossen zu den Biichern VIII und IX der Ethik untersucht:
«Nicole Oresme glossateur de la doctrine aristotélicienne de la g1Aio», in: MOJSISCH, B./
PLUTA, O. (Hgg.), Historia Philosophiae Medii Aevi. Studien zur Geschichte der Philo-
sophie des Mittelalters. Amsterdam/Philadelphia 1991, Bd. II, 887-897.



in der Scholastik 301

Schluf3bemerkungen

1. Die géngige Moraltheologie des Mittelalters schopfte bis zur Mitte des
13. Jahrhunderts aus den Quellen einer begrenzten Zahl von Werken der
Kirchenviter. So war zum Beispiel Ambrosius eine wichtige Autoritit,
der in seinem dem Mailidnder Klerus gewidmeten Werk De officiis mini-
strorum den Versuch unternommen hatte, die Ciceronische Morallehre
fiir das christliche Denken fruchtbar zu machen. Augustinus hatte in sei-
nen Schriften Betrachtungen zu moralischen Themen wie der christlichen
Ehe, den Zehn Geboten und der Gottes- und Néachstenliebe angestellt,
meist aus seelsorgerischer Perspektive. Die Schriftkommentare des Hie-
ronymus, vor allem seine Erlduterungen zu den Paulusbriefen, hatten
auch diesen Kirchenvater in den Rang eines Klassikers der kirchlichen
Morallehre erhoben. SchlieBlich wurde die moralische und geistliche Re-
flexion des Mittelalters nicht unerheblich durch die Moralia in Job von
Papst Gregorius gefordert.

2. Die neue Verfiigbarkeit der Nikomachischen Ethik in der zweiten
Hilfte des dreizehnten Jahrhunderts erlaubte es der Scholastik, ihren in-
tellektuellen Horizont erheblich zu erweitern — weit iiber alles hinaus,
was den Denkern des lateinischen Mittelalters bis zu diesem Zeitpunkt
von der antiken Ethik bekannt gewesen war. Die Auseinandersetzung mit
dem von Robert Grosseteste zugédnglich gemachten corpus ethicum fiihrte
zu bis dahin unbekannten Einsichten in die Errungenschaften vorchristli-
cher Lebensideale sowie in die Leistungsfihigkeit der menschlichen Ver-
nunft als solcher, noch vor jeder Erleuchtung durch die Offenbarung.

Der systematische Charakter der Aristotelischen Ethik liefl die ersten
Scholastiker nicht unbeeindruckt. Die Leistung des Philosophen in seinen
ganz im Vertrauen auf die menschliche Vernunft vorgenommenen Unter-
suchungen zu den Grundlagen menschlichen Handelns war einfach un-
libersehbar. Dennoch fiihrte die Entdeckung des Aristotelischen Denkens
im dreizehnten Jahrhundert keineswegs dazu, daB die dltere Tradition der
Patristik einfach verworfen worden wire. Vielmehr fiihlten sich eine gan-
ze Reihe Denker dazu ermuntert, die christliche und peripatetische Ethik
zur gegenseitigen Bereicherung miteinander ins Gespréch zu bringen.

3. Keine Interpretation eines Textes kann je fiir sich in Anspruch
nehmen, endgiiltig zu sein, weil die Geschichtlichkeit des Menschen jede
Auslegung mitprdgt. Das gilt natiirlich auch fiir die Rezeption der Aristo-
telischen Ethik durch die Scholastiker. Die Freundschaftslehre der Aris-
totelischen Ethik beruht — so wiirde ich meinen — auf einer in diesem
Werk meist stillschweigend gemachten Voraussetzung, ndmlich der
Gleichsetzung von vollkommener Freundschaft einerseits und anderer-
seits jener Gemeinschaft gleichgesinnter weisheitsliebender Ménner, wie
sie Aristoteles selbst hat erleben diirfen. Diese Gleichsetzung von engster
eiAia auf der einen Seite und @ihocoeia auf der anderen mag im Werk



302 Zur Rezeption des Aristotelischen Freundschaftsbegriffs

des Aristoteles nur selten ausdriicklich werden. Dennoch diirften meines
Erachtens die Erfahrungen, die Aristoteles in seiner philosophischen
Schule gemacht hat, seine Vorstellungen von den Entfaltungsmdglichkei-
ten des Menschen mafgeblich beeinflufit haben. Den «anderen selbst»
(Etepog/@drog adTdg) hat Aristoteles in der Erfahrung der tdglichen phi-
losophischen Zusammenarbeit kennengelernt. Diese Zusammenarbeit
mufB} von einem Streben nach Wahrheit charakterisiert gewesen sein, das
jeden einzelnen der Gruppe zutiefst durchdrang und gleichzeitig die
Denkergemeinschaft als ganze zu engster Einheit zusammenschweifte.
Ob diese tiefste Dimension der Aristotelischen Freundschaftslehre in
ihrer mittelalterlichen Rezeption nicht verlorengegangen ist, mul bezwei-
felt werden.

4. Die Aufnahme der Ethik durch das Denken des Mittelalters ging
aber auch sonst nicht ohne Schwierigkeiten vonstatten. Das grofte der
Probleme war fiir die Scholastiker die Vorstellung, es kénne eine rein na-
tiirliche Tugend geben, sowie die Idee, menschliches Gliick lasse sich al-
lein auf der Grundlage der Vernunft schaffen. Deswegen kam es vor der
Verurteilung von 1277 unter Mitgliedern der Artistenfakultit zu Konflik-
ten mit der traditionellen Ethik. Trotzdem wurde die Freundschaftslehre
der Nikomachischen Ethik von den Theologen in keiner Weise angegrif-
fen, ganz im Gegenteil. Diese Lehre wurde von Anfang an begriiit und
als ein Stiick echter Weisheit anerkannt, so daB} ihr ein fester Platz inner-
halb des philosophischen Lehrprogrammes eingerdumt wurde.

5. Das Bekanntwerden der Aristotelischen Ethik stellte fiir die Theo-
logie in mehrfacher Hinsicht eine Herausforderung dar, insbesondere im
Kontext der Theorie der christlichen Liebe. Die Aristotelische Formulie-
rung des Inhaltes der engsten Freundesliebe kam der christlichen Lehre
zur Nichstenliebe schon wortlich so nah, daB sie diese kaum unberiihrt
lassen konnte. Es war das groBe Verdienst des Thomas von Aquin, zu der
Einsicht zu kommen, dall der moralische Inhalt der giAia-Lehre sich un-
schwer verallgemeinern und auf jeden «anderen», jeden «Néchsten» iiber-
tragen lassen konnte. Man kann in jedem anderen den «anderen selbst»,
seinen alter ipse, sehen. Das Wohl des anderen zu wollen, heif3t dann, je-
den als in sich selbst ruhenden Zweck zu betrachten und ihn entsprechend
zu behandeln. ,

6. Aristoteles’ Uberzeugung war es, daB das Bediirfnis nach Freund-
schaft tief in unserer physiologischen Natur wurzelt, weswegen Affektivi-
tdt zum innersten Kern des Menschenwesens gehort. Diese Aristotelische
Grundansicht bestiitigte die Scholastiker in ihrer alten Lehre von der na-
tiirlichen Geselligkeit des Menschen. In der Moderne wurde dieses Prin-
zip allerdings ernsthaft in Frage gestellt, etwa durch Macchiavelli und
Hobbes. Bei Aristoteles stellt die Lehre von der natiirlichen Geselligkeit
ein Prinzip im strengsten Sinne des Wortes dar, das heiflt eine wesentli



in der Scholastik 303

che Einsicht, die selbst nicht mehr von einem hdheren Prinzip abgeleitet
zu werden vermag, dabei jedoch fiir das praktische Wissen unverzichtbar
ist.

7. Bei einer ndheren Untersuchung der Rezeption der Nikomachi-
schen Ethik im Mittelalter stellt sich heraus, dall dieser klassische Text
der Morallehre bei einem breiten Leserkreis Eingang fand. Niemals in der
Antike war Aristoteles von einem so zahlreichen Publikum rezipiert wor-
den wie zu der Zeit, da seine Philosophie den grofiten Teil des Studiums
an den Artistenfakultiten einnahm. Zukiinftige Juristen, Arzte, Staatsdie-
ner und Theologen — kurzum alle diejenigen, die ein Lizentiat fiir ihre
Laufbahn benétigten — gingen im spiteren Mittelalter in die Schule des
griechischen Philosophen und wurden so mit der Methode und den
Grundthesen der Aristotelischen Ethik vertraut gemacht. Auch die her-
anwachsende volkssprachliche Literatur blieb vom Denken des Aristote-
les nicht unbeeinfluBt. Auf diese Weise wurde die Rezeption der Niko-
machischen Ethik zu einem wichtigen Element in der Entwicklung des o6f-
fentlichen BewuBtsein der gebildeten Schichten. Es ist nicht abwegig, in
dem Ansehen, welches die Aristotelische Ethik im spéteren Mittelalter
genoB, einen wichtigen Faktor in der Ausbildung der kulturellen Einheit
unserer europdischen Zivilisation zu erblicken.



	Zur Rezeption des Aristotelischen Freundschaftsbegriffs in der Scholastik

