
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 43 (1996)

Heft: 3

Artikel: Zur Rezeption des Aristotelischen Freundschaftsbegriffs in der
Scholastik

Autor: McEvoy, James

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761252

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


James McEvoy

Zur Rezeption des Aristotelischen
Freundschaftsbegriffs in der Scholastik*

Einleitung

In der Zeit zwischen dem Tod des Boethius und der Mitte des 13.
Jahrhunderts war die Nikomachische Ethik des Aristoteles dem lateinischen
Mittelalter bekanntlich nicht zugänglich. In Byzanz war dies zwar anders,
doch zeigten die byzantinischen Gelehrten wenig Interesse am Inhalt dieses

Aristotelischen Werkes. Alles, was während dieser Zeit wiederum im
lateinischen Kulturraum von den ethischen Lehren des Stagiriten zirkulierte,

stammte aus den Schriften Senecas und Ciceros, denn Griechischkenntnisse

waren ja eine äußerste Seltenheit. Freilich bedeutet dies nicht,
daß christliche Schriftsteller sich nicht unabhängig von Aristoteles ihre
eigenen Gedanken zu den Fragen der zwischenmenschlichen Beziehungen

gemacht hätten. Zum Thema der Freundschaft wurden im letzten
Jahrzehnt des vierten Jahrhunderts drei christliche Denker fast gleichzeitig

schriftstellerisch tätig, und zwar Ambrosius von Mailand (in seinem
Werk De officiis ministrorum)1, Augustinus (hauptsächlich in den Con-
fessiones)2 und schließlich Paulinus von Nola3, dessen Überlegungen zur
Freundschaftsthematik uns in verschiedenen Gedichten sowie in Briefen

* Überarbeitete Fassung eines Vortrages, der am 23. Februar 1995 auf Einladung von
Herrn Prof. Dr. Werner Beierwaltes am Institut für Philosophie der Universität München
gehalten wurde. Mein Dank gilt der Alexander-von-Humboldt-Stiftung (Bonn) für die
Gewährung eines viermonatigen Forschungsstipendiums, Herrn Prof. Beierwaltes, der meinen

deutschen Text Korrektur gelesen hat, und Herrn Dr. Philipp W. Rosemann (Institut
supérieur de philosophie, Université catholique de Louvain) für seine Hilfe bei der
Veröffentlichung.

1
Vgl. Ambrosius, De officiis III, 21-22; S. 123-137 in der Neuausgabe von

TESTARD, M., Saint Ambroise: Les devoirs, II: Livres II-III. Paris 1992 (Collection
Guillaume Budé).

2 Vgl. AUGUSTINUS, Confessiones IV, 4ff. S. dazu den Kommentar von O'DONNELL,
J.J., Augustine: Confessions, II: Commentary on Books 1-7. Oxford 1992, 217-234.

3 Vgl. Fabre, P., Saint Paulin de Noie et l'amitié chrétienne. Paris 1949 (Bibliothèque

des Écoles françaises d'Athènes et de Rome, 167). Zum Vergleich mit Augustinus
kann man die Studie von J.T. Lienhard heranziehen: Friendship in Paulinus of Nola and

Augustine, in: Augustiniana 40 (1990) Mélanges T. Van Bavel) 279-296.



288 Zur Rezeption des Aristotelischen Freundschaftsbegriffs

an seine Freunde überliefert sind.4 Den folgenden Jahrhunderten, die diese

Werke lasen, war es ebenso wie den genannten Kirchenvätern nicht
bewußt, daß bereits Aristoteles in den Büchern VIII und IX der Ni-
komachischen Ethik die tiefsinnigste und umfassendste Analyse der
zwischenmenschlichen Beziehungen vorgenommen hatte, die uns aus der
Antike überliefert ist. Erst kurz vor 1250 erschien die erste vollständige
lateinische Übersetzung der Aristotelischen Ethik, also im Rahmen jener
Wiederentdeckung der Aristotelischen Philosophie, die das intellektuelle
Leben innerhalb der neuen Universitäten zu bereichern begonnen hatte
und eine so nachhaltige Wirkung auf die Philosophie des Mittelalters
ausüben sollte.

Das Ziel der vorliegenden Abhandlung ist begrenzt. Sie faßt lediglich
die Rezeption der Bücher VIII und IX der Ethik ins Auge, jener Bücher,
die dem affektiven Leben und der Freundschaft gewidmet sind. Ich kann
hier nicht auf das Weiterleben Ciceros und Senecas in der Freundschaftsliteratur

des 12. Jahrhunderts eingehen, werde mich auch nicht mit dem
Nachleben der patristischen Autoren beschäftigen oder die monastische
Behandlung des Freundschaftsthemas, etwa bei Anselm von Canterbury5
und Aelred von Rievaulx6, näher betrachten können. Statt dessen werde
ich es unternehmen, die Bedeutung der neuen Aristotelischen Ideen für
die Entwicklung der philosophischen und theologischen Ethik zwischen
etwa 1250 und 1300 zu beleuchten. Übrigens käme der Versuch, eine
vollständige Geschichte der Freundschaftstheorien der philosophischen
und theologischen Denker des Mittelalters zu liefern, wohl zu früh. Dazu
gibt es noch zu viele Lücken und Ungewißheiten in unserer Kenntnis der

diesbezüglichen Literatur - Lücken allerdings, die nach und nach von
neuen Editionen gefüllt werden. Gerade dieser Aufsatz wird zeigen,
inwieweit kürzlich erschienene Textausgaben das Bild unseres
Forschungsgegenstandes verändert haben.

4 Zur Freundschaftsthematik in Antike und frühem Christentum, vgl. die zusammenfassende

Darstellung von PlZZOLATO, L., L'idea di amicizia nel mondo antico classico e

cristiano. Turin 1993.
5 Vgl. SOUTHERN, R.W., Saint Anselm. A Portrait in a Landscape. Cambridge 1990,

Kap. 7: «The Nature and Importance of Friendship» - eine sehr ausgewogene Darstellung.
6

Vgl. AELRED VON Rievaulx, De spirituali amicitia, in: Aelredi Rievallensis Opera
Omnia, I: Opera ascetica, hrsg. von A. HOSTE und C.H. Talbot. Turnhout 1971, 280-
350 (Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis, 1). Aelreds asketische Theologie
beleuchtet aus verschiedenen Perspektiven der folgende Sammelband: S. Aelred de

Rievaulx, Le miroir de la charité. Journées d'études à l'Abbaye de Scourmont, 5-9 octobre
1992. Hommage au P. Charles Dumont, in: Collectanea Cisterciensia 55 (1993)
(Sondernummer).



in der Scholastik 289

Robert Grosseteste als Übersetzer der Ethik

Ich wünschte, man könnte heutzutage unter Philosophen, Theologen und
Historikern eine gewisse Vertrautheit mit dem Namen Robert Grosseteste
voraussetzen, so daß dieser keiner näheren Vorstellung mehr bedürfte!
Die Illusion, daß man heute einige Grundkenntnisse seiner wissenschaftlichen

Tätigkeit annehmen dürfe, habe ich allerdings schon längst aufgeben

müssen.
Grosseteste war schon zu seiner Zeit der weitaus bekannteste Magister

der 1214 gegründeten Universität von Oxford.7 Im späteren Teil seiner

Karriere erwarb er sich vertiefte Kenntnisse des Griechischen.8 Als
er 1235 Bischof von Lincoln wurde, begann er mit Hilfe von Assistenten,
adiutores genannt, Werke aus dieser Sprache zu übersetzen oder auch
schon vorliegende Versionen (etwa des Johannes Damascenus oder des

Pseudo-Dionysius) zu überarbeiten. Doch war Grosseteste mehr als ein
bloßer Übersetzer, er war vielmehr ein Denker von eigener Originalität,
der die Aristotelische Logik ebenso hervorragend beherrschte
(einschließlich der diffizilen Analytica Posteriora, die er als erster Lateiner
nach Boethius kommentierte) wie die Physik. Sein gründliches
Aristotelesverständnis kam Grosseteste natürlich beim Übersetzen sehr zu Hilfe.
Es gibt Hinweise darauf, daß er sich schon gegen Ende der 30er Jahre
intensiv mit der Nikomachischen Ethik beschäftigte und die eigentliche
Übersetzung Anfang der 40er Jahre in Angriff nahm. Sie lag innerhalb
weniger Jahre vollständig vor, so daß sie sich vielleicht schon ab 1245 in
Umlauf befand, mit Sicherheit aber vor 1250, als Albertus Magnus auf
der Basis der neuen Übersetzung in Köln seinen eigenen Kommentar
begann.

Das Grossetestesche Projekt einer Bearbeitung der Aristotelischen
Ethik ging weit über die Übersetzung des eigentlichen Textes hinaus.
Vielmehr fügte Grosseteste seiner Übersetzung - der ersten vollständigen
lateinischen Übertragung der Ethik - die lateinische Version eines
griechischen Kommentares bei, der selbst wiederum das Werk eines
unbekannten byzantinischen Kompilators aus dem 12. Jahrhundert war.9 Die

7 Zum philosophischen Denken Robert Grossetestes, vgl. McEvoy, J., The Philosophy

of Robert Grosseteste. Oxford 21986. Die allgemeine intellektuelle Entwicklung
Grossetestes stellt dar: SOUTHERN, R.W., Robert Grosseteste. The Growth of an English
Mind in Medieval Europe. Oxford 21992. Eine Vielzahl neuerer Forschungen wird
zusammengestellt von MCEVOY, J. (Hg.), Robert Grosseteste: New Perspectives on his
Thought and Scholarship. Steenbrugge 1996 (Instrumenta Patristica, 27) (mit umfassender

Bibliographie).
8 Zu Grossetestes Griechischkenntnissen sowie dem Inhalt seiner Bibliothek, vgl. die

detaillierte Studie von DlONISOTTI, A.C., «On the Greek Studies of Robert Grosseteste»,
in: DlONISOTTI, A.C./Grafton, A./Kraye, J. (Hgg.), The Uses of Greek and Latin. London

1988, 13-39 (Warburg Institute Surveys and Texts, 16).
9 Vgl. MERCKEN, H.P.F. (Hg.), The Greek Commentaries on the Nicomachean Ethics

of Aristotle in the Latin Translation of Robert Grosseteste, Bishop of Lincoln (t 1253),



290 Zur Rezeption des Aristotelischen Freundschaftsbegriffs

Kompilation vereinigt Glossen verschiedenster Herkunft und von ganz
unterschiedlichem Wert, viele von ihnen anonym. Aus der Feder des As-
pasius, des frühesten Kommentators Aristoteles', stammen die leider nur
unvollständig erhaltenen Glossen zum VIII. Buch10, während die
Kommentare zu den Büchern IX und X Michael von Ephesos zuzuschreiben
sind (12. Jahrhundert). Grosseteste machte einen weiteren Schritt, um
seinen lateinischen Lesern das Verständnis der neuen und ihnen wenig
vertrauten Aristotelischen Ideen zu erleichtern, indem er seiner Übersetzung
unzählige Interlinear- und Randglossen hinzufügte, die meistens
historischer und philologischer Art sind, aber auch einige Passagen
originellerer Reflexionen beinhalten. Diese Glossen laufen unter dem Namen
Notulae Lincolniensis\ ihre kritische Ausgabe befindet sich zur Zeit in
Vorbereitung. Dieses gewaltige corpus ethicum, bestehend aus Text,
Kommentaren und Glossen, rundete Grosseteste mit einer Zusammenfassung

der einzelnen Bücher und Kapitel ab.

H.P.F. Mercken (Utrecht) hat 1991 die Übersetzung der Bücher VII
bis X samt der dazugehörigen Kommentare in einer kritischen Ausgabe
veröffentlicht.11 Wir haben gute Gründe zu hoffen, daß innerhalb weniger

Jahre der vollständige lateinische Text der Ethik zusammen mit den

entsprechenden Kommentaren und Glossen vorliegen wird, begleitet von
den philologischen und philosophischen Erläuterungen des Herausgebers.

Der fortlaufende Kommentar des Aspasius zum VIII. Buch bricht
mitten im 12. Kapitel (1159 a 27) ab; für den Rest des Buches haben wir
nur noch einige verstreute Scholien. Der Zustand des Aspasius-Textes in
der Version des Robert Grosseteste entspricht genau dem fragmentarischen

Charakter des griechischen Originaltextes, so wie ihn Heylbut 1889
in den Berliner Commentaria in Aristotelem Graeca veröffentlicht hat.12

Allerdings hat Grosseteste in eigener Regie die fehlenden Teile des As-
pasius-Kommentares ergänzt, so daß das VIII. Buch trotz allem von
einem vollständigen Kommentar begleitet wird. (Mercken druckt die von
Grosseteste stammenden Texte in Klammern.) Für diese Ergänzungen

Bd. 3. Löwen 1991 (Corpus Latinum Commentariorum in Aristotelem Graecorum, VI/3),
Kap. 1: «The Compilation of Greek Commentaries on Aristotle's Nicomachean Ethics»
(S. 3*-33*).

10 Vgl. Aspasii in Ethica Nicomachea quae supersunt Commentaria, hrsg.von
G. HEYLBUT. Berlin 1889, 158-186, (Commentaria in Aristotelem Graeca, 19/1). Die
lateinischen Parallelstellen zu dem griechischen Text findet man genau angegeben bei
MERCKEN, H.P.F. (Hg.), The Greek Commentaries on the Nicomachean Ethics of Aristotle

in the Latin Translation of Robert Grosseteste, Bishop of Lincoln (fl253), Bd. 1.

Leiden 1973, 60*-61* (Corpus Latinum Commentariorum in Aristotelem Graecorum,
VI/11.

Mercken, H.P.F. (Hg.), The Greek Commentaries on the Nicomachean Ethics of
Aristotle in the Latin Translation of Robert Grosseteste Löwen 1991. Bd. 3: The
Anonymous Commentary on Book VII, Aspasius on Book VIII, and Michael of Ephesus on
Books IX and X, 1-478 (s. Anm. 9).

12 Vgl. Anm. 10.



in der Scholastik 291

war der Bischof von Lincoln nun völlig auf sein eigenes Textverständnis
angewiesen.13 Ganz offenbar verspürte er für den Inhalt des VIII. Buches
der Ethik eine tiefe Sympathie, die wohl daher rührte, daß die Themen,
welche hier von Aristoteles behandelt werden, ihn selbst sowohl als Denker

als auch als christlichen Seelsorger besonders ansprachen: So geht es

beispielsweise um Fragen der Ehe, der Zeugung von Kindern und deren
Erziehung, um die verschiedenen Gründe der Freundschaft und das
Verhältnis zwischen König und Volk. Mehreren dieser Themenbereiche widmet

Grosseteste über Aristoteles hinausgehende Exkurse, die oft seine
tiefsten Überzeugungen widerzuspiegeln scheinen. Ich gebe nur zwei
Beispiele.
1. In Buch VIII, Kapitel 12, stellt Aristoteles eine gewisse Ähnlichkeit
zwischen der Rolle des Königs und der des Paterfamilias fest:

So hat die Gemeinschaft des Vaters zu den Söhnen die Gestalt einer
Königsherrschaft, denn die Sorge um die Kinder ist Aufgabe des Vaters.

Das Königtum will eben seinem Wesen nach ein väterliches Regiment

sein.14

Im Zusammenhang mit dieser Analogie stellt sich Grosseteste in seinem
Kommentar die folgende Frage: Entspringt die Königsherrschaft, ähnlich
der Rolle des Vaters, dem Naturrecht, oder ist sie vielmehr eine Institution

ex constitutione, also eine «bloß menschliche» Einrichtung? Schärfer
gefragt: Widerspricht die Monarchie der Natur, derzufolge alle Menschen
gleich sind und jeder nur einen gleichen Teil von Gütern für sich in
Anspruch nehmen darf? In Grossetestes Antwort auf diese Frage hört man
die Stimme eines gewissenhaften und eifrigen Bischofs heraus, dessen
Verhältnis zum englischen König übrigens nicht immer unproblematisch
war, zumal wenn die Interessen Heinrichs III. den Rechten der Kirche
und der Pastoralpolitik seiner Bischöfe widersprachen. Grossetestes
Antwort greift auf politisch-philosophisches Gedankengut zurück, das letzten
Endes in dem Platonischen Parallelismus zwischen den drei Teilen der
menschlichen Seele und den drei Teilen des idealen Staatswesens wurzelt.

Von der Schöpfungsordnung her, so argumentiert Grosseteste, steht
dem Menschen zwar die Herrschaft über die Tiere zu, nicht aber über
andere Menschen. Der König ist von Gott dazu berufen, jenes Element der
Vernunft in das Staatswesen einzubringen, das seinen Untertanen,
kollektiv genommen, abgehen mag. Daraus ergibt sich, daß nur ein König,
der seine Herrschaft auf der Basis der Vernunft ausübt, als natürlicher
Herrscher seines Volkes gelten darf: Nur er ist dazu imstande, die natür-

13 Vgl. dazu McEvoy, J., «Grosseteste's Reflections on Aristotelian Friendship: A
<New> Commentary on Nicomachean Ethics VIII.8-14», in: DERS. (Hg.), Robert Grosse-
teste: New Perspectives 149-168 (s. Anm. 7).

14 ARISTOTELES, Nikomachische Ethik, übers, von F. Dirlmeier. Berlin 81983, 185

(Aristoteles, Werke in deutscher Übersetzung, 6).



292 Zur Rezeption des Aristotelischen Freundschaftsbegriffs

liehe Ordnung zu respektieren und daher dem Wohl des eigenen Volkes
zu dienen. Der Tyrann dagegen versucht, seine Untertanen anstatt der
Vernunft seinem Eigeninteresse zu unterwerfen. Infolgedessen kann er
keinen Anspruch erheben, von seinem Volk als vernunftgemäßer und
damit natürlicher Herrscher anerkannt zu werden.

2. Aristoteles war der Ansicht, daß jede Art der cpiAi.a in einer koi-
veovioe wurzle, das heißt in einer Gemeinschaft von Gütern, von Lust oder
von Tugend. Die geglückte Beziehung zwischen Ehepartnern stellt dem
Stagiriten zufolge eine xe^eia tptAra oder vollendete Freundschaft dar, in
der alle Vorzüge der Freundschaft als solcher vereinigt sind. Dazu
schreibt Aristoteles in Buch VIII, Kapitel 14:

Die Freundschaft zwischen Mann und Frau ist nach allgemeiner
Annahme eine Naturgegebenheit. Denn der Mensch ist von Natur ein Wesen,

das eher auf die Gemeinsamkeit zu zweien als auf die (umfassende)
der Polis eingestellt ist, und zwar um so mehr, als die Hausgemeinschaft
ursprünglicher als die Polis ist und mehr den Charakter der Notwendigkeit

hat und der Trieb nach Fortpflanzung dem Lebewesen in umfassenderer

Weise eingepflanzt ist. Daher ist bekanntlich auch Nutzen und
Lust in dieser Freundschaft zu finden. Sie kann aber auch sittliche
Vortrefflichkeit als Fundament haben, wenn beide Partner gut sind.
Kinder sind, wie die Erfahrung zeigt, ein festes Band. Daher tritt bei
Kinderlosen rascher die Entfremdung ein. Kinder sind ja ein gemeinsames

Gut für die Eltern: Das gemeinsame aber verbindet.15

Die Thematik der amicitia zwischen Eheleuten kam in der dem Mittelalter
überlieferten Theologie hauptsächlich augustinischer Prägung zwar

vor, spielte dort aber eine eher geringe Rolle.16 Grossetestes Übertragung
des Aristotelischen Terminus' tpiAia als amicitia - auch im Zusammenhang

mit der Beziehung zwischen Ehepartnern - bereicherte nun die
mittelalterliche amtc/fta-Diskussion und erlaubte es ihm, Aristoteles'
Gedanken zur Freundschaft zwischen den Geschlechtern in seine eigene
Freundschaftstheorie zu übernehmen. Ehepartner, die ein gemeinsames
Leben führen - kommentiert Grosseteste -, sind einander von Nutzen und
bereiten einander Freude. Kommt noch hinzu, daß ihre Freundschaft in
Tugendhaftigkeit gründet, so erreichen Mann und Frau gemeinsam jenes
Höchstmaß an Freundschaft, in dem die beiden Freunde sich deswegen
gegenseitig schätzen, weil sie beide gut sind. Auf ähnliche Weise kann
jede Freundschaft, die ihren Ursprung in der Natur hat, zu einer Freundschaft

heranwachsen, die auf Tugendhaftigkeit und das Gute zielt. Auch
die Bemerkungen des Philosophen zu dem Vorteil von Kindern für die
Ehe gingen an dem christlichen Kommentator nicht vorbei. So erläutert

15 Ebd., 188f.
16 Zur Augustinischen Sicht der Frau und damit zusammenhängenden Fragen, vgl.

Van BAVEL, T., Augustine's View on Women, in: Augustiniana 39 (1989) 5-53.



in der Scholastik 293

Grosseteste in seinem Kommentar auch die bona matrimonii, wobei seine

Ausführungen an sein früheres Werk über die Zehn Gebote anknüpfen.17
Ich fasse zusammen: Grosseteste, der die Aristotelische Ethik wohl

als erster Lateiner seit Boethius vollständig rezipierte, war von der Kraft
der methodisch durchgeführten ethischen Analysen des Aristoteles spürbar

beeindruckt. An der Nikomachischen Ethik begeisterten ihn sowohl
ihre inhaltliche Originalität als auch ihr logischer Aufbau. Dieser
Begeisterung eines ansonsten eher nüchternen Denkers verdankt das Mittelalter
jenes umfangreiche Korpus ethischer Untersuchungen, das nicht ohne
Nachwirkungen bleiben sollte.

Albertus Magnus

«Eustratius» oder «Commentator» - die Kollektivbezeichnung, unter der
das Korpus der von Grosseteste übertragenen griechischen Ethik-Kom-
mentare im Mittelalter bekannt war - sollte die Leser der lateinischen
.Ef/t/k-Übersetzung bis zum Ausgang des Mittelalters begleiten. Die
Arbeit des ersten lateinischen Kommentators, Robert Grosseteste, war das

Werk eines philologisch geschulten Geistes, dem gleichzeitig vor allem
Fragen der Seelsorge am Herzen lagen. Beide Kommentarwerke aber, das
des «Eustratius» und das des Bischofs von Lincoln, sind in der ausführlichen

Interpretation der Nikomachischen Ethik, die Albertus Magnus von
1250 bis 1252 in Köln verfaßte, allgegenwärtig.18 Alberts Ethikauslegung

besitzt die Form eines vollständigen Literalkommentares der
lateinischen Fassung; dieser ist begleitet von einer Vielzahl von Quaestionen.
Die Quaestionen verleihen dem Werk einen ganz und gar scholastischen
Charakter. Durchgängig ist in dem Text offensichtlich, wie sehr Albert
sich bei seiner Aristoteles-Interpretation auf seine Vorgänger stützt -
eine Tatsache, die Albert übrigens selbst freimütig einräumt. Insbesondere

benutzt der Kölner ständig Grossetestes Kommentar zu Buch VIII,
wobei er den Bischof von Lincoln als «Commentator» bezeichnet. Es

entgeht Albert allerdings, daß dieser Text stillschweigend von dem von
Aspasius verfaßten Teil zu dem eigentlichen Kommentar Grossetestes
übergeht. Albert übernimmt aus dem reichen Bestand Grossetestescher
philologischer Bemerkungen die Erklärung einiger schwieriger griechischer

Termini, wie zum Beispiel eranistae (die Mahlgemeinschaften
Athens) oder klerotes (jemand, der durch das Los einen Posten erhalten
hat). Das Hauptinteresse Alberts aber gilt zweifellos der Substanz des

17
Vgl. ROBERT GROSSETESTE, De decern mandatis, hrsg.von R.C. DALES und E.B.

King. London 1987 (Auetores Britannici Medii Aevi, 10).
18 Vgl. Alberti Magni Opera Omnia, Bd. XIV, 2: Super Ethica, libri VI-X, hrsg.von

W. Kübel. Münster i.W. 1987.



294 Zur Rezeption des Aristotelischen Freundschaftsbegriffs

Werkes und deren korrektem philosophischem Verständnis; doch bemüht
er sich gleichzeitig, seinen Lesern all jene philologischen Informationen
weiterzugeben, die ihm selbst zugänglich waren.

Thomas von Aquin

In den letzten Jahren seines kurzen Lebens brachte Thomas von Aquin
noch einen Literalkommentar zur Ethik zum Abschluß, und zwar genau
zu der Zeit, da er sich auch mit der Abfassung der Secunda secundae der
Summa theologiae beschäftigte.19 Der Kommentar bezeugt zwar den tiefen

Einfluß, den die Aristotelische Ethik auf Thomas ausgeübt hat, doch
wird erst in der Summa die Rezeption Aristotelischer Ideen durch Thomas

eigentlich deutlich. Denn in dem Kommentarwerk geht es dem Aqui-
naten vor allem darum, das Denken des Philosophen als solches
darzustellen. Dies tut er mit einer Genauigkeit, welche eine sehr detaillierte
Auseinandersetzung mit der Thematik der Ethik verrät. Nur äußerst selten
fühlt Thomas sich dazu veranlaßt, seinen Leser darauf hinzuweisen, daß
die Ethik ja vorchristliche Ideale und Voraussetzungen widerspiegelt. An
seiner grundsätzlichen Zustimmung zu dem Werk des Aristoteles läßt er
keinerlei Zweifel.

In der Summa bedient sich Thomas bekanntlich der Quaestionenform,
was ihm einen größeren geistigen Spielraum einräumt als die Kommentarform.

Vor allem in zwei Abhandlungen, nämlich De amore (S.T. IaIIae,

qu. 26-28) und De caritate (IIaIIae, qu. 23-28), tritt Thomas' selbständige

Aufnahme und Umformung der Aristotelischen Freundschaftslehre
am deutlichsten zutage. Aus De amore ist für uns in erster Linie qu. 26,
art. 4 von Interesse, da dieser Artikel die berühmte Unterscheidung von
amor concupiscentiae und amor amicitiae enthält. Auf die Bedeutung
dieser wichtigen Unterscheidung kann ich hier allerdings nur kurz eingehen.20

Zunächst ist anzumerken, daß der Unterschied zwischen dem
Griechischen und dem Lateinischen es Thomas nicht gestattet, die griechische
Diskussion um die Freundschaft (tpiAicc) ohne jede Richtungsänderung in
der lateinischen Sprache wiederzugeben. Denn aufgrund der lateinischen
Sprache und kulturellen Tradition kann Thomas nicht umhin, die Freundschaft

als eine Form von Liebe zu betrachten. Dies war im Griechischen
anders: Hier waren ëpœç und cptAia nämlich zwei Wörter mit
unterschiedlichen Wurzeln und Bedeutungen. Im Lateinischen aber entspringen

amor und amicitia einer einzigen sprachlichen Wurzel, worauf schon

19 Vgl. WEISHEIPL, J.A., Thomas von Aquin. Sein Leben und seine Theologie. Graz,
Wien, Köln 1980, 336. Weisheipl bezieht sich auf Forschungsergebnisse Gauthiers.

Ausführlicheres bei McEvoy, J., Amitié, attirance et amour chez S. Thomas
d'Aquin, in: Revue philosophique de Louvain 91 (1993) 383-408.



in der Scholastik 295

Cicero hingewiesen hatte.21 Thomas siedelt also durch seinen Terminus
amor amicitiae gezwungenermaßen die Diskussion der Freundschaftsthematik

(amicitia) im Umfeld der Liebe (amor) an, obwohl er eigentlich
umgekehrt die höchste Form der Liebe als eine Form von Freundschaft zu
verstehen sucht. Denn amor amicitiae definiert er als eine Art der Liebe
zum anderen, in der die benevolentia die Oberhand über jene Formen von
Bedürfnissen und Begehren gewinnt, wie sie den amor concupiscentiae
charakterisieren.

Untersuchen wir nun, was Thomas unter amor versteht, um von da
aus der Frage nachzugehen, wie amor in seiner ethischen Dimension
durch amicitia und benevolentia verdeutlicht oder sogar erst konstituiert
wird.

Liebe ist ein allgemeines Naturphänomen, das aber lebendige
Organismen in besonderer Weise auszeichnet. Jede Lebensäußerung ist
teleologisch zu verstehen, und zwar in dem Sinne, daß Lebewesen in ihrem
Verhalten von angeborenen Bedürfnissen und Trieben gesteuert werden,
wobei das Streben nach deren Befriedigung Thomas zufolge als eine Art
von Liebe aufzufassen ist. Die Grundbedeutung von amor im Zusammenhang

mit dem Menschen liegt denn auch in diesen vormoralischen
Reaktionen auf Stimuli - Stimuli, die in der Umgebung des menschlichen Körpers

auftreten und ihm eine gewisse Erfüllung und Befriedigung in
Aussicht stellen (thomistisch heißen diese Reaktionen passiones, womit vor
allem Begehren und Furcht gemeint sind). Unsere physiologische
Konstitution (die etwa unser Bedürfnis nach Luft und Licht, Wasser,
Nahrung, Bewegung und Zuwendung einschließt) bestimmt Thomas als die
Materialursache der Liebe. Die Stimuli sind Bewegungsursachen; die
Befriedigung von Begehren schließlich ist Finalursache. Der Aquinate sucht
also das Phänomen der Liebe zunächst als Folge bestimmter Ursachen zu
begreifen, die er gemäß dem Aristotelischen Viererschema klassifiziert.

Freilich entspringt Liebe auch dem Willen, der unserer intellektuellen
Natur zugehört. Eine Person zu lieben bedeutet, daß sich der Wille über
die Determination durch äußerliche Ursachen hinaus in bewußter Freiheit
dazu entschließt, das Gute für die geliebte Person zu wollen. Mit dieser
Definition ist Thomas Aristoteles verpflichtet: amor est velle alicui bo-
num.22

Nun kann die Liebe sich in zwei Richtungen hin entwickeln. Entweder

ist sie in erster Linie auf eine bloße Sache gerichtet, die als Gut für
jemanden gewollt wird (wobei dieser Jemand die eigene oder eine andere
Person sein kann), oder sie ist umgekehrt auf die Person selbst gerichtet,
für die diese Sache begehrt wird. Diese beiden Arten von Liebe, deren
eine von Begehren charakterisiert ist, während die andere vom Geist der

21 Vgl. Cicero, Laelius de amicitia VIII, 26.
22 Summa theologiae IaIIue, qu. 26, art. 4, c. Vgl. ARISTOTELES, Rhetorik II, 4; 1380

b 35.



296 Zur Rezeption des Aristotelischen Freundschaftsbegriffs

Freundschaft beseelt ist, sind nicht von gleichem Wert. Die
Freundschafts-Liebe (amor amicitiae) ist von einer substantiellen und essentiellen

Qualität, welche die Begehrens-Liebe (amor concupiscentiae) im
Vergleich dazu als akzidentell und instrumentell erscheinen läßt. Denn
einen anderen um dessen selbst willen zu lieben bedeutet, dessen substantielle

Natur als eine unabhängige Wirklichkeit zu respektieren - eine Natur,

die ihre eigene Individualität besitzt, einen selbständigen Anspruch
hat zu sein und einen irreduziblen Wertemittelpunkt darstellt. Nur eine
Liebe dieser Art kann für sich in Anspruch nehmen, Freundschaft zu sein.
Freundschaft ist etwas wesentlich anderes als das Begehren eines bloßen
Attributs, das einer Person nur als einer Art von abhängiger, akzidenteller
Wirklichkeit anhängt.

Natürlich hat Thomas' Beitrag zur Ethik der zwischenmenschlichen
Beziehungen noch andere Quellen als Aristoteles. Themen wie das der
Schönheit als Ursache der Liebe neben dem Guten, die selbst-transzen-
dierende Dimension der Liebe (ekstasis), Liebe als vis unitiva - all dies
sind Ideen, die Thomas vom Pseudo-Dionysius übernommen und umgeformt

hat. Sie verleihen der thomistischen Theorie der Liebe eine platonische

Färbung. Darüber hinaus finden sich in dieser Theorie aber auch
Spuren der stoischen cpiAav0pa>7it.a, etwa wenn Thomas ausführt, daß
omnis homo naturaliter omni homini est amicus quodam generali amo-
re.23 Doch der stoische Einfluß ist noch deutlicher, wo unser Autor sich
nicht ausdrücklich dazu bekennt. So lehrt Thomas, die Freundschaft sei
eine Tugend, die in jeder Form von Austausch und Vereinigung unter
Menschen eine Rolle spiele. Sogar im Umgang mit Fremden verlange das
Gebot der Freundschaft eine Aufgeschlossenheit, die äußerlich in Wort
und Tat zum Ausdruck kommen müsse. Auch der Einfluß des Augustinus
findet sich an fast jeder Stelle des thomistischen Denkens zur
Freundschaftsthematik, ja es ist durchaus möglich, daß der Ursprung des
thomistischen amor amicitiae bei Augustinus zu suchen ist. Augustinus distanzierte

sich von den elitären Vorstellungen der Antike, was die Auswahl
von Freunden angeht, ebenso wie von der Ciceronischen Betonung des

Ideals der Gleichheit zwischen Freunden. Er war vielmehr überzeugt, daß
Freundschaft nicht auf einen engen Zirkel eingeschränkt sein dürfe,
sondern jedem zu bezeugen sei, der auch ein Recht habe, in christlicher
Nächstenliebe geliebt zu werden.24

All diese Einflüsse - Pseudo-Dionysius, Stoa, Augustinus - sind in
Thomas von Aquins Freundschaftslehre unschwer nachzuweisen. Den-

23 Summa theologiae, IIaIIae, qu. 114, art. 1, ad 2; vgl. dazu MCEVOY, J., Amitié,
attirance et amour 400 (s. Anm. 20).

24 Vgl. AUGUSTINUS, De diversis quaestionibus LXXXIII, qu. 71 (eine tiefgehende
Erörterung der Freundschaftsproblematik im Lichte des Galaterbriefes, VI, 2). Dazu Mc-
Evoy, J., Anima una et car unum: Friendship and Spiritual Unity in Augustine, in:
Recherches de Théologie ancienne et médiévale 53 (1986) 40-92.



in der Scholastik 297

noch analysiert Thomas die echte und gegenseitige Freundschaft vor
allem in jenen Kategorien, die unmittelbar aus der Nikomachischen Ethik
stammen: Ich meine Kategorien wie den guten Willen, gegenseitige
Zuwendung (amicus est amico amicus, wie Thomas den Sachverhalt knapp
zusammenfaßt)25, Gleichheit, Vertrautheit und Ähnlichkeit. Diese
wiederum beruhen allesamt auf communicatio. Communicatio ist die von
Grosseteste herrührende Übersetzung des griechischen Terminus koivco-
vioc, «Etwas-gemeinsam-Haben». Dieses Wort benennt den Pythagoreischen

Kern aller griechischen Freundschafts-Theorien.
Die thomistische Philosophie der Freundschaft geht also in wesentlichen

Punkten auf Aristoteles zurück. Was in De caritate ganz als Thomas'

eigener Beitrag betrachtet werden darf, ist hingegen die theologische

Einbindung und Auswertung der Aristotelischen Ideen im
Zusammenhang mit der Frage nach dem Wesen der Caritas. «Was ist Caritas?»
fragt sich Thomas.26 Können wir in unserer eigenen Erfahrung ein
gedankliches Modell finden, das es uns erlaubt, diese Frucht der Erlösung
zu verstehen, das heißt jenes Vertrauen und jene Vertrautheit, die als

Wirkung der von Christus gewonnenen Gnade zwischen der Seele und
Gott zustande kommen können? Thomas erblickt ein solches Modell in
der Freundschaft, wobei er den Entwurf der wesentlichen Elemente
menschlicher Freundschaft vor allem bei Aristoteles vorgezeichnet findet.

Wir dürfen die Erörterung des Thomas von Aquin nicht abschließen,
ohne noch auf zwei auffällige Züge seiner Freundschaftslehre hinzuweisen,

die beide mit seiner Aufnahme der Aristotelischen Doktrin verbunden

sind.
Es ist Thomas mit beachtlichem Erfolg gelungen, die drei Begriffe

amor, amicitia und Caritas durchzudenken. Was ihn in Stand setzte, diese

Begriffe sowohl jeden für sich zu untersuchen als auch sie miteinander in
Verbindung zu setzen, ist nichts anderes als die Schlüssigkeit und Kraft
seines Begriffes der amicitia. Ist es doch amicitia, welche die moralische
Qualität des amor definiert, ebenso wie amicitia, die den begrifflichen
Übergang vom amor zur Caritas herstellt, jener Liebe, mit der Gott die
Menschheit zuerst geliebt hat.

Ich denke, Thomas war zutiefst beeindruckt von der Parallele
zwischen der Aristotelischen Formel, nach der der Freund wie ein «anderes
Selbst» (alter ipse) geliebt werde, und dem Gebot des Evangeliums, den
«Nächsten wie sich selbst» zu lieben (Mt 22). Deshalb entwickelte er eine
tiefgreifende Vorstellung davon, was es bedeutet, eine andere Person
wirklich zu lieben, indem er die christliche Vorstellung mit dem Inhalt
der griechischen Theorie hochherziger, gegenseitiger Freundschaft ver-

25 Summa theologiae IIaIIae, qu. 21, art. 1, c.
26 Vgl. ebd., qu. 23, art. 1: «Utrum Caritas sit amicitia».



298 Zur Rezeption des Aristotelischen Freundschaftsbegriffs

band; damit meine ich den Begriff des Wohlwollens, das heißt, das Gute
für den anderen zu wollen, und zwar um des anderen selbst willen.

Heinrich von Gent

Heinrich von Gent war ein äußerst einflußreicher Theologe an der
Universität von Paris, der dort während und nach der Verurteilung von 1277
tätig war. Sein Grundprogramm kann man als neo-augustinisch bezeichnen,

denn angesichts der Umwälzungen seiner Zeit betonte vor allem die
Notwendigkeit, daß die Theologie ihren Sinn für Kontinuität mit der
christlichen Vergangenheit erhalten und hegen müsse. Diese Vergangenheit

sah er umfassend im Werk des Augustinus repräsentiert.
Unter Heinrichs Quaestiones disputatae findet sich auch die Frage:

«Utrum amicitia sit virtus?», aufgeworfen durch Aristoteles' bekanntes
Zögern zu Beginn seiner Diskussion der Freundschafts-Thematik, ob die
Freundschaft eine Tugend (àperri) sei oder vielleicht nur «eng mit ihr
verbunden».27 Heinrich führt Cicero an, der die Frage mit einem klaren
Ja beantwortete. In dieser quaestio werden Aristoteles und Cicero Seite
an Seite als antike Autoritäten zur Freundschaft zitiert. Er sieht die
Freundschaft ganz in der Weise des Aristoteles, aber er stimmt Cicero
entschieden zu, daß diese eine moralische Tugend in sich selbst, ja die
Krone der Tugenden darstelle.

Heinrich entwickelt seine Frage in sehr detaillierter Form und erheblicher

Breite. Sie läßt sich aber wie folgt zusammenfassen.28 Der
Einwand geht dahin, Freundschaft könne keine Tugend sein, da sie ein
Verhältnis zweier oder mehrerer Personen voraussetze, wohingegen eine
Tugend einen habitus darstelle, der seiner Natur nach einem Individuum als
solchem innewohne. Heinrich beantwortet diesen Einwand, indem er eine
Distinktion zwischen der Freundschaft einerseits als Verhältnis und
andererseits als habitus vornimmt. Dabei argumentiert er, daß der habitus des

gegenseitigen Wohlwollens in jedem der Freunde vorhanden sein müsse
und in wenigstens einem von ihnen fortzubestehen in der Lage sei, auch

wenn die Freundschaft einmal zu Ende gehen sollte.
Heinrich stellt die antike Freundschaftslehre bewußt in den Kontext

der Trinitätstheologie, um, wie mir scheint, die Aristotelische Auffassung
zu korrigieren, die Liebe zum anderen könne sich nur auf der Basis von
Eigenliebe als ihrer einzigen moralischen Grundlage entwickeln. Er be-

27 S. Nikomachische Ethik, übers. F. Dirlmeier, Buch VIII, Kap. 1, 170 (s. Anm.
14): «In organischer Folge wird nun von der Freundschaft zu sprechen sein, denn sie ist
irgendwie eine Trefflichkeit menschlichen Wesens oder eng mit ihr verbunden (ëcm yàp
àpern xvç p per' àperfjç).»

28 Zu Inhalt und Quellen dieser Quaestio vgl. McEvoy, J., «The Sources and the
Significance of Henry of Ghent's Disputed Question, <Is Friendship a Virtue?»), in: Henry of
Gent, ed. W. Vanhamel (Ancient and Medieval Philosophy, I.XV). Löwen 1996, 121-138.



in der Scholastik 299

dient sich verschiedener Ideen aus Richard von St. Victors De Trinitate,
um seine anthropologischen Überlegungen auf eine Ebene zu heben, wo
der spezifische Beitrag des Christentums zur Freundschaftsproblematik
greifbar wird.29 Seiner Meinung nach ist Freundschaft diejenige natürliche

Tugend, welche der Caritas am nächsten steht. Sie ist ihrer ganzen
Natur nach nicht ego-, sondern a/ferzentrisch, wenn man es so nennnen
will. Ebensowenig wie Eigenliebe wirklicher Caritas gleichzukommen
vermag, sowenig darf die Freundschaft der Eigenliebe einen besonderen
Platz einräumen. Darüber hinaus kann Liebe (dilectio) nur dann Freude
schenken, wenn sie erwidert wird (redilectio), und schließlich kann die
erwiderte Liebe nur dann vollkommen sein, wenn die beiden Freunde
gemeinsam einen dritten lieben (condilectio). So befinden wir uns auf
einmal in Gegenwart der Dreifaltigkeit, in welcher jede der göttlichen
Personen jede der anderen in gleichem Maße liebt, ebenso wie sich
selbst. Richard von St. Victor hatte versucht, zu erklären, warum es nicht
mehr und nicht weniger als drei göttliche Personen in der trinitarischen
Liebesgemeinschaft geben kann.30 Heinrich für seinen Teil zieht den

Schluß, daß eine vollkommene Freundschaft hier auf Erden nicht
zwischen weniger als drei Personen entstehen kann. Perfecta amicitia kann
es nicht unter weniger als drei Personen geben, soll sie ein wahrer
Ausdruck von Caritas sein: das ist Heinrichs tiefste Überzeugung. Dabei hat

er keinerlei Schwierigkeiten, auf den Einwand zu erwidern, daß auch vier
oder mehr Personen in Freundschaft miteinander verbunden sein können.
Denn unabhängig davon, wieviele Freunde zusammenkommen, ihre
Freundschaft bleibt in ihrer Tiefenstruktur immer trinitarisch verfaßt, gibt
es doch nur drei Modalitäten der Liebe: dilectio, redilectio und
condilectio.31

Heinrich kommt das Verdienst zu, erkannt zu haben, daß Richards De
Trinitate grundsätzliche Bestimmungen zur Freundschaftsproblematik
enthält, obschon das Wort amicitia selbst in diesem Werk gar nicht
vorkommt. Heinrichs neo-augustinisches Grundprogramm kommt also im
Laufe seiner Diskussion der Freundschaft durchaus ans Licht. Denn
obwohl Heinrich in der Lage und bemüht ist, philosophisches Gedankengut
zu würdigen, begreift er es als der christlichen Theologie grundsätzlich
untergeordnet, und nicht etwa als eine in sich selbständige Schöpfung des
menschlichen Geistes. Wir haben gesehen, wie auch in seiner Erörterung

29 Vgl. Richard VON St. VICTOR, De Trinitate, hrsg.von J. RIBAILLIER, Paris 1958
(Textes philosophiques du moyen âge, 6). Der beste Überblick zu Werk und Denken
Richards findet sich in dem Artikel von J. CHÂTILLON, «Richard de Saint-Victor», in:
Dictionnaire de spiritualité, Faszikel 87, Kol. 593-654 (mit umfassender Bibliographie).

30 Vgl. De Trinitate III, 15-19.
31 Diese Termini hat Heinrich alle von Richard von St. Victor übernommen.



300 Zur Rezeption des Aristotelischen Freundschaftsbegriffs

von Freundschaft und Tugend die menschliche Wirklichkeit letztlich auf
die Quelle alles Geschöpflichen zurückweist, nämlich die Freundschafts-
Gemeinschaft der drei Personen innerhalb der einen Gottheit.

Nikolaus von Oresme

Fast genau ein Jahrhundert, nachdem Thomas von Aquin seinen
Kommentar zur Nikomachischen Ethik verfaßt hatte, gab Nikolaus Oresme,
Professor in Paris, der 1377 Bischof von Lisieux wurde, der Wirkungsgeschichte

des Aristoteles eine neue Dimension: Er übersetzte den Text
nämlich im Jahre 1370 ins Französische.32 Die Lektüre seiner Glossen
erinnert uns daran, daß die politische Dimension der cptAla sowohl in der
Ethik als auch in der Politik des Aristoteles eine zentrale Rolle spielte -
und nicht nur bei ihm, sondern in der antiken Auffassung
zwischenmenschlicher Beziehungen insgesamt, von Piaton bis hin zu den
lateinischen Stoikern. In seinem Vorwort dankt Nikolaus König Karl V.,
auf dessen Geheiß er die Übersetzung und Glossierung des antiken
Klassikers übernommen hat. Es ist Nikolaus' Absicht, durch seine Übersetzung

und Glossierung das Aristotelische Gedankengut dem König und
seinen Beratern zugänglich zu machen und damit dem bonum commune
zu dienen. Der Leser der Glossen entdeckt leicht die Stellen, an denen die
Beziehungen zwischen dem Monarchen und seinen Untertanen besonders
hervorgehoben werden. Freundschaft, argumentiert Nikolaus, kann als
solche nicht als Grundlage der gesellschaftlichen Ordnung fungieren;
dazu ist sie ihrer Natur nach zu unbeständig und zu schwach angesichts
der Tatsache, daß das politische Leben von der libido dominandi
bestimmt wird - Ursache, wie Augustinus sagte, von Übel und Krieg in der
Welt. Auf der politischen Ebene kann deshalb nur moralische Verpflichtung

zu Eintracht und Übereinstimmung zwischen tugendhaften
Menschen führen. Nikolaus' Haltung gegenüber der ethischen Lehre des
Aristoteles ist positiv, obzwar er sie mit der christlichen Vorstellung der Liebe

des Nächsten kontrastiert. Die tpiAla des Philosophen ebnet Nikolaus
aber den Weg, eine christliche philosophische Anthropologie zu entwik-
keln, da (ptAtoc eine Konstante des Menschseins darstellt, «moyen entre
les substances séparées et les bêtes, comme le disent les philosophes».

32 J. Quillet hat Nikolaus' Glossen zu den Büchern VIII und IX der Ethik untersucht:
«Nicole Oresme glossateur de la doctrine aristotélicienne de la tpikta», in: MOJSISCH, B./
PLUTA, O. (Hgg.), Historia Philosophiae Medii Aevi. Studien zur Geschichte der
Philosophie des Mittelalters. Amsterdam/Philadelphia 1991, Bd. II, 887-897.



in der Scholastik 301

Schlußbemerkungen

1. Die gängige Moraltheologie des Mittelalters schöpfte bis zur Mitte des
13. Jahrhunderts aus den Quellen einer begrenzten Zahl von Werken der
Kirchenväter. So war zum Beispiel Ambrosius eine wichtige Autorität,
der in seinem dem Mailänder Klerus gewidmeten Werk De officiis mini-
strorum den Versuch unternommen hatte, die Ciceronische Morallehre
für das christliche Denken fruchtbar zu machen. Augustinus hatte in seinen

Schriften Betrachtungen zu moralischen Themen wie der christlichen
Ehe, den Zehn Geboten und der Gottes- und Nächstenliebe angestellt,
meist aus seelsorgerischer Perspektive. Die Schriftkommentare des

Hieronymus, vor allem seine Erläuterungen zu den Paulusbriefen, hatten
auch diesen Kirchenvater in den Rang eines Klassikers der kirchlichen
Morallehre erhoben. Schließlich wurde die moralische und geistliche
Reflexion des Mittelalters nicht unerheblich durch die Moralia in Job von
Papst Gregorius gefördert.

2. Die neue Verfügbarkeit der Nikomachischen Ethik in der zweiten
Hälfte des dreizehnten Jahrhunderts erlaubte es der Scholastik, ihren
intellektuellen Horizont erheblich zu erweitern - weit über alles hinaus,
was den Denkern des lateinischen Mittelalters bis zu diesem Zeitpunkt
von der antiken Ethik bekannt gewesen war. Die Auseinandersetzung mit
dem von Robert Grosseteste zugänglich gemachten corpus ethicum führte
zu bis dahin unbekannten Einsichten in die Errungenschaften vorchristlicher

Lebensideale sowie in die Leistungsfähigkeit der menschlichen
Vernunft als solcher, noch vor jeder Erleuchtung durch die Offenbarung.

Der systematische Charakter der Aristotelischen Ethik ließ die ersten
Scholastiker nicht unbeeindruckt. Die Leistung des Philosophen in seinen

ganz im Vertrauen auf die menschliche Vernunft vorgenommenen
Untersuchungen zu den Grundlagen menschlichen Handelns war einfach
unübersehbar. Dennoch führte die Entdeckung des Aristotelischen Denkens
im dreizehnten Jahrhundert keineswegs dazu, daß die ältere Tradition der
Patristik einfach verworfen worden wäre. Vielmehr fühlten sich eine ganze

Reihe Denker dazu ermuntert, die christliche und peripatetische Ethik
zur gegenseitigen Bereicherung miteinander ins Gespräch zu bringen.

3. Keine Interpretation eines Textes kann je für sich in Anspruch
nehmen, endgültig zu sein, weil die Geschichtlichkeit des Menschen jede
Auslegung mitprägt. Das gilt natürlich auch für die Rezeption der
Aristotelischen Ethik durch die Scholastiker. Die Freundschaftslehre der
Aristotelischen Ethik beruht - so würde ich meinen - auf einer in diesem
Werk meist stillschweigend gemachten Voraussetzung, nämlich der
Gleichsetzung von vollkommener Freundschaft einerseits und andererseits

jener Gemeinschaft gleichgesinnter weisheitsliebender Männer, wie
sie Aristoteles selbst hat erleben dürfen. Diese Gleichsetzung von engster
cpikla auf der einen Seite und cpiAooocpia auf der anderen mag im Werk



302 Zur Rezeption des Aristotelischen Freundschaftsbegriffs

des Aristoteles nur selten ausdrücklich werden. Dennoch dürften meines
Erachtens die Erfahrungen, die Aristoteles in seiner philosophischen
Schule gemacht hat, seine Vorstellungen von den Entfaltungsmöglichkeiten

des Menschen maßgeblich beeinflußt haben. Den «anderen selbst»
(ëtepoç/a7.X.oç aùxoç) hat Aristoteles in der Erfahrung der täglichen
philosophischen Zusammenarbeit kennengelernt. Diese Zusammenarbeit
muß von einem Streben nach Wahrheit charakterisiert gewesen sein, das

jeden einzelnen der Gruppe zutiefst durchdrang und gleichzeitig die
Denkergemeinschaft als ganze zu engster Einheit zusammenschweißte.
Ob diese tiefste Dimension der Aristotelischen Freundschaftslehre in
ihrer mittelalterlichen Rezeption nicht verlorengegangen ist, muß bezweifelt

werden.
4. Die Aufnahme der Ethik durch das Denken des Mittelalters ging

aber auch sonst nicht ohne Schwierigkeiten vonstatten. Das größte der
Probleme war für die Scholastiker die Vorstellung, es könne eine rein
natürliche Tugend geben, sowie die Idee, menschliches Glück lasse sich
allein auf der Grundlage der Vernunft schaffen. Deswegen kam es vor der
Verurteilung von 1277 unter Mitgliedern der Artistenfakultät zu Konflikten

mit der traditionellen Ethik. Trotzdem wurde die Freundschaftslehre
der Nikomachischen Ethik von den Theologen in keiner Weise angegriffen,

ganz im Gegenteil. Diese Lehre wurde von Anfang an begrüßt und
als ein Stück echter Weisheit anerkannt, so daß ihr ein fester Platz innerhalb

des philosophischen Lehrprogrammes eingeräumt wurde.
5. Das Bekanntwerden der Aristotelischen Ethik stellte für die Theologie

in mehrfacher Hinsicht eine Herausforderung dar, insbesondere im
Kontext der Theorie der christlichen Liebe. Die Aristotelische Formulierung

des Inhaltes der engsten Freundesliebe kam der christlichen Lehre
zur Nächstenliebe schon wörtlich so nah, daß sie diese kaum unberührt
lassen konnte. Es war das große Verdienst des Thomas von Aquin, zu der
Einsicht zu kommen, daß der moralische Inhalt der qnTAa-Lehre sich
unschwer verallgemeinern und auf jeden «anderen», jeden «Nächsten»
übertragen lassen konnte. Man kann in jedem anderen den «anderen selbst»,
seinen alter ipse, sehen. Das Wohl des anderen zu wollen, heißt dann,
jeden als in sich selbst ruhenden Zweck zu betrachten und ihn entsprechend
zu behandeln.

6. Aristoteles' Überzeugung war es, daß das Bedürfnis nach Freundschaft

tief in unserer physiologischen Natur wurzelt, weswegen Affektivi-
tät zum innersten Kern des Menschenwesens gehört. Diese Aristotelische
Grundansicht bestätigte die Scholastiker in ihrer alten Lehre von der
natürlichen Geselligkeit des Menschen. In der Moderne wurde dieses Prinzip

allerdings ernsthaft in Frage gestellt, etwa durch Macchiavelli und
Hobbes. Bei Aristoteles stellt die Lehre von der natürlichen Geselligkeit
ein Prinzip im strengsten Sinne des Wortes dar, das heißt eine wesentli



in der Scholastik 303

che Einsicht, die selbst nicht mehr von einem höheren Prinzip abgeleitet
zu werden vermag, dabei jedoch für das praktische Wissen unverzichtbar
ist.

7. Bei einer näheren Untersuchung der Rezeption der Nikomachi-
schen Ethik im Mittelalter stellt sich heraus, daß dieser klassische Text
der Morallehre bei einem breiten Leserkreis Eingang fand. Niemals in der
Antike war Aristoteles von einem so zahlreichen Publikum rezipiert worden

wie zu der Zeit, da seine Philosophie den größten Teil des Studiums
an den Artistenfakultäten einnahm. Zukünftige Juristen, Ärzte, Staatsdiener

und Theologen - kurzum alle diejenigen, die ein Lizentiat für ihre
Laufbahn benötigten - gingen im späteren Mittelalter in die Schule des

griechischen Philosophen und wurden so mit der Methode und den
Grundthesen der Aristotelischen Ethik vertraut gemacht. Auch die
heranwachsende volkssprachliche Literatur blieb vom Denken des Aristoteles

nicht unbeeinflußt. Auf diese Weise wurde die Rezeption der Niko-
machischen Ethik zu einem wichtigen Element in der Entwicklung des
öffentlichen Bewußtsein der gebildeten Schichten. Es ist nicht abwegig, in
dem Ansehen, welches die Aristotelische Ethik im späteren Mittelalter
genoß, einen wichtigen Faktor in der Ausbildung der kulturellen Einheit
unserer europäischen Zivilisation zu erblicken.


	Zur Rezeption des Aristotelischen Freundschaftsbegriffs in der Scholastik

