
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 43 (1996)

Heft: 1-2

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES-RENDUS

Edmund Arens (Hg.): Gottesrede - Glaubenspraxis. Perspektiven theologischer

Handlungstheorie. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft
1994. 197 S.

Im Zusammenhang mit dem derzeitigen Zuwachs an theologischer Literatur,
die den Ansatz der Kommunikationstheorien zum Ausgangspunkt theologischer

Reflexion nimmt, scheint der von Edmund Arens herausgegebene
Sammelband Gottesrede - Glaubenspraxis von besonderem Interesse zu
sein. Es stellt nicht nur einen kühnen Versuch dar, die Wirksamkeit des
kommunikationstheoretischen Paradigmas in verschiedenen fundamentalen
Bereichen der Theologie zu beweisen; am Beispiel seiner vielseitigen
Anwendung tauchen auch die wichtigsten Aporien auf, mit welchen jeder
konfrontiert wird, der sich von ihm faszinieren läßt.

In der Einleitung zum hier zu besprechenden Werk bezieht sich Arens
(E. ARENS, Einleitung, 1-5) auf die Position H. Peukerts, dem es darum
gehe, das kommunikative Handeln aus dem «Erfahrungspotential der
jüdisch-christlichen Überlieferung» zu rekonstruieren, damit «die Möglichkeit
einer verantwortlichen Rede von Gott» aus den Grunderfahrungen des
Handelns aufgewiesen werden könne (2). Eine derartige Fragestellung signalisiert

zuerst - sei es implizit oder explizit - eine gewisse Hierarchie zwischen
verschiedenen Kommunikationsebenen, weil es «Grunderfahrungen» gibt, in
welchen die «verantwortliche Rede» gründen soll. Es geht im Grunde
genommen darum, «die Rede von Gott an eine bestimmte kommunikative Praxis»

zu binden. Durch die Rezeption und Kritik der Theorie des
kommunikativen Handelns soll die Theologie zu einem theologischen Grundbegriff

des Handelns und durch ihn zum Wesen des christlichen Glaubenshandelns

gelangen (lf.). Die Voraussetzung der Grunderfahrung und des

Grundbegriffs des Handelns bezieht eine besondere Unterscheidung in die
Überlegungen ein, die Unterscheidung nämlich zwischen dem Kern des

kommunikativen Handelns und seinen verschiedenen phänomenalen Gestalten,

die ambivalent und zweideutig sein können. Daraus aber ergibt sich, daß
der transzendentale Grund dieses Handelns vielmehr innen in diesem Kern
als außen in der Utopie einer idealen Kommunikationsgemeinschaft gesucht
werden soll. Es wäre interessant zu fragen, inwieweit die von der erwähnten
Unterscheidung implizierte Problematik in den Aufsätzen von «Gottesrede -
Glaubenspraxis» zur Sprache kommt und welche Konsequenzen es nach sich
zieht, wenn sie nicht auftaucht.

Der der Hermeneutik biblischer Texte gewidmete Aufsatz von D. DOR-
MEYER (Handlungstheoretische Hermeneutik, 6-28) öffnet am Anfang eine
weite Perspektive von philosophischen und hermeneutischen Motiven,
welche die Suche nach der Grunderfahrung des Handelns ermöglichen können.

Der Autor stellt einen Paradigmawechsel fest: «Es wird nicht nur



242 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

abstrakt nach Verstehen gefragt, sondern nach den konkreten historischen
Subjekten, die es vollziehen» (7); «Nicht zuerst die Glaubenswahrheit ist
gefragt, sondern die Lebensorientierung, nicht der Lehrsatz, sondern der
Erfahrungsschatz» (9). Es wird betont, daß wir uns heute als Christinnen und
Theologinnen mehr in der Alltagserfahrung als im engen Rahmen des Heiligen

bewegen. Diesem Paradigmawechsel soll auch die Bibelhermeneutik
Rechnung tragen, indem sie die Textstruktur «mit textpragmatischen Methoden»

erfaßt. Was heißt diese Forderung genauer? Dormeyer weist in diesem
Zusammenhang vor allem auf die Protagonisten des Strukturalismus de
Saussure und Chomsky, die durch die Unterscheidung von Syntax, Semantik
und Pragmatik den pragmatischen Aspekt der Sprache betont haben (10-15).
Man kann bedauern, daß die Vertreter der Oxforder Schule (Austin, Searle),
die diesen Aspekt ins Zentrum ihrer Analysen gestellt haben, hier nur kurz
zitiert werden. Bezüglich des Strukturalismus ist weiter zu fragen, wie sich
dieser Interpretationsansatz, der - von einer begrenzten Menge aufeinander
bezogener sprachlicher Elemente herkommend - Text und Kommunikation
zu beschreiben versucht, sich mit der subjekt- und erfahrungsorientierten
Option des Autors versöhnen läßt. In dieser Hinsicht weiterführend ist das

von Arens übernommene Postulat, daß die historisch-kritische und die exi-
stentiale Exegese durch die handlungsorientierte Interpretationsweise
vertieft werden soll (17). Den Schlüssel zu solcher Interpretationsweise soll der
auf das Verhältnis Leser - Bibeltext übertragene Begriff der Interaktion bieten;

dieser Begriff wird im Sinne des symbolischen Interaktionismus von
Mead verstanden. Meads symbolischer Interaktionismus gilt für Dormeyer
als «Basistheorie des kommunikativen Handelns» (20-21); der Interaktionismus

konstituiert, so der Autor, ein Interpretationsmodell, in welchem
Subjekt (Leser) und Objekt (Text) gleichberechtigt werden und zusammen
den Sinn mitbestimmen, wobei das Subjekt gewissermaßen privilegiert ist,
weil es seine Erfahrung in den Text «hineinliest» (Eisegese) (20-22). Eine
ganze Reihe von Fragen kann hier gestellt werden: erstens, ob dieses an der
Grenze des Subjektivismus balancierende Interpretationsmuster der Mead-
schen Theorie treu bleibt, wenn in ihr eine distinkte Spannung zwischen der
Subjektivität der sozialen Verhältnisse und der Übersozialisierung des
Subjekts (I - Me, generalized other) zu spüren ist. Zweitens läßt sich fragen, ob
ein solcher subjektorientierter Ansatz ohne weiteres mit der Kommunikationstheorie

verbunden werden kann, wenn sich z. B. die Habermas'sche
Theorie des kommunikativen Handelns von der negativen Dialektik Adornos
und Horkheimers u. a. dadurch unterscheidet, daß sie die Unwiederholbar-
keit des konkreten Individuums zu eliminieren versucht. Schließlich fragt
sich, ob im Rahmen einer derart problemlosen Fragestellung, in der man sich
der Spannung zwischen der Vergesellschaftlichung und der subjektiven
Erfahrung nicht bewußt wird, sich die Frage nach der Expertendomination im
Interpretationsprozeß richtig stellen läßt. Dormeyer stellt sie, wenn er, an
Habermas und Luhmann anknüpfend, die Unterscheidung zwischen der
asymmetrischen und symmetrischen Kommunikation erwähnt. Wird aber die
wesentliche Intention dieser Unterscheidung nicht verleugnet, wenn man



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 243

eine qualitative Distanz zwischen dem «naiven Leser» und dem objektiven
«kritischen Forscher» einführt, ohne zu erklären, worin die Objektivität des
letzteren besteht?

Ins Zentrum der theologischen Problematik unter ihrem
kommunikationstheoretischen Aspekt führt uns Arens' Artikel über die handlungstheoretische

Christologie (E. ARENS: Leitlinien einer handlungstheoretischen
Christologie, 29-48) ein. Der Autor ist sich der zentralen Stelle der Praxis
Jesu Christi für das Christentum und die Theologie bewußt; die Theologie
soll zwar nicht christomonistisch, sondern christopraktisch orientiert und
entwickelt werden. «Eine handlungstheoretisch ansetzende Christologie
sucht die Person Jesu Christi über seine Praxis zu erschließen» (29). Für
Arens scheint diese grundlegende Praxis Jesu mit der kommunikativen Praxis

Jesu identisch zu sein, was von einem achtsamen Leser als wichtige
Voraussetzung angenommen werden soll, die zu überprüfen ist. Interessant ist
ein Versuch der Verbindung der kommunikationstheoretischen Perspektive
mit den schon existierenden christologischen Ansätzen (Rahner, Schille-
beeckx, von Balthasar, Befreiungstheologie); in seiner Beschreibung der
bisherigen «Zugänge zur Christologie» (30f.) wird die Intention des Autors
sichtbar, die Problematik der Überlieferung und der Auslegung der heilbringenden

Handlungen Jesu Christi zu betonen. Als Antwort auf die so formulierte

Frage wird weiter der kommunikationstheoretische Ansatz in Form
einer Beschreibung der kommunikativen Praxis Jesu vorgeschlagen (34f.).
Hier stoßen wir jedoch auf eine historische und theologische Schwierigkeit:
Jesus wird hier vor allem als Prophet der zukünftigen universalen Verständigung

vorgestellt, dessen Mission zur Zeit seines persönlichen Wirkens zwar
nicht gelungen ist, aber von Gott gerettet wurde und in der Gemeinschaft
seiner Jünger weitergeführt werden soll. Bezüglich der Geschichte Jesu ist
hier zu fragen, ob die Konflikte und der Dissens nicht nur passiv geduldet,
sondern als sinnvoll im Leben und Handeln Jesu vorausgesetzt wurden.
Wurde er nicht «zu einem Zeichen, dem widersprochen wird» (Lk 1,34)
gesetzt? Ist die erlösende Versöhnung zwischen Menschen und Gott auf der
Ebene des expliziten Konsenses zu orten, oder ist sie vielleicht ein unter
allen Ambivalenzen und Widersprüchen sich vollziehendes Geschehen, das

alles, was auf der Oberfläche bloß «passiert», von innen strukturiert? Im
Kontext von Arens kommunikationstheoretischer Theologie sind diese Fragen

um so mehr berechtigt, als er an der Auseinandersetzung zwischen E.
Dussel und Anhängern der Kommunikationstheorien selber einmal
teilgenommen hat, in welcher Dussel die dauernde Faktizität des Dissenses
betonte.

Konsequenter als im Aufsatz von Arens, und zwar in einem theologisch
bedeutsamen Kontext, kommt die Dissensproblematik im Artikel M. Knapps
zur Sprache, der dem Zusammenhang von Trinitätslehre und Handlungstheorie

gewidmet ist (M. KNAPP: Trinitätslehre und Handlungstheorie, 49-
68). Interessanter als die Suche nach der handlungstheoretischen Beschreibung

der immanenten Trinität, was, wie der Autor selber zugibt, zu Paradoxa
führt (im innertrinitären «Handeln» kann auf keinen verständigungsorientier-



244 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

ten Konsens abgezielt werden, weil die göttlichen Personen schon immer die
vollkommene «personale Kommunikationseinheit» bilden, 53-60, bes. 60),
ist der Versuch, die Trinität als ontologische und übernatürliche Basis des

kommunikativen Handelns des Menschen zu fassen. Die Überlegungen über
die Zeugung des Sohnes als «innergöttliche Kenose» (H.U. von Balthasar),
welche die immanente Trinität als «die wahre Begründung der ökonomischen»

sehen läßt (65), führen konsequenterweise zur Beschreibung der Art
und Weise, auf welche die innergöttliche Wirklichkeit den Grund der
kommunikativen Praxis in der ambivalenten, infralapsarischen Dissenssituation
bildet (66-68). So geht die Theorie des kommunikativen Handelns in die
Theologie des Kreuzes über: «Weil die Selbstüberschreitung auf die anderen
hin ihren Grund letztlich allein in Gott findet, ist sie nicht einklagbar. Das
heißt aber andererseits, daß praktizierende Agape immer Gefahr läuft zu
scheitern, ins Leere zu gehen. Denn wer sich selber verschenkt, indem er
sich ganz an der Bedürftigkeit anderer orientiert, exponiert sich ohne
Anspruch darauf, daß diese Agape-Bewegung aufgegriffen und weitergeführt
wird. So wird er leicht zum Opfer egoistischer Nutzenkalküle, oder er
provoziert den Widerstand der Privilegierten und Mächtigen. Nachfolge Jesu ist
daher für die Glaubenden immer auch: Nachfolge des Gekreuzigten» (67).
Am Rande solcher Überlegungen drängt sich die Frage auf, die eigentlich
die Grenzen der bisherigen Handlungs- und Kommunikationstheorien
überschreitet: Was macht das kommunikative Handeln so gefährlich, wenn wir
trotz aller Schwierigkeiten den Konsens als möglich annehmen? Ist hier die
Unterscheidung von instrumentellem und kommunikativem Handeln
ausreichend? Oder soll vielmehr genauer darauf hingewiesen werden, worum in
diesem Handeln gekämpft und wonach gestrebt wird? Dürfen wir das,

worum es hier geht, als Wahrheit bezeichnen? Wenn ja, wie kann dann diese
Wahrheit - so vage und aus der postmodernen Perspektive her gesehen
altmodisch dieser Begriff auch sein mag - erreicht werden, und wie wird sie
faktisch und konkret erreicht?

Die Frage nach dem konkreten Vorgang des Kommunikationsprozesses
greift eingehender der ekklesiologische Aufsatz von H. Zirker (H. Zirker:
Die Kirche als Kommunikationsgemeinschaft, 69-88) auf. Durch den
Hinweis auf die dynamische Verankerung der Realität der Kirche im Ereignis
Jesu Christi wird auf die Vielschichtigkeit des Kommunikationsprozesses
hingewiesen: «Bereits das Wirken und Geschick Jesu ist nicht unmittelbar
auf Eindeutigkeit, sondern auf Auseinandersetzung hin gelegt. Jesus schafft
Situationen, die zuerst in ihrer Bedeutung bestimmt werden müssen, bevor
sie in die Entscheidung zwischen Zustimmung und Ablehnung, Gehorsam
und Verweigerung stellen können» (70). Dieser diachronischen Beschreibung

der Offenheit der Geschichte Jesu für die zukünftigen Interpretationen
entspricht jedoch keine synchronische Bestimmung der Verhältnisse
zwischen den Situationen, die heute gegeben sind, und der heutigen
Interpretationsweise. Es wird zwar festgestellt, daß Kommunikation weit mehr meint
«als nur <Rede>, <Gespräch>, <Dialog> o. ä.» (70), aber der Autor scheint zur
Ansicht zu neigen, daß den «sprachlichen Äußerungen» eine wichtigere



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 245

Rolle als den «nichtverbalen Zeichen» zukommt, wodurch die Gefahr der
Reduktion des kommunikativen Handelns auf den expliziten Diskurs spürbar
wird. In jedem Fall ist weiter fast ausschließlich von der Struktur des
Glaubensdiskurses und von den wechselnden institutionellen Strukturen die
Rede. Im Rahmen der Besprechung des kirchlichen Kommunikationsprozesses

wird auf den wichtigen Aspekt der Kommunikation hingewiesen, nämlich

auf die Spannung zwischen dem spontanen gesellschaftlichen
Verständigungsprozeß und seiner Institutionalisierung. Offensichtlich - obwohl
es explizit nicht erwähnt wird - bezieht sich (bes. 75f.) der Autor hier auf
den Begriff der Expertendomination (Berger/Luckmann), bzw. der Kolonisierung

der Lebenswelt (Habermas). Die Bemerkung, daß es in der Kirche
bei ihrer Überinstitutionalisierung und Überzentralisierung dazu kommt, daß
die Elemente «einer religiösen Interpretation von Erfahrungen und
Überzeugungen Instrumente der sozialen Abschirmung und Kommunikationsverweigerung»

(88) werden, scheint sehr treffend und methodologisch
interessant zu sein. Es soll jedoch diesbezüglich die Rückfrage gestellt werden,

ob die Spannung von Kommunikation und Institution den Prozeß der
Offenbarungsauslegung ausreichend erklärt, wenn einerseits die spontanen
Verständigungsprozesse ständigen Konflikten und Verzerrungen verfallen
und andererseits die Institution - was die erwähnten Klassiker der
Kommunikationstheorie selber gestehen - in diesen Prozessen eine durchaus positive

Rolle spielt. Es müßte eigentlich auf die Struktur und Aporetik der so
oft vorbehaltlos gelobten spontanen Kommunikation hingewiesen werden
und somit auf das Kriterium, das zwischen der positiven, «objektivierenden»
Handlung der Institution und ihrer totalisierenden Deformierungen
unterscheiden ließe. Die übrigbleibenden praktischen Beiträge über die
kommunikationstheoretischen Aspekte der Liturgie (R. ZERFASS: Gottesdienstliches
Handeln, 110-130), der Diakonie (H. STEINKAMP: Diakonisches Handeln,
131-149), der missionarischen (G. Collet: zeigen Missionarisches Handeln,

150-163) und der religionspädagogischen (N. METTE: [Religions-]
Pädagogisches Handeln, 164-184) Aktivität zeigen, wie stark der
Kommunikationsprozeß von Konflikten und Verzerrungen bedroht wird.

Demgegenüber scheint der der Ethik gewidmete Aufsatz - der einzige
theoretische Text, den wir hier nicht eingehender besprechen - (W. Lesch:
Theologische Ethik als Handlungstheorie, 89-109) sich in Widersprüche zu
verwickeln, wenn in ihm, unter Anlehnung an die Habermas'sehe Kritik der
Kolonisierung der Lebenswelt, behauptet wird, die argumentative Verständigung

über die Moralbegründung sollte sich «in einem faktischen Diskurs»
vollziehen, «an dem idealiter alle sprach- und handlungsfähigen Subjekte
teilnehmen, um ihre Standpunkte zu vertreten und nur dem Zwang des besseren

Arguments nachgeben» [Meine Hervorhebung, M. Ch.] (97). Die Toul-
minsche Vision des zwanglosen Zwangs des besseren Arguments kann und
soll hier höchst attraktiv sein; wie aber läßt sich z. B. die Aporie der anam-
netischen Solidarität mit den Opfern der Geschichte, die in der besprochenen
Problematik offensichtlich ins Spiel kommt, durch die Voraussetzung
überspringen, daß am faktischen Diskurs alle Beteiligten idealiter gerecht teil-



246 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

nehmen? In welchem Sinn ist dann der gemeinte Diskurs noch faktisch? Es
soll sich hier übrigens um keine vereinfachende Kritik des Artikels von
Lesch handeln, weil im obigen Zitat gerade das Problem des kommunikativen

Handelns klar zum Ausdruck kommt; Wie ist der kommunikative
Diskurs faktisch, und wie ist die Struktur dieser Faktizität ohne Hoffnungsverlust

auf die real vollzogene Kommunikation zu erforschen? Sind wir in
diesen Fragen nur auf den Idealitätsbegriff angewiesen? Die interessante
Bemerkung von W. Pauly kommt hier in den Sinn, welche er einmal in be-

zug auf den Einfluß der Mystik von Isaak Lurja via Schelling auf Habermas
und auf den Begriff des «Bruchs der Gefäße» gemacht hat: nach dem «Bruch
der Gefäße» bzw. dem Mißerfolg Gottes, das göttliche Element in der Welt
zu retten, ist die Aufgabe, die Lichtfunken neu zu sammeln, dem alleingelassenen

Menschen übertragen. Daraus entsteht das Bild einer Gesellschaft, die
in ihrem einsamen Streben nach Gerechtigkeit und Verwirklichung der
ethischen Werte nur über die Utopie der idealen Kommunikation verfügt.
Wäre es vom Standpunkt der christlichen Theologie und der christlichen
Hoffnung aus nicht angemessener, die Nähe Gottes in seiner Schöpfung
vorauszusetzen, um auf den sich faktisch vollziehenden Kommunikationsprozeß

hinweisen zu können?
Marek Chojnacki

Heinz Schütte; Kirche im ökumenischen Verständnis. Kirche des dreieinigen

Gottes. Bonifatius: Paderborn; Lembeck: Frankfurt a. M. 1991, 41992,
216 S.

Ders.: Glaube im ökumenischen Verständnis. Grundlage christlicher Einheit.
Ökumenischer Katechismus. Bonifatius: Paderborn; Lembeck: Frankfurt
a. M. 1993,71995, 216 S.

1. Die vorliegenden zwei Bände sind Teile der Trilogie eines «Ökumenischen

Katechismus». Dieser ist in einem Dreierschritt geplant, wobei die
Kirche (Bd. 1), der Glaube (Bd. 2) und das Christsein (Bd. 3) im ökumenischen

Verständnis aufgearbeitet und dargestellt werden. Der katholische
Ökumeniker Heinz Schütte will mit diesem dreibändigen Werk aufzeigen,
wieviel in den vergangenen Jahren im Bereich Ökumene erreicht worden ist,
wieweit das gegenseitige Kennenlernen und die gegenseitige Annäherung
vorangeschritten, welche Meilensteine erreicht und daß diese heute zur
Selbstverständlichkeit geworden sind. Es geht ihm darum zu beweisen, daß
die weitverbreitete Meinung, die Ökumene sei ins Stagnieren gekommen,
sich als «unbegründet erweist» (II, 14). Die Trennung zwischen den Christen
kann allerdings - so unterstreicht es der Autor wiederholt - nur überwunden
werden, wenn das Ziel der Einheit bewußt und genau formuliert ist. Das Ziel
ist eine volle Kirchengemeinschaft; nur sie kann die Widersprüchlichkeit der
gespaltenen und getrennten Kirchen aufheben und diese zur sichtbaren, von
Jesus Christus gewollten Einheit führen (I, 17Iff.). Damit wird offenkundig,



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 247

weshalb der 1. Band dieser Trilogie sich mit dem Verständnis von Kirche
beschäftigt. Soll nämlich das Ziel Kirchengemeinschaft verwirklicht werden,
«bedarf es einer gemeinsamen Auffassung von Kirche» (I, 15).
Kirchengemeinschaft ohne Glaubensgemeinschaft wäre hingegen eine Illusion.
So ergibt sich von selbst, daß der 2. Band dem Thema Glaube gewidmet ist.
Jeder Christ und jede Christin weiß zudem, daß der Glaube kein Abstraktum
ist, sondern sich im Leben ausdrücken soll und will. Folgerichtig widmet
Schütte den 3. Band, der noch in Vorbereitung ist, dem Christsein im
ökumenischen Verständnis.

2. Das dreibändige Werk von Schütte muß in einer Gesamtschau und als
Teile einer als Ökumenischer Katechismus konzipierten Studie betrachtet
werden. Daher auch der einheitliche, straffe Aufbau. Die einzelnen Themenkreise

beginnen zumeist mit einer kurzen Einführung ins Wesentliche der
angesprochenen Frage, unter Berücksichtigung der aktuellen theologischen
Literatur. Dann folgen - soweit vorhanden - stereotyp Zitate aus 1. der
Bibel, 2. den Kirchenvätern, 3. den Konzilstexten (vorwiegend des Zweiten
Vatikanischen Konzils), 4. der Confessio Augustana oder anderer Bekenntnistexte,

5. Texte aus der Ökumene. Die Bände sind keine «erbauliche
Lektüre» und wollen es auch nicht sein. Sie sind vielmehr Teile eines Kompendiums

(I, 13), einer Handreichung (I, 11). Sie sind in sich ein Nachschlagewerk,

das stichwortartig zu den Hauptpunkten der Bereiche Kirche,
Glaube und Christsein (geplant) Auskunft gibt und den Standort des
ökumenischen Dialogs angibt. Schütte handelt die einzelnen Themen nicht
systematisch ab; er geht sie nach Stichworten bzw. Schlagworten an, die
interessieren. Die Bände bieten - zusammengefaßt - Folgendes: Zusammenstellung

der ökumenisch relevanten Themen, Klärung der diesbezüglichen
Fragen und Themenkomplexe, Möglichkeiten einer ökumenischen Verständigung,

Sichtung des literarischen Gutes in Theologie und Ökumene,
Antworten aus biblischen Quellen, Texten der Kirchenväter, verschiedenen
Bekenntnistexten und Beschlüssen Ökumenischer Konzile sowie Hinweise auf
kirchliche Traditionen. Die Bände sind ferner mit einem Verzeichnis ökumenischer

Handbücher, Lexika und einem ökumenisch ausgewogenen
Literaturverzeichnis sowie einem Personen- und Sachregister abgerundet. Das
Abkürzungsverzeichnis am Anfang der Bände ist gleichzeitig ein Verzeichnis
ökumenischer Konsenstexte.

3. Da sich die geplante Trilogie als Ökumenischer Katechismus versteht,
ist sie den verschiedenen Kirchen in Deutschland zur Einsicht vorgelegt
worden. Sie ist - entsprechend den Vorworten - unterstützt durch die
Verantwortlichen der griechisch-orthodoxen Metropolie von Deutschland, der
römisch-katholischen Kirche, der evangelisch-lutherischen Landeskirche in
Bayern, der lippischen Landeskirche und der evangelischen Kirche von
Westfalen. Damit hat Schütte tatsächlich eine beachtliche ökumenische
Unterstützung und Anerkennung erlangt.

4. Wie Schütte in der Einleitung zum ersten Band feststellt, können die
Trennung der Kirchen und die Zerspaltung der Christenheit nur überwunden,
m. a. W. die volle Kirchengemeinschaft nur erreicht werden, wenn die Kir-



248 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

che von ihrem Ursprung her erneuert wird. Es geht somit in dieser Studie
darum, das Eigentliche bzw. das wirkliche Wesen der Kirche anhand der
Quellentexte und der ökumenischen Gespräche herauszustellen. Es wird
nach dem Bleibenden, dem Unveränderlichen, dem zeitlos Gültigen der Kirche

- in und trotz aller Veränderung - gefragt, denn «die ökumenische Sicht
der Kirche kann nicht in Spannung oder gar in Widerspruch zum eigentlichen

Verständnis von Kirche stehen.» Von daher ist auch der Untertitel zu
verstehen: «Kirche des dreieinigen Gottes». (15f.)

Ansatzpunkt dieses Bandes «Kirche im ökumenischen Verständnis» ist
die unbestreitbare Tatsache, daß die Christen im Credo ihren Glauben an
eine vom dreieinigen Gott gewollte, begründete und verwirklichte Kirche
bekennen (Kap. 1 und 2). Es werden die Bilder und Gleichnisse der Kirche
dargestellt (Kap. 3) und ihre Wesensmerkmale im ökumenischen Verständnis
erläutert: ihre Einheit, Heiligkeit, Katholizität und Apostolizität (Kap. 6).
Dabei wird deutlich, daß die Kirche eine Gemeinschaft (koinonia, commu-
nio) ist, die ihren konkreten Ausdruck sucht als hörende, bekennende,
betende, feiernde und liebende Kirche (Kap. 4). Diese Gemeinschaft besteht
«mit Christus durch den Heiligen Geist zur Ehre des Vaters» (Kap. 4) und ist
von daher ein Geheimnis, ein Mysterium, das allein im Licht des Geheimnisses

des trinitarischen Gottes - als einer Einheit in der Vielfalt - begriffen
werden und nur in ihr das Vorbild für die Einheit der Kirche finden kann
(Kap. 3). Als solche bleibt die Kirche allerdings nie auf sich selbst bezogen,
sondern sie versteht sich selbst «im Dienst des Heils aller Menschen» (Kap.
5), und als solche hat sie soteriologische (Kap. 8) und eschatologische
Dimensionen (Kap. 7).

Schütte geht alle heiklen Fragen an, wie zum Beispiel: Kann es eine
Gemeinschaft mit Christus geben ohne Kirchengemeinschaft? (5.0) Gibt es

für den Menschen Heil ohne Christus? (5.2.1) Gibt es außerhalb der Kirche
kein Heil? (5.2. 2/3) Und schließlich das große Kontroversthema
«Rechtfertigung und Kirche» (Kap. 8). Luther gemäß ist die Rechtfertigung
«Kriterium und Prüfstein jeglicher Art kirchlicher Lehre (130), und mit
diesem Artikel «steht und fällt die Kirche» (131). Im Anschluß an die Darstellung

des reformatorischen Kirchenverständnisses (8.1) stellt Schütte
Anfragen an das katholische Rechtfertigungsverständnis und dessen
Konsequenzen (8.2) bzw. an die orthodoxe Lehre, die von der «Vergöttlichung
(theosis)» spricht (8.3). Im letzten Kapitel (9) wird untersucht, warum die
Kirchen noch getrennt sind. Schütte stellt fest, daß es «zwischen der katholischen

und der orthodoxen Kirche fundamentale Glaubensgemeinschaft» gibt
(155), wohingegen «zwischen der katholischen und der lutherischen Kirche
ein Grundkonsens» besteht (156). Nachdem alle Christen auf dem Nizäno-
Konstantinopolitanum «aufbauen», «ist es unkorrekt, von einer Grunddifferenz

zu sprechen» (157). Abschließend werden die noch bestehenden
Hauptunterschiede zwischen den einzelnen Kirchen (158-171) und die Zielvorstel-
lungen und Grunderfordernisse für künftige Kirchengemeinschaft (172-174)
dargestellt.



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 249

5. Schütte weist am Ende seines ersten Bandes des Ökumenischen
Katechismus darauf hin, daß «wachsende Übereinstimmungen in ökumenischen
Dialogen allein nicht zum Ziel führen. Erforderlich ist besonders, daß wir
tun, was uns eint.» Und mit Genugtuung stellt er zusammen mit A. Klein
fest, daß «erfreulicherweise die Kirchen heute ihre Verpflichtung erkennen,
aus ihrer gegenseitigen Isolierung herauszutreten, um ein gemeinsames
Zeugnis zu geben.» (170f.) Es ist klar, daß dieses gemeinsame Zeugnis
letztlich auf einem gemeinsamen Glaubenszeugnis basiert. Deshalb widmet
Schütte seinen zweiten Band dem Thema «Glaube im ökumenischen
Verständnis», der bezeichnenderweise den Untertitel «Grundlage christlicher
Einheit» trägt.

In seinen Darlegungen folgt Schütte dem Nizäno-Konstantinopolitanum,
um das Glaubensgut von seinem Ursprung her und in der Formulierung der
Alten Kirche präsent zu machen, bevor er dann die Diskussion im ökumenischen

Gespräch darstellt. Einen besonderen Schwerpunkt bilden die
Sakramente, da im Glaubensbekenntnis nur die Taufe erwähnt wird (Kap. 8).
Nochmals aufgegriffen wird die Rechtfertigungslehre (5.8), die im ersten
Band ausführlich behandelt wird. Andererseits werden die Aussagen über
die Kirche (Kap. 7) und das geistliche Amt - Ordo und Ordination - (8.6)
nur kurz zusammengefaßt wiedergegeben.

In diesem zweiten Band werden mehrere Themen und Glaubenssätze
angesprochen, in denen einzelne Kirchen zum Teil unterschiedliche Ansichten

entwickelt haben. Das besondere Verdienst dieses zweiten Bandes
besteht darin, daß heikle Punkte, in denen (noch) nicht volle Übereinstimmung
besteht, nach Verständnis und Lehre der einzelnen Kirchen dargestellt werden.

An solchen Stellen ist Schütte bemüht, «Möglichkeiten einer ökumenischen

Verständigung» aufzuzeigen. Besonders hier wird ersichtlich, wie sehr
sich der Paderborner Ökumeniker darum bemüht, gangbare Wege aufzuzeigen,

wie die noch getrennte Christenheit «von der schon bestehenden zur
vollen Kirchengemeinschaft» gelangen kann (181-184).

Am Ende des Bandes wird in Form eines ausführlichen Inhaltsverzeichnisses

eine Art «Kurzkatechismus» geboten (185-196). Damit soll der
Leser/die Leserin eine «schnelle Information über Glaubensinhalte» erhalten
(15). In den «Texten aus der Ökumene» wird auch auf doxologisches
Glaubensgut der Kirche zurückgegriffen, d. h. man findet hier auch Gebete aus
der Heiligen Schrift, der Liturgie und des ökumenischen Liedergutes. Am
Ende des zweiten Bandes findet sich eine Tafel über die zitierten ökumenischen

Lieder (197f.). Damit wird eine Art «Katechismus des Gebets» begonnen,

der gleichsam zum dritten, in Vorbereitung befindlichen Band
«Christsein im ökumenischen Verständnis» überleiten und dort weitergeführt
werden soll (15).

6. Als Schwerpunkt dieser Studien dürfen wohl die «Texte aus der
Ökumene» bezeichnet werden; sie machen den eigentlichen Schatz dieser
Bände aus. Aus ihnen wird ersichtlich, wieviel in den einzelnen Gesprächsgruppen

bereits gearbeitet und gemeinsam aufgearbeitet worden ist, und es

erstaunt geradezu, wieviel die ökumenischen Dialoge - auf bilateraler und



250 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

multilateraler Ebene - in einer doch recht kurzen Zeitspanne erreicht haben.
Da dieser Ökumenische Katechismus als Kompendium konzipiert ist, würde
an manchen Stellen eine ausführlichere Diskussion der einzelnen Themen
die Lektüre wesentlich erleichtern. Außerdem wäre ein kritischer Apparat
wünschenswert. Der von Schütte erarbeitete Ökumenische Katechismus ist
eine Fundgrube und eine nützliche Handreichung für jeden und jede in der
Ökumene Tätigen. Er wird ebenfalls vielen Studierenden als Quellenbuch zu
empfehlen sein.

Maria Brun

Ökumenische Kirchengeschichte der Schweiz, im Auftrag eines Arbeitskreises

herausgegeben von Lukas Vischer, Lukas Schenker und Rudolf Dells-
perger. Freiburg Schweiz: Paulusverlag; Basel: Reinhardt 1994. 374 S. /
Histoire du christianisme en Suisse. Une perspective oecuménique. Sous la
direction de Lukas Vischer, Lukas Schenker et Rudolf Dellsperger, et
Olivier Fatio pour l'édition française. Genève: Ed. Labor et fides;. Fribourg:
Ed. Saint-Paul 1995. 345 p. (Cette récension est basée sur l'édition française
qui est entièrement conforme à l'édition allemande).

Dans cet ouvrage, «les principales Eglises de Suisse racontent pour la
première fois en commun l'Histoire du christianisme dans leur pays.» Les
auteurs, des «historiens, hommes et femmes, de traditions et d'orientations
différentes, se sont efforcés de dresser un tableau dans lequel les chrétiens
de toutes les confessions peuvent se reconnaître» (p. 13). Ce but est atteint
dans l'ensemble de cette étude qui comprend trois grandes parties: «Les
premiers siècles et le Moyen Age», «La Réforme et la Réforme catholique»,
«Les temps modernes (de 1800 à nos jours)».

Notre recension ne peut pas manifester tous les aspects de cet ouvrage.
Notre attention s'est portée de préférence sur les pages capables de favoriser
le dialogue entre chrétiens puisqu'on a voulu, comme le disait oralement un
des auteurs «porter un regard oecuménique sur une histoire non oecuménique.»

On sait comment, dans le passé, on a interprété la devise genevoise post
tenebras lux. Désormais on ne pourra plus la citer sans la nuancer fortement:
«Sans pour autant fermer les yeux sur la césure que représente la Réforme
protestante, la recherche a porté son attention sur la continuité et sur ce que
les confessions ont de commun. Ainsi on a abouti à une nouvelle perception
de ce qu'ont signifié pour la Réforme suisse la devotio moderna et la Via
media humaniste» (p.303). Intéressante aussi cette réévaluation d'un courant
doctrinal protestant vivement combattu par les Réformateurs: «Le surnom de
Schwärmer (illuminés) donné aux anabaptistes a disparu du vocabulaire
scientifique au cours des dernières décennies. On parle maintenant de d'aile
gauche> de la Réforme ou de la <Réforme radicale> C'est l'expression du
fait que l'on reconnaît maintenant dans l'anabaptisme une forme originale de



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 251

la Réforme, une variété pour ainsi dire congrégationaliste en opposition à

une conception plus hiérarchique» (p. 307).
L'ouvrage souligne que la crise provoquée par le Kulturkampf a eu un

impact décisif sur les rapports entre catholiques et protestants: «Les oppositions

confessionnelles sous leur forme actuelle sont marquées tout autant par
la Réforme que par les prises de position politiques et ecclésiastiques du
XIXe siècle» (p.313). Cette constatation me semble importante.

Je voudrais poser une nouvelle question: les rédacteurs, en face
d'événements si nombreux, ont dû nécessairement opérer un choix. Les options

prises sont-elles équitables? Ma réponse est affirmative, avec pourtant
quelques réserves. Alors que l'on présente d'excellents portraits d'humanistes
bâlois, disciples d'Erasme, mais évoluant ensuite dans des directions
différentes, voire opposées, le vaudois Pierre Viret n'est mentionné qu'une fois, à

propos de la Dispute de Lausanne (p. 122). Il eût été facile, à la page 128, de

montrer comment la crise survenue dans le pays de Vaud entre Berne et les

pasteurs au sujet de l'excommunication a été causée principalement par la

théologie de Viret, fidèle disciple de Calvin. L'activité de Farel, en revanche,
est beaucoup mieux décrite.

Lorsqu'on résume la doctrine de Calvin, on déclare: «C'est sur ce point
de la déchéance totale de l'humanité que Calvin se démarque le plus des

catholiques, pour qui le libre arbitre n'était pas anéanti par la chute...» (p. 125).
On aurait pu mentionner une autre différence, à mes yeux aussi importante:
celle qui apparaît dans le mystère de la justification par la foi.

Analysant les causes de la Réforme, l'ouvrage déclare: «Des trois
aspects évoqués au début du chapitre, à savoir l'état de l'institution ecclésiastique,

les relations entre l'Eglise et les pouvoirs séculiers, enfin la vie
religieuse des laïcs, c'est probablement le deuxième qui avait le plus évolué et
favorisa la diffusion de la Réforme» (p. 94). Par rapport à la décadence du

clergé, les rédacteurs veulent rester objectifs. «... seul 20% des ecclésiastiques

était réputé entretenir une liaison publique avec une femme» (p. 86).
«Au cours du XVe siècle, la non-résidence [du clergé] dans la diocèse de

Genève passa à 80%» (ibid.). Les curés sont «moyennement instruits»
(p.95).

L'intrusion du pouvoir civil dans la vie ecclésiale ne doit pas être
interprétée dans le simple cadre de rivalité, entre puissances hostiles. J'aurais
aimé, par exemple, que l'ouvrage citât un extrait de l'édit de réformation
publié par le gouvernement bernois après la Dispute de Lausanne, tant ce
document est révélateur de cette conviction des magistrats: Dieu lui-même
nous a confié la défense de la vraie foi. «Nous avons avis, à l'exemple des
bons fidèles rois du Vieux Testament comme Ezéchias d'abattre toutes
idolâtries, cérémonies papales...». Sur ce point, les magistrats catholiques
estiment avoir le même devoir. Ainsi les cantons fidèles au Pape, mais
inquiets de sa négligence, déclarent à la diète de Lucerne de 1525: «Le loup
ayant pénétré dans la bergerie, et le pasteur suprême dormant, nous autorités
civiles, tenterons-nous les moyens curatifs.»



252 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

L'exposé a été rédigé sans aucune note, sans doute pour ne pas alourdir
la présentation d'une histoire si vaste; mais lorsque le lecteur découvre un
renseignement tout nouveau pour lui, il regrette de ne pouvoir en découvrir
la source. Certes, une bibliographie abondante termine l'ouvrage. On
s'étonne pourtant de l'absence de la mention des études importantes de Mgr
Marius Besson relatives à nos «origines chrétiennes». Avant l'énumération
des ouvrages que les auteurs ont retenus et consultés, nous sont offertes
d'excellentes notices intitulées chaque fois «Etat de la recherche» où l'on
découvre l'orientation qu'ont prise les rédacteurs dans chaque domaine
essentiel.

Pour terminer, je voudrais mentionner quelques manques de rigueur. A
la page 19, on range parmi les légendes le martyre de la Légion Thébaine en
Valais. Mais, plus loin, (p. 25), on reconnaît qu'il existe une «querelle
scientifique sur l'historicité du martyre de la Légion Thébaine.» L'existence de
cette controverse aurait dû être évoquée déjà à la page 19. A la page 77 est
écrit: «Ce qui est critiquable, c'est que le Purgatoire ait été mis en rapport
avec les indulgences, cette possibilité de se racheter avec de l'argent.» Il
aurait fallu préciser que le Magistère mettait l'accent sur l'aumône et non sur
l'argent comme tel.

Dans la traduction française, j'ai remarqué quelques germanismes. Ainsi
un prêtre catholique est appelé «pasteur» alors qu'il est en fait un curé (p.
186). On parle de «la vallée jurassienne de Münster» alors qu'il s'agit
certainement de Moutier (p. 154). A la page 260, on évoque «la région de la
Sense» alors que tous les romands utilisent le mot de Singine.

Malgré les quelques critiques formulées, je considère cet ouvrage
comme le fruit d'un authentique oecuménisme. Il nous permet de lire d'une
manière plus lucide et plus objective notre histoire et par là favoriser le
dialogue oecuménique. Il se situe vraiment dans l'atmosphère que, avec le Conseil

Oecuménique, le Ile Concile du Vatican a souhaité voir grandir.

Georges Bavaud

Pierre Hadot: Qu'est-ce que la philosophie antique? Paris: Gallimard 1995,
461 p.(folio-essais no 280).

Qu'est-ce que la philosophie antique? C'est à cette question que tente de

répondre le dernier ouvrage de Pierre Hadot, en parcourant l'histoire de la
philosophie dans l'Antiquité. Pour cela, l'auteur pose d'abord la question de
la nature de la philosophie en elle-même et distingue l'histoire de la philosophie

de l'histoire des philosophies en tant que discours théoriques et
systèmes, afin de centrer son intérêt sur une étude des comportements et de la
vie philosophiques. Le but de ce livre est donc d'«essayer de décrire dans ses
traits généraux et communs le phénomène historique et spirituel que
représente la philosophie antique» (16). Il existe en effet une différence
profonde entre la représentation que les Anciens se faisaient de la philosophia



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 253

et la conception contemporaine de la philosophie. Les philosophes antiques
n'ont pas voulu inventer, chacun à tour, une nouvelle construction systématique

et abstraite chargée d'expliquer le monde et de laquelle découlerait, de
manière secondaire et accessoire, une morale et des règles d'actions. Au
contraire, c'est pour eux l'éthique qui se trouve à l'origine du discours
philosophique: «Le discours philosophique prend son origine dans un choix de
vie et une option existentielle et non l'inverse» (18). Et Pierre Hadot
souligne que ce choix ne se fait jamais dans la solitude, mais toujours au sein
d'un groupe, d'une communauté, d'une école philosophique qui correspond
à une option existentielle, qui elle-même implique à son tour une certaine
vision du monde, que le discours philosophique aura pour tâche de révéler et
de justifier rationnellement. «Le discours philosophique doit être compris
dans la perspective du mode de vie dont il est à la fois le moyen et
l'expression et, en conséquence, la philosophie est bien avant tout une
manière de vivre, mais qui est étroitement liée au discours philosophique» (19).
Apprendre à bien vivre et à se rapprocher de la sagesse, tel est le but de toutes

les philosophies dans l'Antiquité. Comme une distance sépare la
philosophie de la sagesse, la philosophie se définit comme exercice préparatoire à

la sagesse. Et nous retrouverons tout au long du livre cette notion
d'exercices spirituels si chère à Pierre Hadot.

C'est donc la conception de la philosophie comme mode de vie qui est
développée dans ces pages, et ceci en trois étapes. Dans une première partie

- La définition platonicienne du philosophe et ses antécédents (25-87) -
l'auteur retrace l'histoire du mot philosophia, que Platon définit dans le

Banquet comme le désir de la sagesse. Puis la deuxième partie - La philosophie

comme mode de vie (89-352) - qui occupe la place centrale de

l'ouvrage, tente de retrouver les caractéristiques des différentes philosophies
de l'Antiquité considérées dans leur aspect de mode de vie et d'étudier les
traits communs qui les unissent. Enfin dans une troisième partie - Rupture et
continuité. Le Moyen Age et les temps modernes (353-424) - Pierre Hadot
expose pour quelle raison et dans quelle mesure la philosophie a été conçue
à partir du Moyen Age comme une activité purement théorique, et conclut en
se demandant s'il est possible de revenir à l'idéal antique de la philosophie.

La démarche intellectuelle des premiers penseurs de la Grèce, qui
tentèrent d'élaborer une explication rationnelle du monde, est appelée histo-
ria, enquête (36). Pour Hadot, il est à peu près certain que les présocratiques
du VIIe et du VIe siècles av. J.-C. - même Pythagore - n'ont connu ni
l'adjectif philosophos, ni le verbe philosophein, ni le mot philosophia. Ces
termes n'apparaissent vraisemblablement qu'au Ve siècle, particulièrement
avec Socrate (46). La figure mythique de Socrate a marqué d'une empreinte
indélébile toute l'histoire de la philosophie. Toutes les écoles inspirées par
lui ont un point commun: avec elles apparaît l'idée de la philosophie conçue
comme un mode de vie lié à un certain discours. Dans le Banquet, le philosophe

est défini comme celui qui est conscient de son non-savoir. Pour
Socrate en effet, le savoir n'est pas un ensemble de théories que l'on peut
écrire, communiquer ou vendre (cf. sa critique des sophistes) toutes faites.



254 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

La démarche philosophique consiste en une mise en question du savoir apparent

que l'on croit posséder, et surtout en une mise en question de soi-même
et des valeurs qui dirigent notre vie. Par le dialogue, l'interlocuteur se soumet

aux exigences du discours rationnel et, dépassant son individualité, se
hausse au niveau de l'universalité du logos. Le savoir de Socrate est un
savoir-vivre, car il porte non sur des concepts mais sur des valeurs. L'amour
du bien implique une exigence morale, un choix de vie, et aussi un engagement

par rapport aux autres. Avec le Banquet, l'étymologie du mot philoso-
phia devient le programme même de la philosophie, qui se définit comme un
mode de vie et un discours déterminés par l'idée de sagesse.

Après cette introduction au thème, celui-ci est développé dans toute son
ampleur dans la deuxième partie qui considère successivement les différentes

écoles philosophiques, de Platon à Plotin, en passant par Aristote, les

cyniques, Epicure, les Stoïciens, et même les sceptiques.
Un des aspects importants de la nouvelle définition de la philosophie

que propose Platon (91) dans le Banquet, et qui marquera la vie philosophique
de toute l'Antiquité, est que la philosophie ne peut se réaliser que par la

communauté de vie et le dialogue entre maître et disciples au sein d'une
école. Platon institutionnalise dans l'Académie le projet socratique d'éducation

par le contact vivant et par l'amour. L'éthique du dialogue prônée par
Platon nécessite la liberté de pensée. La dialectique platonicienne est un
exercice spirituel exigeant des interlocuteurs une ascèse, une transformation
d'eux-mêmes. L'unité de l'Académie se fonde donc sur le choix d'un mode
de vie consistant à adhérer à cette éthique du dialogue et à apprendre à vivre
de façon philosophique, c'est-à-dire à se tourner vers la vie intellectuelle et
spirituelle, à réaliser une conversion mettant enjeu toute l'âme, toute la vie
morale. C'est pourquoi un exercice spirituel fondamental est l'exercice de la
mort, par lequel le philosophe s'efforce de détacher l'âme du corps, afin de

parvenir, à travers cette ascèse du corps et de la pensée, au dépouillement
des passions pour accéder à la pureté de l'intelligence. Le dialogue est déjà,
en un certain sens, un exercice de la mort, car le je, en s'extériorisant et en
s'identifiant au logos, change radicalement de point de vue et embrasse la
totalité de la réalité dans une vision universelle qui lui permet de vaincre la
crainte de la mort. La philosophie de Platon ne consiste donc pas à informer
ses lecteurs en exposant un discours, mais à former, c'est-à-dire à

transformer les individus, en leur faisant expérimenter, à travers le dialogue
écrit, les exigences de la raison et la norme du bien.

Pour Aristote (123), la philosophie consiste en un mode de vie théoréti-
que, c'est-à-dire visant la connaissance pour elle-même. Théorétique ne
signifie pas théorique, et donc ne s'oppose pas à pratique. Il peut tout à fait
s'appliquer à une philosophie pratiquée, vécue, active, qui apporte le
bonheur. La praxis théorétique consiste à ne choisir aucune autre fin que la
connaissance pour elle-même, sans poursuivre aucun autre intérêt particulier et
égoïste. Il s'agit d'une éthique du désintéressement et de l'objectivité.
L'activité de recherche qui est menée au Lycée se fait dans un esprit presque
religieux envers la réalité sous tous ses apects, parce qu'en toutes choses,



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 255

même les plus humbles, on trouve une trace du divin. La philosophie est

contemplation du beau, et la vie philosophique est une vie s'exerçant à la
sagesse, qui représente la perfection de la theoria. L'enseignement d'Aristote
a pour but lui aussi non d'informer mais de former, et de mener une
recherche commune. La philosophie est donc, pour Aristote comme pour Platon,

à la fois un mode de vie et un mode de discours.
Les écoles hellénistiques (145) se caractérisent par un choix de vie, par

une certaine option existentielle. Le futur philosophe adhère à une école en
fonction du mode de vie qui y est pratiqué et du type de sagesse qui y est
enseigné. Toutes les écoles hellénistiques définissent la sagesse tout d'abord
comme un état de parfaite tranquillité de l'âme. Toutes les philosophies se

veulent donc des thérapeutiques contre les soucis, les angoisses et la misère
humaine. Le mal n'étant pas dans les choses mais dans les jugements de
valeur que les hommes portent sur les choses, l'homme, afin de modifier ses

jugements, doit opérer un choix radical, et transformer sa manière de penser
et sa manière d'être. Grâce à la philosophie, il obtiendra ainsi la paix de
l'âme. Les diverses écoles ont donc une intention fondamentale identique,
mais qui s'exprime par des choix existentiels radicalement différents les uns
des autres.

Le cynisme (170) est une situation-limite, car c'est un mode de vie en
rupture non seulement par rapport aux non-philosophes mais même par
rapport aux autres philosophes. Le choix de vie cynique est le choix de la
liberté, ou de la totale indépendance (autarkeia) à l'égard des besoins inutiles,
le retour à l'état de nature (phusis) supérieur aux conventions de la civilisation

(nomos). Il n'y a pas de discours ou de justifications théoriques, mais
une décision qui engage toute la vie. La philosophie cynique est totalement
exercice (askesis) et effort.

Le choix de vie de Pyrrhon (174) peut se résumer en un mot:
l'indifférence. Le but de sa philosophie est de parvenir à un état d'égalité parfaite
avec soi-même, d'indépendance absolue à l'égard des choses extérieures, de
liberté intérieure et d'impassibilité. Il faut dépouiller l'homme, c'est-à-dire
se libérer du point de vue humain, par l'exercice de la méditation. La
philosophie pyrrhonienne est donc avant tout une philosophie vécue, une
transformation du mode de vie.

L'expérience de Tépicurisme (178) est celle de la chair, c'est-à-dire de

l'individu sujet à la douleur et au plaisir et conscient de cet état, et son choix
est celui du plaisir et de l'intérêt individuel. Le rôle de la philosophie consistera

à savoir rechercher d'une manière raisonnable le plaisir, c'est-à-dire à
rechercher le seul plaisir véritable, le pur plaisir d'exister. La souffrance des
hommes venant principalement de leurs opinions, donc de leurs âmes, la
philosophie se verra confier la mission thérapeutique de soigner la maladie
de l'âme et d'apprendre à l'homme à vivre le plaisir dans un état d'ataraxie.
Ce choix fondamental est justifié dans un discours théorique sur l'éthique
qui propose une définition du véritable plaisir et une ascèse des désirs. La
physique et la canonique sont élaborées en fonction de ce choix de vie: elles
ont pour but de guérir l'homme de ses peurs et d'assurer ainsi la paix de



256 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

l'âme et le bonheur. C'est ce qui est résumé dans le fameux tétra-pharma-
kon: «Les dieux ne sont pas à craindre, la mort n'est pas à redouter, le bien
facile à acquérir, le mal facile à supporter» (192). Par la méditation de ces
vérités et la pratique de la discipline des désirs, l'homme atteint la sérénité
et trouve dans la vie le plaisir et la joie d'exister.

Le stoïcisme (196) aussi part d'une option existentielle fondamentale: il
n'y a pas d'autre mal que le mal moral. L'expérience de la prise de
conscience aiguë de la situation tragique de l'homme conditionné par le destin
conduit au choix du bonheur consistant dans l'exigence du bien, dictée par
la raison et transcendant l'individu, mais accessible à tous ici-bas. Une seule
chose dépend de nous, c'est la volonté de faire le bien, d'agir conformément
à la raison. Chacun peut ainsi édifier en lui-même une citadelle intérieure
(199) inexpugnable. La liberté, l'indépendance, l'invulnérabilité et la cohérence

avec soi-même résument le choix de vie stoïcien. Ici aussi la physique
a une finalité éthique: elle justifie ce choix de vie et explicite la manière
d'être au monde qu'il entraîne. Le choix existentiel stoïcien postule et exige
un univers de sens, un monde cohérent et gouverné par une raison à laquelle
le philosophe s'efforce de se conformer. La logique quant à elle nous
apprend que l'erreur et la liberté se situent dans les jugements de valeur que
l'on porte sur les choses. L'éthique consiste donc dans l'intention morale et
le sens que nous donnons aux événements. En adoptant une vision physique
des choses, qui replace chaque événement dans la perspective de la nature et
de la raison universelle, nous nous modifions nous-mêmes ainsi que notre
attitude à l'égard du monde. Les parties de la philosophie ne sont donc pas
seulement des discours théoriques, mais des thèmes d'exercice qui doivent
être pratiqués concrètement si l'on veut vivre en philosophe (cf. les trois to-
poi). Le philosophe stoïcien est dans un état d'attention continuelle et de
conscience parfaite de ce qu'il fait (éthique vécue), de ce qu'il pense (logique

vécue) et de ce qu'il est, c'est-à-dire de sa place dans le cosmos (physique

vécue). La conscience de soi est à la fois conscience morale et
conscience cosmique et rationnelle, unissant la philosophie pratiquée et le
discours théorique. «L'acte unique du philosophe s'exerçant à la sagesse vient
coïncider avec l'acte unique de la Raison universelle présente en toutes
choses et en accord avec elle-même» (216).

Avec le scepticisme (222), la distinction entre philosophie et discours
philosophique parvient à son point extrême: le discours philosophique sceptique

aboutit à sa propre auto-suppression, pour ne laisser place qu'à un
mode de vie. Le choix existentiel est celui de la paix de l'âme, atteinte par la
suspension de tout jugement sur les choses. Le mode de vie sceptique exige
donc lui aussi des exercices de la pensée et de la volonté. On peut dire que
c'est «le choix de vie philosophique d'un mode de vie non philosophique»
(226).

A l'époque impériale (227), même si les méthodes d'enseignement
changent (prenant la forme de commentaires des grands textes), la philosophie

continue à être conçue comme un effort de progrès spirituel, comme un
moyen de transformation intérieure. La hiérarchie des parties de la philoso-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 257

phie correspond à un itinéraire spirituel ascendant. Le commentaire devient
exercice spirituel.

Le choix de vie de Plotin et Porphyre (243) est de vivre selon l'esprit,
c'est-à-dire selon la partie la plus haute de nous-mêmes qui est l'intellect. La
contemplation est transformation de soi, passage d'un moi inférieur au moi
véritable et transcendant, et implique un détachement, une ascèse et une
discipline de l'attention. L'expérience intérieure est unie au discours
philosophique comme voies d'accès à l'Intellect. Seule l'expérience morale - ou
mystique - peut donner un contenu au discours philosophique.

Après ce parcours historique, Pierre Hadot reprend (265) les principaux
éléments et les points communs aux différentes écoles pour souligner cette
omniprésence dans l'Antiquité de la philosophie en tant que discours inséparable

d'un mode de vie. Dans toutes les écoles nous retrouvons des exercices
spirituels, c'est-à-dire des pratiques volontaires et personnelles destinées à

opérer une transformation du moi, et inhérentes au mode de vie philosophique.

On peut déceler des tendances communes dans les pratiques des
différentes écoles. Les exercices, du corps et de l'âme, se ramènent à deux
mouvements fondamentaux de prise de conscience de soi: l'un de concentration
et l'autre de dilatation du moi. Le premier mouvement, celui du rapport à soi
et de la concentration du moi, suppose une ascèse et une prise de conscience
du moi circonscrit dans le moment présent. L'exercice de la mort, l'examen
de conscience, la direction spirituelle sont des aspects essentiels de la
méditation que l'on retrouve dans la plupart des écoles comme moyen de

transformation de la manière d'être, de vivre et de voir les choses. Ce
mouvement d'attention à soi est étroitement lié à un mouvement inverse,
celui du rapport au cosmos et de l'expansion du moi, par lequel celui-ci se

replace dans la perspective du Tout et s'accorde avec le reste du monde et
avec le destin qui se manifeste dans les événements. C'est ce que Pierre Hadot

appelle la physique comme exercice spirituel, ou l'exercice de la vision
physique des choses, qui consiste à les regarder avec détachement et
objectivité, telles qu'elles sont en elles-mêmes, en les replaçant dans la totalité
de la nature. Aux deux mouvements du rapport à soi et du rapport au cosmos
s'ajoute celui du rapport à autrui, capital dans l'Antiquité. Pour toutes les

écoles, ce qui inspire et motive profondément leur choix de vie comme leurs
discours, c'est l'amour des hommes. En outre, ce qui unifie ces pratiques,
c'est la visée d'un même idéal: la figure du sage. En effet, si la philosophie
est un choix de vie, une option existentielle et un exercice vécu, c'est parce
qu'elle est désir de la sagesse. La figure du sage - qui comporte beaucoup de

traits communs entre les différentes écoles - est donc la norme transcendante

qui détermine le mode de vie du philosophe: «Que ferait le sage dans
telle ou telle circonstance?» Philosopher consiste finalement à contempler le
monde et contempler la sagesse, à opérer une transformation intérieure et
une métamorphose du regard que l'on porte sur l'extérieur.

La dernière partie du livre montre comment, grâce à l'ambiguïté du mot
logos, le christianisme (355) à ses débuts s'est présenté comme une philosophie

au sens antique du terme, c'est-à-dire comme un mode et un choix de



258 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

vie impliquant un certain discours. Mais peu à peu, spécialement au Moyen
Age, s'est réalisé un divorce entre le mode de vie et le discours philosophique

dans le christianisme. Les discours philosophiques ont été ramenés au

rang d'un simple matériel conceptuel utilisable dans les controverses
théologiques. La philosophie en tant que servante de la théologie n'est plus
qu'un discours théorique. Cette conception de la philosophie comme pure
spéculation, philosophie universitaire au service de la science ou d'autres
disciplines du savoir, qui ne met plus enjeu toute la vie, a dominé l'histoire
de la philosophie moderne et a toujours cours aujourd'hui. Certains philosophes

sont toutefois restés fidèles à la dimension existentielle de la philosophie

comme mode de vie. Pierre Hadot cite Boèce de Dacie, Aubry de

Reims, Dante, Maître Eckhart pour le Moyen Age (393), Pétrarque, Erasme à

la Renaissance (394), Montaigne (395), Descartes (396) et ses Méditations
qui s'apparentent à des exercices spirituels, Kant (399) qui définit la
philosophie comme «la doctrine et l'exercice de la sagesse», et bien d'autres
penseurs qui ont été influencés, d'une manière ou d'une autre, par le modèle
antique de la philosophie.

Pour conclure, Pierre Hadot expose la représentation qu'il se fait de la
philosophie, soutenant un primat de la raison pratique sur la raison théorique.

«Dans l'Antiquité, c'est le choix que le philosophe fait d'un mode de
vie qui conditionne et détermine les tendances fondamentales de son
discours philosophique et je crois, finalement, que cela est vrai pour toute
philosophie» (410). L'essentiel, c'est la réponse à la question «Comment
vivre?» Et cette question, les hommes n'ont jamais cessé de se la poser.
C'est pourquoi la conception antique de la philosophie peut toujours être
vivante et actualisée, car elle nous propose des modèles qui correspondent à

des attitudes permanentes et fondamentales de l'être humain en quête de

sagesse. «Ne serait-il pas urgent de redécouvrir la notion antique du
«philosophe», ce philosophe vivant et choisissant, sans qui la notion de philosophie

n'aurait pas de sens? Faudra-t-il attendre d'avoir soi-même
construit un système philosophique pour vivre philosophiquement?» (414)

Revenir à l'idéal antique de la philosophie semble une nécessité tout à

fait actuelle. Notre fin de siècle voit en effet se renouveler un intérêt pour
les questions philosophiques et éthiques, qui traduit sans doute un besoin de

plus en plus précis et urgent qu'a l'homme de découvrir un sens à sa vie
dans une société en crise et de trouver sa place dans un monde qu'il a
tendance à considérer comme étranger. Une grande leçon que peuvent nous
donner aussi les philosophes de l'Antiquité est cette perfection recherchée
du rapport à autrui dans le respect et l'amour de l'humanité, qui est
certainement ce qui nous manque le plus aujourd'hui. Pierre Hadot nous fournit
des modèles qu'il ne tient qu'à nous d'utiliser, successivement ou alternativement,

afin d'atteindre un certain équilibre dans la vie. Ce livre formateur
correspond pleinement à l'idéal qu'il décrit.

Anne Callet-Molin



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 259

Martha C. Nussbaum: The Therapy of Desire. Theory and Practice in
Hellenistic Ethics. Princeton: Princeton University Press 1994, XIV + 558 S.

André-Jean Voelke: La philosophie comme thérapie de l'âme. Etudes de

philosophie hellénistique. Fribourg Suisse: Ed. universitaires; Paris éd. du
Cerf 1993, XVIII + 143 S. (Vestigia 12).

Martha Nussbaums Buch zur hellenistischen (und kaiserzeitlichen) Ethik
gliedert sich in die Einleitung und dreizehn Kapitel. Das 1. Kapitel
charakterisiert allgemein therapeutische Argumente aus Hellenismus und Kaiserzeit,

Kapitel 2 und 3 behandeln Aristoteles als historische Folie, welche die
Entwicklung der späteren Denker deutlich werden läßt. Kapitel 4 bis 7 sind
der epikureischen Position gewidmet, 4 ihrer allgemeinen Charakteristik, 5

bis 7 Lukrez' Therapie der Liebe, der Angst vor dem Tod bzw. des Zorns.
Ein einziges Kapitel (das 8.) behandelt die Skepsis, Kapitel 9 bis 12 die
Stoa. Davon beschäftigt sich das 9. Kapitel mit der stoischen Therapie im
allgemeinen, das 10. mit der stoischen Beurteilung der Affekte, das 11. mit
der Therapie des Zorns (Seneca, de ira), und das 12. wendet sich schließlich
der Liebe am Beispiel von Senecas Medea zu. Das 13. Kapitel wertet aus.
Angefügt sind ein Verzeichnis der Philosophen und Schulen, die jeweils
knapp vorgestellt werden, eine Bibliographie, ein Index locorum und ein
allgemeiner Index.

In La philosophie comme thérapie de l'âme hat Dominic O'Meara sieben
Aufsätze von André-Jean Voelke gesammelt und als Buch mit sieben
Kapiteln zum Thema herausgegeben, Pierre Hadot hat das Vorwort über den
«itinéraire spirituel» des Autors geschrieben. Die ersten beiden Kapitel sind
methodologischen Fragen gewidmet, es folgen je zwei Kapitel zum Epiku-
reismus und der Stoa und ein Kapitel zur Skepsis. Die Sammlung schließt
mit einer Bibliographie der Arbeiten von Voelke, einem Index der zitierten
Stellen und einem Index der technischen Ausdrücke.

Voelkes erstes Kapitel sucht nach einer Topik der Fragen, die unsere
Auseinandersetzung mit zeitgenössischen philosophischen Texten leiten
kann und findet sie in der philosophischen Tradition. Die im Zug der
Auseinandersetzung kontinuierlich zu verfeinernde Topik soll Ähnlichkeiten und
Unterschiede des aktuellen Diskurses zur Tradition zum Vorschein bringen.
So lassen sich unerwartete und sogar unaktuelle Gesichtspunkte finden. Als
Beispiel dient Voelke Wittgenstein, welcher der Philosophie in den
Philosophischen Untersuchungen eine therapeutische Funktion zumißt. Um diese
These besser zu verstehen, schlägt Voelke vor, sie mit entsprechenden antiken

Thesen zu konfrontieren. Er tut dies (S. 6-10), indem er Sextus Empi-
ricus heranzieht. Da ließe sich, schlägt Voelke vor, die von der Skepsis an
den Dogmatikern diagnostizierte Voreiligkeit mit Wittgensteins Feststellung
des «Triebs», uns in einer bestimmten Weise auszudrücken, vergleichen
(S. 7). Der Vergleich führt zur Beobachtung, daß auch die Skepsis über die
Sprache reflektiert, wenn sie den Dogmatikern die Verwechslung von
legitimer und illegitimer Katachrese vorwirft. Und so ließe sich folgende Frage
stellen: «Dans quelle mesure la reconnaissance par Wittgenstein d'une mul-



260 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

tiplicité de jeux de langage, contre notre tendence à les confondre, a-t-elle le
même caractère et vise-t-elle le même but que la reconnaissance par les

sceptiques d'un emploi légitime de la catacrèse, contre la précipitation des

dogmatiques qui le confondent avec son emploi illégitime?» (S. 8, siehe
auch S. XV). Aus dem Kontext können weitere Fragen gewonnen werden,
etwa die, inwieweit die Therapie bei Wittgenstein - wie bei Sextus - eine
kathartische Funktion hat.

Das zweite Kapitel reflektiert in seinem ersten Teil (S. 13-25) das richtig

geleitete Interesse an philosophischen Texten der Vergangenheit. Dieses
Interesse kann nicht als eitle Neugierde abgetan werden, noch hat die Bemühung

um eine «philosophische Archäologie» Aussicht auf Erfolg, welche die
Entwicklung der Vernunft im Sinne einer kantischen «Architektonik»
nachzeichnen wollte. Die Aufgabe der Idee einer «architektonischen Vernunft»
muß aber nicht die Aufgabe von Kants Meinung bedeuten, die Vernunft
bestimme sich ihr Interesse (KrV, A216) selbst. Der philosophische Diskurs
bewahrt vielmehr eine gewisse Autonomie gegenüber sozio-ökonomischen,
psychologischen und anderen Einflüssen. Diese Autonomie erlaubt, die
Aktualität philosophischer Texte der Vergangenheit zu verstehen. Daß die
philosophischen Fragestellungen und die Antworten darauf für alle Zeit
unveränderlich feststehen, muß dabei nicht vorausgesetzt werden. D. h. der
Interpret hat sich vor der einfachen Übernahme traditioneller Positionen zur
Reflexion der heutigen Erfahrung und der ebenso einfachen «Entdeckung»
gegenwärtiger Philosopheme in den historischen Texten in Acht zu nehmen.
Neben der Feststellung von Ähnlichkeiten ist nämlich die sorgfältige
Untersuchung der Unterschiede seine Aufgabe. Sie kann den aktuellen Diskurs
bereichern oder zum Bewußtsein bringen, was er aufgrund seiner Voraussetzungen

ausschließt.
Voelkes Überlegungen laden dazu ein, Nussbaums Untersuchung ebenfalls

auf ihre Methodologie hin zu betrachten. Auch ihr Interesse nimmt
seinen Ausgangspunkt in der Aktualität, allerdings nicht in einem zeitgenössischen

Philosophen (Wittgenstein wird von Nussbaum nicht erwähnt),
sondern in einem ganz persönlichen Anliegen, in der Verbindung von
stringentem Denken und Mitleid, welche sie in der hellenistischen
Philosophie verwirklicht sieht. Diese zustimmende Beurteilung bleibt aber nicht
ungeteilt. Denn die Verbindung von Logik und Mitleid ist - wenn auch nur
kontingenterweise, wie Nussbaum feststellt - bei den hellenistischen
Philosophen mit der Forderung nach Distanz und Freiheit von Beunruhigung
verbunden (S. 9). Die ambivalente Beurteilung zeigt sich durch das ganze Buch,
wenn Nussbaum nach der Darstellung einer Position kritisch zu ihr Stellung
nimmt, z. B. in ihrer Behandlung der Liebe bei Lukrez (1,1-43; 4, 1024-
1287). Sie arbeitet heraus, daß Lukrez als Basis krankhafter Liebe die
Meinung diagnostiziert, in der Liebe sei eine vollkommene Vereinigung mit der
geliebten Person zu erreichen (S. 172-187), während die natürliche Liebe
frei von obsessivem und possessivem Verhalten sei (S. 166-172). In ihrer
Kritik (S. 188-191) stimmt sie Lukrez zu, daß nicht die vollkommene
Vereinigung mit der geliebten Person das Ziel der Liebe sein soll, sondern viel-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 261

mehr die Fähigkeit, aufeinander einzugehen - immer im Bewußtsein der
eigenen Unvollkommenheit und Endlichkeit. Sie kritisiert aber, daß Lukrez
einen Sinn für Geheimnis, Staunen und tiefe erotische Erregung in der Liebe
vermissen läßt, weil er göttergleich ohne tiefe Bedürfnisse leben will, während

sie intensive Erregung und Schönheit im Faktum vermutet, daß man
bedürftig und verwundbar vor der geliebten Person steht. - In der Darstellung

der von ihr analysierten Positionen läßt sich Nussbaum durchaus von
einer «Topik» leiten. Sie besteht aus zehn Thesen zur Argumentation einer
Ethik, die sich von der Analogie zur Medizin leiten läßt (S. 46f..): 1.

Argumente haben das praktische Ziel, den Menschen zu bessern. 2. Sie
berücksichtigen seine tiefen Wünsche und Bedürfnisse. 3. Sie gehen auf seinen
speziellen Fall ein. 4. Sie richten sich an das Individuum, nicht an eine
Gemeinschaft oder an das Individuum als Teil einer Gemeinschaft. 5. Sie sind
Mittel zum Zweck (der Gesundheit). 6. Ihre Qualitäten, wie Konsistenz,
Klarheit der Definitionen, Vermeiden von Ambiguitäten, haben nur
instrumenteilen Wert. 7. Es gibt in ihnen eine Asymmetrie von Heiler und zu
heilender Person. 8. Der Heiler rät davon ab, alternative Heilverfahren
auszuprobieren. 9. Die Argumente sind in der Regel optimistisch hinsichtlich
ihres Wertes. 10. Sie fördern das Bedürfnis und die Fähigkeit zur Argumentation.

Im Laufe der Behandlung der einzelnen Schulen charakterisiert Nussbaum

ihre Stellung zu diesem Thesenkatalog (siehe S. 58-76 für Aristoteles,
S. 120-136 für den Epikureismus, S. 296-311 für die Skepsis und S. 329-
352 für die Stoa).

Ich möchte nun auf einige Punkte hinweisen, die zwischen Nussbaum
und Voelke kontrovers bleiben oder eine komplementäre Behandlung erfahren.

Nussbaums Epikur erkennt Argumenten nur instrumenteilen Wert zu.
Hätten wir eine Arznei, die uns ohne den Weg über therapeutische
Argumente alle falschen Meinungen vergessen läßt, könnten wir auf sie verzichten

(S. 128). Dagegen argumentiert Voelke im 3. Kapitel (Santé de l'âme et
bonheur de la raison), daß die Vernunft nach Epikur ihr eigenes Glück
verwirklicht, wenn sie die Heilung der Seele bewirkt. S. 104-115 beschreibt
Nussbaum das Verhältnis zwischen falscher Meinung und leerem Verlangen
bei Epikur. Voelke interessiert sich für die Tatsache, daß die falsche
Meinung von Epikur «leer» genannt wird, und bietet dazu eine präzise Analyse
und Interpretation (4. Kapitel: Opinions vides et troubles de l'âme). Beide
Autoren beschreiben die hohe Wertschätzung der Stoiker für Rationalität
(Nussbaum, S. 344-351, wo sie die stoische Position zu den Thesen 5-7
ihres Katalogs behandelt). Voelke bietet eine wieder sehr genaue Darstellung
der «Fonction thérapeutique du logos selon Chrysippe» (5. Kapitel). S. 341-
343 erinnert Nussbaum daran, daß die stoische Therapie des Individuums
auch die Berücksichtigung des Guten für alle Menschen als rationale
Lebewesen einschließt. In einen noch umfassenderen Kontext stellt Voelke die
Gesundheit des Menschen in seinem Aufsatz über «Santé du monde et santé
de l'individu: Marc-Aurèle V 8» (6. Kapitel).

Abschließend gehe ich auf zwei Punkte in der Behandlung der pyrrhoni-
schen Skepsis durch die beiden Autoren ein. Nussbaum stützt sich für ihre



262 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Darstellung des Pyrrhonismus auf Sextus Empiricus und schließt sich der
Interpretation an, nach der die Skeptiker keine Meinungen haben (S. 285-
294). Sie entwickelt dann die Konsequenzen für die Motivation des Skeptikers,

das skeptische Ziel (S. 294-311), die Therapie und das Leben der
skeptisch therapierten Person (S. 311-315). Die gelehrten Kontroversen um
das richtige Verständnis der Skepsis laden dazu ein, Nussbaums Darstellung
im Licht anderer Interpretationen zu betrachten. Als Beispiel diene ihre
Darstellung des skeptischen Ziels, der Ataraxie. Sie soll durch die Zurückhaltung

gleichwertiger Aussagen erreicht werden. Nussbaum vermutet
allerdings, daß der Skeptiker eine mehr als skeptische Bindung an die Ataraxie
haben muß. Das zeige sich dann, wenn er die skeptische Therapie gegen
dogmatische Positionen verteidigt. Nussbaum sieht hier zwei dogmatische
Elemente: 1. Die Bestimmung der Eudaimonie als Ataraxie und 2. die
Voraussetzung, daß die Ataraxie durch Zurückhaltung erreicht wird. Sie sagt:
«The Skeptic prefers his way to the dogmatic way; he recommends it. He can
qualify the recommendation in many ways; but if he qualifies his interest in
the end of ataraxia, or fails to make it clear that this end is better than
tarachê, or fails to display a certain sort of confidence in the causal relation
between his method and ataraxia, then the whole enterprise will look hollow
and pointless» (S. 303). Hier wird der Interpret, der dem Skeptiker Meinungen

zugesteht, nicht dieselben Schwierigkeiten sehen. Denn er läßt den Pyr-
rhoneer skeptische Meinungen haben, zu denen auch die Meinung gehören
kann, daß die Ataraxie das Ziel sei und sie durch Zurückhaltung erreicht
werde. Diese Interpretation mag wieder andere Schwierigkeiten in sich
bergen. Z. B. kann man sich fragen, ob sich ein Mensch, der - wie der Skeptiker

empfiehlt - die Meinungen des alltäglichen Lebens Ubernimmt, tatsächlich

von einem einzigen Ziel, eben der Ataraxie, bestimmen läßt. Jedenfalls
meine ich, daß es sich lohnt, auch andere Interpretationen der Skepsis auf
ihre Konsequenzen für eine Therapie der Seele anzusehen. - Das letzte
Kapitel in Voelkes Buch enthält seinen Aufsatz «Soigner par le logos: la
thérapeutique de Sextus Empiricus» und behandelt u. a. die Selbstaufhebung des

logos (S. 123-126): Wer vom Dogmatismus geheilt ist, kann die Argumente,
die ihn geheilt haben, vergessen. Ja, sie heben sich auf (z. B. PH 1,206).
Hier scheint mir allerdings ein Problem vorzuliegen: Der Skeptiker argumentiert

einerseits gegen die Dogmen der Philosophen, andererseits auch gegen
die Meinungen des Lebens (siehe z. B. PH l,145ff. und 165). Und doch
schlägt er vor, der Beobachtung des Lebens undogmatisch zu folgen (PH
1,23). Hier besteht eine Spannung. Es scheint, daß auch der Mensch, der
ohne skeptische Therapie dem Leben folgt, einem Dogmatismus verfällt.
Darf man nun nach einer solchen Therapie die skeptischen Argumente wirklich

vergessen? Die Gefahr besteht dann, wieder zum Dogmatiker zu werden.

Hier sollte an die Äußerung von Sextus in PH 1,208 gedacht werden.
Auch Schlagworte sind Aussagen über Erscheinungen. In dieser qualifizierten

Form muß der Skeptiker sie in Erinnerung behalten.
Leserin und Leser können sich mit den besprochenen Büchern von zwei

ganz unterschiedlichen philosophischen Temperamenten über die Therapie



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 263

der Seele in Hellenismus und Kaiserzeit informieren lassen. Voelkes
Methodologie hält, was sie verspricht: den Leser von einem zeitgenössischen Thema

zu historischen Texten zu führen und in genauer Analyse ihre Bedeutung
hervortreten zu lassen. Nussbaum bietet eine - gelegentlich sehr lange -
Darstellung und Beurteilung aus engagiert liberaler Sicht.

Hansueli Flückiger

Johanni Philoponi Commentaria In Libros Posteriorum Aristotelis. Übersetzt

von Andreas Gratiolus und Philippus Theodosius. Neudruck der Ausgabe

Venedig 1542 mit einer Einleitung von Koenraad Verrycken und
Charles Lohr. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog 1995; XVII +
154 S (Commentaria in Aristotelem Graeca. Versiones latinae temporis resu-
scitatarum litterarum [CAGL], Band 5).

Le volume V de la série CAGL offre une réimpression de la traduction latine
du Commentaire sur les Seconds Analytiques d'Aristote de Jean Philopon
(VIe s.), parue à Venise en 1542 (apud Hieronymum Scotum). Ce volume
contient en outre une introduction (Einleitung), une bibliographie (Literatur),

divisée en deux sections (la première étant consacrée à la dimension
chrétienne de la philosophie de Philopon; la deuxième, à la transmission
latine des écrits philoponiens (p. XVI), ainsi qu'une liste des abréviations
utilisées dans l'édition vénitienne (p. XVII). Dans l'introduction, K. Verrycken
présente dans les grandes lignes (pp. V-XII) le commentateur alexandrin que
l'on désigne généralement par le titre de grammaticus (il ne fut jamais
professeur de philosophie); C. Lohr s'intéresse quant à lui à la tradition
latine de l'Oeuvre philoponienne (pp. XII-XV).

K. Verrycken s'intéresse d'abord à l'activité philosophique du Philopon
tardif Philopon II) et souligne l'influence exercée sur le commentateur
chrétien par son maître Ammonius, fils d'Hermias (pp. V-VI). Concernant
Philopon, 529 est une date importante, qui marque un tournant, mieux une
«rupture» {Bruch, p. V), dans son Oeuvre et sa philosophie. C'est l'année où
il achève le De aeternitate mundi contra Proclum - c'est aussi l'année où, à

Athènes, l'empereur Justinien interdit aux païens d'enseigner. Dans cet écrit,
Jean le Grammairien emprunte une voie qui le conduit à développer une
philosophie chrétienne anti-néoplatonicienne.

Dans un deuxième temps (pp. VI-IX), Verrycken expose la philosophie
du Philopon tardif, qu'il caractérise en ces termes: «... im wesentlichen eine
christliche Naturphilosophie, gegründet auf die Idee einer <zeitlichen>
Schöpfung der Welt» (p. VI). Verrycken y voit un changement radical, qui se
traduit notamment par l'abandon d'une perspective visant à harmoniser Platon

et Aristote, il parle à ce propos de «contrepartie» {Gegenstück, p. VI) des
théories précédemment développées.



264 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Dans un troisième moment (pp. IX-X) est présenté «l'aspect le plus
connu de la philosophie du Philopon tardif» (p. IX), à savoir son combat
contre la thèse de l'éternité du monde. (Rappelons qu'il s'agit là d'une thèse

sur laquelle les chrétiens butteront longtemps à la lecture d'Aristote et que,
sur ce point, le Timée de Platon était plus facilement conciliable avec la
notion de création temporelle.) En bref, Philopon II soutient la non-éternité du
cosmos a parte ante et pense qu'il n'est pas seulement possible, mais encore
nécessaire de parler de creatio ex nihilo.

Verrycken consacre encore deux sections de l'introduction à l'activité
de commentateur du grammaticus alexandrin: il donne d'abord la liste des
commentaires philoponiens sur Aristote (pp. X-XI), puis présente plus en
détail Vin Analytica posteriora (pp. XI-XII). Ce dernier écrit, qui est avec
Vin Physica et Vin Meteorologica l'un des trois commentaires retravaillés
par Philopon après 529, témoigne de l'activité littéraire tardive de l'Alexandrin.

Certes, la thèse de l'éternité du monde y est encore acceptée; mais, en
faisant d'Aristote un «adversaire» (Gegner, p. XI) de la théorie platonicienne

des Idées, Philopon rompt, selon Verrycken, avec la conception
néoplatonicienne d'Ammonius: une telle conception voyait dans le Dieu d'Aristote

à la fois la cause finale et la cause efficiente des choses, et impliquait,
en Dieu, la distinction entre deux hypostases, le Bien et l'Intellect divin qui
se pense lui-même et pense les Idées, comprises comme logoi dans la pensée
démiurgique (en relation avec l'interprétation du Timée).

Verrycken relève pour terminer que les considérations qu'il a présentées
valent pour le premier livre du commentaire, l'attribution du deuxième livre
à Philopon ayant été mise en doute par M. Wallies, l'éditeur du texte grec
dans les Commentaria in Aristotelem Graeca CAG XIII/3, Berlin 1909).

On retiendra alors que Vin Analytica posteriora témoigne de l'ambiguïté
de la pensée de Philopon, qui fut un commentateur néoplatonicien avant de

critiquer, dans une perspective chrétienne, la philosophie de son maître, à

savoir la philosophie qu'il avait d'abord lui-même partagée. Pour reprendre
les termes de Verrycken: «In Analytica posteriora steht folglich mit einem
Bein in der Philosophie des frühen und mit dem anderen in der Philosophie
des späteren Philoponos» (p. XI). C'est là un point qu'avait déjà relevé
G. Verbeke de manière générale à propos de la philosophie du grammairien
alexandrin: «Jean Philopon, commentateur d'Aristote, occupe dans l'histoire
de la philosophie grecque du sixième siècle une place prépondérante. A
Alexandrie, il est aux prises avec le problème crucial inscrit dans la tradition
même de cet antique foyer de la culture grecque et de la foi chrétienne: la
confrontation du christianisme et de la doctrine aristotélicienne.» (cf. Jean
Philopon. Commentaire sur le De anima d'Aristote. Trad, de Guillaume de

Moerbeke. Ed. crit. avec une introd. sur la psychologie de Philopon par
G. Verbeke. Louvain, Paris, 1966, pp. XVIII-XIX).

Outre le témoignage qu'il apporte sur la philosophie même du grammaticus

alexandrin, ce commentaire est des plus intéressants dans la mesure où

il permet de retracer partiellement l'histoire de l'interprétation d'un écrit ari-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 265

stotélicien qui n'a pas, contrairement à d'autres (p. ex. le De anima), retenu
particulièrement l'attention des commentateurs grecs.

Quant à C. Lohr, après avoir rappelé qu'au Moyen Age seul était connu
de Philopon son Commentum super capitulum de intellectu in libro III Ari-
stotelis De anima (trad, de Moerbeke citée ci-dessus), il présente le projet
d'Aldus Manutius, à savoir la réalisation, en complément de son édition des

Aristotelis Opera graece (1495-1498), d'un corpus des commentaires grecs
sur Aristote. Contrairement au projet développé indépendamment par Nico-
laus Vlastos, celui d'Aldus fut réalisé à Venise par lui-même et ses héritiers
entre 1503 (premier volume contenant Y In Categorias de Philopon, alors
encore attribué à Ammonius) et 1551 (In Meteororum de Philopon et In Me-
teora d'Olympiodore). Le texte grec de Vin Posteriora resolutoria Aristotelis

commentaria In Analytica posteriora) fut édité en 1504. (Pour les

autres commentaires, voir le tableau Griechische Ausgaben des Manutius,
pp. XIII-XIV.) Lohr relève ajuste titre que le projet d'Aldus peut être
considéré comme un «monument» (Denkmal, p. XV) auquel seule est comparable

l'édition réalisée par la Preussische Akademie der Wissenschaften zu
Berlin des Commentaria in Aristotelem Graeca CAG).

Lohr précise qu'Aldus semble avoir également projeté un ensemble de

traductions latines pour accompagner son corpus grec. Si deux traductions
ont bien été réalisées (seule la première fut éditée), il a fallu attendre cependant

la quatrième décennie du XVIe s. pour voir d'autres éditeurs vénitiens -
la famille Scotus - concrétiser en bonne partie un tel projet. C'est en 1539

que paraît le premier volume, qui contient la traduction latine, réalisée par
Andreas Gratiolus sur la base de l'édition aldine, du Commentaire sur les
Seconds Analytiques de Philopon: Expositiones dilucidae in primum et
secundum Posteriorum... (cf. p. XV). Quant à l'édition réimprimée dans ce
volume V des CAGL, il s'agit de l'édition de 1542, qui contient la
traduction de Gratiolus révisée par Philippus Theodosius (de Macerata).

Par l'édition aldine du texte grec (1504) et celle des traductions latines
(1539 et 1542, une troisième traduction, due à Martianus Rota paraîtra à

Venise en 1559), le commentaire de Philopon retrouve donc toute son
importance à la Renaissance. Par conséquent, ce sont également les Seconds

Analytiques, l'un des écrits logiques d'Aristote les plus difficiles, en tant
qu'ils contiennent la théorie de la science du Stagirite, qui acquièrent une
place et une importance nouvelles - même si cet écrit aristotélicien que les
médiévaux incluaient dans la logica nova avait déjà été commenté
précédemment, notamment par Paulus Venetus (cf. Expositio in libros
posteriorum Aristotelis, Venise 1477; réimpr. Hildesheim, New York: G. Olms
1976). Avec le commentaire de Philopon, c'est en effet un exemple de la
tradition grecque (néoplatonicienne) qui vient s'ajouter aux traditions
interprétatives arabe et latine. Et, faut-il préciser, la confrontation de ces diverses
traditions permettra de développer, au XVIe s., une nouvelle lecture
d'Aristote.

Au-delà de la constatation de la valeur philosophique du commentaire
philoponien - Philippus Theodosius le décrivait dans sa dédicace comme



266 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

une Oeuvre «riche et variée» (in opere praesertim philosophico, divite et
vario..., p. [3]) - on peut naturellement se poser la question de l'utilité d'une
telle réimpression. Par le fait qu'elle facilite l'accès à une édition qui ne
figure pas au catalogue de nombreuses bibliothèques, une telle entreprise permet

de poursuivre plus facilement la recherche dans deux domaines précis, à

savoir l'étude du néoplatonisme et celle de l'aristotélisme.
Le premier domaine se laisse dégager à la lecture de Y Einleitung et

comprend deux aspects: l'étude des commentaires néoplatoniciens et l'histoire

de leur réception au Moyen Age et à la Renaissance. Ces dernières
années, l'étude des commentaires néoplatoniciens à proprement parler s'est
fortement développée, dans les mondes anglo- et francophones notamment.
En France, Ilsetraut Hadot et son équipe ont remis en vigueur les études sur
Simplicius ainsi que sur d'autres commentateurs d'Aristote. Dans le monde
anglophone, c'est surtout à R. Sorabji et C. Wildberg que nous devons des
études sur les commentateurs anciens de l'Ecole d'Alexandrie (voir notamment

R. Sorabji, éd., Aristotle Transformed: the Ancient Commentators and
their Influence. London, Ithaca [N.Y.], 1990) et des traductions de Jean

Philopon (voir sous D. Furley et C. Wildberg dans la bibliographie, p. XVI).
Concernant la réception des auteurs néoplatoniciens, la recherche semble

moins développée, et elle sera facilitée par ce volume qui constitue un
nouveau pas dans la réimpression des traductions latines des commentaires
grecs (certains commentaires de Thémistius, Simplicius et Philopon, ont déjà
été réimprimés dans la série des Commentaria in Aristotelem graeca. Ver-
siones latinae, Frankfurt: Minerva). A propos de Y In Analytica posteriora
de Philopon, Lohr signale que l'édition de 1542 fut réimprimée six fois à

Venise et une fois à Paris en l'espace de vingt ans. C'est le signe d'une
diffusion rapide et d'un succès certain. Il est permis à ce titre de penser que cet
écrit de Philopon a pu jouer, avec d'autres commentaires grecs, un rôle dans
le développement de la théorie de la science au XVIe s. On ajoutera par
exemple au propos de Lohr qu'un Jacopo Zabarella fait plusieurs fois référence
à Philoponus ou à Ioannes Grammaticus dans ses écrits et confronte les

interprétations latine, arabe et grecque, dans ses In duos Aristotelis libros
posteriores analyticos commentarii (Venise 1582; repris dans les Opera
logica, Cologne 1597 [réimpr. Hildesheim: G. Olms 1966], voir Heikki
Mikkeli, An Aristotelian Response to Renaissance Humanism. Jacopo Zabarella

on the Nature of Arts and Sciences. Helsinki: Societas Historica Fin-
landiae 1992, pp. 14 et 46).

L'étude des commentaires néoplatoniciens ouvre d'autres perspectives,
en rapport direct avec la figure d'Aristote, et qui correspondent aux intérêts
de recherche de Charles Lohr, l'éditeur de la série CAGL. Il s'agit de la
question de l'aristotélisme à la Renaissance, un domaine de recherche dans
lequel s'est tout particulièrement illustré le regretté Charles B. Schmitt,
general editor de la précieuse Cambridge History of Renaissance Philosophy

(Cambridge, New York 1988. Du même auteur, voir également: The
Aristotelian Tradition and Renaissance Universities, London: Variorum Re-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 267

prints 1984; Aristotle and the Renaissance, Cambridge [Mass.], London,
1983 [Martin Classical Lectures, vol. XXVII]).

Or, pour mieux préciser l'influence du Philosophe au-delà de l'époque
médiévale et la nature de l'aristotélisme à la Renaissance - peut-être
conviendrait-il de parler d' aristotélismes au pluriel? -, il faut emprunter les diverses

voies par lesquelles on accédait alors à la pensée du Stagirite, il faut
étudier les différents matériaux dont on se servait alors pour construire une
interprétation de la philosophie aristotélicienne: traductions et commentaires
des écrits d'Aristote en particulier, non seulement les commentaires antiques
et médiévaux, mais encore ceux produits ultérieurement, par exemple dans
les collèges jésuites. Qu'il soit nécessaire d'exploiter ces différents matériaux,

c'est ce que nous fait comprendre C. Lohr en faisant réimprimer les
traductions latines des commentaires grecs (CAGL) et en établissant des

répertoires de manuscrits contenant des commentaires sur Aristote (voir en
dernière date le volume consacré aux bibliothèques suisses: Aristotelica
Helvetica. Freiburg [Schweiz]: Universitätsverlag 1994 [Scrinium Fribur-
gense Sonderband 6]).

C'est aussi ce que laisse entendre un autre spécialiste de l'aristotélisme
renaissant, Eckhard Kessler, qui a pris l'initiative de faire réimprimer le
troisième volume de l'édition Bekker des Oeuvres d'Aristote (1831) contenant

des traductions latines réalisées à la Renaissance par différents
traducteurs: Aristoteles latine - Interpretibus variis. München: W. Fink Verlag
1995 (Humanistische Bibliothek. Reihe II. Texte. Band 30). Il faut donc
savoir gré à ces chercheurs de rendre à nouveau plus faciles d'accès des éditions

jusqu'ici peu répandues dans les bibliothèques.
On ajoutera qu'une meilleure connaissance de l'aristotélisme à la

Renaissance marque également une étape vers une nouvelle compréhension
d'autres auteurs, non plus seulement commentateurs (et traducteurs), mais
philosophes de métier. Pensons aux professeurs de philosophie padouans ou
encore, pour prendre un exemple en dehors des milieux universitaires, à

Descartes. La question de l'importance de la philosophie de la Renaissance
dans le développement de la pensée cartésienne est d'ailleurs un thème
actuel, comme en témoigne le colloque «Descartes et la Renaissance» qui
s'est tenu à Tours du 22 au 24 mars de cette année (1996).

Alexandre Etienne

Michael J.B. Allen: Nuptial Arithmetic. Marsilio Ficino's Commentary on
the Fatal Number in Book VIII of Plato's Republic. Berkeley, Los Angeles,
London: University of California Press 1994. X + 291 p.

Dans cet ouvrage, le professeur Michael J.B. Allen (UCLA) propose une
édition critique, accompagnée d'une traduction anglaise et d'études intro-
ductives, du Commentarius in Locum Piatonis ex Octavo Libro de Re Pu-



268 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

blica de Mutatione Rei Publicae per Numerum Fatalem de Marsile Ficin
(1433-1499). Ce commentaire, «an arcane and hitherto unexplored commentary»

(Preface, p. ix), est vraisemblablement le dernier travail du Florentin
en tant qu'exégète de Platon; rédigé dans les années 1490, il fut inclus dans
les Commentaria in Platonem parus à Florence en 1496. (Nous citons ce
commentaire d'après le titre retenu par Allen «for convenience' sake» [p. ix]
et y référons de la façon suivante: DNF 1.1-3 De Numero Fatali, chapitre
I, lignes 1 à 3.)

Le De Numero Fatali est le quatrième commentaire de Ficin édité par
Michael Allen aux Presses de l'Université de Californie, après les
«commentaires» sur le Philèbe (Marsilio Ficino: The Philebus Commentary,
1975), sur le Phèdre (Marsilio Ficino and the Phaedran Charioteer, 1981)
et sur le Sophiste (Icastes: Marsilio Ficino's Interpretation of Plato's
Sophist, 1989). Précisons que le terme de «commentaire» est souvent utilisé
pour désigner l'interprétation ficinienne d'un dialogue platonicien
indépendamment de la forme que prend cette interprétation. De fait, le commenta-
rium est le volet central de ce que l'on peut appeler le triptyque de
l'interprétation ficinienne d'une Oeuvre de Platon - tel qu'il fut réalisé en

particulier pour le Timée et le Parménide; Vargumentum et les distinctiones
et summae capitum en sont les deux autres volets.

Ficin a préparé une introduction (argumentum ou epitome) pour chaque
Lettre, chaque livre de la République et des Lois, et pour les autres dialogues
de Platon; seuls quelques dialogues ont été cependant interprétés sous la
forme d'un commentaire. (Outre les commentaires édités par Allen, il faut
mentionner ceux sur le Banquet [De amore, éd. R. Marcel, Paris 1956], sur
le Parménide et sur le Timée; l'auteur de cette récension prépare actuellement

l'édition du Compendium in Timaeum.) En préparant un commentarius
sur la section 546al-d3 du livre VIII de la République, le Florentin témoigne
donc de l'importance qu'il accorde à ce locus qui a découragé plus d'un
lecteur de Platon.

Rappelons que, dans ce passage, les Muses donnent, sans en indiquer la
valeur, la formule d'un nombre géométrique et fatal présidant aux transformations

qui affectent la cité parfaite, et la voient se dégrader jusqu'en la
forme de gouvernement la plus vile, la tyrannie (Rép. 546b4-c6); et que ce
nombre est souvent identifié par les interprètes avec le nombre nuptial qui
préside aux bonnes naissances (Rép. 546c6 ss.). Ficin faisait déjà état de la
difficulté du discours des Muses dans V argumentum au livre VIII de la
République qu'il avait rédigé vers la fin des années 1460 et qui fut imprimé
dans les Platonis opera omnia de 1484. Dans le De Numero Fatali, le
commentateur fait à nouveau allusion aux aenigmata prodigiosa de ce
«chapitre» (in capite) avant de préciser l'intention de Platon et les limites de

sa propre explication (cf. DNF, Expositio p. 173.1-8; voir aussi DNF
17.111-113).

L'interprétation que Ficin propose dans son commentaire satisfait au
besoin qu'il ressentait, en bon platonicien, de répondre aux objections
formulées par Aristote dans la Politique (V, 1316al—b26) concernant la nature



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 269

de la cause du changement affectant la cité parfaite évoquée par Platon. Ce
faisant, le Florentin soulevait des questions relatives au déroulement de
l'histoire et à la providence divine, et pouvait expliciter les enjeux qu'il
avait vus se dégager progressivement à la lecture du texte platonicien. En
outre, une telle entreprise se justifiait par le fait que Ficin n'avait pu trouver
de solution satisfaisante chez les commentateurs anciens (cf. Arg., p. 157.47
-54): il n'a pas eu connaissance de l'interprétation développée par Proclus
dans la treizième dissertation de son Commentaire sur la République.

Michael Allen offre une présentation d'ensemble du De Numero Fatali
dans les quatre chapitres introductifs qui constituent la première partie de
son livre. (La deuxième partie comporte l'édition critique et la traduction de

1'argumentum [Text 7], de la traduction latine proposée par Ficin de la
section 546a-d [Text 2] et du commentarius [Text 5].)

Dans le chapitre 1, après avoir notamment fait ressortir la portée de la
critique d'Aristote et les enjeux du commentaire de Ficin, l'auteur s'attache
à corriger une idée reçue à propos du Florentin (transmise notamment par
J. Bodin, C.E.C. Schneider et J. Dupuis, et résultant d'une méconnaissance
du De Numero Fatali), à savoir qu'il aurait renoncé à expliquer cette section
de la République. Ce n'est donc pas, souligne Allen, Lefèvre d'Etaples, mais
bien Marsile Ficin qui est 1'«architect of the first modern interpretation of
Plato's enigma» (p. 20).

Dans le chapitre 2, avant d'en venir à la valeur proposée par Ficin pour
le «nombre fatal», l'auteur nous familiarise avec certains «aspects of the
basic terminology of traditional Pythagorean arithmogeometry, arithmology,
and the lore of figured numbers» (p. 44). Ce faisant, il traite des nombres
pairs et impairs, simples et composés, parfaits, déficients et abondants etc.;
des différentes séries de nombres (équilatérale, non-équilatérale, triangle);
de la ratio et des proportiones\ enfin de la signification des nombres 1 à 10
dans la tradition platonico-pythagoricienne que Ficin suit dans le De Numero
Fatali en s'appuyant notamment sur Théon de Smyrne (concernant les

«guides» de Ficin, voir chap. 1, pp. 30ss.). Pour valeur du «nombre fatal»,
Ficin indique le nombre 1728 (DNF 3.96). Il est à noter que ce nombre n'est
pas identique au nombre parfait (connu de Dieu seul) qui préside à la période

des engendrements divins et qui est l'ultime déterminant du temps
céleste (cf. DNF 1.31-35; 17); Michael Allen précise en outre que Ficin
nous invite à distinguer également entre l'idée de «nombre fatal» et celle de
«nombre nuptial» signalant les meilleures opportunités pour les mariages
(cf. p. 52). Nombre fatal, 1728 est aussi un numerus universus, geometricus
et proportionalis (cf. DNF 13.35-36). C'est un nombre que Ficin dit être en
plein accord avec Y Universum (cf. DNF 3.96-97: qui sane numerus maxime
convenit universo), et dont les composants (1000, 700, 28) renvoient
secrètement au firmament, aux sept planètes et au cycle lunaire (cf. DNF 3.97-
99; voir aussi DNF 14-15). Le nombre 1728 est enfin le «solide» de 12, en
l'occurrence son cube (cf. DNF 3.93-96; 6.5-6). Le nombre 12 est interprété
par Ficin à la lumière de YEpinomis et du lambda formé par les séries de
nombres indiquées dans le Timée pour la constitution de l'âme du monde: 1,



270 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

2, 4, 8, et 1, 3, 9, 27 (cf. 35b-36b; 43d); ces séries sont elles-mêmes lues en
parallèle avec le texte platonicien, qui renvoie aux quatre termini et trois di-
stantiae ou intervalia contenus dans le nombre géométrique (cf. DNF 3). Le
nombre «nuptial» 12 contient les nombres 5 et 7 qui peuvent être résolus en
3+2 et 4+3 (cf. DNF 3.35-37). 5 et 7 sont respectivement les fundamenta ou
radices des rationes 3:2 (quinte parfaite) et 4:3 (quarte parfaite), qui
ensemble donnent la ratio 2:1 (octave, cf. p. 63 et DNF 3 et 12). Ficin peut
alors, avec le nombre 1728 («solide» de 12), concilier Aristote et Platon. Il
estime en effet que le Stagirite fait allusion au nombre 12 et à son «solide»
en traitant de la formule platonicienne (voir DNF 12.65-79). Aristote fait
mention de la base épitrite (4:3) du texte platonicien, la sexquitertia radix
qui, pour Ficin, renvoie au nombre 7; il fait de plus état de 1'«accouplement»
de l'épitrite avec le nombre 5 (diagonale du triangle rectangle de côtés 3 et
4), qui engendre ainsi le nombre 12 (4+3 7; 7+5 12); il paraît donc
conduire au nombre 1728 en faisant allusion au «solide» de la «figure» obtenue

par cet «accouplement» (123 1728). Après avoir présenté l'interprétation
mathématique que Ficin donne de la formule du nombre géométrique,
Michael Allen veut explorer «several interrelated mythological and historical
themes that Ficino raised in the De Numero Fatali» (p. 81). Pour ce faire, il
s'appuie sur les indications du commentaire qui révèlent la conception fici-
nienne de l'homme, de l'histoire et du temps (voir notamment DNF 12 ss.).

Dans le chapitre 3, il commence par souligner, à propos de Ficin, «the
fundamental optimism of his philosophical premises» (p. 84). Il s'intéresse
ensuite aux notions d'ingenium, d'habitus et de spiritus, qui font intervenir
chez Ficin les proportions et harmonies du Timée. Selon l'interprétation fi-
cinienne, les gardiens doivent orchestrer, sur la base du nombre nuptial, les

mariages entre individus dotés de bons ingénia et garantir que les citoyens
soient dotés de bons habitus quant au corps, à l'âme et au spiritus. Ces notions

sont fondamentales pour la compréhension ficinienne du rapport de
l'homme à la lex fatalis. Quand le nombre 12 est transformé «en son plan»
(in suum planum: 144), explique Ficin, une grande permutatio se produit
parmi les hommes (cf. DNF 12.55-56); quand 12 est parvenu au «solide»
(ad solidum: 1728) comme «à son sommet et à sa fin» (summum suum fi-
nemque), la cité elle-même atteint sa fin ultime (cf. 12.58-60). Quand se

produit le changement signifié par le nombre 1728 (nombre désignant
vraisemblablement des années, cf. p. 102), ni les individus ni la cité ne peuvent,
selon Ficin, se soustraire à Yordo la lex fatalis et empêcher le glissement
graduel de la cité «vers une condition pire» (in peius, cf. DNF 12.57-61).
Avant que ne survienne cette transformation, les citoyens peuvent toutefois
éviter la dissolution interne de l'Etat par l'exercice de la disciplina, laquelle
garantit l'observation des proportions et donc un bonus habitus\ de plus, en
garantissant le bon habitus de l'Etat lui-même, les citoyens peuvent faire en
sorte que la mutatio marquée précédemment par le nombre 144 conduise «à
une condition meilleure» (in melius, cf. DNF 12.55.57). La question se pose
toutefois de savoir comment il est possible pour un simple mortel de
déterminer sa propre position à l'intérieur du cycle ainsi que le début et la fin



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 271

d'un tel cycle, donc de prédire le moment du changement fatal. Pour Ficin,
seul peut procéder à une telle détermination un prophète divinement inspiré
ou un prophète-astrologue.

Dans le chapitre 4, où il commence par rappeler que le rapport de Ficin
à l'astrologie est une question controversée, Allen traite différents
problèmes liés à l'astrologie et différentes questions relatives aux révolutions
astrales et aux dieux de la mythologie. Il s'intéresse également aux passages
de l'Ecriture Sainte (notamment Sag. 11,20 [21]) qui, selon Ficin, témoignent

de la création et de l'organisation du monde selon des principes
mathématiques, et de la disposition du temps lui-même selon un ordre. L'auteur
dégage finalement les éléments sous-jacents à l'interprétation ficinienne de
la section 546a-d, des éléments relatifs à l'instauration d'une ère nouvelle
qui verrait la conjonction de Pallas et Thémis, à savoir de la philosophia et
de la pietas (cf. p. 141). Aux yeux de l'auteur, ces éléments témoignent une
nouvelle fois de l'effort de Ficin pour accommoder le platonisme et le
Christianisme.

Il faut préciser ici que Michael Allen aborde également certains points
particuliers de l'interprétation de Ficin dans les nombreuses notes à la
traduction anglaise qu'il donne du De Numero Fatali. De plus, il complète son
livre par quatre précieux appendices qui viennent ainsi s'ajouter aux instruments

que comporte généralement une telle étude: bibliographie sélective,
index des auteurs et des noms (concernant V argumentum et le De Numero
Fatali), index de la première partie. Un premier appendice présente le texte
grec (ms. Laur. 85.9) que Ficin a traduit. Dans l'appendice 2 sont brièvement

évoquées les traductions antérieures de République 546a-d. L'appendice

3 porte sur le célèbre passage du Livre de la Sagesse 11,20 [21], que
Ficin rapporte en ces termes dans le chapitre 19 de son commentaire sur le
Timée: in sacris litteris legitur, Deum omnia in numéro, mensura,
pondéré perfecisse (cité p. 261); l'auteur y fait référence pour souligner la
manière dont Ficin utilise Platon et l'Ecriture Sainte: «This is a revealing
example both of Ficino's enthusiasm for using Plato to gloss Scripture and
the reverse ...» (p. 262; voir aussi chap. 2, pp. 138ss.). Le quatrième
appendice présente une table de conversion entre l'édition critique proposée
par Allen et les autres versions conservées du texte (pour les critères mêmes
d'édition, voir la rubrique Headnote and Sigla, pp. 149-151).

En rendant de la sorte accessible tant le texte même du De Numero Fatali

que la substance de l'interprétation ficinienne, Michael J.B. Allen poursuit

de manière remarquable son ascension vers une pleine compréhension
de la philosophie de Ficin. Il emprunte une voie qui interroge le Florentin
sur l'ensemble de son Oeuvre, en dépassant la seule prise en considération
de la Theologia platonica, du De amore, du De vita ou encore du De Christiana

religione, et qui répond notamment à un voeu exprimé à plusieurs reprises

par le grand spécialiste de Ficin P.O. Kristeller: celui de voir se

développer les études sur Ficin en tant que traducteur et commentateur de Platon.
Notons qu'Allen suit ici une voie qu'il pratique avec succès depuis de

nombreuses années déjà; outre l'édition de commentaires dont il a déjà été



272 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

fait mention, pensons à son livre The Platonism of Marsilio Ficino. A Study
of His Phaedrus Commentary, Its Sources and Genesis (Berkeley, Los Angeles,

London 1984) et à ses nombreux articles sur le prince des platoniciens
du Quattrocento. (Quinze articles, publiés entre 1975 et 1993, ont été depuis
regroupés en un volume: Plato's Third Eye. Studies in Marsilio Ficino's
Metaphysics and its Sources, Variorum, 1995.)

En conclusion, Nuptial Arithmetics représente un modèle pour les
chercheurs désireux de se lancer à l'assaut de l'Oeuvre ficinienne. Et s'il ne peut
suivre jusqu'au bout toutes les pistes qu'il signale, M.J.B. Allen est cependant

à même, grâce à une grande connaissance du corpus ficinien, de la
tradition platonicienne et de la littérature secondaire, de préciser toujours plus
l'importance de Ficin dans le cadre général de la philosophie de la Renaissance.

Ce faisant, il contribue également à démêler partiellement l'écheveau

que composent, au Quattrocento, les nombreuses traditions qui inspirent les

philosophes: néoplatonisme, aristotélisme, pythagorisme, hermétisme etc.

Alexandre Etienne

Axel Bühler/Luigi Cataldi Madonna (edd.): Hermeneutik der Aufklärung.
Hamburg 1994, 89 S. Aufklärung, Jg. 8/1994)

Die Hermeneutiken der Aufklärung sind weithin vernachlässigt worden.
Nach vereinzelten Bemühungen Ende der 60er und zu Beginn der 70er Jahre
erfährt dieser Bereich der Wissenschaftsgeschichte erst in jüngerer Zeit
wiederum Interesse. Die Studie von. Werner Alexander zur Hermeneutica Generalis

(Stuttgart 1993) zeugt davon ebenso wie der von Axel Bühler
herausgegebene Sammelband Unzeitgemäße Hermeneutik (Frankfurt a. M. 1994),
die Neuausgabe von G.F. Meiers Allgemeiner Auslegungskunst (Philosoph.
Bibliothek, Hamburg 1996) sowie die vereinzelten Beiträge z. B. zur herme-
neutischen Billigkeit, zur Auslegung von Metaphern, zum hermeneutischen
Zirkel oder zur intentio auctoris.1 In das Spektrum dieser Untersuchungen
gehören auch die folgenden Beiträge, die in der (1995 erschienenen)
Zeitschrift Aufklärung 8/1994 abgedruckt wurden.

Oliver R. Scholz widmet sich ausführlich der Frage, welche Spuren das

Projekt der Allgemeinen Hermeneutik in den Nachschlagewerken des 17.

und 18. Jahrhunderts hinterlassen hat (7-26). Sein Interesse gilt vornehmlich

1

Vgl. z. B. O.R. SCHOLZ, «Hermeneutische Billigkeit» - Zur philosophischen
Auslegungskunst der Aufklärung, in: B. NlEMAIER/D. SCHÜTZE (Hg.), Philosophie der
Endlichkeit. Würzburg 1992, 286-309; L. Danneberg, Der sensus metaphoricus in der
Geschichte der Hermeneutik und die neuere sprachanalytische Metaphern-Diskussion, in:
Id./A. GRAESER/ K. Petrus (Hg.), Metapher und Innovation. Bern, Stuttgart, Wien 1995,
66-104; ferner ID., Die Historiographie des hermeneutischen Zirkels; Fake und fiction
eines Behauptungszirkels, in: Zeitschrift für Germanistik 5 (1995) 611-624, sowie
K. PETRUS, Die intentio auctoris in Hermeneutiken des 17. und frühen 18. Jahrhunderts,
in: Philosophisches Jahrbuch 103 (1996).



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 273

philosophischen Wörterbüchern (insbes. Walch) sowie Enzyklopädien (Zedier,

Deutsche Encyclopädie). Ausgehend von einer Analyse zentraler Einträge

zur Hermeneutik und ihrem Umfeld skizziert Scholz eine Reihe von
Zusammenhängen sowohl personaler als auch thematischer Art und gelangt auf
diesem Wege zu elementaren Einschätzungen der Entwicklung sowie des
Status der Hermeneutica Generalis in der Zeit. Lutz Danneberg konzentriert
sich auf einen solchen thematischen Zusammenhang, nämlich die herme-
neutische Wahrscheinlichkeit (27-48). Auf der Grundlage einer Fülle von
Materialien geht er u. a. der Frage nach, wie sich die Idee der probabilitas
hermeneutica historisch herausgebildet hat und welches die Gründe für ihre
Akzeptanz bzw. Ablehnung waren. Dabei gelingt es Danneberg, die Tragweite

des Themas anhand von Bezügen etwa zur Zielsetzung der Verstehens,
zur Stellung der aequitas hermeneutica sowie zu Problemen der Kontextanalyse

aufzuzeigen. Axel Bühler und Luigi Cataldi Madonna stellen die Bedeutung

der Universität Halle für die Aufklärungshermeneutik heraus (49-70).
Ihre Ausführungen orientieren sich an der philosophisch inspirierten
allgemeinen Auslegungslehre auf der einen, der theologischen Hermeneutik auf
der anderen Seite. Hier wie dort werden Stationen der Entwicklung
nachgezeichnet und Unterschiede wie auch Berührungspunkte zwischen den beiden
Bereichen hervorgehoben. Im Beitrag von Luigi Marin schließlich steht J.G.
Eichorn und seine Konzeption der «höheren Kritik» im Zentrum (71-89).
Auf der Basis einer Reihe von Einflüssen (etwa von Michaelis, Heyne und
Herder) wird zum einen Eichhorns exegetische Methode dargestellt; zum
andern geht es dem Autor um Eichhorns Kontroverse mit Kant und hier im
besonderen um den Stellenwert der historischen Analyse der Heiligen Schrift.

Bereits diese vier Beiträge lassen das vielfältige Spektrum der
Auseinandersetzung mit Aufklärungshermeneutiken erahnen. Die Beschäftigung
mit Begriffsgeschichte ist ebenso erforderlich wie der Nachweis historischer
Entwicklungslinien, die Analyse thematischer Zusammenhänge ebenso wie
die Einbettung einzelner Autoren in das Geschehen der Zeit. Auf dieser
Grundlage ist zu hoffen, daß die historischen Einschätzungen der
Aufklärungshermeneutiken endlich revidiert, ihre systematischen Anliegen
rekonstruiert und für moderne Problemstellungen nutzbar gemacht werden.

Klaus Petrus

Stephen Holmes: Die Anatomie des Antiliberalismus. Hamburg: Rotbuch
Rationen 1995. 515 S. Englische Originalausgabe: The Anatomy of Antilibe-
ralism. Cambridge, Mass., London: Harvard UP 1993.

Die Geschichtsschreibung des Liberalismus geschieht im Brennpunkt der
Aktualität; konservative und progressive Autoren haben seit Burke und de
Maistre mit gleicher Schärfe und mit dem gleichen Arsenal rhetorisch-polemischer

Formeln den Individualismus, Atomismus, Ökonomismus gegei-



274 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

ßelt. Liberale Theoretiker haben manche Angriffe als Mißverständnisse und
Unterstellungen zurückgewiesen. Das antiliberale Portrait des Liberalismus
ist jedoch erstaunlich hartnäckig; es findet sich bereits bei konservativen
und reaktionären Publizisten, bei den harten Antiliberalen Carl Schmitt und
Leo Strauss und bei weichen Antiliberalen der Nachkriegszeit wie etwa
Christopher Lasch, Roberto Unger und den Kommunitaristen.

Das Buch von Holmes ist der nicht-marxistischen Geschichte des Anti-
liberalismus gewidmet. Der Verfasser ist bereits als kompetenter Historiker
des Liberalismus hervorgetreten, u. a. mit der Monographie Benjamin
Constant and the Making of Modern Liberalism (New Haven, London: Yale UP
1984), in der Constant ebenfalls gegen Mißverständnisse verteidigt wird,
insbesondere gegen den Verdacht, Constant hätte mit seiner Apologie der
persönlichen Freiheit einem Rückzug aus der Politik das Wort sprechen
wollen. Erwähnenswert ist überdies Holmes Aufsatzsammlung Passions and
Constraint. On the Theory of Liberal Democracy (Chicago, London: The
University of Chicago Press), in der er sich bemüht, die zentralen
Wertvorstellungen des klassischen Liberalismus herauszuarbeiten. Interessanterweise
werden in diese Darstellung bereits Autoren wie Hobbes und Bodin
einbezogen, die - als Vertreter des Staatsabsolutismus - nicht als paradigmatische
Liberale gelten können, die aber trotzdem Ansätze zu einem liberalen
Konstitutionalismus aufweisen, der für den Liberalismus wegweisend wurde.

Auch in seiner Anatomie des Antiliberalismus hält Holmes der antiliberalen

Rezeption die Notwendigkeit eines Studiums der Originaltexte entgegen.

Den Antiliberalen wirft er generell vor, «daß sie eine Rhetorik
angenommen und weitergegeben haben, ohne deren Geschichte und Implikationen

zu reflektieren.» Er möchte darauf aufmerksam machen, «wie radikal
unhistorisch und daher unklar ihr Denken ist» (11). Die Begründung
«fundamentally ahistorical, and therefore unclear» [englische Ausgabe S. XIII,
meine Hervorhebung] ist besonders pikant. Einerseits richtet sie sich gegen
Autoren, die besonders stolz waren auf ihren «historischen Sinn»;
andererseits provoziert Holmes jene analytischen Philosophinnen, die glauben,
«analytisch klar» sei der Oppositionsbegriff zu «historisch».

Ob es Holmes gelungen ist, historisch genau zu sein, ist jedoch fraglich.
Seine guten Kenntnisse der Texte von Liberalen und Antiliberalen werden
überschattet durch die Gesamtkonstruktion des Buches, dessen These lautet,
daß fast alle Klischees einer sachlich unhaltbaren Liberalismuskritik bereits
bei Joseph de Maistre auftauchen und bei allen (nicht-marxistischen)
Antiliberalen wiederkehren. Das erste Kapitel über de Maistre ist zwar - ebenso
wie die nachfolgenden über Schmidt und Strauss - in sich interessant und
aufschlußreich, doch werden die Bedeutung de Maistres etwa für die typische

Gleichsetzung von Liberalismus, Aufklärung und Moderne und die
Figur einer «Dialektik der Aufklärung» (53, 118, 227, 424-429) nicht
überschätzt? Sind Hegels Ausführungen in der Phänomenologie des Geistes
(«Die Aufklärung ist eben so wenig über sich selbst aufgeklärt», Meiner
373). nicht philosophisch und rezeptionsgeschichtlich viel gewichtiger als
die doch recht obskuren Schriften eines klerikalen Reaktionärs und Royali-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 275

sten auf verlorenem Posten? Und machen alle Kommunitaristen die gleichen
Fehler? Kann man einem Liberalismuskritiker wie Charles Taylor im Ernst
vorwerfen, er denke radikal unhistorisch?

Eine präzise Definition von «Liberalismus» ist für den Historiker kaum
zweckmäßig. Holmes bezieht sich denn auch auf die Texte der klassischen
Autoren und will den Begriff «liberal» «als Kürzel für jene politische
Haltung verwenden, die eine ausgewählte Gruppe neuzeitlicher liberaler
Theoretiker einnimmt: Spinoza, Milton, Locke, Montesquieu, Hume, Voltaire,
Beccaria, Blackstone, Smith, Kant, Madison, Bentham und John Stuart Mill»
(326). Allerdings handelt es sich hier um eine offene Liste (vgl. 21, wo z. B.
Spinoza fehlt), zu der zuweilen - wie auch in dem zuvor erwähnten Buch -
auch Autoren wie Hobbes, Bodin oder Milton gerechnet werden. Je nach
Kontext setzt sich Holmes auch darüber hinweg, daß Autoren wie Spinoza
und Hume, Bentham und Blackstone, Bentham und Kant, zeitgenössische
Utilitaristen wie Hare und Brandt und zeitgenössische Liberale wie Rawls,
Nozick und Dworkin in mancher Hinsicht eher als Antagonisten gelten müssen.

Es ist nicht verwunderlich, daß die Kritik an einer derart heterogenen
Theorietradition selber sehr heterogen ausfällt. Verweist Holmes gerne und
häufig auf die Widersprüche und Ungereimtheiten im Lager der Antiliberalen,

so neigt er dazu, die diversen Richtungen des Liberalismus in apologetischer

Absicht zu vereinfachen und zu harmonisieren. Seine Parteilichkeit für
den Liberalismus verleiht dem Buch polemischen Schwung. Die Lektüre der
umfangreichen Studie ist zu empfehlen als ein intelligentes Antidoton gegen
unüberprüfte und zum Teil an Originaltexten widerlegbare Klischees des

Antiliberalismus. So läßt sich etwa zeigen, daß sich die pauschalen Attribu-
ierungen z. T. gegenseitig neutralisieren. Der Liberalismus kann ja nicht gut
zugleich «entwurzelt» und «konformistisch», «konsumorientiert» und «asketisch»

sein. Konservative Kommunitaristen «halten den berechnenden Bürger

für entwurzelt, nervös und ungläubig» (Attributionen, die an die Affiliationen

von Antiliberalismus und Antisemitismus erinnern); radikale
Verfechter einer Gegenkultur dagegen halten die berechnenden Bürger «für
festverwurzelt, steif und langweilig» (248).

Die Auseinandersetzung mit dem Kommunitarismus basiert vor allem
auf zwei Gegenangriffen: Der Kommunitarismus operiert mit einem «Mythos

des Sozialen», der Beispiele von schlechten Gemeinschaften und
Beziehungen völlig ausblendet. Holmes faßt seine Einwände gegen den
Kommunitarismus unter dem Begriff «Gemeinschaftsfalle» (Kap. 7) zusammen.
Dieser operiert mit einem Mythos von Gemeinschaft, wonach alles, was
sozial ist, per se gut und besser sei als das «atomisierte Individuum». Dieser
Auffassung liegt eine Konfusion von «sozial» als Begriff der Klassifikation
und als Begriff der Bewertung zugrunde. Alles, was in Gemeinschaft
geschieht, wird fälschlicherweise höher bewertet. Menschen, so wird unterstellt,

seien zur Gesellschaft gezwungen. «Die Schwäche dieser allzu
verbreiteten Argumentation liegt in der stillschweigenden und irrigen Annahme,
daß sämtliche menschlichen Fähigkeiten, die nur in einer Gesellschaft
ausgeübt werden können, notwendigerweise schon Lob verdienen. Die kom-



276 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

munitaristischen Antiliberalen vergessen regelmäßig, daß .es nicht
ungefährlich ist, in einer Gesellschaft heranzuwachsen. Nur durch intensive
soziale Interaktion beispielsweise erlernt der einzelne törichtes Verhalten und
Fanatismus. Zu Rassismus und Intoleranz etwa wäre er in vorgesellschaftlicher

Isolation nicht in der Lage [...] Wer im Namen der islamischen Revolution

befiehlt, Homosexuelle zu erschießen, handelt zwar moralisch betrachtet

verwerflich, man kann ihm aber nicht vorwerfen, er sei von einem
antisozialen Individualismus geleitet oder handele aus niederem Eigennutz. Es

gäbe keine terroristischen oder nationalistischen Grenzkriege ohne die
selbstlose Hingabe an soziale Gruppierungen. Mit anderen Worten, die
blutigen Ereignisse, von denen wir täglich in der Zeitung lesen, liefern den
einschlägigen Beweis gegen eine der wichtigsten Prämissen der Kommunitaristen:

Wer seinen Egoismus überwindet, ist nicht notwendig auch gütig
oder menschlich» (312/3). Liberale haben nach Holmes mehr Realitätsbezug.
Sie sehen das Soziale als das unerläßliche Medium, in dem sich Menschen
bewegen, aber auch als eine ambivalente Quelle des Guten und des Bösen.

Der zweite Gegenangriff Holmes gegen die Kommunitaristen bezieht
sich auf deren Strategie: Die Kommunitaristen lieben es, sich publizistisch
wirksam als Antiliberale zu profilieren, doch wenn sie in die Enge getrieben
werden, geben sie zu, daß sie den Liberalismus eigentlich nur ergänzen wollten.

Holmes diagnostiziert dieses Vorgehen, das für den Erfolg und die
Schwammigkeit des Kommunitarismus verantwortlich ist, als «Doppelstrategie

von Vorstoß und Teilrückzug» und verweist auf ihre rhetorischen
Vorteile (314). Er sieht in diesem nachträglichen Rückzug auch ein Kennzeichen

des «sanften» oder gemäßigten Antiliberalismus, der es z. B. nicht
mehr wagt, offen antiegalitaristische und antidemokratische Töne anzustimmen,

wie wir sie etwa bei Nietzsche finden.
Ein grundsätzlicher Einwand gegen die Antiliberalen lautet, daß sie die

Kritik an der liberalen Theorie und an der liberalen Gesellschaft systematisch

vermischten (315, 319). Hier verweist Holmes auf ein grundsätzliches
methodisches Problem, nämlich die Frage, ob man eine Theorie, deren
Exponenten seit Locke und Hume sich des Grabens zwischen Sein und Sollen,
Praxis und Theorie klar bewußt werden, an ihren jeweiligen Realisierungsansätzen

messen soll, oder ob man nicht umgekehrt die Theorie als
kritischen Maßstab zur Beurteilung der schlechten Wirklichkeit des «real
existierenden Liberalismus» in ihrer Reinheit bewahren soll. Holmes plädiert
für die zweite Option und entzieht sich damit jenem Typus von Kritik,
welcher den Liberalismus an seinen sozialen und ökonomischen Manifestationen

mißt. Diese Haltung ist im Blick auf manche Streitigkeiten durchaus
berechtigt, insbesondere im Blick auf die liberale Vorliebe für Unparteilichkeit

der Gerichte, Neutralität des Staates und die Universalität von
Menschenrechten. Der Vorwurf, solche Ideale seien abstrakt, ist insofern
unangebracht, als es gerade dem Anspruch solcher Ideale entspricht, konkrete
Selbstbegünstigung und partikulare Selbstprivilegierung als willkürlich zu
brandmarken. Nur offene Antiegalitaristen wie de Maistre und Nietzsche,
welche sich über die postulierte Gleichheit der Menschen mokieren und



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 277

hinwegsetzen, können sich konsequenterweise an der Abstraktheit universeller

Präskriptionen stoßen. (Am Rande sei hier vermerkt, daß abstrakte oder
generelle Normen wie «Töte nicht!» weniger Aussicht haben auf ausnahmslose

Universalisierbarkeit als spezifische Normen wie «Töte nie absichtlich
Unschuldige außer in Notwehr». Eine universalisierbare Norm ist demnach
nicht per se abstrakt oder inhaltsarm. Deshalb empfiehlt es sich, wie Hare
zwischen «universell» als Oppositionsbegriff zu «partikulär» und «generell»
als Oppositionsbegriff zu «inhaltsspezifisch» zu unterscheiden!) Autoren
wie Foucault dagegen, welche ihre Kritik an der Moral auf einer Gegenüberstellung

der Befolgung universalisierbarer Regeln (was Foucault ablehnt)
und der Entwicklung von nicht-universalisierbaren Tugenden (wofür er
plädiert) aufbauen, müßten konsequenterweise auch krasse Formen der
Diskriminierung akzeptieren. «Foucaults Kritik am Universalismus ist insofern
heuchlerisch, als er die antiken Republiken schließlich wegen ihrer Sklavenhaltung

sowie wegen anderer Verstöße gegen die abstrakte Norm der Gleichheit

kritisiert» (505, Anm. 5). Holmes Darlegungen der Überlegenheit eines

Konzeptes von Moral, das frei ist von Mißtrauen gegen die
Universalisierbarkeit von Normen, ist überzeugend.

Weniger überzeugend ist dagegen die Haltung, die Holmes ebenfalls
nahelegt und die einer völligen Immunisierung des Liberalismus gegen politische

Kritik gleichkommt. So ist etwa der Glaube an die pazifierende Kraft
des Handels ein Element der liberalen Theorie, das im Kontext des 17. und
18. Jahrhunderts verständlich sein mochte (374ff.), das aber im Rückblick
auf die Erfahrungen des 19. und 20. Jahrhunderts definitiv diskreditiert ist.
Holmes deutet diese Schlußfolgerung nur nebenbei an, doch sie steht in
diametralem Gegensatz zu seinem Postulat einer Separation von Kritik der
liberalen Theorie und Kritik der liberalen Wirklichkeit. Wird das Tor zum
Vergleich zwischen theoretischem Anspruch und tatsächlicher Einlösung
einmal geöffnet, so fällt die Geschichte des Liberalismus weit ungünstiger
aus, wie etwa die Studie von Antony Arblaster: The Rise & Decline of
Western Liberalism, Blackwell 1984, vor Augen führt. Beide Optionen - jene
von Holmes und jene von Arblaster - verkörpern geradezu idealtypische
Vereinfachungen. Übertragen auf andere Gebiete, könnte man sich vorstellen,

daß man z. B. Geschichte des Christentums als Geschichte der uneinge-
lösten Utopien und Ideale schreibt und an ihnen das real existierende
Christentum hart kritisiert und dabei fälschlicherweise unterstellt, die reale
Christenheit dürfe nur an den genuinen Idealen des Christentums gemessen werden.

Das scheint mir - mit Anwendung auf den Liberalismus - der spezifische

Fehlschluß von Holmes zu sein. Oder, und damit kommen wir auf die
andere Option zu sprechen, man konzipiert eine Kriminalgeschichte des

Liberalismus, welche suggerieren soll, daß die besagten hehren Ideale der
Freiheit, des Wohlstands und des Friedens durch die manifeste Kriminalgeschichte

des Liberalismus definitiv diskreditiert worden seien. Darin liegt
der spezifische Fehlschluß von Arblaster.

Holmes ist es gelungen nachzuweisen, daß der Liberalismus reicher und
vielfältiger ist, als seine Feinde es sich träumen lassen. Er hat vermutlich



278 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

recht, wenn er behauptet: «Die größte Neuerung und das radikalste Prinzip
liberaler Politik besteht möglicherweise darin, daß öffentlich vorgebrachte
Kritik für produktiv gehalten wird» (22). Doch schießt er über das Ziel,
wenn er glaubt, die Entwicklung des realen Liberalismus bilde keine
Ansatzpunkte zur Kritik liberaler Theorien. Vielleicht ließe sich die Monographie

von Holmes um folgende Nuance bereichern: Nachfolger des

Liberalismus wie Mill und Dewey haben Elemente des Sozialismus und des

Kommunitarismus in ihre Theorien integriert. Sie haben den liberalen
Anspruch, durch Teilnahme an öffentlichen Debatten zu lernen (vgl. Kap. 12),
so ernst genommen, daß sie den klassischen Liberalismus von innen
gesprengt haben. Mills Empfehlung der Abkehr vom Ideal des stetigen
ökonomischen Wachstums für industrialisierte Länder ist zugleich eine Abkehr
von zentralen Prämissen des klassischen Liberalismus (die sich übrigens
noch bei Rawls finden, der in dieser Hinsicht naiver ist als Mill!), und De-

weys Eintreten für soziale Intelligenz und Gemeinschaftswerte ist ebenfalls
eher eine Abkehr vom Liberalismus als eine kontinuierliche Weiterbildung
desselben. Daß reale historische und gesellschaftliche Erfahrungen gute
Gründe sein können, sich von Idealen und Doktrinen des klassischen
Liberalismus abzuwenden, wird in Holmes Buch nicht genügend beachtet. Trotz
und gerade wegen dieser kritischen Angriffsflächen bleibt das Buch von
Holmes auf mehr als fünfhundert Seiten lehrreich und anregend.

Jean-Claude Wolf

Isaiah Berlin: Freiheit. Vier Versuche. Frankfurt a. M.: S. Fischer 1995.
332 S.

Isaiah Berlin gehört zu den bedeutenden Ideenhistorikern dieses Jahrhunderts.

Er wurde 1909 in Riga geboren und war von 1957-1967 Professor für
Sozialphilosophie und politische Theorie in Oxford. In den Jahren 1974 bis
1978 war er Präsident der Britischen Akademie der Wissenschaften. Er lebt
heute in London. Der größte Teil seiner Schriften ist inzwischen ins Deutsche

und zahlreiche andere Sprachen übersetzt. Sein bekanntester Beitrag
zur Geschichte und zum Mißbrauch politischer Schlüsselbegriffe - die zu
besprechenden Four Essays on Liberty - erschien 1969 bei Oxford University

Press. Der Essay Two Concepts of Liberty geht sogar auf die Antrittsvorlesung

zurück, die Berlin am 31. Oktober 1958 an der Universität von
Oxford gehalten hat und der im gleichen Jahr von der Clarendon Press
veröffentlicht wurde. Bald vierzig Jahre liegen dazwischen, und trotzdem ist die
verspätete Übersetzung sehr willkommen. Ähnliches gilt vom Mill-Portrait
im Schluß-Essay, das versucht, Mills pluralistischen Liberalismus gegen
seinen monistischen Utilitarismus zu verteidigen. Die Übersetzung von Reinhard

Kaiser liest sich flüssig und kommt den literarischen Qualitäten dieser
Essays entgegen. Leider wird auf S. 277 eine Schlüsselstelle Mill's (to pre-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 279

vent harm to others) mit «die Schmähung anderer zu verhüten» wiedergegeben.

Die ungebrochene Aktualität des Essays über die zwei Begriffe von
Freiheit erklärt sich aus der anregenden Kombination von Begriffsanalyse
und historischer Kontextualisierung und aus der Tatsache, daß die
Liberalismus-Debatten bis zur Gegenwart auf verschiedene Begriffe bzw. Konzeptionen

von Freiheit gerichtet sind. Berlin gehört zu den ersten Intellektuellen,

welche die sog. Moderne als Ensemble von gegensätzlichen Projekten

erforschten. Dazu beschränkt er sich nicht auf reine Ideengeschichte:
Ideen werden im historischen und sozialen Kontext untersucht. Ebensowenig
spezialisiert er sich auf die Deutung von Klassikertexten. Ein Ausspruch von
Stalin - Künstler seien «Ingenieure der menschlichen Seele» (99) - oder von
Richter Brandeis - «Das Unwiderstehliche ist oft nur das, dem man sich
nicht widersetzt» (312, Anm. 29.) - kann ebenso aufschlußreich sein wie
tausend Seiten von Hegel oder Auguste Comte. Berlin ist jedoch kein
systematischer Ideenhistoriker. Vielmehr bedient er sich der Ideengeschichte
zur Illustration seiner eigenen leitmotivischen Thesen. Diese lauten: Es gibt
verschiedenartige Werte, die sich nicht in eine harmonische Ordnung oder
Rangfolge bringen lassen. Das politische Denken seit Piaton ist beherrscht
von Versuchen, die Einheit oder Harmonie aller Werte nachzuweisen und
damit dem moralischen Dilemma zu entkommen (110, 155). Das hat zur
Folge, daß im Namen bestimmter Werte andere Werte geopfert wurden, ohne
Konflikt und Verlust transparent zu machen. Ein krasses Beispiel ist die
Umbenennung von Zwang und Unterdrückung in «Befreiung» - eine
Falschmünzerei, welche u. a. auf eine Vermischung zweier Freiheitsbegriffe
sowie der Harmonisierung diverser, z. T. unvereinbarer Wertvorstellungen
zurückzuführen ist. Die monistische oder harmonisierende Tendenz des

metaphysischen Denkens hat dazu geführt, das Bewußtsein für moralische
Konflikte und für die Last moralischer Entscheidungen zu anästhesieren.
Teleologisches und zugleich strikt deterministisches Denken, welches die
Geschichte auf ein Libretto (126) festlegt, sei notwendigerweise einem
Monismus des Ziels verpflichtet (123ff.). «Ich glaube nicht an ein Libretto
der Geschichte»: dieses Zitat von Alexander Herzen wird in allen Arbeiten
von Berlin variiert. Dem vorherrschenden Denken setzten sich immer wieder
voluntaristische, pluralistische, skeptische und irrationalistische Strömungen
entgegen; oft verfielen sie ins andere, politisch nicht weniger verderbliche
Extrem. Natürlich können wir unseren geschichtlichen Horizont nicht
überspringen. Wir müssen uns an die zur Zeit verfügbaren besten Informationen

und Methoden halten. Diese historische Selbstrelativierung mag uns
zur Vorsicht und Bescheidenheit anleiten, aber sie sollte uns nicht zum
Verzicht auf eigene Urteile oder eigene Verantwortung verführen. «... die
Möglichkeit von Kommunikation zwischen Menschen überhaupt beruht auf
dem Vorhandensein gemeinsamer Werte» (33). Berlin verwirft sowohl den
radikalen Relativismus, der sich in praktische Widersprüche verstrickt, weil
er die Möglichkeit aller kritischen Urteile und Vergleiche zwischen verschiedenen

Kulturen und Standards untergräbt (84f., 171-183, 310f.), als auch



280 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

die absoluten, angeblich überhistorischen Wahrheitsansprüche. Anstelle
eines radikalen Relativismus plädiert Berlin für einen gemäßigten
Perspektivismus, der besagt, daß es viele gültige Perspektiven gibt, aus denen sich
Geschichte beurteilen läßt, «auch wenn einige auf einem bestimmten Gebiet
überzeugender wirken oder fruchtbarer sind als auf einem anderen, oder
wenn einige eher als andere unterschiedliche Gebiete in erhellender Weise
verbinden oder aber Verwerfung und Brüche zwischen ihnen sichtbar
werden lassen.» (184f.) «Wo letzte Werte unversöhnlich aufeinanderprallen,
lassen sich klare Lösungen prinzipiell nicht finden» (51). Politische
Entscheidungen lassen sich nicht nach dem Paradigma von Mathematik oder
Naturwissenschaften in rein rechnerische Aufgaben transformieren. Mit
dieser These vom «Zusammenprall von zugleich absoluten und
inkommensurablen Werten» (52) kommt Berlin Max Webers Credo nahe, ohne
allerdings dessen nonkognitivistische Deutung von Werturteilen zu teilen.
Trotz seiner Abneigung gegen den Utilitarismus (den er als Paradigma eines
Prinzipienmonismus angreift) sympathisiert Berlin wiederholt mit der
Auffassung Benthams, die besagt: «Jedes Gesetz ist eine Einschränkung der
Freiheit» (301). Diese Aussage sei auch dann korrekt, wenn ein Gesetz den
Freiheitsspielraum aller Beteiligten insgesamt vergrößere. Zwang bleibt
Zwang, auch wenn es sich möglicherweise um legitimen Zwang handelt,
welcher andere Werte fördert oder die Summe negativer Freiheit (Freiheit
vom Zwang anderer) erhöht. Mit Abscheu betrachtet Berlin dagegen jene
sophistischen Formeln, welche Freiheit als «Einsicht in die Notwendigkeit»,
als «Freiheit unter dem Gesetz» oder gar als «Zwang zur wahren Freiheit»
anpreisen. Die Aussagen Berlins zur negativen und zur positiven Freiheit
sind komplex und zum Teil widersprüchlich (zu den Einzelheiten vgl. J.-C.
Wolf: Freiheit - Analyse und Bewertung, Wien 1995). So ist etwa die
Charakterisierung der negativen Freiheit keine simple Angelegenheit, wie die
differenzierte Anmerkung 10 auf S. 314f. vor Augen führt.

Two concepts of liberty hat in der englischsprachigen Philosophie zu
zahlreichen Reaktionen geführt. Seit dem Erscheinen des Aufsatzes dürfte
klar sein, daß Freiheit nicht ein, sondern mehrere Ideale bezeichnet. Besonders

bemerkenswert ist etwa die Gegenüberstellung von Freiheit als
Handlungsspielraum (Optionen, offene Türen) und jene von Status bzw. Anerkennung

(236-245) - Ideale, welche in manchen Befreiungs- oder
Sezessionsbewegungen vermischt werden. Obwohl sich Berlin nie auf die Frankfurter
Schule bezieht, trifft seine kritische Diagnose ganz besonders den Jargon
von Herbert Marcuse. Emanzipation als umfassendes Ziel politischen
Handelns vermischt und harmonisiert nicht nur verschiedene Begriffe von
Freiheit, sondern auch Freiheit und Bedingungen der Freiheit. Der Wunsch
nach Status und Anerkennung kann unter Umständen in einer
wohlwollenden Diktatur besser erfüllt werden als in einer Demokratie. Es gibt
Menschen, die lieber Zwang und Bevormundung von «ihresgleichen» akzeptieren

als das sanfte Joch einer wohlwollenden Fremdherrschaft. Wichtig ist
diesen «Freiheitskämpfern» gar nicht so sehr die Vermehrung oder
Verbesserung ihrer Optionen, sondern die Ersetzung einer fremden Autorität



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 281

durch eine eigene, national, ethnisch oder religiös verwandte. Argumente für
die Demokratie können sich deshalb nicht ausschließlich auf den Wunsch
nach Anerkennung und Status stützen.

Die politischen Implikationen von Berlins Wertpluralismus sind frei
vom Schwanken zwischen revolutionärem Wahn und resignierter Melancholie.

Seine Absage an den politischen Perfektionismus ist unmißverständlich,
die Begründung liegt im Antagonismus verschiedener Werte und in der
menschlichen Natur. Auch in der vorliegenden Aufsatzsammlung stoßen wir
wiederholt auf Kants Ausspruch, der Mensch sei aus so krummem Holz
gemacht, daß nichts Gerades aus ihm gezimmert werden könne (111, 254,
279). Berlins Botschaft lautet: Engagement für Interessen und Ziele mit
wachem Bewußtsein für Nebenwirkungen und den moralischen Preis aller
politischen Teilerfolge. Dieses Engagement ist möglich ohne den utopischen
Glauben, alle guten Dinge «müßten eng miteinander verbunden oder zumindest

miteinander vereinbar sein» (313, Anm. 6). Heilmittel gegen Ungerechtigkeit

und Elend dürfen nicht schlimmer sein als die Krankheit. «Das
Dilemma ist mit logischen Mitteln nicht zu lösen: Wir können weder die Freiheit

noch die zu ihrer Verteidigung erforderliche Organisation noch ein
Minimum an allgemeinem Wohlstand opfern. Der Ausweg muß daher in einem
logisch unordentlichen, flexiblen, vielleicht sogar mehrdeutigen Kompromiß
liegen» (111).

Jean-Claude Wolf


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

