Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 43 (1996)
Heft: 1-2
Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN — REZENSIONEN — COMPTES-RENDUS

Edmund Arens (Hg.): Gottesrede — Glaubenspraxis. Perspektiven theologi-
scher Handlungstheorie. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft
1994. 197 S.

Im Zusammenhang mit dem derzeitigen Zuwachs an theologischer Literatur,
die den Ansatz der Kommunikationstheorien zum Ausgangspunkt theologi-
scher Reflexion nimmt, scheint der von Edmund Arens herausgegebene
Sammelband Gottesrede — Glaubenspraxis von besonderem Interesse zu
sein. Es stellt nicht nur einen kiihnen Versuch dar, die Wirksamkeit des
kommunikationstheoretischen Paradigmas in verschiedenen fundamentalen
Bereichen der Theologie zu beweisen; am Beispiel seiner vielseitigen An-
wendung tauchen auch die wichtigsten Aporien auf, mit welchen jeder kon-
frontiert wird, der sich von ihm faszinieren 148t.

In der Einleitung zum hier zu besprechenden Werk bezieht sich Arens
(E. ARENS, Einleitung, 1-5) auf die Position H. Peukerts, dem es darum
gehe, das kommunikative Handeln aus dem «Erfahrungspotential der jii-
disch-christlichen Ubeﬂieferung» zu rekonstruieren, damit «die Moglichkeit
einer verantwortlichen Rede von Gott» aus den Grunderfahrungen des Han-
delns aufgewiesen werden konne (2). Eine derartige Fragestellung signali-
siert zuerst — sei es implizit oder explizit — eine gewisse Hierarchie zwischen
verschiedenen Kommunikationsebenen, weil es «Grunderfahrungen» gibt, in
welchen die «verantwortliche Rede» griinden soll. Es geht im Grunde ge-
nommen darum, «die Rede von Gott an eine bestimmte kommunikative Pra-
xis» zu binden. Durch die Rezeption und Kritik der Theorie des kom-
munikativen Handelns soll die Theologie zu einem theologischen Grund-
begriff des Handelns und durch ihn zum Wesen des christlichen Glaubens-
handelns gelangen (1f.). Die Voraussetzung der Grunderfahrung und des
Grundbegriffs des Handelns bezieht eine besondere Unterscheidung in die
Uberlegungen ein, die Unterscheidung ndmlich zwischen dem Kern des
kommunikativen Handelns und seinen verschiedenen phinomenalen Gestal-
ten, die ambivalent und zweideutig sein konnen. Daraus aber ergibt sich, dafl
der transzendentale Grund dieses Handelns vielmehr innen in diesem Kern
als auBlen in der Utopie einer idealen Kommunikationsgemeinschaft gesucht
werden soll. Es wire interessant zu fragen, inwieweit die von der erwéhnten
Unterscheidung implizierte Problematik in den Aufsdtzen von «Gottesrede —
Glaubenspraxis» zur Sprache kommt und welche Konsequenzen es nach sich
zieht, wenn sie nicht auftaucht.

Der der Hermeneutik biblischer Texte gewidmete Aufsatz von D. DOR-
MEYER (Handlungstheoretische Hermeneutik, 6-28) o6ffnet am Anfang eine
weite Perspektive von philosophischen und hermeneutischen Motiven,
welche die Suche nach der Grunderfahrung des Handelns ermdglichen kon-
nen. Der Autor stellt einen Paradigmawechsel fest: «Es wird nicht nur



242 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

abstrakt nach Verstehen gefragt, sondern nach den konkreten historischen
Subjekten, die es vollziehen» (7); «Nicht zuerst die Glaubenswahrheit ist
gefragt, sondern die Lebensorientierung, nicht der Lehrsatz, sondern der Er-
fahrungsschatz» (9). Es wird betont, dal wir uns heute als ChristInnen und
TheologIlnnen mehr in der Alltagserfahrung als im engen Rahmen des Heili-
gen bewegen. Diesem Paradigmawechsel soll auch die Bibelhermeneutik
Rechnung tragen, indem sie die Textstruktur «mit textpragmatischen Metho-
den» erfalt. Was heiit diese Forderung genauer? Dormeyer weist in diesem
Zusammenhang vor allem auf die Protagonisten des Strukturalismus de
Saussure und Chomsky, die durch die Unterscheidung von Syntax, Semantik
und Pragmatik den pragmatischen Aspekt der Sprache betont haben (10-15).
Man kann bedauern, daB die Vertreter der Oxforder Schule (Austin, Searle),
die diesen Aspekt ins Zentrum ihrer Analysen gestellt haben, hier nur kurz
zitiert werden. Beziiglich des Strukturalismus ist weiter zu fragen, wie sich
dieser Interpretationsansatz, der — von einer begrenzten Menge aufeinander
bezogener sprachlicher Elemente herkommend — Text und Kommunikation
zu beschreiben versucht, sich mit der subjekt- und erfahrungsorientierten
Option des Autors versohnen 1d8t. In dieser Hinsicht weiterfiihrend ist das
von Arens iibernommene Postulat, dafl die historisch-kritische und die exi-
stentiale Exegese durch die handlungsorientierte Interpretationsweise ver-
tieft werden soll (17). Den Schliissel zu solcher Interpretationsweise soll der
auf das Verhiltnis Leser — Bibeltext iibertragene Begriff der Interaktion bie-
ten; dieser Begriff wird im Sinne des symbolischen Interaktionismus von
Mead verstanden. Meads symbolischer Interaktionismus gilt fiir Dormeyer
als «Basistheorie des kommunikativen Handelns» (20-21); der Interaktio-
nismus konstituiert, so der Autor, ein Interpretationsmodell, in welchem
Subjekt (Leser) und Objekt (Text) gleichberechtigt werden und zusammen
den Sinn mitbestimmen, wobei das Subjekt gewissermaBen privilegiert ist,
weil es seine Erfahrung in den Text «hineinliest» (Eisegese) (20-22). Eine
ganze Reihe von Fragen kann hier gestellt werden: erstens, ob dieses an der
Grenze des Subjektivismus balancierende Interpretationsmuster der Mead-
schen Theorie treu bleibt, wenn in ihr eine distinkte Spannung zwischen der
Subjektivitit der sozialen Verhiltnisse und der Ubersozialisierung des Sub-
jekts (I — Me, generalized other) zu spiiren ist. Zweitens 148t sich fragen, ob
ein solcher subjektorientierter Ansatz ohne weiteres mit der Kommunikati-
onstheorie verbunden werden kann, wenn sich z. B. die Habermas'sche
Theorie des kommunikativen Handelns von der negativen Dialektik Adornos
und Horkheimers u. a. dadurch unterscheidet, daB3 sie die Unwiederholbar-
keit des konkreten Individuums zu eliminieren versucht. SchlieBlich fragt
sich, ob im Rahmen einer derart problemlosen Fragestellung, in der man sich
der Spannung zwischen der Vergesellschaftlichung und der subjektiven Er-.
fahrung nicht bewufit wird, sich die Frage nach der Expertendomination im
Interpretationsprozef richtig stellen 1d8t. Dormeyer stellt sie, wenn er, an
Habermas und Luhmann ankniipfend, die Unterscheidung zwischen der
asymmetrischen und symmetrischen Kommunikation erwzhnt. Wird aber die
wesentliche Intention dieser Unterscheidung nicht verleugnet, wenn man



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 243

eine qualitative Distanz zwischen dem «naiven Leser» und dem objektiven
«kritischen Forscher» einfiihrt, ohne zu erkldaren, worin die Objektivitit des
letzteren besteht?

Ins Zentrum der theologischen Problematik unter ihrem kommunikati-
onstheoretischen Aspekt fiihrt uns Arens’ Artikel iiber die handlungstheo-
retische Christologie (E. ARENS: Leitlinien einer handlungstheoretischen
Christologie, 29-48) ein. Der Autor ist sich der zentralen Stelle der Praxis
Jesu Christi fiir das Christentum und die Theologie bewuft; die Theologie
soll zwar nicht christomonistisch, sondern christopraktisch orientiert und
entwickelt werden. «Eine handlungstheoretisch ansetzende Christologie
sucht die Person Jesu Christi iiber seine Praxis zu erschliefen» (29). Fiir
Arens scheint diese grundlegende Praxis Jesu mit der kommunikativen Pra-
xis Jesu identisch zu sein, was von einem achtsamen Leser als wichtige Vor-
aussetzung angenommen werden soll, die zu iiberpriifen ist. Interessant ist
ein Versuch der Verbindung der kommunikationstheoretischen Perspektive
mit den schon existierenden christologischen Ansidtzen (Rahner, Schille-
beeckx, von Balthasar, Befreiungstheologie); in seiner Beschreibung der
bisherigen «Zuginge zur Christologie» (30f.) wird die Intention des Autors
sichtbar, die Problematik der Uberlieferung und der Auslegung der heilbrin-
genden Handlungen Jesu Christi zu betonen. Als Antwort auf die so formu-
lierte Frage wird weiter der kommunikationstheoretische Ansatz in Form
einer Beschreibung der kommunikativen Praxis Jesu vorgeschlagen (34f.).
Hier stoBen wir jedoch auf eine historische und theologische Schwierigkeit:
Jesus wird hier vor allem als Prophet der zukiinftigen universalen Verstandi-
gung vorgestellt, dessen Mission zur Zeit seines personlichen Wirkens zwar
nicht gelungen ist, aber von Gott gerettet wurde und in der Gemeinschaft
seiner Jiinger weitergefiihrt werden soll. Beziiglich der Geschichte Jesu ist
hier zu fragen, ob die Konflikte und der Dissens nicht nur passiv geduldet,
sondern als sinnvoll im Leben und Handeln Jesu vorausgesetzt wurden.
Wurde er nicht «zu einem Zeichen, dem widersprochen wird» (Lk 1,34) ge-
setzt? Ist die erlésende Vers6hnung zwischen Menschen und Gott auf der
Ebene des expliziten Konsenses zu orten, oder ist sie vielleicht ein unter al-
len Ambivalenzen und Widerspriichen sich vollziehendes Geschehen, das
alles, was auf der Oberfliche bloB «passiert», von innen strukturiert? Im
Kontext von Arens kommunikationstheoretischer Theologie sind diese Fra-
gen um so mehr berechtigt, als er an der Auseinandersetzung zwischen E.
Dussel und Anhédngern der Kommunikationstheorien selber einmal teilge-
nommen hat, in welcher Dussel die dauernde Faktizitdt des Dissenses be-
tonte.

Konsequenter als im Aufsatz von Arens, und zwar in einem theologisch
bedeutsamen Kontext, kommt die Dissensproblematik im Artikel M. Knapps
zur Sprache, der dem Zusammenhang von Trinitdtslehre und Handlungs-
theorie gewidmet ist (M. KNAPP: Trinitdtslehre und Handlungstheorie, 49—
68). Interessanter als die Suche nach der handlungstheoretischen Beschrei-
bung der immanenten Trinitét, was, wie der Autor selber zugibt, zu Paradoxa’
fiihrt (im innertrinitiren «Handeln» kann auf keinen verstindigungsorientier-



244 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

ten Konsens abgezielt werden, weil die gottlichen Personen schon immer die
vollkommene «personale Kommunikationseinheit» bilden, 53-60, bes. 60),
ist der Versuch, die Trinitdt als ontologische und iibernatiirliche Basis des
kommunikativen Handelns des Menschen zu fassen. Die Uberlegungen iiber
die Zeugung des Sohnes als «innergottliche Kenose» (H.U. von Balthasar),
welche die immanente Trinitdt als «die wahre Begriindung der 6konomi-
schen» sehen 1dBt (65), fiilhren konsequenterweise zur Beschreibung der Art
und Weise, auf welche die innergottliche Wirklichkeit den Grund der kom-
munikativen Praxis in der ambivalenten, infralapsarischen Dissenssituation
bildet (66-68). So geht die Theorie des kommunikativen Handelns in die
Theologie des Kreuzes iiber: «Weil die Selbstiiberschreitung auf die anderen
hin ihren Grund letztlich allein in Gott findet, ist sie nicht einklagbar. Das
heiBit aber andererseits, dal praktizierende Agape immer Gefahr lduft zu
scheitern, ins Leere zu gehen. Denn wer sich selber verschenkt, indem er
sich ganz an der Bediirftigkeit anderer orientiert, exponiert sich ohne An-
spruch darauf, daB diese Agape-Bewegung aufgegriffen und weitergefiihrt
wird. So wird er leicht zum Opfer egoistischer Nutzenkalkiile, oder er pro-
voziert den Widerstand der Privilegierten und Méchtigen. Nachfolge Jesu ist
daher fiir die Glaubenden immer auch: Nachfolge des Gekreuzigten» (67).
Am Rande solcher Uberlegungen dringt sich die Frage auf, die eigentlich
die Grenzen der bisherigen Handlungs- und Kommunikationstheorien iiber-
schreitet: Was macht das kommunikative Handeln so gefidhrlich, wenn wir
trotz aller Schwierigkeiten den Konsens als moglich annehmen? Ist hier die
Unterscheidung von instrumentellem und kommunikativem Handeln ausrei-
chend? Oder soll vielmehr genauer darauf hingewiesen werden, worum in
diesem Handeln gekdmpft und wonach gestrebt wird? Diirfen wir das,
worum es hier geht, als Wahrheit bezeichnen? Wenn ja, wie kann dann diese
Wahrheit — so vage und aus der postmodernen Perspektive her gesehen alt-
modisch dieser Begriff auch sein mag — erreicht werden, und wie wird sie
faktisch und konkret erreicht?

Die Frage nach dem konkreten Vorgang des Kommunikationsprozesses
greift eingehender der ekklesiologische Aufsatz von H. Zirker (H. ZIRKER:
Die Kirche als Kommunikationsgemeinschaft, 69-88) auf. Durch den Hin-
weis auf die dynamische Verankerung der Realitidt der Kirche im Ereignis
Jesu Christi wird auf die Vielschichtigkeit des Kommunikationsprozesses
hingewiesen: «Bereits das Wirken und Geschick Jesu ist nicht unmittelbar
auf Eindeutigkeit, sondern auf Auseinandersetzung hin gelegt. Jesus schafft
Situationen, die zuerst in ihrer Bedeutung bestimmt werden miissen, bevor
sie in die Entscheidung zwischen Zustimmung und Ablehnung, Gehorsam
und Verweigerung stellen konnen» (70). Dieser diachronischen Beschrei-
bung der Offenheit der Geschichte Jesu fiir die zukiinftigen Interpretationen.
entspricht jedoch keine synchronische Bestimmung der Verhiltnisse zwi-
schen den Situationen, die heute gegeben sind, und der heutigen Interpreta-
tionsweise. Es wird zwar festgestellt, dal Kommunikation weit mehr meint
«als nur <Rede>, <«Gesprich>, <Dialog> 0. 4.» (70), aber der Autor scheint zur
Ansicht zu neigen, daB den «sprachlichen AuBerungen» eine wichtigere



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 245

Rolle als den «nichtverbalen Zeichen» zukommt, wodurch die Gefahr der
Reduktion des kommunikativen Handelns auf den expliziten Diskurs spiirbar
wird. In jedem Fall ist weiter fast ausschlieBlich von der Struktur des Glau-
bensdiskurses und von den wechselnden institutionellen Strukturen die
Rede. Im Rahmen der Besprechung des kirchlichen Kommunikationsprozes-
ses wird auf den wichtigen Aspekt der Kommunikation hingewiesen, naim-
lich auf die Spannung zwischen dem spontanen gesellschaftlichen Ver-
stindigungsprozeB und seiner Institutionalisierung. Offensichtlich — obwohl
es explizit nicht erwdhnt wird — bezieht sich (bes. 75f.) der Autor hier auf
den Begriff der Expertendomination (Berger/Luckmann), bzw. der Koloni-
sierung der Lebenswelt (Habermas). Die Bemerkung, daB es in der Kirche
bei ihrer Uberinstitutionalisierung und Uberzentralisierung dazu kommt, daB
die Elemente «einer religiosen Interpretation von Erfahrungen und Uber-
zeugungen Instrumente der sozialen Abschirmung und Kommunikations-
verweigerung» (88) werden, scheint sehr treffend und methodologisch
interessant zu sein. Es soll jedoch diesbeziiglich die Riickfrage gestellt wer-
den, ob die Spannung von Kommunikation und Institution den Prozef8 der
Offenbarungsauslegung ausreichend erklirt, wenn einerseits die spontanen
Verstandigungsprozesse stindigen Konflikten und Verzerrungen verfallen
und andererseits die Institution — was die erwdhnten Klassiker der Kommu-
nikationstheorie selber gestehen — in diesen Prozessen eine durchaus posi-
tive Rolle spielt. Es miiBite eigentlich auf die Struktur und Aporetik der so
oft vorbehaltlos gelobten spontanen Kommunikation hingewiesen werden
und somit auf das Kriterium, das zwischen der positiven, «objektivierenden»
Handlung der Institution und ihrer totalisierenden Deformierungen unter-
scheiden liefe. Die iibrigbleibenden praktischen Beitrdge iiber die kommu-
nikationstheoretischen Aspekte der Liturgie (R. ZERFASS: Gottesdienstliches
Handeln, 110-130), der Diakonie (H. STEINKAMP: Diakonisches Handeln,
131-149), der missionarischen (G. COLLET: zeigen Missionarisches Han-
deln, 150-163) und der religionspidagogischen (N. METTE: [Religions-]
Pidagogisches Handeln, 164—-184) Aktivitdt zeigen, wie stark der Kommu-
nikationsproze von Konflikten und Verzerrungen bedroht wird.
Demgegeniiber scheint der der Ethik gewidmete Aufsatz — der einzige
theoretische Text, den wir hier nicht eingehender besprechen — (W. LESCH:
Theologische Ethik als Handlungstheorie, 89-109) sich in Widerspriiche zu
verwickeln, wenn in ihm, unter Anlehnung an die Habermas’sche Kritik der
Kolonisierung der Lebenswelt, behauptet wird, die argumentative Verstandi-
gung iiber die Moralbegriindung sollte sich «in einem faktischen Diskurs»
vollziehen, «an dem idealiter alle sprach- und handlungsfiahigen Subjekte
teilnehmen, um ihre Standpunkte zu vertreten und nur dem Zwang des besse-
ren Arguments nachgeben» [Meine Hervorhebung, M. Ch.] (97). Die Toul-
minsche Vision des zwanglosen Zwangs des besseren Arguments kann und
soll hier hochst attraktiv sein; wie aber 1aBt sich z. B. die Aporie der anam-
netischen Solidaritdt mit den Opfern der Geschichte, die in der besprochenen
Problematik offensichtlich ins Spiel kommt, durch die Voraussetzung iiber-
springen, daB am faktischen Diskurs alle Beteiligten idealiter gerecht teil-



246 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

nehmen? In welchem Sinn ist dann der gemeinte Diskurs noech faktisch? Es
soll sich hier iibrigens um keine vereinfachende Kritik des Artikels von
Lesch handeln, weil im obigen Zitat gerade das Problem des kommunikati-
ven Handelns klar zum Ausdruck kommt: Wie ist der kommunikative Dis-
kurs faktisch, und wie ist die Struktur dieser Faktizitdt ohne Hoffnungs-
verlust auf die real vollzogene Kommunikation zu erforschen? Sind wir in
diesen Fragen nur auf den Idealitdtsbegriff angewiesen? Die interessante
Bemerkung von W. Pauly kommt hier in den Sinn, welche er einmal in be-
zug auf den Einflul der Mystik von Isaak Lurja via Schelling auf Habermas
und auf den Begriff des «Bruchs der Geféfle» gemacht hat: nach dem «Bruch
der GefdBe» bzw. dem MiBerfolg Gottes, das goéttliche Element in der Welt
zu retten, ist die Aufgabe, die Lichtfunken neu zu sammeln, dem alleingelas-
senen Menschen iibertragen. Daraus entsteht das Bild einer Gesellschaft, die
in ihrem einsamen Streben nach Gerechtigkeit und Verwirklichung der
ethischen Werte nur iiber die Utopie der idealen Kommunikation verfiigt.
Wire es vom Standpunkt der christlichen Theologie und der christlichen
Hoffnung aus nicht angemessener, die Nidhe Gottes in seiner Schipfung
vorauszusetzen, um auf den sich faktisch vollziehenden Kommunikations-
prozeB hinweisen zu kénnen?

MAREK CHOJNACKI

Heinz Schiitte: Kirche im dkumenischen Verstindnis. Kirche des dreieini-
gen Gottes. Bonifatius: Paderborn; Lembeck: Frankfurt a. M. 1991, 41992,
216 S.

Ders.: Glaube im okumenischen Verstidndnis. Grundlage christlicher Einheit.
Okumenischer Katechismus. Bonifatius: Paderborn; Lembeck: Frankfurt
a. M. 1993, 71995, 216 S.

1. Die vorliegenden zwei Binde sind Teile der Trilogie eines «Okumeni-
schen Katechismus». Dieser ist in einem Dreierschritt geplant, wobei die
Kirche (Bd. 1), der Glaube (Bd. 2) und das Christsein (Bd. 3) im 6kumeni-
schen Verstindnis aufgearbeitet und dargestellt werden. Der katholische
Okumeniker Heinz Schiitte will mit diesem dreibéndigen Werk aufzeigen,
wieviel in den vergangenen Jahren im Bereich Okumene erreicht worden ist,
wieweit das gegenseitige Kennenlernen und die gegenseitige Annidherung
vorangeschritten, welche Meilensteine erreicht und dafl diese heute zur
Selbstverstindlichkeit geworden sind. Es geht ihm darum zu beweisen, dal3
die weitverbreitete Meinung, die Okumene sei ins Stagnieren gekommen,
sich als «unbegriindet erweist» (II, 14). Die Trennung zwischen den Christen
kann allerdings — so unterstreicht es der Autor wiederholt — nur iiberwunden
werden, wenn das Ziel der Einheit bewuBt und genau formuliert ist. Das Ziel
ist eine volle Kirchengemeinschaft; nur sie kann die Widerspriichlichkeit der
gespaltenen und getrennten Kirchen aufheben und diese zur sichtbaren, von
Jesus Christus gewollten Einheit fiihren (I, 171ff.). Damit wird offenkundig,



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 247

weshalb der 1. Band dieser Trilogie sich mit dem Verstindnis von Kirche
beschiftigt. Soll nimlich das Ziel Kirchengemeinschaft verwirklicht werden,
«bedarf es einer gemeinsamen Auffassung von Kirche» (I, 15). Kir-
chengemeinschaft ohne Glaubensgemeinschaft wire hingegen eine Illusion.
So ergibt sich von selbst, daB der 2. Band dem Thema Glaube gewidmet ist.
Jeder Christ und jede Christin weil zudem, daB3 der Glaube kein Abstraktum
ist, sondern sich im Leben ausdriicken soll und will. Folgerichtig widmet
Schiitte den 3. Band, der noch in Vorbereitung ist, dem Christsein im
okumenischen Verstdndnis.

2. Das dreibéandige Werk von Schiitte muB in einer Gesamtschau und als
Teile einer als Okumenischer Katechismus konzipierten Studie betrachtet
werden. Daher auch der einheitliche, straffe Aufbau. Die einzelnen Themen-
kreise beginnen zumeist mit einer kurzen Einfiihrung ins Wesentliche der
angesprochenen Frage, unter Beriicksichtigung der aktuellen theologischen
Literatur. Dann folgen — soweit vorhanden — stereotyp Zitate aus 1. der Bi-
bel, 2. den Kirchenvitern, 3. den Konzilstexten (vorwiegend des Zweiten
Vatikanischen Konzils), 4. der Confessio Augustana oder anderer Bekennt-
nistexte, 5. Texte aus der Okumene. Die Binde sind keine «erbauliche Lek-
tiire» und wollen es auch nicht sein. Sie sind vielmehr Teile eines Kompen-
diums (I, 13), einer Handreichung (I, 11). Sie sind in sich ein Nachschla-
gewerk, das stichwortartig zu den Hauptpunkten der Bereiche Kirche,
Glaube und Christsein (geplant) Auskunft gibt und den Standort des oku-
menischen Dialogs angibt. Schiitte handelt die einzelnen Themen nicht sy-
stematisch ab; er geht sie nach Stichworten bzw. Schlagworten an, die
interessieren. Die Binde bieten — zusammengefalit — Folgendes: Zusammen-
stellung der dkumenisch relevanten Themen, Kldrung der diesbeziiglichen
Fragen und Themenkomplexe, Moglichkeiten einer kumenischen Verstdn-
digung, Sichtung des literarischen Gutes in Theologie und Okumene, Ant-
worten aus biblischen Quellen, Texten der Kirchenviter, verschiedenen Be-
kenntnistexten und Beschliissen Okumenischer Konzile sowie Hinweise auf
kirchliche Traditionen. Die Binde sind ferner mit einem Verzeichnis 6kume-
nischer Handbiicher, Lexika und einem 6kumenisch ausgewogenen Litera-
turverzeichnis sowie einem Personen- und Sachregister abgerundet. Das Ab-
kiirzungsverzeichnis am Anfang der Bédnde ist gleichzeitig ein Verzeichnis
okumenischer Konsenstexte.

3. Da sich die geplante Trilogie als Okumenischer Katechismus versteht,
ist sie den verschiedenen Kirchen in Deutschland zur Einsicht vorgelegt
worden. Sie ist — entsprechend den Vorworten — unterstiitzt durch die Ver-
antwortlichen der griechisch-orthodoxen Metropolie von Deutschland, der
romisch-katholischen Kirche, der evangelisch-lutherischen Landeskirche in
Bayern, der lippischen Landeskirche und der evangelischen Kirche von
Westfalen. Damit hat Schiitte tatsdchlich eine beachtliche 6kumenische Un-
terstiitzung und Anerkennung erlangt.

4. Wie Schiitte in der Einleitung zum ersten Band feststellt, konnen die
Trennung der Kirchen und die Zerspaltung der Christenheit nur iiberwunden,
m. a. W. die volle Kirchengemeinschaft nur erreicht werden, wenn die Kir-



248 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

che von ihrem Ursprung her erneuert wird. Es geht somit in dieser Studie
darum, das Eigentliche bzw. das wirkliche Wesen der Kirche anhand der
Quellentexte und der Okumenischen Gespriache herauszustellen. Es wird
nach dem Bleibenden, dem Unverédnderlichen, dem zeitlos Giiltigen der Kir-
che — in und trotz aller Verdnderung — gefragt, denn «die dkumenische Sicht
der Kirche kann nicht in Spannung oder gar in Widerspruch zum eigentli-
chen Verstindnis von Kirche stehen.» Von daher ist auch der Untertitel zu
verstehen: «Kirche des dreieinigen Gottes». (15f.)

Ansatzpunkt dieses Bandes «Kirche im 6kumenischen Verstindnis» ist
die unbestreitbare Tatsache, daB die Christen im Credo ihren Glauben an
eine vom dreieinigen Gott gewollte, begriindete und verwirklichte Kirche
bekennen (Kap. 1 und 2). Es werden die Bilder und Gleichnisse der Kirche
dargestellt (Kap. 3) und ihre Wesensmerkmale im 6kumenischen Verstédndnis
erldutert: ihre Einheit, Heiligkeit, Katholizitit und Apostolizitit (Kap. 6).
Dabei wird deutlich, daB8 die Kirche eine Gemeinschaft (koinonia, commu-
nio) ist, die ihren konkreten Ausdruck sucht als hérende, bekennende, be-
tende, feiernde und liebende Kirche (Kap. 4). Diese Gemeinschaft besteht
«mit Christus durch den Heiligen Geist zur Ehre des Vaters» (Kap. 4) und ist
von daher ein Geheimnis, ein Mysterium, das allein im Licht des Geheimnis-
ses des trinitarischen Gottes — als einer Einheit in der Vielfalt — begriffen
werden und nur in ihr das Vorbild fiir die Einheit der Kirche finden kann
(Kap. 3). Als solche bleibt die Kirche allerdings nie auf sich selbst bezogen,
sondern sie versteht sich selbst «im Dienst des Heils aller Menschen» (Kap.
5), und als solche hat sie soteriologische (Kap. 8) und eschatologische Di-
mensionen (Kap. 7).

Schiitte geht alle heiklen Fragen an, wie zum Beispiel: Kann es eine
Gemeinschaft mit Christus geben ohne Kirchengemeinschaft? (5.0) Gibt es
fiir den Menschen Heil ohne Christus? (5.2.1) Gibt es auBBerhalb der Kirche
kein Heil? (5.2. 2/3) Und schlieBlich das groBe Kontroversthema «Recht-
fertigung und Kirche» (Kap. 8). Luther gemidB ist die Rechtfertigung
«Kriterium und Priifstein jeglicher Art kirchlicher Lehre (130), und mit die-
sem Artikel «steht und fillt die Kirche» (131). Im Anschluf3 an die Darstel-
lung des reformatorischen Kirchenverstdndnisses (8.1) stellt Schiitte An-
fragen an das katholische Rechtfertigungsverstindnis und dessen Konse-
quenzen (8.2) bzw. an die orthodoxe Lehre, die von der «Vergottlichung
(theosis)» spricht (8.3). Im letzten Kapitel (9) wird untersucht, warum die
Kirchen noch getrennt sind. Schiitte stellt fest, daB es «zwischen der katholi-
schen und der orthodoxen Kirche fundamentale Glaubensgemeinschaft» gibt
(155), wohingegen «zwischen der katholischen und der lutherischen Kirche
ein Grundkonsens» besteht (156). Nachdem alle Christen auf dem Nizéino-
Konstantinopolitanum «aufbauen», «ist es unkorrekt, von einer Grunddiffe-
renz zu sprechen» (157). AbschlieBend werden die noch bestehenden Haupt-
unterschiede zwischen den einzelnen Kirchen (158-171) und die Zielvorstel-
lungen und Grunderfordernisse fiir kiinftige Kirchengemeinschaft (172-174)
dargestellt.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 249

5. Schiitte weist am Ende seines ersten Bandes des Okumenischen Kate-
chismus darauf hin, da «wachsende I'J'bereinstimmungen in dkumenischen
Dialogen allein nicht zum Ziel fithren. Erforderlich ist besonders, daBl wir
tun, was uns eint.» Und mit Genugtuung stellt er zusammen mit A. Klein
fest, daB «erfreulicherweise die Kirchen heute ihre Verpflichtung erkennen,
aus ihrer gegenseitigen Isolierung herauszutreten, um ... ein gemeinsames
Zeugnis zu geben.» (170f.) Es ist klar, daB dieses gemeinsame Zeugnis
letztlich auf einem gemeinsamen Glaubenszeugnis basiert. Deshalb widmet
Schiitte seinen zweiten Band dem Thema «Glaube im 6kumenischen Ver-
stindnis», der bezeichnenderweise den Untertitel «Grundlage christlicher
Einheit» tragt.

In seinen Darlegungen folgt Schiitte dem Nizdno-Konstantinopolitanum,
um das Glaubensgut von seinem Ursprung her und in der Formulierung der
Alten Kirche prdsent zu machen, bevor er dann die Diskussion im 6kumeni-
schen Gesprich darstellt. Einen besonderen Schwerpunkt bilden die Sakra-
mente, da im Glaubensbekenntnis nur die Taufe erwidhnt wird (Kap. 8).
Nochmals aufgegriffen wird die Rechtfertigungslehre (5.8), die im ersten
Band ausfiihrlich behandelt wird. Andererseits werden die Aussagen iiber
die Kirche (Kap. 7) und das geistliche Amt — Ordo und Ordination - (8.6)
nur kurz zusammengefafit wiedergegeben.

In diesem zweiten Band werden mehrere Themen und Glaubenssitze
angesprochen, in denen einzelne Kirchen zum Teil unterschiedliche Ansich-
ten entwickelt haben. Das besondere Verdienst dieses zweiten Bandes be-
steht darin, daB heikle Punkte, in denen (noch) nicht volle Ubereinstimmung
besteht, nach Verstidndnis und Lehre der einzelnen Kirchen dargestellt wer-
den. An solchen Stellen ist Schiitte bemiiht, «Moglichkeiten einer 6kumeni-
schen Verstindigung» aufzuzeigen. Besonders hier wird ersichtlich, wie sehr
sich der Paderborner Okumeniker darum bemiiht, gangbare Wege aufzuzei-
gen, wie die noch getrennte Christenheit «von der schon bestehenden zur
vollen Kirchengemeinschaft» gelangen kann (181-184).

Am Ende des Bandes wird in Form eines ausfiihrlichen Inhaltsverzeich-
nisses eine Art «Kurzkatechismus» geboten (185-196). Damit soll der Le-
ser/die Leserin eine «schnelle Information iiber Glaubensinhalte» erhalten
(15). In den «Texten aus der Okumene» wird auch auf doxologisches Glau-
bensgut der Kirche zuriickgegriffen, d. h. man findet hier auch Gebete aus
der Heiligen Schrift, der Liturgie und des dkumenischen Liedergutes. Am
Ende des zweiten Bandes findet sich eine Tafel iiber die zitierten 6kumeni-
schen Lieder (197f.). Damit wird eine Art «Katechismus des Gebets» begon-
nen, der gleichsam zum dritten, in Vorbereitung befindlichen Band
«Christsein im 6kumenischen Verstdndnis» liberleiten und dort weitergefiihrt
werden soll (15).

6. Als Schwerpunkt dieser Studien diirfen wohl die «Texte aus der
Okumene» bezeichnet werden; sie machen den eigentlichen Schatz dieser
Biénde aus. Aus ihnen wird ersichtlich, wieviel in den einzelnen Gesprichs-
gruppen bereits gearbeitet und gemeinsam aufgearbeitet worden ist, und es
erstaunt geradezu, wieviel die dkumenischen Dialoge — auf bilateraler und



250 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

multilateraler Ebene — in einer doch recht kurzen Zeitspanne erreicht haben.
Da dieser Okumenische Katechismus als Kompendium konzipiert ist, wiirde
an manchen Stellen eine ausfiihrlichere Diskussion der einzelnen Themen
die Lektiire wesentlich erleichtern. AuBlerdem wire ein kritischer Apparat
wiinschenswert. Der von Schiitte erarbeitete Okumenische Katechismus ist
eine Fundgrube und eine niitzliche Handreichung fiir jeden und jede in der
Okumene Titigen. Er wird ebenfalls vielen Studierenden als Quellenbuch zu
empfehlen sein.

MARIA BRUN

Okumenische Kirchengeschichte der Schweiz, im Auftrag eines Arbeitskrei-
ses herausgegeben von Lukas Vischer, Lukas Schenker und Rudolf Dells-
perger. Freiburg Schweiz: Paulusverlag; Basel: Reinhardt 1994. 374 S. /
Histoire du christianisme en Suisse. Une perspective oecumenique. Sous la
direction de Lukas Vischer, Lukas Schenker et Rudolf Dellsperger, et
Olivier Fatio pour I'édition frangaise. Geneve: Ed. Labor et fides;. Fribourg:
Ed. Saint-Paul 1995. 345 p. (Cette récension est basée sur I'édition francgaise
qui est entirement conforme 2 1'édition allemande).

Dans cet ouvrage, «les principales Eglises de Suisse racontent pour la pre-
miére fois en commun |'Histoire du christianisme dans leur pays.» Les au-
teurs, des «historiens, hommes et femmes, de traditions et d'orientations
différentes, se sont efforcés de dresser un tableau dans lequel les chrétiens
de toutes les confessions peuvent se reconnaitre» (p. 13). Ce but est atteint
dans l'ensemble de cette étude qui comprend trois grandes parties: «Les
premiers siecles et le Moyen Age», «La Réforme et la Réforme catholique»,
«Les temps modernes (de 1800 a nos jours)».

Notre recension ne peut pas manifester tous les aspects de cet ouvrage.
Notre attention s'est portée de préférence sur les pages capables de favoriser
le dialogue entre chrétiens puisqu'on a voulu, comme le disait oralement un
des auteurs «porter un regard oecuménique sur une histoire non oecumé-
nique.»

On sait comment, dans le passé, on a interprété la devise genevoise post
tenebras lux. Désormais on ne pourra plus la citer sans la nuancer fortement:
«Sans pour autant fermer les yeux sur la césure que représente la Réforme
protestante, la recherche a porté son attention sur la continuité et sur ce que
les confessions ont de commun. Ainsi on a abouti a une nouvelle perception
de ce qu'ont signifié pour la Réforme suisse la devotio moderna et la Via
media humaniste» (p.303). Intéressante aussi cette réévaluation d'un courant
doctrinal protestant vivement combattu par les Réformateurs: «Le surnom de
Schwdrmer (illuminés) donné aux anabaptistes a disparu du vocabulaire
scientifique au cours des derniéres décennies. On parle maintenant de «<l'aile
gauche> de la Réforme ou de la <Réforme radicale> ... C'est 1'expression du
fait que l'on reconnait maintenant dans l'anabaptisme une forme originale de



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 251

la Réforme, une variété pour ainsi dire congrégationaliste en opposition a
une conception plus hiérarchique» (p. 307).

L'ouvrage souligne que la crise provoquée par le Kulturkampf a eu un
impact décisif sur les rapports entre catholiques et protestants: «Les opposi-
tions confessionnelles sous leur forme actuelle sont marquées tout autant par
la Réforme que par les prises de position politiques et ecclésiastiques du
XIXe siecle» (p.313). Cette constatation me semble importante.

Je voudrais poser une nouvelle question: les rédacteurs, en face
d'événements si nombreux, ont di nécessairement opérer un choix. Les opti-
ons prises sont-elles équitables? Ma réponse est affirmative, avec pourtant
quelques réserves. Alors que 1'on présente d'excellents portraits d'humanistes
bilois, disciples d'Erasme, mais évoluant ensuite dans des directions diffé-
rentes, voire opposées, le vaudois Pierre Viret n'est mentionné qu'une fois, a
propos de la Dispute de Lausanne (p. 122). Il efit été facile, a la page 128, de
montrer comment la crise survenue dans le pays de Vaud entre Berne et les
pasteurs au sujet de l'excommunication a été causée principalement par la
théologie de Viret, fidele disciple de Calvin. L'activité de Farel, en revanche,
est beaucoup mieux décrite.

Lorsqu'on résume la doctrine de Calvin, on déclare: «C'est sur ce point
de la déchéance totale de I'humanité que Calvin se démarque le plus des ca-
tholiques, pour qui le libre arbitre n'était pas anéanti par la chute...» (p. 125).
On aurait pu mentionner une autre différence, 2 mes yeux aussi importante:
celle qui apparait dans le mystere de la justification par la foi.

Analysant les causes de la Réforme, l'ouvrage déclare: «Des trois as-
pects évoqués au début du chapitre, a savoir 1'état de l'institution ecclésiasti-
que, les relations entre 1'Eglise et les pouvoirs séculiers, enfin la vie reli-
gieuse des laics, c'est probablement le deuxieéme qui avait le plus évolué et
favorisa la diffusion de la Réforme» (p. 94). Par rapport a la décadence du
clergé, les rédacteurs veulent rester objectifs. «... seul 20% des ecclésiasti-
ques était réputé entretenir une liaison publique avec une femme» (p. 86).
«Au cours du XV° sigcle, la non-résidence [du clergé] dans la diocése de
Genéve passa ... a 80%» (ibid.). Les curés sont «moyennement instruits»
(p.95).

L'intrusion du pouvoir civil dans la vie ecclésiale ne doit pas étre inter-
prétée dans le simple cadre de rivalité, entre puissances hostiles. J'aurais
aimé, par exemple, que l'ouvrage citdt un extrait de 1'édit de réformation pu-
blié par le gouvernement bernois apres la Dispute de Lausanne, tant ce do-
cument est révélateur de cette conviction des magistrats: Dieu lui-méme
nous a confié la défense de la vraie foi. «Nous avons avis, a l'exemple des
bons fideles rois du Vieux Testament comme Ezéchias ... d'abattre toutes
idolatries, cérémonies papales...». Sur ce point, les magistrats catholiques
estiment avoir le méme devoir. Ainsi les cantons fideles au Pape, mais in-
quiets de sa négligence, déclarent a la diete de Lucerne de 1525: «Le loup
ayant pénétré dans la bergerie, et le pasteur supréme dormant, nous autorités
civiles, tenterons-nous les moyens curatifs.»



252 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

L'exposé a été rédigé sans aucune note, sans doute pour ne pas alourdir
la présentation d'une histoire si vaste; mais lorsque le lecteur découvre un
renseignement tout nouveau pour lui, il regrette de ne pouvoir en découvrir
la source. Certes, une bibliographie abondante termine l'ouvrage. On
s'étonne pourtant de 1'absence de la mention des études importantes de Mgr
Marius Besson relatives a nos «origines chrétiennes». Avant 1'énumération
des ouvrages que les auteurs ont retenus et consultés, nous sont offertes
d'excellentes notices intitulées chaque fois «Etat de la recherche» ou l'on
découvre l'orientation qu'ont prise les rédacteurs dans chaque domaine es-
sentiel.

Pour terminer, je voudrais mentionner quelques manques de rigueur. A
la page 19, on range parmi les 1égendes le martyre de la Légion Thébaine en
Valais. Mais, plus loin, (p. 25), on reconnait qu'il existe une «querelle scien-
tifique sur l'historicité du martyre de la Légion Thébaine.» L'existence de
cette controverse aurait dii étre évoquée déja a la page 19. A la page 77 est
écrit: «Ce qui est critiquable, c'est que le Purgatoire ait été mis en rapport
avec les indulgences, cette possibilité de se racheter avec de 1'argent.» Il au-
rait fallu préciser que le Magistére mettait 1'accent sur I'auméne et non sur
I'argent comme tel.

Dans la traduction francaise, j'ai remarqué quelques germanismes. Ainsi
un prétre catholique est appelé «pasteur» alors qu'il est en fait un curé (p.
186). On parle de «la vallée jurassienne de Miinster» alors qu'il s'agit certai-
nement de Moutier (p. 154). A la page 260, on évoque «la région de la
Sense» alors que tous les romands utilisent le mot de Singine.

Malgré les quelques critiques formulées, je considére cet ouvrage
comme le fruit d'un authentique oecuménisme. Il nous permet de lire d'une
maniére plus lucide et plus objective notre histoire et par 1a favoriser le dia-
logue oecuménique. Il se situe vraiment dans I'atmosphére que, avec le Con-
seil Oecuménique, le Ile Concile du Vatican a souhaité voir grandir.

GEORGES BAVAUD

Pierre Hadot: Qu'est-ce que la philosophie antique? Paris: Gallimard 1995,
461 p.(folio-essais no 280).

Qu'est-ce que la philosophie antique? C’est a cette question que tente de
répondre le dernier ouvrage de Pierre Hadot, en parcourant l'histoire de la
philosophie dans I’ Antiquité. Pour cela, 1'auteur pose d'abord la question de
la nature de la philosophie en elle-méme et distingue 1'histoire de la philoso-
phie de I'histoire des philosophies en tant que discours théoriques et sy-
stemes, afin de centrer son intérét sur une étude des comportements et de la
vie philosophiques. Le but de ce livre est donc d'«essayer de décrire dans ses
traits généraux et communs le phénomene historique et spirituel que re-
présente la philosophie antique» (16). Il existe en effet une différence pro-
fonde entre la représentation que les Anciens se faisaient de la philosophia



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 253

et la conception contemporaine de la philosophie. Les philosophes antiques
n’ont pas voulu inventer, chacun a tour, une nouvelle construction systéma-
tique et abstraite chargée d’expliquer le monde et de laquelle découlerait, de
maniere secondaire et accessoire, une morale et des régles d’actions. Au
contraire, c’est pour eux 1’éthique qui se trouve a I’origine du discours phi-
losophique: «Le discours philosophique prend son origine dans un choix de
vie et une option existentielle et non I’inverse» (18). Et Pierre Hadot sou-
ligne que ce choix ne se fait jamais dans la solitude, mais toujours au sein
d’un groupe, d’une communauté, d’une école philosophique qui correspond
a une option existentielle, qui elle-méme implique a son tour une certaine
vision du monde, que le discours philosophique aura pour tiche de révéler et
de justifier rationnellement. «Le discours philosophique doit &tre compris
dans la perspective du mode de vie dont il est a la fois le moyen et
I’expression et, en conséquence, la philosophie est bien avant tout une ma-
niére de vivre, mais qui est étroitement liée au discours philosophique» (19).
Apprendre a bien vivre et & se rapprocher de la sagesse, tel est le but de tou-
tes les philosophies dans 1’ Antiquité. Comme une distance sépare la philo-
sophie de la sagesse, la philosophie se définit comme exercice préparatoire a
la sagesse. Et nous retrouverons tout au long du livre cette notion
d’exercices spirituels si chére a Pierre Hadot.

C’est donc la conception de la philosophie comme mode de vie qui est
développée dans ces pages, et ceci en trois étapes. Dans une premiere partie
— La définition platonicienne du philosophe et ses antécédents (25-87) —
I’auteur retrace I’histoire du mot philosophia, que Platon définit dans le
Banquet comme le désir de la sagesse. Puis la deuxieme partie — La philoso-
phie comme mode de vie (89-352) — qui occupe la place centrale de
I’ouvrage, tente de retrouver les caractéristiques des différentes philosophies
de I’ Antiquité considérées dans leur aspect de mode de vie et d’étudier les
traits communs qui les unissent. Enfin dans une troisiéme partie — Rupture et
continuité. Le Moyen Age et les temps modernes (353-424) — Pierre Hadot
expose pour quelle raison et dans quelle mesure la philosophie a été congue
a partir du Moyen Age comme une activité purement théorique, et conclut en
se demandant s’il est possible de revenir a I’idéal antique de la philosophie.

La démarche intellectuelle des premiers penseurs de la Gréce, qui
tenterent d’élaborer une explication rationnelle du monde, est appelée histo-
ria, enquéte (36). Pour Hadot, il est & peu prés certain que les présocratiques
du VII° et du VI° siécles av. J.-C. — méme Pythagore — n’ont connu ni
I’adjectif philosophos, ni le verbe philosophein, ni le mot philosophia. Ces
termes n’apparaissent vraisemblablement qu’au V¢ si&cle, particuli®rement
avec Socrate (46). La figure mythique de Socrate a marqué d’une empreinte
indélébile toute 1’histoire de la philosophie. Toutes les écoles inspirées par
lui ont un point commun: avec elles apparait 1’idée de la philosophi€ congue
comme un mode de vie li€ a un certain discours. Dans le Banquet, le philo-
sophe est défini comme celui qui est conscient de son non-savoir. Pour
Socrate en effet, le savoir n’est pas un ensemble de théories que I’on peut
écrire, communiquer ou vendre (cf. sa critique des sophistes) toutes faites.



254 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

La démarche philosophique consiste en une mise en question du savoir appa-
rent que 1’on croit posséder, et surtout en une mise en question de soi-méme
et des valeurs qui dirigent notre vie. Par le dialogue, I’interlocuteur se sou-
met aux exigences du discours rationnel et, dépassant son individualité, se
hausse au niveau de I’universalité du logos. Le savoir de Socrate est un sa-
voir-vivre, car il porte non sur des concepts mais sur des valeurs. L’amour
du bien implique une exigence morale, un choix de vie, et aussi un engage-
ment par rapport aux autres. Avec le Banquet, 1'étymologie du mot philoso-
phia devient le programme méme de la philosophie, qui se définit comme un
mode de vie et un discours déterminés par 1’idée de sagesse.

Apres cette introduction au théme, celui-ci est développé dans toute son
ampleur dans la deuxiéme partie qui considére successivement les différen-
tes écoles philosophiques, de Platon a Plotin, en passant par Aristote, les
cyniques, Epicure, les Stoiciens, et méme les sceptiques.

Un des aspects importants de la nouvelle définition de la philosophie
que propose Platon (91) dans le Banquet, et qui marquera la vie philosophi-
que de toute I’ Antiquité, est que la philosophie ne peut se réaliser que par la
communauté de vie et le dialogue entre maitre et disciples au sein d’une
école. Platon institutionnalise dans 1’Académie le projet socratique d’édu-
cation par le contact vivant et par I’amour. L’éthique du dialogue prénée par
Platon nécessite la liberté de pensée. La dialectique platonicienne est un
exercice spirituel exigeant des interlocuteurs une ascése, une transformation
d’eux-mémes. L’unité de 1’ Académie se fonde donc sur le choix d’un mode
de vie consistant a adhérer a cette éthique du dialogue et a apprendre 2 vivre
de fagon philosophique, c’est-a-dire a se tourner vers la vie intellectuelle et
spirituelle, a réaliser une conversion mettant en jeu toute 1’ame, toute la vie
morale. C’est pourquoi un exercice spirituel fondamental est I’exercice de la
mort, par lequel le philosophe s’efforce de détacher I’ame du corps, afin de
parvenir, a travers cette ascese du corps et de la pensée, au dépouillement
des passions pour accéder a la pureté de I’intelligence. Le dialogue est déja,
en un certain sens, un exercice de la mort, car le je, en s’extériorisant et en
s’identifiant au logos, change radicalement de point de vue et embrasse la
totalité de la réalité dans une vision universelle qui lui permet de vaincre la
crainte de la mort. La philosophie de Platon ne consiste donc pas a informer
ses lecteurs en exposant un discours, mais a former, c’est-a-dire a
transformer les individus, en leur faisant expérimenter, a travers le dialogue
écrit, les exigences de la raison et la norme du bien.

Pour Aristote (123), la philosophie consiste en un mode de vie théoréti-
que, c’est-a-dire visant la connaissance pour elle-méme. Théorétique ne si-
gnifie pas théorique, et donc ne s’oppose pas a pratique. Il peut tout a fait
s’appliquer 2 une philosophie pratiquée, vécue, active, qui apporte le bon-
heur. La praxis théorétique consiste a ne choisir aucune autre fin que la con-
naissance pour elle-méme, sans poursuivre aucun autre intérét particulier et
égoiste. Il s’agit d’une éthique du désintéressement et de 1’objectivité.
L’activité de recherche qui est menée au Lycée se fait dans un esprit presque
religieux envers la réalité sous tous ses apects, parce qu’en toutes choses,



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 255

méme les plus humbles, on trouve une trace du divin. La philosophie est
contemplation du beau, et la vie philosophique est une vie s’exercant a la sa-
gesse, qui représente la perfection de la theoria. L’enseignement d’ Aristote
a pour but lui aussi non d’informer mais de former, et de mener une re-
cherche commune. La philosophie est donc, pour Aristote comme pour Pla-
ton, a la fois un mode de vie et un mode de discours.

Les écoles hellénistiques (145) se caractérisent par un choix de vie, par
une certaine option existentielle. Le futur philosophe adhére a une école en
fonction du mode de vie qui y est pratiqué et du type de sagesse qui y est
enseigné. Toutes les écoles hellénistiques définissent la sagesse tout d’abord
comme un état de parfaite tranquillité de I’dme. Toutes les philosophies se
veulent donc des thérapeutiques contre les soucis, les angoisses et la misére
humaine. Le mal n’étant pas dans les choses mais dans les jugements de va-
leur que les hommes portent sur les choses, I’homme, afin de modifier ses
jugements, doit opérer un choix radical, et transformer sa manieére de penser
et sa maniere d’étre. Grice a la philosophie, il obtiendra ainsi la paix de
I’ame. Les diverses écoles ont donc une intention fondamentale identique,
mais qui s’exprime par des choix existentiels radicalement différents les uns
des autres.

Le cynisme (170) est une situation-limite, car c’est un mode de vie en
rupture non seulement par rapport aux non-philosophes mais méme par rap-
port aux autres philosophes. Le choix de vie cynique est le choix de la li-
berté, ou de la totale indépendance (autarkeia) a 1I’égard des besoins inutiles,
le retour a 1’état de nature (phusis) supérieur aux conventions de la civilisa-
tion (nomos). Il n’y a pas de discours ou de justifications théoriques, mais
une décision qui engage toute la vie. La philosophie cynique est totalement
exercice (askesis) et effort.

Le choix de vie de Pyrrhon (174) peut se résumer en un mot: 1’indif-
férence. Le but de sa philosophie est de parvenir a un état d’égalité parfaite
avec soi-méme, d’indépendance absolue a 1’égard des choses extérieures, de
liberté intérieure et d’impassibilité. Il faut dépouiller I’homme, c’est-a-dire
se libérer du point de vue humain, par I’exercice de la méditation. La philo-
sophie pyrrhonienne est donc avant tout une philosophie vécue, une trans-
formation du mode de vie.

L’expérience de I’épicurisme (178) est celle de la chair, c’est-a-dire de
I’individu sujet a 1a douleur et au plaisir et conscient de cet état, et son choix
est celui du plaisir et de I’intérét individuel. Le r6le de la philosophie consi-
stera a savoir rechercher d’une maniére raisonnable le plaisir, c’est-a-dire 2
rechercher le seul plaisir véritable, le pur plaisir d’exister. La souffrance des
hommes venant principalement de leurs opinions, donc de leurs dmes, la
philosophie se verra confier la mission thérapeutique de soigner la maladie
de I’dme et d’apprendre 2 I’homme a vivre le plaisir dans un état d’ataraxie.
Ce choix fondamental est justifié dans un discours théorique sur 1’éthique
qui propose une définition du véritable plaisir et une ascése des désirs. La
physique et la canonique sont élaborées en fonction de ce choix de vie: elles
ont pour but de guérir ’homme de ses peurs et d’assurer ainsi la paix de



256 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

I’ame et le bonheur. C’est ce qui est résumé dans le fameux tétra-pharma-
kon: «Les dieux ne sont pas a craindre, la mort n’est pas a redouter, le bien
facile a acquérir, le mal facile a supporter» (192). Par la méditation de ces
vérités et la pratique de la discipline des désirs, I’homme atteint la sérénité
et trouve dans la vie le plaisir et la joie d’exister.

Le stoicisme (196) aussi part d’une option existentielle fondamentale: il
n’y a pas d’autre mal que le mal moral. L’expérience de la prise de con-
science aigué de la situation tragique de ’homme conditionné par le destin
conduit au choix du bonheur consistant dans 1’exigence du bien, dictée par
la raison et transcendant 1’individu, mais accessible a tous ici-bas. Une seule
chose dépend de nous, c’est la volonté de faire le bien, d’agir conformément
a la raison. Chacun peut ainsi édifier en lui-méme une citadelle intérieure
(199) inexpugnable. La liberté, I’indépendance, 1’invulnérabilité et la cohé-
rence avec soi-méme résument le choix de vie stoicien. Ici aussi la physique
a une finalité éthique: elle justifie ce choix de vie et explicite la maniere
d’étre au monde qu’il entraine. Le choix existentiel stoicien postule et exige
un univers de sens, un monde cohérent et gouverné par une raison a laquelle
le philosophe s’efforce de se conformer. La logique quant a elle nous ap-
prend que I’erreur et la liberté se situent dans les jugements de valeur que
I’on porte sur les choses. L’éthique consiste donc dans I’intention morale et
le sens que nous donnons aux événements. En adoptant une vision physique
des choses, qui replace chaque événement dans la perspective de la nature et
de la raison universelle, nous nous modifions nous-mémes ainsi que notre
attitude a 1’égard du monde. Les parties de la philosophie ne sont donc pas
seulement des discours théoriques, mais des themes d’exercice qui doivent
étre pratiqués concrétement si I’on veut vivre en philosophe (cf. les trois to-
poi). Le philosophe stoicien est dans un état d’attention continuelle et de
conscience parfaite de ce qu’il fait (éthique vécue), de ce qu’il pense (logi-
que vécue) et de ce qu’il est, c’est-a-dire de sa place dans le cosmos (physi-
que vécue). La conscience de soi est a la fois conscience morale et con-
science cosmique et rationnelle, unissant la philosophie pratiquée et le dis-
cours théorique. «L’acte unique du philosophe s’exercant a la sagesse vient
coincider avec I’acte unique de la Raison universelle présente en toutes
choses et en accord avec elle-méme» (216).

Avec le scepticisme (222), la distinction entre philosophie et discours
philosophique parvient a son point extréme: le discours philosophique scep-
tique aboutit & sa propre auto-suppression, pour ne laisser place qu’a un
mode de vie. Le choix existentiel est celui de la paix de I’ame, atteinte par la
suspension de tout jugement sur les choses. Le mode de vie sceptique exige
donc lui aussi des exercices de la pensée et de la volonté. On peut dire que
c’est «le choix de vie philosophique d’un mode de vie non philosophique»
(226).

A T'époque impériale (227), méme si les méthodes d’enseignement
changent (prenant la forme de commentaires des grands textes), la philoso-
phie continue a étre congue comme un effort de progrés spirituel, comme un
moyen de transformation intérieure. La hiérarchie des parties de la philoso-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 257

phie correspond a un itinéraire spirituel ascendant. Le commentaire devient
exercice spirituel.

Le choix de vie de Plotin et Porphyre (243) est de vivre selon I’esprit,
c’est-a-dire selon la partie la plus haute de nous-mémes qui est I’intellect. La
contemplation est transformation de soi, passage d’un moi inférieur au moi
véritable et transcendant, et implique un détachement, une asceése et une
discipline de 1’attention. L’expérience intérieure est unie au discours philo-
sophique comme voies d’acces a 1’Intellect. Seule I’expérience morale — ou
mystique — peut donner un contenu au discours philosophique.

Apres ce parcours historique, Pierre Hadot reprend (265) les principaux
éléments et les points communs aux différentes écoles pour souligner cette
omniprésence dans 1’ Antiquité de la philosophie en tant que discours insépa-
rable d’un mode de vie. Dans toutes les écoles nous retrouvons des exercices
spirituels, c’est-a-dire des pratiques volontaires et personnelles destinées a
opérer une transformation du moi, et inhérentes au mode de vie philosophi-
que. On peut déceler des tendances communes dans les pratiques des diffé-
rentes écoles. Les exercices, du corps et de I’dme, se ramenent a deux mou-
vements fondamentaux de prise de conscience de soi: ’un de concentration
et I’autre de dilatation du moi. Le premier mouvement, celui du rapport a soi
et de la concentration du moi, suppose une ascese et une prise de conscience
du moi circonscrit dans le moment présent. L’exercice de la mort, I’examen
de conscience, la direction spirituelle sont des aspects essentiels de la
méditation que I’on retrouve dans la plupart des écoles comme moyen de
transformation de la maniére d’étre, de vivre et de voir les choses. Ce
mouvement d’attention a soi est étroitement li€é a2 un mouvement inverse,
celui du rapport au cosmos et de I’expansion du moi, par lequel celui-ci se
replace dans la perspective du Tout et s’accorde avec le reste du monde et
avec le destin qui se manifeste dans les événements. C’est ce que Pierre Ha-
dot appelle la physique comme exercice spirituel, ou I’exercice de la vision
physique des choses, qui consiste a les regarder avec détachement et ob-
jectivité, telles qu’elles sont en elles-mémes, en les replacant dans la totalité
de la nature. Aux deux mouvements du rapport a soi et du rapport au cosmos
s’ajoute celui du rapport a autrui, capital dans 1’ Antiquité. Pour toutes les
écoles, ce qui inspire et motive profondément leur choix de vie comme leurs
discours, c’est I’amour des hommes. En outre, ce qui unifie ces pratiques,
c’est la visée d’un méme idéal: la figure du sage. En effet, si la philosophie
est un choix de vie, une option existentielle et un exercice vécu, c’est parce
qu’elle est désir de la sagesse. La figure du sage — qui comporte beaucoup de
traits communs entre les différentes écoles — est donc la norme transcen-
dante qui détermine le mode de vie du philosophe: «Que ferait le sage dans
telle ou telle circonstance?» Philosopher consiste finalement a contempler le
monde et contempler la sagesse, a opérer une transformation intérieure et
une métamorphose du regard que 1’on porte sur I’extérieur.

La derniere partie du livre montre comment, grace a I’ambiguité du mot
logos, le christianisme (355) a ses débuts s’est présenté comme une philoso-
phie au sens antique du terme, c’est-a-dire comme un mode et un choix de



258 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

vie impliquant un certain discours. Mais peu a peu, spécialement au Moyen
Age, s’est réalisé un divorce entre le mode de vie et le discours philosophi-
que dans le christianisme. Les discours philosophiques ont été ramenés au
rang d’un simple matériel conceptuel utilisable dans les controverses théo-
logiques. La philosophie en tant que servante de la théologie n’est plus
qu’un discours théorique. Cette conception de la philosophie comme pure
spéculation, philosophie universitaire au service de la science ou d’autres
disciplines du savoir, qui ne met plus en jeu toute la vie, a dominé I’ histoire
de la philosophie moderne et a toujours cours aujourd’hui. Certains philoso-
phes sont toutefois restés fideles a la dimension existentielle de la philoso-
phie comme mode de vie. Pierre Hadot cite Boece de Dacie, Aubry de
Reims, Dante, Maitre Eckhart pour le Moyen Age (393), Pétrarque, Erasme a
la Renaissance (394), Montaigne (395), Descartes (396) et ses Méditations
qui s’apparentent a des exercices spirituels, Kant (399) qui définit la philo-
sophie comme «la doctrine et I’exercice de la sagesse», et bien d’autres pen-
seurs qui ont été influencés, d’une maniere ou d’une autre, par le modele
antique de la philosophie.

Pour conclure, Pierre Hadot expose la représentation qu’il se fait de la
philosophie, soutenant un primat de la raison pratique sur la raison théori-
que. «Dans 1’ Antiquité, c’est le choix que le philosophe fait d’un mode de
vie qui conditionne et détermine les tendances fondamentales de son dis-
cours philosophique et je crois, finalement, que cela est vrai pour toute phi-
losophie» (410). L’essentiel, c’est la réponse a la question «Comment
vivre?» Et cette question, les hommes n’ont jamais cessé de se la poser.
C’est pourquoi la conception antique de la philosophie peut toujours étre vi-
vante et actualisée, car elle nous propose des modeles qui correspondent a
des attitudes permanentes et fondamentales de 1’€tre humain en quéte de sa-
gesse. «Ne serait-il pas urgent de redécouvrir la notion antique du «philo-
sophe», ce philosophe vivant et choisissant, sans qui la notion de philoso-
phie n’aurait pas de sens? (...) Faudra-t-il attendre d’avoir soi-méme con-
struit un systeme philosophique pour vivre philosophiquement?» (414)

Revenir a 1’idéal antique de la philosophie semble une nécessité tout a
fait actuelle. Notre fin de siécle voit en effet se renouveler un intérét pour
les questions philosophiques et éthiques, qui traduit sans doute un besoin de
plus en plus précis et urgent qu’a ’homme de découvrir un sens a sa vie
dans une société en crise et de trouver sa place dans un monde qu’il a ten-
dance a considérer comme étranger. Une grande lecon que peuvent nous
donner aussi les philosophes de I’ Antiquité est cette perfection recherchée
du rapport a autrui dans le respect et I’amour de I’humanité, qui est certai-
nement ce qui nous manque le plus aujourd’hui. Pierre Hadot nous fournit
des modeles qu’il ne tient qu’a nous d’utiliser, successivement ou alternati-
vement, afin d’atteindre un certain équilibre dans la vie. Ce livre formateur
correspond pleinement a 1’idéal qu’il décrit.

ANNE CALLET-MOLIN



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 259

Martha C. Nussbaum: The Therapy of Desire. Theory and Practice in Hel-
lenistic Ethics. Princeton: Princeton University Press 1994, XIV + 558 S.
André-Jean Voelke: La philosophie comme thérapie de l‘dme. Etudes de
philosophie hellénistique. Fribourg Suisse: Ed. universitaires; Paris éd. du
Cerf 1993, XVIII + 143 S. (Vestigia 12).

Martha Nussbaums Buch zur hellenistischen (und kaiserzeitlichen) Ethik
gliedert sich in die Einleitung und dreizehn Kapitel. Das 1. Kapitel charak-
terisiert allgemein therapeutische Argumente aus Hellenismus und Kaiser-
zeit, Kapitel 2 und 3 behandeln Aristoteles als historische Folie, welche die
Entwicklung der spiteren Denker deutlich werden ldBt. Kapitel 4 bis 7 sind
der epikureischen Position gewidmet, 4 ihrer allgemeinen Charakteristik, 5
bis 7 Lukrez' Therapie der Liebe, der Angst vor dem Tod bzw. des Zorns.
Ein einziges Kapitel (das 8.) behandelt die Skepsis, Kapitel 9 bis 12 die
Stoa. Davon beschiftigt sich das 9. Kapitel mit der stoischen Therapie im
allgemeinen, das 10. mit der stoischen Beurteilung der Affekte, das 11. mit
der Therapie des Zorns (Seneca, de ira), und das 12. wendet sich schlieBlich
der Liebe am Beispiel von Senecas Medea zu. Das 13. Kapitel wertet aus.
Angefiigt sind ein Verzeichnis der Philosophen und Schulen, die jeweils
knapp vorgestellt werden, eine Bibliographie, ein Index locorum und ein
allgemeiner Index.

In La philosophie comme thérapie de l'dme hat Dominic O "Meara sieben
Aufsdtze von André-Jean Voelke gesammelt und als Buch mit sieben
Kapiteln zum Thema herausgegeben, Pierre Hadot hat das Vorwort iiber den
«itinéraire spirituel» des Autors geschrieben. Die ersten beiden Kapitel sind
methodologischen Fragen gewidmet, es folgen je zwei Kapitel zum Epiku-
reismus und der Stoa und ein Kapitel zur Skepsis. Die Sammlung schlief3t
mit einer Bibliographie der Arbeiten von Voelke, einem Index der zitierten
Stellen und einem Index der technischen Ausdriicke.

Voelkes erstes Kapitel sucht nach einer Topik der Fragen, die unsere
Auseinandersetzung mit zeitgendssischen philosophischen Texten leiten
kann und findet sie in der philosophischen Tradition. Die im Zug der Aus-
einandersetzung kontinuierlich zu verfeinernde Topik soll Ahnlichkeiten und
Unterschiede des aktuellen Diskurses zur Tradition zum Vorschein bringen.
So lassen sich unerwartete und sogar unaktuelle Gesichtspunkte finden. Als
Beispiel dient Voelke Wittgenstein, welcher der Philosophie in den Philoso-
phischen Untersuchungen eine therapeutische Funktion zumifit. Um diese
These besser zu verstehen, schldgt Voelke vor, sie mit entsprechenden anti-
ken Thesen zu konfrontieren. Er tut dies (S. 6-10), indem er Sextus Empi-
ricus heranzieht. Da lieBe sich, schligt Voelke vor, die von der Skepsis an
den Dogmatikern diagnostizierte Voreiligkeit mit Wittgensteins Feststellung
des «Triebs», uns in einer bestimmten Weise auszudriicken, vergleichen
(S. 7). Der Vergleich fiihrt zur Beobachtung, dal auch die Skepsis iiber die
Sprache reflektiert, wenn sie den Dogmatikern die Verwechslung von legi-
timer und illegitimer Katachrese vorwirft. Und so lieBe sich folgende Frage
stellen: «Dans quelle mesure la reconnaissance par Wittgenstein d'une mul-



260 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

tiplicité de jeux de langage, contre notre tendence a les confondre, a-t-elle le
méme caractére et vise-t-elle le méme but que la reconnaissance par les
sceptiques d'un emploi légitime de la catacrése, contre la précipitation des
dogmatiques qui le confondent avec son emploi illégitime?» (S. 8, siehe
auch S. XV). Aus dem Kontext konnen weitere Fragen gewonnen werden,
etwa die, inwieweit die Therapie bei Wittgenstein — wie bei Sextus — eine
kathartische Funktion hat.

Das zweite Kapitel reflektiert in seinem ersten Teil (S. 13-25) das rich-
tig geleitete Interesse an philosophischen Texten der Vergangenheit. Dieses
Interesse kann nicht als eitle Neugierde abgetan werden, noch hat die Bemii-
hung um eine «philosophische Archédologie» Aussicht auf Erfolg, welche die
Entwicklung der Vernunft im Sinne einer kantischen «Architektonik» nach-
zeichnen wollte. Die Aufgabe der Idee einer «architektonischen Vernunft»
muB} aber nicht die Aufgabe von Kants Meinung bedeuten, die Vernunft be-
stimme sich ihr Interesse (KrV, A216) selbst. Der philosophische Diskurs
bewahrt vielmehr eine gewisse Autonomie gegeniiber sozio-6konomischen,
psychologischen und anderen Einfliissen. Diese Autonomie erlaubt, die Ak-
tualitdt philosophischer Texte der Vergangenheit zu verstehen. Dal} die phi-
losophischen Fragestellungen und die Antworten darauf fiir alle Zeit
unverinderlich feststehen, muBl dabei nicht vorausgesetzt werden. D. h. der
Interpret hat sich vor der einfachen Ubernahme traditioneller Positionen zur
Reflexion der heutigen Erfahrung und der ebenso einfachen «Entdeckung»
gegenwirtiger Philosopheme in den historischen Texten in Acht zu nehmen.
Neben der Feststellung von Ahnlichkeiten ist nimlich die sorgfiltige Unter-
suchung der Unterschiede seine Aufgabe. Sie kann den aktuellen Diskurs
bereichern oder zum BewuBtsein bringen, was er aufgrund seiner Vorausset-
zungen ausschlief3t.

Voelkes Uberlegungen laden dazu ein, Nussbaums Untersuchung eben-
falls auf ihre Methodologie hin zu betrachten. Auch ihr Interesse nimmt sei-
nen Ausgangspunkt in der Aktualitit, allerdings nicht in einem zeitgends-
sischen Philosophen (Wittgenstein wird von Nussbaum nicht erwéhnt),
sondern in einem ganz personlichen Anliegen, in der Verbindung von
stringentem Denken und Mitleid, welche sie in der hellenistischen Philo-
sophie verwirklicht sieht. Diese zustimmende Beurteilung bleibt aber nicht
ungeteilt. Denn die Verbindung von Logik und Mitleid ist — wenn auch nur
kontingenterweise, wie Nussbaum feststellt — bei den hellenistischen Philo-
sophen mit der Forderung nach Distanz und Freiheit von Beunruhigung ver-
bunden (S. 9). Die ambivalente Beurteilung zeigt sich durch das ganze Buch,
wenn Nussbaum nach der Darstellung einer Position kritisch zu ihr Stellung
nimmt, z. B. in ihrer Behandlung der Liebe bei Lukrez (1,1-43; 4, 1024-
1287). Sie arbeitet heraus, daBl Lukrez als Basis krankhafter Liebe die Mei-
nung diagnostiziert, in der Liebe sei eine vollkommene Vereinigung mit der
geliebten Person zu erreichen (S. 172-187), wéhrend die natiirliche Liebe
frei von obsessivem und possessivem Verhalten sei (S. 166-172). In ihrer
Kritik (S. 188-191) stimmt sie Lukrez zu, daB nicht die vollkommene Ver-
einigung mit der geliebten Person das Ziel der Liebe sein soll, sondern viel-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 261

mehr die Fiahigkeit, aufeinander einzugehen — immer im BewuBtsein der
eigenen Unvollkommenheit und Endlichkeit. Sie kritisiert aber, da Lukrez
einen Sinn fiir Geheimnis, Staunen und tiefe erotische Erregung in der Liebe
vermissen 146t, weil er gottergleich ohne tiefe Bediirfnisse leben will, wih-
rend sie intensive Erregung und Schonheit im Faktum vermutet, da man
bediirftig und verwundbar vor der geliebten Person steht. — In der Darstel-
lung der von ihr analysierten Positionen laBt sich Nussbaum durchaus von
einer «Topik» leiten. Sie besteht aus zehn Thesen zur Argumentation einer
Ethik, die sich von der Analogie zur Medizin leiten 148t (S. 46f..): 1. Argu-
mente haben das praktische Ziel, den Menschen zu bessern. 2. Sie beriick-
sichtigen seine tiefen Wiinsche und Bediirfnisse. 3. Sie gehen auf seinen
speziellen Fall ein. 4. Sie richten sich an das Individuum, nicht an eine Ge-
meinschaft oder an das Individuum als Teil einer Gemeinschaft. 5. Sie sind
Mittel zum Zweck (der Gesundheit). 6. Ihre Qualitditen, wie Konsistenz,
Klarheit der Definitionen, Vermeiden von Ambiguitdten, haben nur instru-
mentellen Wert. 7. Es gibt in ihnen eine Asymmetrie von Heiler und zu hei-
lender Person. 8. Der Heiler rit davon ab, alternative Heilverfahren auszu-
probieren. 9. Die Argumente sind in der Regel optimistisch hinsichtlich
ihres Wertes. 10. Sie fordern das Bediirfnis und die Fahigkeit zur Argumen-
tation. Im Laufe der Behandlung der einzelnen Schulen charakterisiert Nuss-
baum ihre Stellung zu diesem Thesenkatalog (siehe S. 58—76 fiir Aristoteles,
S. 120-136 fiir den Epikureismus, S. 296-311 fiir die Skepsis und S. 329-
352 fiir die Stoa).

Ich moéchte nun auf einige Punkte hinweisen, die zwischen Nussbaum
und Voelke kontrovers bleiben oder eine komplementire Behandlung erfah-
ren. Nussbaums Epikur erkennt Argumenten nur instrumentellen Wert zu.
Hitten wir eine Arznei, die uns ohne den Weg iiber therapeutische Argu-
mente alle falschen Meinungen vergessen 1dBt, konnten wir auf sie verzich-
ten (S. 128). Dagegen argumentiert Voelke im 3. Kapitel (Santé de 1'dme et
bonheur de la raison), da3 die Vernunft nach Epikur ihr eigenes Gliick ver-
wirklicht, wenn sie die Heilung der Seele bewirkt. S. 104—-115 beschreibt
Nussbaum das Verhéltnis zwischen falscher Meinung und leerem Verlangen
bei Epikur. Voelke interessiert sich fiir die Tatsache, daB die falsche Mei-
nung von Epikur «leer» genannt wird, und bietet dazu eine prizise Analyse
und Interpretation (4. Kapitel: Opinions vides et troubles de 1'dme). Beide
Autoren beschreiben die hohe Wertschitzung der Stoiker fiir Rationalitét
(Nussbaum, S. 344-351, wo sie die stoische Position zu den Thesen 5-7
ihres Katalogs behandelt). Voelke bietet eine wieder sehr genaue Darstellung
der «Fonction thérapeutique du logos selon Chrysippe» (5. Kapitel). S. 341-
343 erinnert Nussbaum daran, daB die stoische Therapie des Individuums
auch die Beriicksichtigung des Guten fiir alle Menschen als rationale Lebe-
wesen einschlieBt. In einen noch umfassenderen Kontext stellt Voelke die
Gesundheit des Menschen in seinem Aufsatz iiber «Santé du monde et santé
de l'individu: Marc-Aurele V 8» (6. Kapitel).

AbschlieBend gehe ich auf zwei Punkte in der Behandlung der pyrrhoni-
schen Skepsis durch die beiden Autoren ein. Nussbaum stiitzt sich fiir ihre



262 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Darstellung des Pyrrhonismus auf Sextus Empiricus und schlieBt sich der
Interpretation an, nach der die Skeptiker keine Meinungen haben (S. 285-
294). Sie entwickelt dann die Konsequenzen fiir die Motivation des Skepti-
kers, das skeptische Ziel (S.294-311), die Therapie und das Leben der
skeptisch therapierten Person (S. 311-315). Die gelehrten Kontroversen um
das richtige Verstindnis der Skepsis laden dazu ein, Nussbaums Darstellung
im Licht anderer Interpretationen zu betrachten. Als Beispiel diene ihre Dar-
stellung des skeptischen Ziels, der Ataraxie. Sie soll durch die Zuriickhal-
tung gleichwertiger Aussagen erreicht werden. Nussbaum vermutet aller-
dings, daB der Skeptiker eine mehr als skeptische Bindung an die Ataraxie
haben mufl. Das zeige sich dann, wenn er die skeptische Therapie gegen
dogmatische Positionen verteidigt. Nussbaum sieht hier zwei dogmatische
Elemente: 1. Die Bestimmung der Eudaimonie als Ataraxie und 2. die Vor-
aussetzung, daBl die Ataraxie durch Zuriickhaltung erreicht wird. Sie sagt:
«The Skeptic prefers his way to the dogmatic way; he recommends it. He can
qualify the recommendation in many ways; but if he qualifies his interest in
the end of ataraxia, or fails to make it clear that this end is better than
taraché, or fails to display a certain sort of confidence in the causal relation
between his method and ataraxia, then the whole enterprise will look hollow
and pointless» (S. 303). Hier wird der Interpret, der dem Skeptiker Meinun-
gen zugesteht, nicht dieselben Schwierigkeiten sehen. Denn er 1468t den Pyr-
rhoneer skeptische Meinungen haben, zu denen auch die Meinung gehdren
kann, daB die Ataraxie das Ziel sei und sie durch Zuriickhaltung erreicht
werde. Diese Interpretation mag wieder andere Schwierigkeiten in sich
bergen. Z. B. kann man sich fragen, ob sich ein Mensch, der — wie der Skep-
tiker empfiehlt — die Meinungen des alltiglichen Lebens iibernimmt, tatsdch-
lich von einem einzigen Ziel, eben der Ataraxie, bestimmen 14Bt. Jedenfalls
meine ich, daB es sich lohnt, auch andere Interpretationen der Skepsis auf
ihre Konsequenzen fiir eine Therapie der Seele anzusehen. — Das letzte Ka-
pitel in Voelkes Buch enthilt seinen Aufsatz «Soigner par le logos: la théra-
peutique de Sextus Empiricus» und behandelt u. a. die Selbstaufhebung des
logos (S. 123-126): Wer vom Dogmatismus geheilt ist, kann die Argumente,
die ihn geheilt haben, vergessen. Ja, sie heben sich auf (z. B. PH 1,206).
Hier scheint mir allerdings ein Problem vorzuliegen: Der Skeptiker argumen-
tiert einerseits gegen die Dogmen der Philosophen, andererseits auch gegen
die Meinungen des Lebens (siehe z. B. PH 1,145ff. und 165). Und doch
schldgt er vor, der Beobachtung des Lebens undogmatisch zu folgen (PH
1,23). Hier besteht eine Spannung. Es scheint, daB auch der Mensch, der
ohne skeptische Therapie dem Leben folgt, einem Dogmatismus verfillt.
Darf man nun nach einer solchen Therapie die skeptischen Argumente wirk-
lich vergessen? Die Gefahr besteht dann, wieder zum Dogmatiker zu wer-
den. Hier sollte an die AuBerung von Sextus in PH 1,208 gedacht werden.
Auch Schlagworte sind Aussagen iiber Erscheinungen. In dieser qualifizier-
ten Form muB der Skeptiker sie in Erinnerung behalten.

Leserin und Leser konnen sich mit den besprochenen Biichern von zwei
ganz unterschiedlichen philosophischen Temperamenten iiber die Therapie



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 263

der Seele in Hellenismus und Kaiserzeit informieren lassen. Voelkes Metho-
dologie hilt, was sie verspricht: den Leser von einem zeitgendssischen The-
ma zu historischen Texten zu fiihren und in genauer Analyse ihre Bedeutung
hervortreten zu lassen. Nussbaum bietet eine — gelegentlich sehr lange —
Darstellung und Beurteilung aus engagiert liberaler Sicht. ‘

HANSUELI FLUCKIGER

Johanni Philoponi Commentaria In Libros Posteriorum Aristotelis. Uber-
setzt von Andreas Gratiolus und Philippus Theodosius. Neudruck der Aus-
gabe Venedig 1542 mit einer Einleitung von Koenraad Verrycken und
Charles Lohr. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog 1995; XVII +
154 S (Commentaria in Aristotelem Graeca. Versiones latinae temporis resu-
scitatarum litterarum [CAGL], Band 5).

Le volume V de la série CAGL offre une réimpression de la traduction latine
du Commentaire sur les Seconds Analytiques d’Aristote de Jean Philopon
(VI® s.), parue a Venise en 1542 (apud Hieronymum Scotum). Ce volume
contient en outre une introduction (Einleitung), une bibliographie (Litera-
tur), divisée en deux sections (la premiere étant consacrée a la dimension
chrétienne de la philosophie de Philopon; la deuxi@me, a la transmission la-
tine des écrits philoponiens (p. XVI), ainsi qu’une liste des abréviations uti-
lisées dans I’édition vénitienne (p. XVII). Dans I’introduction, K. Verrycken
présente dans les grandes lignes (pp. V-XII) le commentateur alexandrin que
I’on désigne généralement par le titre de grammaticus (il ne fut jamais
professeur de philosophie); C. Lohr s’intéresse quant a lui a la tradition
latine de I’Oeuvre philoponienne (pp. XII-XV).

K. Verrycken s’intéresse d’abord a I’activité philosophique du Philopon
tardif (= Philopon II) et souligne I'influence exercée sur le commentateur
chrétien par son maftre Ammonius, fils d’Hermias (pp. V-VI). Concernant
Philopon, 529 est une date importante, qui marque un tournant, mieux une
«rupture» (Bruch, p. V), dans son Oeuvre et sa philosophie. C’est I’année ol
il acheéve le De aeternitate mundi contra Proclum — c’est aussi I’année ol, a
Atheénes, I’empereur Justinien interdit aux paiens d’enseigner. Dans cet écrit,
Jean le Grammairien emprunte une voie qui le conduit 2 développer une
philosophie chrétienne anti-néoplatonicienne.

Dans un deuxiéme temps (pp. VI-IX), Verrycken expose la philosophie
du Philopon tardif, qu’il caractérise en ces termes: «... im wesentlichen eine
christliche Naturphilosophie, gegriindet auf die Idee einer «zeitlichen>
Schopfung der Welt» (p. VI). Verrycken y voit un changement radical, qui se
traduit notamment par 1’abandon d’une perspective visant 2 harmoniser Pla-
ton et Aristote, il parle a ce propos de «contrepartie» (Gegenstiick, p. VI) des
théories précédemment développées.



264 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Dans un troisieme moment (pp. IX-X) est présenté «I’aspect le plus
connu de la philosophie du Philopon tardif» (p. IX), & savoir son combat
contre la thése de 1’éternité du monde. (Rappelons qu’il s’agit 1a d’une thése
sur laquelle les chrétiens butteront longtemps a la lecture d’ Aristote et que,
sur ce point, le Timée de Platon était plus facilement conciliable avec la no-
tion de création temporelle.) En bref, Philopon II soutient la non-éternité du
cosmos a parte ante et pense qu’il n’est pas seulement possible, mais encore
nécessaire de parler de creatio ex nihilo.

Verrycken consacre encore deux sections de I’introduction a I’activité
de commentateur du grammaticus alexandrin: il donne d’abord la liste des
commentaires philoponiens sur Aristote (pp. X—XI), puis présente plus en
détail 1’In Analytica posteriora (pp. XI-XII). Ce dernier écrit, qui est avec
I’In Physica et I’In Meteorologica 'un des trois commentaires retravaillés
par Philopon aprés 529, témoigne de 1’activité littéraire tardive de 1’ Alexan-
drin. Certes, la thése de 1’éternité du monde y est encore acceptée; mais, en
faisant d’Aristote un «adversaire» (Gegner, p. XI) de la théorie platoni-
cienne des Idées, Philopon rompt, selon Verrycken, avec la conception néo-
platonicienne d’ Ammonius: une telle conception voyait dans le Dieu d’ Aris-
tote a la fois la cause finale et la cause efficiente des choses, et impliquait,
en Dieu, la distinction entre deux hypostases, le Bien et I’Intellect divin qui
se pense lui-méme et pense les Idées, comprises comme logoi dans la pensée
démiurgique (en relation avec I’interprétation du Timée).

Verrycken reléve pour terminer que les considérations qu’il a présentées
valent pour le premier livre du commentaire, I’attribution du deuxiéme livre
a Philopon ayant été mise en doute par M. Wallies, I’éditeur du texte grec
dans les Commentaria in Aristotelem Graeca (= CAG XIII/3, Berlin 1909).

On retiendra alors que 1’In Analytica posteriora témoigne de I’ambiguité
de la pensée de Philopon, qui fut un commentateur néoplatonicien avant de
critiquer, dans une perspective chrétienne, la philosophie de son maitre, a
savoir la philosophie qu’il avait d’abord lui-méme partagée. Pour reprendre
les termes de Verrycken: «In Analytica posteriora steht folglich mit einem
Bein in der Philosophie des frilhen und mit dem anderen in der Philosophie
des spiteren Philoponos» (p. XI). C’est 1a un point qu’avait déja relevé
G. Verbeke de maniere générale a propos de la philosophie du grammairien
alexandrin: «Jean Philopon, commentateur d’ Aristote, occupe dans 1’histoire
de la philosophie grecque du sixieéme siécle une place prépondérante. A
Alexandrie, il est aux prises avec le probléme crucial inscrit dans la tradition
méme de cet antique foyer de la culture grecque et de la foi chrétienne: la
confrontation du christianisme et de la doctrine aristotélicienne.» (cf. Jean
Philopon. Commentaire sur le De anima d’Aristote. Trad. de Guillaume de
Moerbeke. Ed. crit. avec une introd. sur la psychologie de Philopon par
G. Verbeke. Louvain, Paris, 1966, pp. XVIII-XIX).

Outre le témoignage qu’il apporte sur la philosophie méme du gramma-
ticus alexandrin, ce commentaire est des plus intéressants dans la mesure ou
il permet de retracer partiellement 1’histoire de I’interprétation d’un écrit ari-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 265

stotélicien qui n’a pas, contrairement a d’autres (p. ex. le De anima), retenu
particulierement 1’ attention des commentateurs grecs.

Quant & C. Lohr, apres avoir rappelé qu’au Moyen Age seul était connu
de Philopon son Commentum super capitulum de intellectu in libro Il Ari-
stotelis De anima (trad. de Moerbeke citée ci-dessus), il présente le projet
d’ Aldus Manutius, a savoir la réalisation, en complément de son édition des
Aristotelis Opera graece (1495-1498), d’un corpus des commentaires grecs
sur Aristote. Contrairement au projet développé indépendamment par Nico-
laus Vlastos, celui d’ Aldus fut réalisé a Venise par lui-méme et ses héritiers
entre 1503 (premier volume contenant 1’/n Categorias de Philopon, alors
encore attribué 2 Ammonius) et 1551 (In Meteororum de Philopon et In Me-
teora d’Olympiodore). Le texte grec de 1'In Posteriora resolutoria Aristote-
lis commentaria (= In Analytica posteriora) fut édité en 1504. (Pour les
autres commentaires, voir le tableau Griechische Ausgaben des Manutius,
pp. XIII-XIV.) Lohr releve a juste titre que le projet d’Aldus peut étre con-
sidéré comme un «monument» (Denkmal, p. XV) auquel seule est compa-
rable I’édition réalisée par la Preussische Akademie der Wissenschaften zu
Berlin des Commentaria in Aristotelem Graeca (= CAG).

Lohr précise qu’Aldus semble avoir également projeté un ensemble de
traductions latines pour accompagner son corpus grec. Si deux traductions
ont bien été réalisées (seule la premiere fut éditée), il a fallu attendre cepen-
dant Ia quatrieéme décennie du XVI°s. pour voir d’autres éditeurs vénitiens —
la famille Scotus — concrétiser en bonne partie un tel projet. C’est en 1539
que parait le premier volume, qui contient la traduction latine, réalisée par
Andreas Gratiolus sur la base de ’édition aldine, du Commentaire sur les
Seconds Analytiques de Philopon: Expositiones dilucidae in primum et
secundum Posteriorum... (cf. p. XV). Quant a I’édition réimprimée dans ce
volume V des CAGL, il s’agit de I’édition de 1542, qui contient la tra-
duction de Gratiolus révisée par Philippus Theodosius (de Macerata).

Par I’édition aldine du texte grec (1504) et celle des traductions latines

(1539 et 1542, une troisieéme traduction, due & Martianus Rota paraitra a
Venise en 1559), le commentaire de Philopon retrouve donc toute son im-
portance 2 la Renaissance. Par conséquent, ce sont également les Seconds
Analytiques, I’un des écrits logiques d’Aristote les plus difficiles, en tant
~qu’ils contiennent la théorie de la science du Stagirite, qui acquiérent une
place et une importance nouvelles — méme si cet écrit aristotélicien que les
médiévaux incluaient dans la logica nova avait déja été commenté pré-
cédemment, notamment par Paulus Venetus (cf. Expositio in libros poste-
riorum Aristotelis, Venise 1477; réimpr. Hildesheim, New York: G. Olms
1976). Avec le commentaire de Philopon, c’est en effet un exemple de la tra-
dition grecque (néoplatonicienne) qui vient s’ajouter aux traditions inter-
prétatives arabe et latine. Et, faut-il préciser, la confrontation de ces diverses
traditions permettra de développer, au XVI® s, une nouvelle lecture
d’ Aristote.

Au-dela de la constatation de la valeur philosophique du commentaire
philoponien — Philippus Theodosius le décrivait dans sa dédicace comme



266 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

une Oeuvre «riche et variée» (in opere praesertim philosophico, divite et
vario..., p. [3]) — on peut naturellement se poser la question de 1’utilité d’une
telle réimpression. Par le fait qu’elle facilite I’acces a une édition qui ne fi-
gure pas au catalogue de nombreuses bibliothéques, une telle entreprise per-
met de poursuivre plus facilement la recherche dans deux domaines précis, a
savoir I’étude du néoplatonisme et celle de 1’ aristotélisme.

Le premier domaine se laisse dégager a la lecture de I'Einleitung et
comprend deux aspects: 1’étude des commentaires néoplatoniciens et 1’his-
toire de leur réception au Moyen Age et a la Renaissance. Ces dernieres an-
nées, 1’étude des commentaires néoplatoniciens a proprement parler s’est
fortement développée, dans les mondes anglo- et francophones notamment.
En France, Ilsetraut Hadot et son équipe ont remis en vigueur les études sur
Simplicius ainsi que sur d’autres commentateurs d’ Aristote. Dans le monde
anglophone, c’est surtout a R. Sorabji et C. Wildberg que nous devons des
études sur les commentateurs anciens de 1’Ecole d’Alexandrie (voir notam-
ment R. Sorabji, éd., Aristotle Transformed: the Ancient Commentators and
their Influence. London, Ithaca [N.Y.], 1990) et des traductions de Jean
Philopon (voir sous D. Furley et C. Wildberg dans la bibliographie, p. XVI).

Concernant la réception des auteurs néoplatoniciens, la recherche sem-
ble moins développée, et elle sera facilitée par ce volume qui constitue un
nouveau pas dans la réimpression des traductions latines des commentaires
grecs (certains commentaires de Thémistius, Simplicius et Philopon, ont déja
été réimprimés dans la série des Commentaria in Aristotelem graeca. Ver-
siones latinae, Frankfurt: Minerva). A propos de 1I’In Analytica posteriora
de Philopon, Lohr signale que I’édition de 1542 fut réimprimée six fois a
Venise et une fois a Paris en I’espace de vingt ans. C’est le signe d’une dif-
fusion rapide et d’un succeés certain. Il est permis a ce titre de penser que cet
écrit de Philopon a pu jouer, avec d’autres commentaires grecs, un rdle dans
le développement de la théorie de la science au XVI®s. On ajoutera par ex-
emple au propos de Lohr qu’un Jacopo Zabarella fait plusieurs fois référence
a Philoponus ou a loannes Grammaticus dans ses écrits et confronte les in-
terprétations latine, arabe et grecque, dans ses In duos Aristotelis libros po-
steriores analyticos commentarii (Venise 1582; repris dans les Opera
logica, Cologne 1597 [réimpr. Hildesheim: G. Olms 1966], voir Heikki
Mikkeli, An Aristotelian Response to Renaissance Humanism. Jacopo Zaba-
rella on the Nature of Arts and Sciences. Helsinki: Societas Historica Fin-
landiae 1992, pp. 14 et 46).

L’étude des commentaires néoplatoniciens ouvre d’autres perspectives,
en rapport direct avec la figure d’ Aristote, et qui correspondent aux intéréts
de recherche de Charles Lohr, I’éditeur de la série CAGL. 11 s’agit de la que-
stion de I’aristotélisme & la Renaissance, un domaine de recherche dans le-
quel s’est tout particulierement illustré le regretté Charles B. Schmitt,
general editor de la précieuse Cambridge History of Renaissance Philoso-
phy (Cambridge, New York 1988. Du méme auteur, voir également: The Ari-
stotelian Tradition and Renaissance Universities, London: Variorum Re-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 267

prints 1984; Aristotle and the Renaissance, Cambridge [Mass.], London,
1983 [Martin Classical Lectures, vol. XXVII]).

Or, pour mieux préciser I’influence du Philosophe au-dela de 1I’époque
médiévale et la nature de I’aristotélisme a la Renaissance — peut-étre convi-
endrait-il de parler d’aristotélismes au pluriel? —, il faut emprunter les diver-
ses voies par lesquelles on accédait alors a la pensée du Stagirite, il faut
étudier les différents matériaux dont on se servait alors pour construire une
interprétation de la philosophie aristotélicienne: traductions et commentaires
des écrits d’ Aristote en particulier, non seulement les commentaires antiques
et médiévaux, mais encore ceux produits ultérieurement, par exemple dans
les colleges jésuites. Qu'il soit nécessaire d'exploiter ces différents matéri-
aux, c'est ce que nous fait comprendre C. Lohr en faisant réimprimer les tra-
ductions latines des commentaires grecs (CAGL) et en établissant des
répertoires de manuscrits contenant des commentaires sur Aristote (voir en
derniére date le volume consacré aux bibliothéques suisses: Aristotelica
Helvetica. Freiburg [Schweiz]: Universitidtsverlag 1994 [Scrinium Fribur-
gense Sonderband 6]).

C’est aussi ce que laisse entendre un autre spécialiste de 1’aristotélisme
renaissant, Eckhard Kessler, qui a pris I’initiative de faire réimprimer le
troisieme volume de I’édition Bekker des Oeuvres d’Aristote (1831) conten-
ant des traductions latines réalisées a la Renaissance par différents tra-
ducteurs: Aristoteles latine — Interpretibus variis. Miinchen: W. Fink Verlag
1995 (Humanistische Bibliothek. Reihe II. Texte. Band 30). Il faut donc sa-
voir gré a ces chercheurs de rendre a nouveau plus faciles d’acces des éditi-
ons jusqu’ici peu répandues dans les bibliothéques.

On ajoutera qu’une meilleure connaissance de 1’aristotélisme a la Re-
naissance marque également une étape vers une nouvelle compréhension
d’autres auteurs, non plus seulement commentateurs (et traducteurs), mais
philosophes de métier. Pensons aux professeurs de philosophie padouans ou
encore, pour prendre un exemple en dehors des milieux universitaires, a De-
scartes. La question de I'importance de la philosophie de la Renaissance
dans le développement de la pensée cartésienne est d’ailleurs un théme
actuel, comme en témoigne le colloque «Descartes et la Renaissance» qui
s’est tenu & Tours du 22 au 24 mars de cette année (1996).

ALEXANDRE ETIENNE

Michael J.B. Allen: Nuptial Arithmetic. Marsilio Ficino’s Commentary on
the Fatal Number in Book VIII of Plato’s Republic. Berkeley, Los Angeles,
London: University of California Press 1994. X + 291 p.

Dans cet ouvrage, le professeur Michael J.B. Allen (UCLA) propose une
édition critique, accompagnée d’une traduction anglaise et d’études intro-
ductives, du Commentarius in Locum Platonis ex Octavo Libro de Re Pu-



268 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

blica de Mutatione Rei Publicae per Numerum Fatalem de Marsile Ficin
(1433-1499). Ce commentaire, «an arcane and hitherto unexplored commen-
tary» (Preface, p. ix), est vraisemblablement le dernier travail du Florentin
en tant qu’exégete de Platon; rédigé dans les années 1490, il fut inclus dans
les Commentaria in Platonem parus a Florence en 1496. (Nous citons ce
commentaire d’apres le titre retenu par Allen «for convenience’ sake» [p. ix]
et y référons de la facon suivante: DNF 1.1-3 = De Numero Fatali, chapitre
I, lignes 1 a 3.)

Le De Numero Fatali est le quatrieme commentaire de Ficin édité par
Michael Allen aux Presses de I’Université de Californie, apreés les
«commentaires» sur le Philébe (Marsilio Ficino: The Philebus Commentary,
1975), sur le Phédre (Marsilio Ficino and the Phaedran Charioteer, 1981)
et sur le Sophiste (Icastes: Marsilio Ficino’s Interpretation of Plato’s So-
phist, 1989). Précisons que le terme de «commentaire» est souvent utilisé
pour désigner I’interprétation ficinienne d’un dialogue platonicien indépen-
damment de la forme que prend cette interprétation. De fait, le commenta-
rium est le volet central de ce que 1’on peut appeler le triptyque de I’inter-
prétation ficinienne d’une Oeuvre de Platon - tel qu’il fut réalisé en
particulier pour le Timée et le Parménide; I’argumentum et les distinctiones
et summae capitum en sont les deux autres volets.

Ficin a préparé une introduction (argumentum ou epitome) pour chaque
Lettre, chaque livre de la République et des Lois, et pour les autres dialogues
de Platon; seuls quelques dialogues ont été cependant interprétés sous la
forme d’un commentaire. (Outre les commentaires édités par Allen, il faut
mentionner ceux sur le Banquet [De amore, éd. R. Marcel, Paris 1956], sur
le Parménide et sur le Timée; 1’auteur de cette récension prépare actuelle-
ment 1’édition du Compendium in Timaeum.) En préparant un commentarius
sur la section 546al1-d3 du livre VIII de la République, le Florentin témoigne
donc de I’importance qu'il accorde a ce locus qui a découragé plus d’un lec-
teur de Platon.

Rappelons que, dans ce passage, les Muses donnent, sans en indiquer la
valeur, la formule d’un nombre géométrique et fatal présidant aux transfor-
mations qui affectent la cité parfaite, et la voient se dégrader jusqu’en la
forme de gouvernement la plus vile, la tyrannie (Rép. 546b4—c6); et que ce
nombre est souvent identifié par les interpretes avec le nombre nuptial qui
préside aux bonnes naissances (Rép. 546¢6 ss.). Ficin faisait déja état de la
difficulté du discours des Muses dans 1’argumentum au livre VIII de la
République qu’il avait rédigé vers la fin des années 1460 et qui fut imprimé
dans les Platonis opera omnia de 1484. Dans le De Numero Fatali, le com-
mentateur fait a2 nouveau allusion aux aenigmata prodigiosa de ce
«chapitre» (in capite) avant de préciser I’intention de Platon et les limites de -
sa propre explication (cf. DNF, Expositio ..., p. 173.1-8; voir aussi DNF
17.111-113). :

L’interprétation que Ficin propose dans son commentaire satisfait au
besoin qu’il ressentait, en bon platonicien, de répondre aux objections for-
mulées par Aristote dans la Politique (V, 1316a1-b26) concernant la nature



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 269

de la cause du changement affectant la cité parfaite évoquée par Platon. Ce
faisant, le Florentin soulevait des questions relatives au déroulement de
I’histoire et a la providence divine, et pouvait expliciter les enjeux qu’il
avait vus se dégager progressivement a la lecture du texte platonicien. En
outre, une telle entreprise se justifiait par le fait que Ficin n’avait pu trouver
de solution satisfaisante chez les commentateurs anciens (cf. Arg., p. 157.47
—-54): il n’a pas eu connaissance de I’interprétation développée par Proclus
dans la treizieéme dissertation de son Commentaire sur la République.

Michael Allen offre une présentation d’ensemble du De Numero Fatali
dans les quatre chapitres introductifs qui constituent la premiére partie de
son livre. (La deuxieme partie comporte 1’édition critique et la traduction de
I’argumentum [Text 1], de la traduction latine proposée par Ficin de la sec-
tion 546a-d [Text 2] et du commentarius [Text 3].)

Dans le chapitre 1, aprés avoir notamment fait ressortir la portée de la
critique d’Aristote et les enjeux du commentaire de Ficin, 1’auteur s’attache
a corriger une idée recue a propos du Florentin (transmise notamment par
J. Bodin, C.E.C. Schneider et J. Dupuis, et résultant d’une méconnaissance
du De Numero Fatali), a savoir qu’il aurait renoncé a expliquer cette section
de la République. Ce n’est donc pas, souligne Allen, Lefévre d’Etaples, mais
bien Marsile Ficin qui est I’«architect of the first modern interpretation of
Plato’s enigma» (p. 20).

Dans le chapitre 2, avant d’en venir a la valeur proposée par Ficin pour
le «nombre fatal», I’auteur nous familiarise avec certains «aspects of the
basic terminology of traditional Pythagorean arithmogeometry, arithmology,
and the lore of figured numbers» (p. 44). Ce faisant, il traite des nombres
pairs et impairs, simples et composés, parfaits, déficients et abondants etc.;
des différentes séries de nombres (équilatérale, non-équilatérale, triangle);
de la ratio et des proportiones; enfin de la signification des nombres 1 a 10
dans la tradition platonico-pythagoricienne que Ficin suit dans le De Numero
Fatali en s’appuyant notamment sur Théon de Smyrne (concernant les
«guides» de Ficin, voir chap. 1, pp. 30ss.). Pour valeur du «nombre fatal»,
Ficin indique le nombre 1728 (DNF 3.96). Il est & noter que ce nombre n’est
pas identique au nombre parfait (connu de Dieu seul) qui préside a la péri-
ode des engendrements divins et qui est 'ultime déterminant du temps
céleste (cf. DNF 1.31-35; 17); Michael Allen précise en outre que Ficin
nous invite a distinguer également entre 1'idée de «nombre fatal» et celle de
«nombre nuptial» signalant les meilleures opportunités pour les mariages
(cf. p. 52). Nombre fatal, 1728 est aussi un numerus universus, geometricus
et proportionalis (cf. DNF 13.35-36). C’est un nombre que Ficin dit &tre en
plein accord avec l'universum (cf. DNF 3.96-97: qui sane numerus maxime
convenit universo), et dont les composants (1000, 700, 28) renvoient se-
cretement au firmament, aux sept planetes et au cycle lunaire (cf. DNF 3.97-
99; voir aussi DNF 14-15). Le nombre 1728 est enfin le «solide» de 12, en
I’occurrence son cube (cf. DNF 3.93-96; 6.5-6). Le nombre 12 est interprété
par Ficin a la lumiere de I’Epinomis et du lambda formé par les séries de
nombres indiquées dans le Timée pour la constitution de I’dme du monde: 1,



270 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

2,4,8,et1,3,9, 27 (cf. 35b-36b; 43d); ces séries sont elles-mémes lues en
parallele avec le texte platonicien, qui renvoie aux quatre termini et trois di-
stantiae ou intervalia contenus dans le nombre géométrique (cf. DNF 3). Le
nombre «nuptial» 12 contient les nombres 5 et 7 qui peuvent étre résolus en
3+2 et 443 (cf. DNF 3.35-37). 5 et 7 sont respectivement les fundamenta ou
radices des rationes 3:2 (quinte parfaite) et 4:3 (quarte parfaite), qui en-
semble donnent la ratio 2:1 (octave, cf. p. 63 et DNF 3 et 12). Ficin peut
alors, avec le nombre 1728 («solide» de 12), concilier Aristote et Platon. Il
estime en effet que le Stagirite fait allusion au nombre 12 et & son «solide»
en traitant de la formule platonicienne (voir DNF 12.65-79). Aristote fait
mention de la base épitrite (4:3) du texte platonicien, la sexquitertia radix
qui, pour Ficin, renvoie au nombre 7; il fait de plus état de I’ xaccouplement»
de I’épitrite avec le nombre 5 (diagonale du triangle rectangle de c6tés 3 et
4), qui engendre ainsi le nombre 12 (4+3 = 7; 745 = 12); il parait donc con-
duire au nombre 1728 en faisant allusion au «solide» de la «figure» obtenue
par cet «accouplement» (123 = 1728). Aprés avoir présenté 1’interprétation
mathématique que Ficin donne de la formule du nombre géométrique, Mi-
chael Allen veut explorer «several interrelated mythological and historical
themes that Ficino raised in the De Numero Fatali» (p. 81). Pour ce faire, il
s’appuie sur les indications du commentaire qui révelent la conception fici-
nienne de I’homme, de I’histoire et du temps (voir notamment DNF 12 ss.).
Dans le chapitre 3, il commence par souligner, 2 propos de Ficin, «the
fundamental optimism of his philosophical premises» (p. 84). Il s’intéresse
ensuite aux notions d’ingenium, d’habitus et de spiritus, qui font intervenir
chez Ficin les proportions et harmonies du Timée. Selon I’interprétation fi-
cinienne, les gardiens doivent orchestrer, sur la base du nombre nuptial, les
mariages entre individus dotés de bons ingenia et garantir que les citoyens
soient dotés de bons habitus quant au corps, a I’dme et au spiritus. Ces noti-
ons sont fondamentales pour la compréhension ficinienne du rapport de
I’homme a la lex fatalis. Quand le nombre 12 est transformé «en son plan»
(in suum planum: 144), explique Ficin, une grande permutatio se produit
parmi les hommes (cf. DNF 12.55-56); quand 12 est parvenu au «solide»
(ad solidum: 1728) comme «a son sommet et & sa fin» (summum suum fi-
nemgque), la cité elle-méme atteint sa fin ultime (cf. 12.58-60). Quand se
produit le changement signifié par le nombre 1728 (nombre désignant vrai-
semblablement des années, cf. p. 102), ni les individus ni la cité ne peuvent,
selon Ficin, se soustraire a l'ordo la lex fatalis et empécher le glissement
graduel de la cité «vers une condition pire» (in peius, cf. DNF 12.57-61).
Avant que ne survienne cette transformation, les citoyens peuvent toutefois
éviter la dissolution interne de I’Etat par I’exercice de la disciplina, laquelle
garantit 1’observation des proportions et donc un bonus habitus; de plus, en-
garantissant le bon habitus de I’Etat lui-méme, les citoyens peuvent faire en
sorte que la mutatio marquée précédemment par le nombre 144 conduise «a
une condition meilleure» (in melius, cf. DNF 12.55.57). La question se pose
toutefois de savoir comment il est possible pour un simple mortel de déter-
miner sa propre position a ’intérieur du cycle ainsi que le début et la fin



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 271

d’un tel cycle, donc de prédire le moment du changement fatal. Pour Ficin,
seul peut procéder a une telle détermination un prophéte divinement inspiré
ou un prophete-astrologue.

Dans le chapitre 4, ou il commence par rappeler que le rapport de Ficin
a l’astrologie est une question controversée, Allen traite différents pro-
bléemes liés a 1’astrologie et différentes questions relatives aux révolutions
astrales et aux dieux de la mythologie. Il s’intéresse également aux passages
de I’Ecriture Sainte (notamment Sag. 11,20 [21]) qui, selon Ficin, témoig-
nent de la création et de I’organisation du monde selon des principes ma-
thématiques, et de la disposition du temps lui-méme selon un ordre. L’ auteur
dégage finalement les éléments sous-jacents a 1’interprétation ficinienne de
la section 546a—-d, des éléments relatifs a 1’instauration d’une ere nouvelle
qui verrait la conjonction de Pallas et Thémis, a savoir de la philosophia et
de la pietas (cf. p. 141). Aux yeux de I’auteur, ces éléments témoignent une
nouvelle fois de I’effort de Ficin pour accommoder le platonisme et le Chri-
stianisme.

Il faut préciser ici que Michael Allen aborde également certains points
particuliers de I’interprétation de Ficin dans les nombreuses notes a la tra-
duction anglaise qu’il donne du De Numero Fatali. De plus, il compléte son
livre par quatre précieux appendices qui viennent ainsi s’ajouter aux instru-
ments que comporte généralement une telle étude: bibliographie sélective,
index des auteurs et des noms (concernant I’argumentum et le De Numero
Fatali), index de la premiere partie. Un premier appendice présente le texte
grec (ms. Laur. 85.9) que Ficin a traduit. Dans 1’appendice 2 sont brieve-
ment évoquées les traductions antérieures de République 546a—d. L’appen-
dice 3 porte sur le célebre passage du Livre de la Sagesse 11,20 [21], que Fi-
cin rapporte en ces termes dans le chapitre 19 de son commentaire sur le
Timée: ... in sacris litteris legitur, Deum omnia in numero, mensura,
pondere perfecisse (cité p. 261); 1’auteur y fait référence pour souligner la
maniére dont Ficin utilise Platon et I’Ecriture Sainte: «This is a revealing
example both of Ficino’s enthusiasm for using Plato to gloss Scripture and
the reverse ...» (p. 262; voir aussi chap. 2, pp. 138ss.). Le quatrieme ap-
pendice présente une table de conversion entre I’édition critique proposée
par Allen et les autres versions conservées du texte (pour les criteres mémes
d’édition, voir la rubrique Headnote and Sigla, pp. 149-151).

En rendant de la sorte accessible tant le texte méme du De Numero Fa-
tali que la substance de I’interprétation ficinienne, Michael J.B. Allen pour-
suit de maniére remarquable son ascension vers une pleine compréhension
de la philosophie de Ficin. Il emprunte une voie qui interroge le Florentin
sur I’ensemble de son Oeuvre, en dépassant la seule prise en considération
de la Theologia platonica, du De amore, du De vita ou encore du De christi-
ana religione, et qui répond notamment 2 un voeu exprimé a plusieurs repri-
ses par le grand spécialiste de Ficin P.O. Kristeller: celui de voir se déve-
lopper les études sur Ficin en tant que traducteur et commentateur de Platon.

Notons qu’Allen suit ici une voie qu’il pratique avec succes depuis de
nombreuses années déja; outre 1I’édition de commentaires dont il a déja été



272 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

fait mention, pensons a son livre The Platonism of Marsilio Ficino. A Study
of His Phaedrus Commentary, Its Sources and Genesis (Berkeley, Los Ange-
les, London 1984) et a ses nombreux articles sur le prince des platoniciens
du Quattrocento. (Quinze articles, publiés entre 1975 et 1993, ont été depuis
regroupés en un volume: Plato’s Third Eye. Studies in Marsilio Ficino’s Me-
taphysics and its Sources, Variorum, 1995.)

En conclusion, Nuptial Arithmetics représente un modele pour les cher-
cheurs désireux de se lancer a 1’assaut de 1I’Oeuvre ficinienne. Et s’il ne peut
suivre jusqu’au bout toutes les pistes qu’il signale, M.J.B. Allen est cepen-
dant 2 méme, grice a une grande connaissance du corpus ficinien, de la tra-
dition platonicienne et de la littérature secondaire, de préciser toujours plus
I’importance de Ficin dans le cadre général de la philosophie de la Renais-
sance. Ce faisant, il contribue également a2 déméler partiellement I’écheveau
que composent, au Quattrocento, les nombreuses traditions qui inspirent les
philosophes: néoplatonisme, aristotélisme, pythagorisme, hermétisme etc.

ALEXANDRE ETIENNE

Axel Biihler/Luigi Cataldi Madonna (edd.): Hermeneutik der Aufkldrung.
Hamburg 1994, 89 S. (= Aufklidrung, Jg. 8/1994)

Die Hermeneutiken der Aufkldrung sind weithin vernachlidssigt worden.
Nach vereinzelten Bemiihungen Ende der 60er und zu Beginn der 70er Jahre
erfihrt dieser Bereich der Wissenschaftsgeschichte erst in jiingerer Zeit wie-
derum Interesse. Die Studie von Werner Alexander zur Hermeneutica Gene-
ralis (Stuttgart 1993) zeugt davon ebenso wie der von Axel Biihler heraus-
gegebene Sammelband Unzeitgemdfie Hermeneutik (Frankfurt a. M. 1994),
die Neuausgabe von G.F. Meiers Allgemeiner Auslegungskunst (Philosoph.
Bibliothek, Hamburg 1996) sowie die vereinzelten Beitrige z. B. zur herme-
neutischen Billigkeit, zur Auslegung von Metaphern, zum hermeneutischen
Zirkel oder zur intentio auctoris.! In das Spektrum dieser Untersuchungen
gehoren auch die folgenden Beitrige, die in der (1995 erschienenen) Zeit-
schrift Aufkldrung 8/1994 abgedruckt wurden.

Oliver R. Scholz widmet sich ausfiihrlich der Frage, welche Spuren das
Projekt der Allgemeinen Hermeneutik in den Nachschlagewerken des 17.
und 18. Jahrhunderts hinterlassen hat (7-26). Sein Interesse gilt vornehmlich

' vgl. z. B. O.R. SCHOLZ, «Hermeneutische Billigkeit» — Zur philosophischen Aus-
legungskunst der Aufkldrung, in: B. NIEMAIER/D. SCHUTZE (Hg.), Philosophie der
Endlichkeit. Wiirzburg 1992, 286-309; L. DANNEBERG, Der sensus metaphoricus in der
Geschichte der Hermeneutik und die neuere sprachanalytische Metaphern-Diskussion, in:
ID./A. GRAESER/ K. PETRUS (Hg.), Metapher und Innovation. Bern, Stuttgart, Wien 1995,
66-104; ferner ID., Die Historiographie des hermeneutischen Zirkels: Fake und fiction
eines Behauptungszirkels, in: Zeitschrift fiir Germanistik 5 (1995) 611-624, sowie
K. PETRUS, Die intentio auctoris in Hermeneutiken des 17. und frithen 18. Jahrhunderts,
in: Philosophisches Jahrbuch 103 (1996).



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 213

philosophischen Worterbiichern (insbes. Walch) sowie Enzyklopéddien (Zed-
ler, Deutsche Encyclopédie). Ausgehend von einer Analyse zentraler Eintri-
ge zur Hermeneutik und ihrem Umfeld skizziert Scholz eine Reihe von Zu-
sammenhingen sowohl personaler als auch thematischer Art und gelangt auf
diesem Wege zu elementaren Einschidtzungen der Entwicklung sowie des
Status der Hermeneutica Generalis in der Zeit. Lutz Danneberg konzentriert
sich auf einen solchen thematischen Zusammenhang, ndmlich die herme-
neutische Wahrscheinlichkeit (27-48). Auf der Grundlage einer Fiille von
Materialien geht er u. a. der Frage nach, wie sich die Idee der probabilitas
hermeneutica historisch herausgebildet hat und welches die Griinde fiir ihre
Akzeptanz bzw. Ablehnung waren. Dabei gelingt es Danneberg, die Trag-
weite des Themas anhand von Beziigen etwa zur Zielsetzung der Verstehens,
zur Stellung der aequitas hermeneutica sowie zu Problemen der Kontextana-
lyse aufzuzeigen. Axel Biihler und Luigi Cataldi Madonna stellen die Bedeu-
tung der Universitdat Halle fiir die Aufklarungshermeneutik heraus (49-70).
Ihre Ausfiihrungen orientieren sich an der philosophisch inspirierten allge-
meinen Auslegungslehre auf der einen, der theologischen Hermeneutik auf
der anderen Seite. Hier wie dort werden Stationen der Entwicklung nachge-
zeichnet und Unterschiede wie auch Beriihrungspunkte zwischen den beiden
Bereichen hervorgehoben. Im Beitrag von Luigi Marin schlieBlich steht J.G.
Eichorn und seine Konzeption der «hoheren Kritik» im Zentrum (71-89).
Auf der Basis einer Reihe von Einfliissen (etwa von Michaelis, Heyne und
Herder) wird zum einen Eichhorns exegetische Methode dargestellt; zum an-
dern geht es dem Autor um Eichhorns Kontroverse mit Kant und hier im be-
sonderen um den Stellenwert der historischen Analyse der Heiligen Schrift.

Bereits diese vier Beitrdge lassen das vielfdltige Spektrum der Ausein-
andersetzung mit Aufkldrungshermeneutiken erahnen. Die Beschiftigung
mit Begriffsgeschichte ist ebenso erforderlich wie der Nachweis historischer
Entwicklungslinien, die Analyse thematischer Zusammenhinge ebenso wie
die Einbettung einzelner Autoren in das Geschehen der Zeit. Auf dieser
Grundlage ist zu hoffen, daB die historischen Einschédtzungen der Aufkli-
rungshermeneutiken endlich revidiert, ihre systematischen Anliegen rekon-
struiert und fiir moderne Problemstellungen nutzbar gemacht werden.

KLAUS PETRUS

Stephen Holmes: Die Anatomie des Antiliberalismus. Hamburg: Rotbuch
Rationen 1995. 515 S. Englische Originalausgabe: The Anatomy of Antilibe-
ralism. Cambridge, Mass., London: Harvard UP 1993.

Die Geschichtsschreibung des Liberalismus geschieht im Brennpunkt der
Aktualitidt; konservative und progressive Autoren haben seit Burke und de
Maistre mit gleicher Schirfe und mit dem gleichen Arsenal rhetorisch-po-
lemischer Formeln den Individualismus, Atomismus, Okonomismus gegei-



274 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Belt. Liberale Theoretiker haben manche Angriffe als MiBverstindnisse und
Unterstellungen zuriickgewiesen. Das antiliberale Portrait des Liberalismus
ist jedoch erstaunlich hartnickig; es findet sich bereits bei konservativen
und reaktiondren Publizisten, bei den harten Antiliberalen Carl Schmitt und
Leo Strauss und bei weichen Antiliberalen der Nachkriegszeit wie etwa
Christopher Lasch, Roberto Unger und den Kommunitaristen.

Das Buch von Holmes ist der nicht-marxistischen Geschichte des Anti-
liberalismus gewidmet. Der Verfasser ist bereits als kompetenter Historiker
des Liberalismus hervorgetreten, u. a. mit der Monographie Benjamin Con-
stant and the Making of Modern Liberalism (New Haven, London: Yale UP
1984), in der Constant ebenfalls gegen MiB3verstindnisse verteidigt wird,
insbesondere gegen den Verdacht, Constant hitte mit seiner Apologie der
personlichen Freiheit einem Riickzug aus der Politik das Wort sprechen
wollen. Erwdhnenswert ist liberdies Holmes Aufsatzsammlung Passions and
Constraint. On the Theory of Liberal Democracy (Chicago, London: The
University of Chicago Press), in der er sich bemiiht, die zentralen Wertvor-
stellungen des klassischen Liberalismus herauszuarbeiten. Interessanterweise
werden in diese Darstellung bereits Autoren wie Hobbes und Bodin einbe-
zogen, die — als Vertreter des Staatsabsolutismus — nicht als paradigmatische
Liberale gelten kénnen, die aber trotzdem Ansitze zu einem liberalen Kon-
stitutionalismus aufweisen, der fiir den Liberalismus wegweisend wurde.

Auch in seiner Anatomie des Antiliberalismus hélt Holmes der antilibe-
ralen Rezeption die Notwendigkeit eines Studiums der Originaltexte entge-
gen. Den Antiliberalen wirft er generell vor, «dall sie eine Rhetorik ange-
nommen und weitergegeben haben, ohne deren Geschichte und Implika-
tionen zu reflektieren.» Er mdchte darauf aufmerksam machen, «wie radikal
unhistorisch und daher unklar ihr Denken ist» (11). Die Begriindung «fun-
damentally ahistorical, and therefore unclear» [englische Ausgabe S. XIII,
meine Hervorhebung] ist besonders pikant. Einerseits richtet sie sich gegen
Autoren, die besonders stolz waren auf ihren «historischen Sinn»; ande-
rerseits provoziert Holmes jene analytischen Philosophlnnen, die glauben,
«analytisch klar» sei der Oppositionsbegriff zu «historisch».

Ob es Holmes gelungen ist, historisch genau zu sein, ist jedoch fraglich.
Seine guten Kenntnisse der Texte von Liberalen und Antiliberalen werden
iiberschattet durch die Gesamtkonstruktion des Buches, dessen These lautet,
daB fast alle Klischees einer sachlich unhaltbaren Liberalismuskritik bereits
bei Joseph de Maistre auftauchen und bei allen (nicht-marxistischen) Anti-
liberalen wiederkehren. Das erste Kapitel iiber de Maistre ist zwar — ebenso
wie die nachfolgenden iiber Schmidt und Strauss — in sich interessant und
aufschluBreich, doch werden die Bedeutung de Maistres etwa fiir die typi-
sche Gleichsetzung von Liberalismus, Aufklirung und Moderne und die Fi-
gur einer «Dialektik der Aufklarung» (53, 118, 227, 424-429) nicht iiber-
schitzt? Sind Hegels Ausfiihrungen in der Phdnomenologie des Geistes
(«Die Aufkldrung ... ist eben so wenig iiber sich selbst aufgeklart», Meiner
373). nicht philosophisch und rezeptionsgeschichtlich viel gewichtiger als
die doch recht obskuren Schriften eines klerikalen Reaktionirs und Royali-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 275

sten auf verlorenem Posten? Und machen alle Kommunitaristen die gleichen
Fehler? Kann man einem Liberalismuskritiker wie Charles Taylor im Ernst
vorwerfen, er denke radikal unhistorisch? ‘

Eine prizise Definition von «Liberalismus» ist fiir den Historiker kaum
zweckmiBig. Holmes bezieht sich denn auch auf die Texte der klassischen
Autoren und will den Begriff «liberal» «als Kiirzel fiir jene politische Hal-
tung verwenden, die eine ausgewihlte Gruppe neuzeitlicher liberaler Theo-
retiker einnimmt: Spinoza, Milton, Locke, Montesquieu, Hume, Voltaire,
Beccaria, Blackstone, Smith, Kant, Madison, Bentham und John Stuart Mill»
(326). Allerdings handelt es sich hier um eine offene Liste (vgl. 21, wo z. B.
Spinoza fehlt), zu der zuweilen — wie auch in dem zuvor erwéhnten Buch —
auch Autoren wie Hobbes, Bodin oder Milton gerechnet werden. Je nach
Kontext setzt sich Holmes auch dariiber hinweg, daB Autoren wie Spinoza
und Hume, Bentham und Blackstone, Bentham und Kant, zeitgenossische
Utilitaristen wie Hare und Brandt und zeitgendssische Liberale wie Rawls,
Nozick und Dworkin in mancher Hinsicht eher als Antagonisten gelten miis-
sen. Es ist nicht verwunderlich, daB die Kritik an einer derart heterogenen
Theorietradition selber sehr heterogen ausfillt. Verweist Holmes gerne und
hdufig auf die Widerspriiche und Ungereimtheiten im Lager der Antilibera-
len, so neigt er dazu, die diversen Richtungen des Liberalismus in apologeti-
scher Absicht zu vereinfachen und zu harmonisieren. Seine Parteilichkeit fiir
den Liberalismus verleiht dem Buch polemischen Schwung. Die Lektiire der
umfangreichen Studie ist zu empfehlen als ein intelligentes Antidoton gegen
uniiberpriifte und zum Teil an Originaltexten widerlegbare Klischees des
Antiliberalismus. So 146t sich etwa zeigen, daf} sich die pauschalen Attribu-
ierungen z. T. gegenseitig neutralisieren. Der Liberalismus kann ja nicht gut
zugleich «entwurzelt» und «konformistisch», «konsumorientiert» und «aske-
tisch» sein. Konservative Kommunitaristen «halten den berechnenden Biir-
ger fiir entwurzelt, nervds und unglidubig» (Attributionen, die an die Affilia-
tionen von Antiliberalismus und Antisemitismus erinnern); radikale Ver-
fechter einer Gegenkultur dagegen halten die berechnenden Biirger «fiir fest-
verwurzelt, steif und langweilig» (248).

Die Auseinandersetzung mit dem Kommunitarismus basiert vor allem
auf zwei Gegenangriffen: Der Kommunitarismus operiert mit einem «My-
thos des Sozialen», der Beispiele von schlechten Gemeinschaften und Bezie-
hungen véllig ausblendet. Holmes fafit seine Einwidnde gegen den Kom-
munitarismus unter dem Begriff «Gemeinschaftsfalle» (Kap. 7) zusammen.
Dieser operiert mit einem Mythos von Gemeinschaft, wonach alles, was
sozial ist, per se gut und besser sei als das «atomisierte Individuum». Dieser
Auffassung liegt eine Konfusion von «sozial» als Begriff der Klassifikation
und als Begriff der Bewertung zugrunde. Alles, was in Gemeinschaft ge-
schieht, wird filschlicherweise hoher bewertet. Menschen, so wird unter-
stellt, seien zur Gesellschaft gezwungen. «Die Schwiche dieser allzu ver-
breiteten Argumentation liegt in der stillschweigenden und irrigen Annahme,
dafl sdmtliche menschlichen Fihigkeiten, die nur in einer Gesellschaft
ausgeiibt werden koénnen, notwendigerweise schon Lob verdienen. Die kom-



276 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

munitaristischen Antiliberalen vergessen regelmifBig, daf .es nicht unge-
fahrlich ist, in einer Gesellschaft heranzuwachsen. Nur durch intensive so-
ziale Interaktion beispielsweise erlernt der einzelne torichtes Verhalten und
Fanatismus. Zu Rassismus und Intoleranz -etwa wire er in vorgesellschaftli-
cher Isolation nicht in der Lage [...] Wer im Namen der islamischen Revolu-
tion befiehlt, Homosexuelle zu erschieBen, handelt zwar moralisch betrach-
tet verwerflich, man kann ihm aber nicht vorwerfen, er sei von einem anti-
sozialen Individualismus geleitet oder handele aus niederem Eigennutz. Es
gidbe keine terroristischen oder nationalistischen Grenzkriege ohne die
selbstlose Hingabe an soziale Gruppierungen. Mit anderen Worten, die blu-
tigen Ereignisse, von denen wir tdglich in der Zeitung lesen, liefern den ein-
schligigen Beweis gegen eine der wichtigsten Primissen der Kommuni-
taristen: Wer seinen Egoismus iiberwindet, ist nicht notwendig auch giitig
oder menschlich» (312/3). Liberale haben nach Holmes mehr Realititsbezug.
Sie sehen das Soziale als das unerldBliche Medium, in dem sich Menschen
bewegen, aber auch als eine ambivalente Quelle des Guten und des Bdsen.

Der zweite Gegenangriff Holmes gegen die Kommunitaristen bezieht
sich auf deren Strategie: Die Kommunitaristen lieben es, sich publizistisch
wirksam als Antiliberale zu profilieren, doch wenn sie in die Enge getrieben
werden, geben sie zu, daB sie den Liberalismus eigentlich nur ergéinzen woll-
ten. Holmes diagnostiziert dieses Vorgehen, das fiir den Erfolg und die
Schwammigkeit des Kommunitarismus verantwortlich ist, als «Doppelstra-
tegie von VorstoB und Teilriickzug» und verweist auf ihre rhetorischen
Vorteile (314). Er sieht in diesem nachtriaglichen Riickzug auch ein Kennzei-
chen des «sanften» oder gemiBigten Antiliberalismus, der es z. B. nicht
mehr wagt, offen antiegalitaristische und antidemokratische T6ne anzustim-
men, wie wir sie etwa bei Nietzsche finden.

Ein grundsitzlicher Einwand gegen die Antiliberalen lautet, daf} sie die
Kritik an der liberalen Theorie und an der liberalen Gesellschaft systema-
tisch vermischten (315, 319). Hier verweist Holmes auf ein grundsitzliches
methodisches Problem, niamlich die Frage, ob man eine Theorie, deren Ex-
ponenten seit Locke und Hume sich des Grabens zwischen Sein und Sollen,
Praxis und Theorie klar bewuflt werden, an ihren jeweiligen Realisierungs-
ansidtzen messen soll, oder ob man nicht umgekehrt die Theorie als kriti-
schen Mafistab zur Beurteilung der schlechten Wirklichkeit des «real exi-
stierenden Liberalismus» in ihrer Reinheit bewahren soll. Holmes pléddiert
fiir die zweite Option und entzieht sich damit jenem Typus von Kritik, wel-
cher den Liberalismus an seinen sozialen und 6konomischen Manifestatio-
nen mift. Diese Haltung ist im Blick auf manche Streitigkeiten durchaus
berechtigt, insbesondere im Blick auf die liberale Vorliebe fiir Unparteilich-
keit der Gerichte, Neutralitdt des Staates und die Universalitit von Men-
schenrechten. Der Vorwurf, solche Ideale seien abstrakt, ist insofern un-
angebracht, als es gerade dem Anspruch solcher Ideale entspricht, konkrete
Selbstbegiinstigung und partikulare Selbstprivilegierung als willkiirlich zu
brandmarken. Nur offene Antiegalitaristen wie de Maistre und Nietzsche,
welche sich iiber die postulierte Gleichheit der Menschen mokieren und



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 277

hinwegsetzen, konnen sich konsequenterweise an der Abstraktheit universel-
ler Priskriptionen stofen. (Am Rande sei hier vermerkt, daB abstrakte oder
generelle Normen wie «T6te nicht!» weniger Aussicht haben auf ausnahms-
lose Universalisierbarkeit als spezifische Normen wie «Tdote nie absichtlich
Unschuldige auBer in Notwehr». Eine universalisierbare Norm ist demnach
nicht per se abstrakt oder inhaltsarm. Deshalb empfiehlt es sich, wie Hare
zwischen «universell» als Oppositionsbegriff zu «partikuldar» und «generell»
als Oppositionsbegriff zu «inhaltsspezifisch» zu unterscheiden!) Autoren
wie Foucault dagegen, welche ihre Kritik an der Moral auf einer Gegeniiber-
stellung der Befolgung universalisierbarer Regeln (was Foucault ablehnt)
und der Entwicklung von nicht-universalisierbaren Tugenden (wofiir er pla-
diert) aufbauen, miiten konsequenterweise auch krasse Formen der Diskri-
minierung akzeptieren. «Foucaults Kritik am Universalismus ist insofern
heuchlerisch, als er die antiken Republiken schlieBlich wegen ihrer Sklaven-
haltung sowie wegen anderer VerstoBe gegen die abstrakte Norm der Gleich-
heit kritisiert» (505, Anm. 5). Holmes Darlegungen der Uberlegenheit eines
Konzeptes von Moral, das frei ist von Militrauen gegen die Universa-
lisierbarkeit von Normen, ist iiberzeugend.

Weniger iiberzeugend ist dagegen die Haltung, die Holmes ebenfalls na-
helegt und die einer volligen Immunisierung des Liberalismus gegen politi-
sche Kritik gleichkommt. So ist etwa der Glaube an die pazifierende Kraft
des Handels ein Element der liberalen Theorie, das im Kontext des 17. und
18. Jahrhunderts verstdndlich sein mochte (374ff.), das aber im Riickblick
auf die Erfahrungen des 19. und 20. Jahrhunderts definitiv diskreditiert ist.
Holmes deutet diese SchluBfolgerung nur nebenbei an, doch sie steht in
diametralem Gegensatz zu seinem Postulat einer Separation von Kritik der
liberalen Theorie und Kritik der liberalen Wirklichkeit. Wird das Tor zum
Vergleich zwischen theoretischem Anspruch und tatsdchlicher Einlésung
einmal geoffnet, so féllt die Geschichte des Liberalismus weit ungiinstiger
aus, wie etwa die Studie von Antony Arblaster: The Rise & Decline of We-
stern Liberalism, Blackwell 1984, vor Augen fiihrt. Beide Optionen — jene
von Holmes und jene von Arblaster — verkdrpern geradezu idealtypische
Vereinfachungen. Ubertragen auf andere Gebiete, kénnte man sich vorstel-
len, da man z. B. Geschichte des Christentums als Geschichte der uneinge-
I6sten Utopien und Ideale schreibt und an ihnen das real existierende Chri-
stentum hart kritisiert und dabei fdlschlicherweise unterstellt, die reale Chri-
stenheit diirfe nur an den genuinen Idealen des Christentums gemessen wer-
den. Das scheint mir — mit Anwendung auf den Liberalismus — der spezifi-
sche Fehlschluf3 von Holmes zu sein. Oder, und damit kommen wir auf die
andere Option zu sprechen, man konzipiert eine Kriminalgeschichte des Li-
beralismus, welche suggerieren soll, da die besagten hehren Ideale der
Freiheit, des Wohlstands und des Friedens durch die manifeste Kriminalge-
schichte des Liberalismus definitiv diskreditiert worden seien. Darin liegt
der spezifische Fehlschluf von Arblaster.

Holmes ist es gelungen nachzuweisen, dafl der Liberalismus reicher und
vielfiltiger ist, als seine Feinde es sich trdumen lassen. Er hat vermutlich



278 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

recht, wenn er behauptet: «Die groBte Neuerung und das radikalste Prinzip
liberaler Politik besteht moglicherweise darin, daB3 6ffentlich vorgebrachte
Kritik fiir produktiv gehalten wird» (22). Doch schieBt er iiber das Ziel,
wenn er glaubt, die Entwicklung des realen Liberalismus bilde keine An-
satzpunkte zur Kritik liberaler Theorien. Vielleicht lieBe sich die Monogra-
phie von Holmes um folgende Nuance bereichern: Nachfolger des
Liberalismus wie Mill und Dewey haben Elemente des Sozialismus und des
Kommunitarismus in ihre Theorien integriert. Sie haben den liberalen An-
spruch, durch Teilnahme an 6ffentlichen Debatten zu lernen (vgl. Kap. 12),
so ernst genommen, daB sie den klassischen Liberalismus von innen ge-
sprengt haben. Mills Empfehlung der Abkehr vom Ideal des stetigen 6ko-
nomischen Wachstums fiir industrialisierte Lénder ist zugleich eine Abkehr
von zentralen Primissen des klassischen Liberalismus (die sich iibrigens
noch bei Rawls finden, der in dieser Hinsicht naiver ist als Mill!), und De-
weys Eintreten fiir soziale Intelligenz und Gemeinschaftswerte ist ebenfalls
eher eine Abkehr vom Liberalismus als eine kontinuierliche Weiterbildung
desselben. Dall reale historische und gesellschaftliche Erfahrungen gute
Griinde sein konnen, sich von Idealen und Doktrinen des klassischen Libe-
ralismus abzuwenden, wird in Holmes Buch nicht geniigend beachtet. Trotz
und gerade wegen dieser kritischen Angriffsflichen bleibt das Buch von
Holmes auf mehr als fiinfhundert Seiten lehrreich und anregend.

JEAN-CLAUDE WOLF

Isaiah Berlin: Freiheit. Vier Versuche. Frankfurt a. M.: S. Fischer 1995.
332 5.

Isaiah Berlin gehort zu den bedeutenden Ideenhistorikern dieses Jahrhun-
derts. Er wurde 1909 in Riga geboren und war von 1957-1967 Professor fiir
Sozialphilosophie und politische Theorie in Oxford. In den Jahren 1974 bis
1978 war er Prisident der Britischen Akademie der Wissenschaften. Er lebt
heute in London. Der gréfte Teil seiner Schriften ist inzwischen ins Deut-
sche und zahlreiche andere Sprachen iibersetzt. Sein bekanntester Beitrag
zur Geschichte und zum Miflbrauch politischer Schliisselbegriffe — die zu
besprechenden Four Essays on Liberty — erschien 1969 bei Oxford Univer-
sity Press. Der Essay Two Concepts of Liberty geht sogar auf die Antrittsvor-
lesung zuriick, die Berlin am 31. Oktober 1958 an der Universitit von
Oxford gehalten hat und der im gleichen Jahr von der Clarendon Press ver-
6ffentlicht wurde. Bald vierzig Jahre liegen dazwischen, und trotzdem ist die
verspitete Ubersetzung sehr willkommen. Ahnliches gilt vom Mill-Portrait
im SchluB-Essay, das versucht, Mills pluralistischen Liberalismus gegen sei-
nen monistischen Utilitarismus zu verteidigen. Die Ubersetzung von Rein-
hard Kaiser liest sich fliissig und kommt den literarischen Qualititen dieser
Essays entgegen. Leider wird auf S. 277 eine Schliisselstelle Mill's (to pre-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 279

vent harm to others) mit «die Schmdhung anderer zu verhiiten» wiedergege-
ben.

Die ungebrochene Aktualitit des Essays iiber die zwei Begriffe von
Freiheit erkldrt sich aus der anregenden Kombination von Begriffsanalyse
und historischer Kontextualisierung und aus der Tatsache, daB die Libera-
lismus-Debatten bis zur Gegenwart auf verschiedene Begriffe bzw. Konzep-
tionen von Freiheit gerichtet sind. Berlin gehort zu den ersten Intellek-
tuellen, welche die sog. Moderne als Ensemble von gegensitzlichen Projek-
ten erforschten. Dazu beschriankt er sich nicht auf reine Ideengeschichte:
Ideen werden im historischen und sozialen Kontext untersucht. Ebensowenig
spezialisiert er sich auf die Deutung von Klassikertexten. Ein Ausspruch von
Stalin — Kiinstler seien «Ingenieure der menschlichen Seele» (99) — oder von
Richter Brandeis — «Das Unwiderstehliche ist oft nur das, dem man sich
nicht widersetzt» (312, Anm. 29.) — kann ebenso aufschlufireich sein wie
tausend Seiten von Hegel oder Auguste Comte. Berlin ist jedoch kein
systematischer Ideenhistoriker. Vielmehr bedient er sich der Ideengeschichte
zur Illustration seiner eigenen leitmotivischen Thesen. Diese lauten: Es gibt
verschiedenartige Werte, die sich nicht in eine harmonische Ordnung oder
Rangfolge bringen lassen. Das politische Denken seit Platon ist beherrscht
von Versuchen, die Einheit oder Harmonie aller Werte nachzuweisen und
damit dem moralischen Dilemma zu entkommen (110, 155). Das hat zur
Folge, daBl im Namen bestimmter Werte andere Werte geopfert wurden, ohne
Konflikt und Verlust transparent zu machen. Ein krasses Beispiel ist die
Umbenennung von Zwang und Unterdriickung in «Befreiung» - eine
Falschmiinzerei, welche u. a. auf eine Vermischung zweier Freiheitsbegriffe
sowie der Harmonisierung diverser, z. T. unvereinbarer Wertvorstellungen
zuriickzufiihren ist. Die monistische oder harmonisierende Tendenz des me-
taphysischen Denkens hat dazu gefiihrt, das BewuBtsein fiir moralische
Konflikte und fiir die Last moralischer Entscheidungen zu anisthesieren.
Teleologisches und zugleich strikt deterministisches Denken, welches die
Geschichte auf ein Libretto (126) festlegt, sei notwendigerweise einem
Monismus des Ziels verpflichtet (123ff.). «Ich glaube nicht an ein Libretto
der Geschichte»: dieses Zitat von Alexander Herzen wird in allen Arbeiten
von Berlin variiert. Dem vorherrschenden Denken setzten sich immer wieder
voluntaristische, pluralistische, skeptische und irrationalistische Strémungen
entgegen; oft verfielen sie ins andere, politisch nicht weniger verderbliche
Extrem. Natiirlich kénnen wir unseren geschichtlichen Horizont nicht
liberspringen. Wir miissen uns an die zur Zeit verfiigbaren besten Informa-
tionen und Methoden halten. Diese historische Selbstrelativierung mag uns
zur Vorsicht und Bescheidenheit anleiten, aber sie sollte uns nicht zum
Verzicht auf eigene Urteile oder eigene Verantwortung verfiihren. «... die
Moglichkeit von Kommunikation zwischen Menschen tiberhaupt beruht auf
dem Vorhandensein gemeinsamer Werte» (33). Berlin verwirft sowohl den
radikalen Relativismus, der sich in praktische Widerspriiche verstrickt, weil
er die Moglichkeit aller kritischen Urteile und Vergleiche zwischen verschie-
denen Kulturen und Standards untergrabt (84f., 171-183, 310f.), als auch



280 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

die absoluten, angeblich iiberhistorischen Wahrheitsanspriiche. Anstelle
eines radikalen Relativismus plddiert Berlin fiir einen geméBigten Perspek-
tivismus, der besagt, dal es viele giiltige Perspektiven gibt, aus denen sich
Geschichte beurteilen 148t, «auch wenn einige auf einem bestimmten Gebiet
iiberzeugender wirken oder fruchtbarer sind als auf einem anderen, oder
wenn einige eher als andere unterschiedliche Gebiete in erhellender Weise
verbinden oder aber Verwerfung und Briiche zwischen ihnen sichtbar
werden lassen.» (184f.) «Wo letzte Werte unversohnlich aufeinanderprallen,
lassen sich klare Losungen prinzipiell nicht finden» (51). Politische
Entscheidungen lassen sich nicht nach dem Paradigma von Mathematik oder
Naturwissenschaften in rein rechnerische Aufgaben transformieren. Mit
dieser These vom «Zusammenprall von zugleich absoluten und inkom-
mensurablen Werten» (52) kommt Berlin Max Webers Credo nahe, ohne
allerdings dessen nonkognitivistische Deutung von Werturteilen zu teilen.
Trotz seiner Abneigung gegen den Utilitarismus (den er als Paradigma eines
Prinzipienmonismus angreift) sympathisiert Berlin wiederholt mit der Auf-
fassung Benthams, die besagt: «Jedes Gesetz ist eine Einschrinkung der
Freiheit» (301). Diese Aussage sei auch dann korrekt, wenn ein Gesetz den
Freiheitsspielraum aller Beteiligten insgesamt vergroBere. Zwang bleibt
Zwang, auch wenn es sich moglicherweise um legitimen Zwang handelt,
welcher andere Werte fordert oder die Summe negativer Freiheit (Freiheit
vom Zwang anderer) erhoht. Mit Abscheu betrachtet Berlin dagegen jene
sophistischen Formeln, welche Freiheit als «Einsicht in die Notwendigkeit»,
als «Freiheit unter dem Gesetz» oder gar als «Zwang zur wahren Freiheit»
anpreisen. Die Aussagen Berlins zur negativen und zur positiven Freiheit
sind komplex und zum Teil widerspriichlich (zu den Einzelheiten vgl. J.-C.
Wolf: Freiheit — Analyse und Bewertung, Wien 1995). So ist etwa die Cha-
rakterisierung der negativen Freiheit keine simple Angelegenheit, wie die
differenzierte Anmerkung 10 auf S. 314f. vor Augen fiihrt.

Two concepts of liberty hat in der englischsprachigen Philosophie zu
zahlreichen Reaktionen gefiihrt. Seit dem Erscheinen des Aufsatzes diirfte
klar sein, daf} Freiheit nicht ein, sondern mehrere Ideale bezeichnet. Beson-
ders bemerkenswert ist etwa die Gegeniiberstellung von Freiheit als Hand-
lungsspielraum (Optionen, offene Tiiren) und jene von Status bzw. Anerken-
nung (236-245) — Ideale, welche in manchen Befreiungs- oder Sezessions-
bewegungen vermischt werden. Obwohl sich Berlin nie auf die Frankfurter
Schule bezieht, trifft seine kritische Diagnose ganz besonders den Jargon
von Herbert Marcuse. Emanzipation als umfassendes Ziel politischen
Handelns vermischt und harmonisiert nicht nur verschiedene Begriffe von
Freiheit, sondern auch Freiheit und Bedingungen der Freiheit. Der Wunsch
nach Status und Anerkennung kann unter Umstédnden in einer wohl-
wollenden Diktatur besser erfiillt werden als in einer Demokratie. Es gibt
Menschen, die lieber Zwang und Bevormundung von «ihresgleichen» akzep-
tieren als das sanfte Joch einer wohlwollenden Fremdherrschaft. Wichtig ist
diesen «Freiheitskdimpfern» gar nicht so sehr die Vermehrung oder Ver-
besserung ihrer Optionen, sondern die Ersetzung einer fremden Autoritit



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 281

durch eine eigene, national, ethnisch oder religits verwandte. Argumente fiir
die Demokratie konnen sich deshalb nicht ausschlieflich auf den Wunsch
nach Anerkennung und Status stiitzen.

Die politischen Implikationen von Berlins Wertpluralismus sind frei
vom Schwanken zwischen revolutionirem Wahn und resignierter Melancho-
lie. Seine Absage an den politischen Perfektionismus ist unmiBversténdlich,
die Begriindung liegt im Antagonismus verschiedener Werte und in der
menschlichen Natur. Auch in der vorliegenden Aufsatzsammlung stofen wir
wiederholt auf Kants Ausspruch, der Mensch sei aus so krummem Holz ge-
macht, daB nichts Gerades aus ihm gezimmert werden konne (111, 254,
279). Berlins Botschaft lautet: Engagement fiir Interessen und Ziele mit wa-
chem BewuBtsein fiir Nebenwirkungen und den moralischen Preis aller poli-
tischen Teilerfolge. Dieses Engagement ist moglich ohne den utopischen
Glauben, alle guten Dinge «miiten eng miteinander verbunden oder zumin-
dest miteinander vereinbar sein» (313, Anm. 6). Heilmittel gegen Ungerech-
tigkeit und Elend diirfen nicht schlimmer sein als die Krankheit. «Das Di-
lemma ist mit logischen Mitteln nicht zu 16sen: Wir kénnen weder die Frei-
heit noch die zu ihrer Verteidigung erforderliche Organisation noch ein Mi-
nimum an allgemeinem Wohlstand opfern. Der Ausweg muf3 daher in einem
logisch unordentlichen, flexiblen, vielleicht sogar mehrdeutigen Kompromif
liegen» (111).

JEAN-CLAUDE WOLF



	Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

