Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 43 (1996)

Heft: 1-2

Artikel: Konsistenzprobleme im Toétungsverbot
Autor: Wolbert, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761251

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761251
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WERNER WOLBERT

Konsistenzprobleme im Tétungsverbot

Von katholischen Theologen und Philosophen in Amerika finden sich neu-
erdings Artikel zu dem Stichwort «Konsistente Lebensethik» (consistent
ethic of life [killing]).! Die entsprechenden Konsistenzprobleme scheinen
vor allem von Kardinal Bernardin unter diesem Stichwort in die Diskussion
eingebracht worden zu sein? Jedenfalls scheint das Stichwort inzwischen
zum festen Bestand des katholischen US-amerikanischen Vokabulars zu ge-
horen. Der Kardinal fordert Konsistenz in der kirchlichen Verkiindigung und
im kirchlichen Einsatz fiir das Leben. Der einzelne Katholik habe in konsi-
stenter und positiver Weise alle das Leben betreffenden Werte, Prinzipien
und Regeln der katholischen Lehre zu akzeptieren. Wenn auch einzelne
Gruppen besondere Schwerpunkte setzten (Abtreibung, Frieden etc.), so
habe sich doch die Kirche insgesamt fiir das Leben in jeder Hinsicht einzu-
setzen, also nicht nur gegen Abtreibung, auch gegen Euthanasie, Todes-
strafe, Krieg, also alles, was das Leben bedroht, aber auch alles, was dieses
beeintrachtigt, wie etwa Armut, Prostitution etc. Man kénne es nicht «both
ways» haben: Wer sich fiir die Rechte der Ungeborenen einsetze, miisse
auch die Armut bekdmpfen, durch die das ungeborene Leben gefihrdet sei.
Somit ist gefordert ein gelebtes Ethos des Respekts fiir das menschliche Le-
ben in all seinen Formen und Stadien und eine Bereitschaft, Wiirde und
Qualitdt des Lebens zu fordern und gegen alle Bedrohungen zu schiitzen.
(Der Einsatz fiir die Umwelt scheint mir hier allerdings zu fehlen.)
Theoretisch dagegen ist fiir den Kardinal alles klar. Grundlegend ist das
Verbot, einen Unschuldigen direkt zu toten. Die Konsistenz der kirchlichen
Lehre selbst wird vorausgesetzt. In diesem Punkt duBert in demselben Band
freilich R. McCormick Zweifel: Es gebe hier einen «historical soft under-
belly». Der Kardinal hat das Desiderat der Konsistenz auch unter der neu-

' Vgl. z. B. GRISEZ, Germain, Toward a Consistent Natural-Law Ethics of Killing, in: The
American Journal of Jurisprudence 15 (1970) 64-96.

2 Vgl. BERNARDIN, Joseph Cardinal, Consistent Ethic of Life, Kansas City 1988 (ed.
Thomas G. Fuechtmann). Der erste Teil enthdlt diverse Ansprachen des Kardinals, der
zweite die Papiere eines Symposiums zu diesem Thema, darunter den Beitrag von MC
CORMICK, Richard, The Consistent Ethic of Life, in: Is There a Historical Soft Underbelly
(96-122) (auch in: DERS., The Critical Calling, Washington 1992, 211-232), sowie
Entgegnungen und Beitrdge u. a. von John Finnis, James M. Gustafson, Lisa S. Cahill.



200 Konsistenzprobleme im Totungsverbot

testamentlichen Metapher vom nahtlosen Rock ausgedriickt.®* Konsequenz
im Einsatz der Kirche fiir das Leben wird auch hierzulande gefordert. Theo-
retische Konsistenzprobleme sind dagegen mindestens auBerhalb der Mo-
raltheologie (manchmal nicht einmal dort) im kirchlichen Bereich nicht sehr
bewuflt. Vergleicht man freilich nur einmal verschiedene klassische Hand-
biicher zu einzelnen Fragen des Totungsverbots, st6ft man auf entspre-
chende Probleme. Sie seien im folgenden mit Riickgriff gerade auf solche
Autoren, aber auch etwa auf den «Katechismus der Katholischen Kirche» (=
KKK) illustriert.

1. Die Selbsttiotung

Der KKK erdrtert die Frage des «Selbstmords» in 2280-2283. In 2280 heif}t
es:
«Jeder ist vor Gott fiir sein Leben verantwortlich. Gott hat es ihm ge-
schenkt. Gott ist und bleibt der héchste Herr des Lebens. Wir sind ver-
pflichtet, es dankbar entgegenzunehmen und es zu seiner Ehre und zum
Heil unserer Seele zu bewahren. Wir sind nur Verwalter, nicht Eigentii-
mer des Lebens, das Gott uns anvertraut hat. Wir diirfen dariiber nicht
verfiigen.»
Dieser Gedanke ist uns spitestens seit Platons «Phaidon» vertraut.* Er hat
auch zunichst eine unmittelbare Plausibilitit, gerade fiir den religiosen Men-
schen. Gleichwohl zeigt eine ndhere Betrachtung, daBl die Formulierung so
nicht ganz stimmig ist. Leben ist ein Geschenk (Donum Vitae). Was ge-
schieht aber, wenn ich etwas schenke? Der betreffende Gegenstand geht aus
meinem Besitz in den Besitz eines anderen iiber, und zwar (anders als beim
Kauf) kostenlos. Hier aber heifit es, wir seien nicht Eigentiimer, sondern nur
Verwalter unseres Lebens. Offensichtlich redet man hier von einem Ge-
schenk in sehr analoger Weise. Natiirlich werde ich ein Geschenk, besonders
wenn es von Herzen kommt, mit einer gewissen Pietdt behandeln. Das dndert
aber nichts daran, daf3 der Schenkende durch den Akt der Schenkung auf
sein Verfligungsrecht iiber den geschenkten Gegenstand verzichtet hat.
Wenn schon eine Analogie zu bemiihen ist, kénnte man wohl besser von
einer Leihgabe sprechen. Was ich verleihe, bleibt mein Eigentum; ich stelle
es nur zur Verfiigung. Ich kann es auch ausschlielich zu einem bestimmten
Zweck zur Verfiigung stellen, etwa mein Auto nur fiir eine bestimmte Fahrt.
Solche Analogie wird bemiiht, wenn es heifit, der Mensch habe nur den
NieBbrauch an seinem Leibe, er sei nicht Eigentiimer.

3 Vgl. dazu etwa CONNERY, John R., A Seamless Garment in a Sinful World, in: America
151 (1984) 5-8.

* Vgl. PLATON, Phaidon 62 bc; zur Einordnung dieser Aussage vgl. GALLOP, David, Plato
Phaedo, Oxford 1986 (= 1975) (Clarendon Plato Series), 85: «Socrates is not denouncing
suicide at large; he is trying to explain why the philosopher’s desire for death would not
justify him in procuring it for himself.» Vgl. auch Nomoi 873 cd.



Konsistenzprobleme im Tétungsverbot 201

Im Klartext ist also gesagt: Wir diirfen mit unserm Leben (Leib) nicht
nach unserem Gutdiinken umgehen, sondern nach dem Willen Gottes. Das
ist unbestreitbar. Nur ist zu priifen, was damit wirklich ausgesagt ist. Gilt
nicht fiir alles, was wir besitzen, fiir die Welt, in der wir leben, daB wir da-
mit nur nach dem Willen Gottes umgehen diirfen? Zweifellos. Im einzelnen
ist dann zu kldren, welcher Umgang mit der jeweiligen Sache dem Willen
Gottes entspricht. Das gilt auch fiir Leib und Leben. Die Selbsttétung ist
demnach mit dem Hinweis auf Gottes Eigentiimerschaft {iber das Leben noch
nicht ausgeschlossen. Das hat iibrigens bereits Linsenmann in seinem Hand-
buch bemerkt’ :

«Allein dieses Argument setzt voraus, was erst zu beweisen wire, und

eine seiner Primissen, ndmlich daB es gar kein Verfiigungsrecht des

Menschen iiber sein Leben gebe, ist zudem falsch.»

Warum ist es falsch? Man mufl man sich klarmachen, nach welchem Modell
man sich hier die Kompetenz Gottes und des Menschen denkt. Gott wird
verstanden wie ein irdischer Souverin, der das Urteil in bestimmten Fragen
an seine Untergebenen delegiert, sich andere aber vorbehidlt. Im Anschlufl an
Gen neun meint man dann, das Urteil liber das Leben von Tieren diirfe der
Mensch selber fillen, iiber sein eigenes Leben habe er dagegen keine Verfii-
gung. Hier wird fédlschlicherweise das Zueinander von Gott und Mensch im
Sinne einer Konkurrenz verstanden, wie es aber nur unter Menschen exi-
stiert. Darauf weist schon 1954 L. Bender hin®:

«Dominium et distinctio inter dominium plenum et dominium utile sunt

conceptus, qui pertinent ad illam humanae vitae partem, quae est iuri-

dica; ad actus circa bonos exteriores; ad actus erga alios homines. Isti
conceptus nonnisi in sensu improprio applicari possunt Deo relate ad
creaturas et homini relate ad seipsum et partes quibus constat. Domini-
um plenissimum Dei in hoc pane nullatenus excludit Titii dominium ple-
num in hoc pane. Ratio est quia dominium Dei est aliquid aliud (alius
generis) quam dominium hominis; ad alium pertinet ordinem.»

Die von Moraltheologen vielfach vorgetragene Kritik an dem traditionellen

Argument’ scheint selbst bei A. Giinthor ihre Wirkung nicht verfehlt zu ha-

ben, wenn er schreibt®:

3 LINSENMANN, Franz Xaver, Lehrbuch der Moraltheologie, Freiburg 1878, 255 (§ 79).
Unter amerikanischen Kommunitaristen scheint man hier anders zu denken, etwa in Sa-
chen Abtreibung; vgl. HAUERWAS, Stanley, Abortion: Why the Arguments Fail, in: Hospi-
tal Progress 61 (1980) 38-49, hier 45: «The Christian prohibition of abortion derives not
from any assumption of the inherent value of life, but rather from the basis that as God’s
creatures we have no basis to claim sovereignty over life.»

® BENDER, Ludwig, Organorum humanorum transplantatio, in: Ang. 31 (1954) 139-160,
hier 148f.

7 Vgl. u. a. SCHULLER, Bruno, Die Begriindung sittlicher Urteile, Diisseldorf 31987, 236-
251; HOLDEREGGER, Adrian, Suizid und Suizidgefdhrdung, Freiburg i. Ue./Freiburg i. Br.
1979; HAMMER, Felix, Selbsttotung philosophisch gesehen, Diisseldorf 1975, LENZEN,
Verena, Selbsttotung, Diisseldorf 1987.

% GUNTHOR, Anselm, Anruf und Antwort. Handbuch der katholischen Moraltheologie III,
Vallendar, Schonstatt 1994, 235 (n. 270).



202 Konsistenzprobleme im Tétungsverbot

«Die Oberhoheit Gottes, des Herrn iiber Leben und Tod, ist nicht mit
menschlichen Eigentumsrechten zu vergleichen. Sie ist ontologisch me-
taphysisch in der Eigenart des Wirkens Gottes begriindet, der alles er-
schafft, durchdringt, trigt und erhilt, zugleich aber transzendiert. Solche

Oberherrschaft ist um vieles realer als jedes menschliche Recht.»

Um solche Differenzierung sollte man sich auch in kirchenamtlicher Rede zu
dieser Thematik bemiihen. Der letzte Satz Giinthérs mag AnlaB geben noch
zu einer weiteren Prizisierung. Das Argument enthilt die Primisse: Was
mein Eigentum ist, dariiber kann ich verfiigen, auch indem ich es zerstore.
Das gilt aber unter Menschen nicht unbedingt. Angenommen, ich bin Besit-
zer eines echten Rembrandt-Geméldes. Moralisch bin ich zweifelos nicht
legitimiert zu seiner Zerstdrung, nicht einmal rechtlich. Im iibrigen wiren
hier moralische und rechtliche Ermichtigung zu unterscheiden. Gott ist da-
gegen in der Tat in einem radikaleren Sinne Eigentiimer; fiir ihn gilt: Was er
geschaffen hat, kann er auch zerstéren (vgl. Jer 18,1-17; Rém 9,19-24).
Dieses Herrschafts- und Eigentumsrecht kommt Gott aufgrund seiner Gott-
heit zu; es kann dem Menschen nicht zukommen, ein entsprechendes Recht
kann vom Menschen nicht univok ausgesagt werden. Es kann auch nicht an
den Menschen delegiert werden, wie es die erwihnte Auslegung von Gen 9,
3—6 nahelegt, nach der Gott das Eigentumsrecht iiber die Tiere an den Men-
schen delegiert hat, aber nicht das Eigentumsrecht iiber die Menschen.

Wie wenig das Argument im einzelnen austrigt, 1aB8t sich an folgender
Uberlegung illustrieren. Es konnte jemand auf die Idee kommen, in be-
stimmten Fillen entspreche die Selbsttétung dem Willen Gottes. Tatsdchlich
haben manche Stoiker in schwerem Leid geradezu einen Wink Gottes
gesehen, aus dem Leben zu scheiden. So heifit es etwa bei Cicero?:

«Wir unsererseits, wenn etwas derartiges geschieht, wodurch uns Gott

anzuzeigen scheint, wir mochten das Leben verlassen, wollen heiter und

danksagend gehorchen und iiberzeugt sein, wir wiirden aus einem Ge-
fangnis entlassen und von Fesseln befreit, um in ein ewiges und wahr-
haft uns gehorendes Haus iiberzusiedeln oder doch alle Empfindung und
allen Kummer hinter uns zu lassen.»
Wie argumentiert nun Linsenmann selbst? Die Antwort ist eindeutig!®: «Die
Unerlaubtheit des Selbstmordes erhellt aber geniigend aus den innern unmo-
ralischen Motiven, aus denen er hervorgeht.» Was sind das fiir Motive? Sie
sind'"! «unsittlicher Art, sittliche Schwiche, welche schwere Priifungen des
Lebens nicht ertrigt; Unglauben, welcher sich der sittlichen Weltordnung
glaubt entgegensetzen zu konnen; Verwirrung der sittlichen Begriffe von
Scham und Ehre.» Dazu paBt Linsenmanns Definition des Selbstmords!?:

¥ CICERO, Gespriache in Tusculum I 118; vgl. dazu RIST, J.M., Stoic Philosophy, Cam-
bridge 1980 (= 1969) 233-255.

19 LINSENMANN (Anm. 5) 256.
Il Ebd. 255.
12 Ebd.



Konsistenzprobleme im Totungsverbot 203

«Sittlich unzuldssig ist der Selbstmord in der gewdhnlichen Bedeutung

des Wortes, d. i. die Zerstorung des eigenen Lebens aus dem Grunde,

um der Last desselben zu entgehen.»
Offensichtlich ist hier die spezifische Problematik der Selbsttétung noch gar
nicht erfalit. Wenn Linsenmann das Wertungswort «Selbstmord» verwendet,
gibt er schon zu erkennen, dafl es sich um eine sittlich unerlaubte Handlung
handelt, in die er dariiber hinaus die schlechten Motive schon hineindefi-
niert. Die Unerlaubtheit des Selbstmords ergibt sich hier schon aus der Defi-
nition. Das mit dem Stichwort «Unglauben» gekennzeichnete Argument 140t
sich aber so variieren, dal es jedenfalls bestimmte Fille von Selbsttétung
ausschlieBt. Es geht darum, daB8 wir Schwierigkeiten in unserm Leben in der
Regel als etwas sehen, an dem wir uns zu bewéhren, sittlichen Gehorsam zu
leisten haben. Der Mensch soll bei Schwierigkeiten das Gehorsamsverhéltnis
zu Gott nicht von sich aus beenden. In diesem Sinne formuliert Kant'?:

«Der Personlichkeit kann sich der Mensch nicht entdullern, solange von

Pflichten die Rede ist, folglich solange er lebt; und es ist ein Wider-

spruch, daB er die Befugnis haben solle, sich aller Verbindlichkeit zu

entziehen, d. i. frei so zu handeln, als ob es zu dieser Handlung gar kei-
ner Befugnis bediirfte.»
Es versteht sich, daB in diesem Argument eine bestimmte Sicht des Theodi-
zeeproblems impliziert ist; aber die ist hier nicht zu problematisieren.

Nach dem Argument der gottlichen Eigentiimerschaft bringt der KKK in
Nr. 2281 ein zweites Argument: Der Selbstmord widerspricht der natiirli-
chen Neigung des Menschen, sein Leben zu bewahren und zu erhalten. Diese
Idee, die erste Neigung des Menschen sei die zur Selbsterhaltung, finden wir
bereits in der Stoa: Der Mensch miisse sich diese natiirliche Neigung sozu-
sagen selber aneignen (Oikeiosis). Die Frage ist hier: Was heift «natiirlich»?
Es kann bedeuten, naturgegeben oder naturgemdf;. Das Naturgegebene kann
nicht einfach sittlich verbindlich sein; andernfalls handelt es sich um den
sog. naturalistischen Fehlschluf'*. Eine Behauptung der Normativitit des
Naturgegebenen wird man hier auch nicht prisumieren diirfen. Eine deutli-
chere Unterscheidung des Naturgegebenen vom Naturgemiflen wire hier al-
lerdings wiinschenswert. Was nun naturgemif ist, entspricht der Natur des
Menschen als eines sittlichen Wesens. Damit ist aber die Frage des Inhalts
des sittlich Gebotenen, d. h. hier das Verbot der Selbsttotung, schon als ge-
klédrt vorauszusetzen; das vorgetragene Argument ist also zirkuldr.

Weiterhin heif3it es in demselben Artikel, der Selbstmord sei auch eine
schwere Verfehlung gegen die Nichstenliebe; er zerreiBe zu Unrecht die
Bande der Solidaritit mit der Familie, der Nation und der Menschheit. Zu
diesem Argument heiBt es bei Linsenmann's:

13 KANT, Immanuel, Metaphysik der Sitten. Tugendlehre A 73.

14 Vgl. WOLBERT, Werner, Naturalismus in der Ethik. Zum Vorwurf des «naturalistischen
Fehlschlusses», in: ThPh 79 (1989) 243-267; DERS., «Naturalistische Ethik», in: TRE
XXIV 113-118.

13 LINSENMANN (Anm. 5) 256.



204 Konsistenzprobleme im Tétungsverbot

«Allein daB3 der Selbstmord wirklich eine Schiadigung der Societit und
nicht in vielen Fillen ein Gewinn fiir diese sei, leuchtet doch erst dann
ein, wenn der Selbstmord aus tieferen sittlichen Griinden als unmora-
lisch erwiesen ist; denn nur unter dieser Voraussetzung ist ersichtlich,
dal eine That, wodurch ein Verworfener die Menschheit von seiner
eigenen Last befreit, trotzdem nicht zum Wohle der Gesellschaft sein
konne, weil keine Unsittlichkeit zum gemeinen Wohle beitragen kann.
Umgekehrt gibt es eine Aufopferung des eigenen Lebens, welche gerade
darum erlaubt und gepriesen wird, weil sie fiir das Gemeinwohl einen
Wert hat.»
Hier ist zu fragen, ob eine Selbsttétung immer egoistisch motiviert ist, also
aus Verdruff am eigenen Leben. Man hat zwar die Selbsttétung traditionell
unterschieden vom Lebensopfer; bei letzterem denkt man vermutlich aber in
der Regel an eine Fremdttung. Es gibt aber auch das Lebensopfer in der
Weise einer Selbsttotung. Linsenmann erdrtert eine solche Frage im Kontext
der Lehre vom gerechten Krieg: Er stellt die Frage'!s, «ob der einzelne im
Krieg sich ohne ausdriicklichen Befehl dem Tod iiberliefern diirfe, z. B.
durch Versenkung eines Fahrzeugs, Entziindung einer Pulverkammer. Die
Frage ist zu bejahen fiir diejenigen Fille, in welchen durch eine solche That
wirklich gehofft werden kann, wesentliche Ziele des Krieges zu erreichen.»
Zu einer altruistisch motivierten Selbsttétung heifit es bei Linsenmann zwar
einerseits'’: «Ein Recht, zur Bewahrung hoherer Giiter das eigene Leben
hinzugeben, kann nur in der Form behauptet werden, da man den Verlust
des Lebens erleidet, nicht aber so, daBB man direkt Hand an das eigene Leben
legt.» Hier sei ein Unterschied zwischen Geschehenlassen und Tun'®: «Es
heifit sich in die Hinde Gottes geben, anstatt in die Hinde der Menschen».
Zwar ist das Leben wichtiger als die Freiheit; aber Linsenmann schriankt ein:
«Das letztere wire dann nicht der Fall, wenn, wie im Krieg, der Verlust
der Freiheit fiir das Interesse des Ganzen, fiir das Vaterland, fiir die Mo-
ralitidt der Truppen gréBeren Nachtheil brichte, als der Verlust des Le-
bens; es ist wohl denkbar, daBl es fiir die Zwecke des Krieges forderli-
cher ist, wenn die Truppen den Tod der Gefangenschaft vorziehen.»
Kant, der an sich das Verbot der «Selbstentleibung» dhnlich fafit wie die
theologische Tradition, stellt folgende Frage':

16 Ebd. 261.

17 Ebd. 257.

18 Ebd. 258. Dies ist natiirlich ein klassischer Fehlschlu8, da er nicht die Wirkung Gottes
durch Zweitursachen bedenkt. Der Fehler, die Natur als vorziigliches Wirkmedium Gottes
zu betrachten, wird auf humorige Weise durch folgenden Theologenwitz verdeutlicht: Ein
Pfarrer wird eingeladen, eine Fahrt auf einem Fischkutter mitzumachen. Angesichts der
rauhen See hat er aber Bedenken: «Dabei ist man doch allzu sehr in Gottes Hand.»

19 KANT (Anm. 13) A 74. Vgl. dazu auch REGAN, Augustine, The Worth of Human Life,
in: StMor 6 (1968) 207-277, hier 251f. Normalerweise ist nach Regan auch solche altrui-
stische Selbsttotung unerlaubt, da das Lehramt jede freiwillige Selbsttétung verurteile..Es
konne aber den Fall geben (251) «of God inspiring a man here and now to kill himself».
Solche Inspiration konne zwar nicht prisumiert werden; wenn aber jemand eine entspre-
chende klare Uberzeugung habe, sei es «an intervention of God outside the ordinary



Konsistenzprobleme im T6tungsverbot ' 205

«Kann man es einem grofen, unldngst verstorbenen Monarchen zum
verbrecherischen Vorhaben anrechnen, daB er ein behend wirkendes Gift
bei sich fiihrte, vermutlich damit, wenn er in dem Kriege, den er per-
sonlich fiihrte, gefangen wiirde, er nicht etwa genétigt sei, Bedingungen
der Auslosung einzugehen, die seinem Staate nachteilig sein konnten,
denn diese Absicht kann man ihm unterlegen, ohne da man notig hat,
hierunter einen bloBen Stolz zu vermuten?»
Der besagte Monarch ist Friedrich der Grofe von PreuBlen. Solche Moglich-
keit bedenkt der KKK nicht ausdriicklich. Er diirfte sie deshalb auch nicht
von vornherein ausschlieBen. '

Bei Thomas ist diese Frage behandelt in S. th. II-II q 64 a 5. Auch er
nennt drei Griinde fiir das Verbot der Selbsttdtung:

1. Natiirlicherweise liebt jedes Ding sich selbst (quia naturaliter quaelibet
res seipsum amat); deshalb sucht sie sich zu erhalten;

2. Jedes Teil ist Teil eines Ganzen; der Mensch ist Teil der Gemeinschaft
(quia quaelibet pars id, quod est, est totius: quilibet autem homo est pars
communitatis);

3. Das Leben ist ein Geschenk Gottes (quia vita est quoddam donum divini-
tus homini attributum, et eius potestati subiectum, qui occidit, et vivere fa-
cit).

Wie sich bei der Beurteilung der Selbsttotung drei Argumente
(mangelnde Berechtigung, gegen die Selbstliebe, gegen die Nichstenliebe)
finden, so auch bei der Notwehr. Hier wie da wire von dieser Tatsache aus-
driicklich Notiz zu nehmen. Es ist ndmlich die Frage, wie diese Griinde im
einzelnen einzuschitzen sind. MiiBite nicht ein einziger Grund, etwa der der
fehlenden Berechtigung ausreichend sein? Die andern bdten dann nur unter-
stiitzende Hinweise, ergidben aber kein zwingendes Verbot der Selbsttdotung
in allen Féllen. In dieser Weise lieBe sich jedenfalls die Erkldrung der Kon-
gregation fiir die Glaubenslehre zu Euthanasie vom 5.5.1980 verstehen,
wenn sie zum Thema Selbsttétung schreibt®:

«Selbstmord ist ferner oft [eig. Hervorhebung] die Verweigerung der

Selbstliebe, die Verleugnung des Naturinstinktes zum Leben, eine Flucht

vor den Pflichten der Gerechtigkeit und der Liebe, die den Nichsten,

den verschiedenen Gemeinschaften oder auch der ganzen menschlichen

Gesellschaft geschuldet werden.»

Der zentrale Grund scheint dagegen zu sein «die Zuriickweisung der Ober-
herrschaft Gottes und seiner liebenden Vorsehung». Auch nach diesem
Schreiben widerspricht offenbar nicht jeder Akt der Selbsttotung der Selbst-

course of His Providence, an intervention He makes as the Supreme Master of life». Es
fragt sich, warum Regan eine solche Inspiration nur in diesem Fall fiir moglich hilt, aber
nicht bei einem Arzt, der eine schwangere Frau retten will. Im Grunde hilt er offensicht-
lich die altruistische Selbsttétung fiir erlaubt; die Annahme einer géttlichen Inspiration ist
also iiberfliissig. Vgl. dazu auch VERMEERSCH, Arthur, De causalitate per se et per acci-
dens, seu directa et indirecta, in: PRMCL 21 (1932) 101-116, hier 111.

20 Zitiert nach Verlautbarungen des Apostolischen Stuhles Nr. 20 (hrsg. vom Sekretariat
der Deutschen Bischofskonferenz) Bonn 1980, 7.



206 Konsistenzprobleme im Tétungsverbot

oder der Nichstenliebe. So ergibt sich die Frage, ob nicht ein Grund ausrei-
chen miiite. Wenn nidmlich alle Argumente zutreffen, begriindet man im
Grunde drei Pflichten und nicht eine.?! Die andern Griinde beziehen sich
letzlich nur auf die grundlegende Pflicht zur sittlich guten Gesinnung, zur
Unparteilichkeit. Was aus Selbstsucht resultiert, ist schon deshalb sittlich zu
verurteilen, egal, um welche Handlung es sich konkret handelt; das gilt nicht
nur fiir die To6tung, sondern genauso fiir jede Handlung, in der sich ein Man-
gel an rechter Selbstliebe manifestiert.

Das Nebeneinander verschiedener Griinde offenbart somit eines der
Konsistenzprobleme im Totungsverbot. Selbst wenn eine konsistente An-
wendung auf den ersten Blick problemlos scheint, so ist gerade fiir die Beur-
teilung von Randfillen entscheidend, welche Begriindung denn zutrifft. Eine
entsprechende Kldrung ist auch Voraussetzung fiir den Versuch, strittige
Fille mit Hilfe von analogen Beispielen zu kléren.

Dieser Hinweis versteht sich nicht unbedingt als Kritik, sondern als
Diagnose einer Unklarheit, die auch in der moraltheologischen Diskussion
noch nicht behoben ist. Ob die Verfasser des KKK diese Unklarheit als sol-
che erkannt haben, muf hier offenbleiben. Im positiven Falle hitten sie die
entsprechenden Fragen bewuBt offengelassen. In jedem Fall ist weiteres
Nachdenken iiber diese Begriindungen erforderlich. Das gilt auch im Fall der
Notwehr.

2. Die Notwehr

In KKK 2264 wird zur Beurteilung der Notwehr wiederum auf die Liebe zu
sich selbst verwiesen. Dieser Verweis diirfte hier noch problematischer sein
als bei der Selbsttétung, da sich hier ein Konflikt zwischen Selbst- und
Nichstenliebe ergibt. Die Grundforderung des Liebesgebotes ist nimlich die
der Unparteilichkeit. Man soll den Niachsten lieben wie sich selbst; davon
sind keine Abstriche zu machen, wenn es ernst wird. Dieselbe Forderung
wird in der Goldenen Regel formuliert. Danach muf das Leben des anderen
genauso viel zdhlen wie mein eigenes. Diese Schwierigkeit wird von W.
Rauch in einer Weise formuliert, die die Berufung auf die Selbstliebe eigent-
lich ausschlieBt??:
Die vom Naturrecht ausgehende christliche Ethik lehnt jede bewuBte
Verletzung od. Totung aus eigener Autoritdt als naturwidrig ab, weil
darin eine Uberordnung iiber den Mitmenschen bis in dessen personl.
Bestand hinein bestdtigt wird, diese Uberordnung aber der wesenhaften
Gleichordnung aller menschl. Personen widerspricht.»

21 ygl. hierzu KANT (Anm. 13) A 42: «Fiir Eine Pflicht kann auch nur ein einziger Grund
der Verpflichtung gefunden werden, und, werden zwei oder mehrere Beweise dariiber ge-
fiihrt, so ist es ein sicheres Kennzeichen, daB man entweder noch gar keinen giiltigen Be-
weis habe, oder es auch mehrere und verschiedene Pflichten sind, die man fiir Eine
gehalten hat.»

22 RAUCH, Wendelin, «Notwehr», in: 2LThK VII (1935) 635f., hier 635 [eig. Hervorhe-
bung].



Konsistenzprobleme im Tétungsverbot ‘ 207

Aus diesem Grund kann die Totung in Notwehr fiir Rauch nur eine indirekte
sein («kAbwehrhandlung mit Todesfolge»); wieso nun diese mit der Gleich-
heit der Menschen vereinbar sein soll, wird uns nicht verraten. Auf diese
Interpretation als indirekte Totung ist spiter einzugehen.

Man konnte einwenden, hier handle es sich doch um das Leben eines
Schuldigen. Dieser Hinweis diirfte nicht weiterfiihren, da der Grund fiir das
Liebesgebot in der Menschenwiirde liegt; in dieser Wiirde sind Schuldiger
und Unschuldiger gleich. Die Notwehr wire sonst schwer mit dem Gebot der
Feindesliebe zu vereinbaren. AuBerdem kann im moralischen Sinne der An-
gegriffene schuldiger sein als der Angreifer; aber dariiber spiter.

Bei der Berufung auf die Selbstliebe ergibt sich noch eine weitere
Schwierigkeit, die an einer Formulierung von O. Schilling verdeutlicht sei®*:

«Natiirlich ist die Verteidigung des Lebens erlaubt, entsprechend dem

von Gott stammenden Trieb der Selbsterhaltung; keineswegs hat man

diese Verteidigung mit Riicksicht auf die Nichstenliebe zu unterlassen,
denn die Selbstliebe geht der Nichstenliebe vor ...; allerdings diirfte
man unter Umstédnden aus hoheren Motiven das eigene Leben zum Opfer
bringen.»
Wie vertragt sich eigentlich der Vorrang der Selbstliebe mit der Moglichkeit
des Lebensopfers? Miifite dieser Vorrang nicht auch letzteres ausschlieen?
Fiir bestimmte Formen von Lebensopfer wire das wohl zutreffend. Ange-
nommen, ein Schwerkranker wiirde sich das Leben nehmen, um den Ange-
horigen und dem Pflegepersonal weitere Bemiihungen zu ersparen. Dies wi-
re eine unerlaubte Selbsttdtung; hier hitte die Selbstliebe Vorrang. Der Vor-
rang der Selbstliebe geht andererseits nicht soweit, da man zur Notwehr
verpflichtet wire; diese ist nur erlaubt. Wie wire aber dann der Vorrang der
Selbstliebe ndher zu umschreiben?

Nicht zu iibersehen, so Schilling, sei auch der sozialethische Gesichts-
punkt; dieser taucht auch im KKK auf. Die Notwehr lat sich ndmlich mit
den Artikeln 2265 und 2266 verstehen als Handlung im Dienst des Lebens
anderer bzw. der Gemeinschaft. Diese letztere sozialethische Begriindung
trifft zu. Sie ist auch vollig ausreichend; wenn man sich auf sie beschrénkt,
tauchen die anderen Schwierigkeiten gar nicht erst auf. Wer sich wehrt, er-
fiillt die Aufgabe, die an sich dem Staat bzw. der 6ffentlichen Gewalt ob-
liegt. Da die Polizei aber in diesem Fall nicht anwesend ist, erfiillt derjenige,
der sich wehrt, subsididr diese Funktion. Dies hat wiederum bereits Linsen-
mann prizis deutlich gemacht®*:

«Das Recht der gewaltsamen Gegenwehr oder Vertheidigung lidBt sich

nun nicht erweisen, wenn man nur den Einzelnen im Verhiltnis zum

Einzelnen betrachtet; denn die gegenseitige Gerechtigkeit wird nicht da-

durch hergestellt, daB8 ich dem Eingriff in meine Rechte einen Eingriff in

die Rechte des Andern gegeniiberstelle; Rechtsverletzung wird nicht
durch Gewalttat gesiihnt. Wohl aber 146t es sich erweisen in der Social-

23 SCHILLING, Otto, Lehrbuch der Moraltheologie II, Miinchen 1928, 362 n. 387.
24 LINSENMANN (Anm. 5) 465f.



208 Konsistenzprobleme im Totungsverbot

ethik. Der einzelne hat ein Recht, von den Organen der Gesellschaft vor
unbefugten Angriffen geschiitzt zu werden; ist nun im Falle eines wirk-
lichen Angriffs der Schutz der gesellschaftlichen Organe nicht anzuru-
fen oder vollig unzuldnglich, so vertritt der Einzelne selbst ein gesell-
schaftliches Recht und Interesse, einen unbefugten Angriff nicht unge-
straft geschehen zu lassen und nicht jeglicher Gewalttat freien Spiel-
raum zu gewihren.»
Beschriankt man sich auf diese sozialethische Begriindung der Notwehr®,
vermeidet man auch eine Schwierigkeit, auf die man bei der Lektiire des
KKK stoBt, auf die dieser aber nicht eingeht. In 2262 heiBit es — direkt vor
dem Abschnitt iiber die Notwehr — von Christus: «Er selbst verteidigte sich
nicht und sagte zu Petrus, er solle sein Schwert in die Scheide stecken.» Wie
das und wie die 5. Antithese der Bergpredigt zu einer Notwehrbegriindung
im Stil der Selbstliebe paBt, wird nicht ausgefiihrt. Linsenmann duBert sich
dazu; nach ihm gilt nur fiir die Individualethik die Mahnung der 5. Anti-
these, die andere Wange hinzuhalten (Mt 5,39).2¢ Da er die Notwehr, wie
gesehen, sozialethisch begriindet, hat er keine Probleme mit der 5. (und 6.)
Antithese.

Der KKK sagt an dieser Stelle nicht ausdriicklich, bei der Notwehr
handle es sich um die Totung eines Schuldigen. Wohl dagegen betont man
2263 mit Verweis auf Thomas (II-II q 64 a 7), es handle sich bei der Not-
wehr nicht um willentlichen Mord, d. h. die Tétung eines Unschuldigen. All-
gemein wird in 2261 formuliert:

«Der willentliche Mord an einem Unschuldigen ist ein schwerer Verstofl

gegen die Menschenwiirde, die Goldene Regel und die Heiligkeit des

Schopfers».

In dem Schriftwort, auf das man sich hier beruft (Ex 23,7), geht es allerdings
nur um das Verbot der Todesstrafe an einem Unschuldigen. Hier stellt sich
wiederum die Frage, warum die Totung eines Schuldigen keinen Versto ge-
gen die Menschenwiirde darstellt. Wenn Schuld und Unschuld keinen Un-
terschied machen in bezug auf die Menschenwiirde, dann muf} zwischen der

25 Wie etwa KOCH, Anton, Lehrbuch der Moraltheologie, Freiburg 21907, 487 (§ 135):
«Die Begriindung des Rechts der Notwehr 148t sich nur der Sozialethik entnehmen.» Ent-
sprechend interpretiert er zur 5. Antithese (488): «Hochstens konnte soviel daraus ent-
nommen werden, daB man auf das Recht der Notwehr da verzichtet, wo es sich lediglich
um ein individuelles Gut, nicht aber zugleich um ein noch hoheres Interesse der Gesell-
schaft handelt.»

26 Ebd. 466; Linsenmann sagt dort auch: «Nicht einmal dieses kann unter allen Umstiin-
den gesagt werden, daB es ein zu rathender Liebesact sei, lieber das eigene Leben als das
des Angreifers zu opfern; denn die Pflicht, das eigene Leben sich und den Seinigen zu
erhalten, konnte um manche Grade hoher stehen, als die Riicksicht auf das Leben eines
Frevlers, welcher durch dem Verbrecher gewihrte Sicherheit mit groBerer Wahrschein-
lichkeit nur zu weiterem Frevel ermuthigt wiirde.» Vgl. zur Deutung der 5. Antithese auch
WOLBERT, Werner, Bergpredigt und Gewaltlosigkeit, in: ThPh 57 (1982) 498-526.



Konsistenzprobleme im Toétungsverbot 209

Totung eines Schuldigen und eines Unschuldigen ein anderer relevanter Un-
terschied bestehen.?”

Dieser relevante Gesichtspunkt wurde fiir die Notwehr schon angedeu-
tet: die sozialethische Problematik. Auch in den andern beiden unter die T6-
tung eines Schuldigen subsumierten Fillen, gerechter Krieg und Todesstrafe,
geht es nicht nur um ein einzelnes Leben, sondern um die offentliche Si-
cherheit. Warum sagt aber der KKK, wie schon bemerkt, nicht ausdriicklich,
bei der Notwehr handle es sich um die T6tung eines Schuldigen? Dafiir las-
sen sich zwei Griinde anfiihren, wobei fiir die Verfasser des KKK vermutlich
der letztere ausschlaggebend war:

1. Die Rede vom Schuldigen hat in den drei genannten Fillen einen jeweils
unterschiedlichen Sinn.

2. Es gibt traditionell zwei Rechtfertigungen der Notwehr: als Totung eines
Schuldigen oder als indirekte Tétung.

Hier zeigt sich wiederum ein Konsistenzproblem, das der KKK offen-
sichtlich offenlassen will: Wenn die Notwehr Totung eines Schuldigen ist,
ist sie als direkte erlaubt. Wenn es sich um indirekte T6tung handelt, braucht
der Angreifer kein Schuldiger zu sein. Auch in folgender AuBerung von
J. Mausbach wird das Konsistenzproblem deutlich?:

«Zur vollen [eig. Hervorhebung] Begriindung der direkten [!] Totung im

duBersten Notfalle ist aufler dem Konflikt der Einzelrechte die Wohl-

fahrt und Sicherheit der Gesellschaft heranzuziehen.»
Die andern Griinde sind also offenbar nicht ausreichend. Ist es der letztere?

Zu 1. Am vergleichsweise unproblematischsten ist die Rede vom Schul-
digen im Fall der Todesstrafe. Hier liegt eine strafbare Handlung vor. Es
mufB auch eine entsprechende Intention, eine mens rea vorliegen, sofern die-
se Strafe iiberhaupt zu rechtfertigen ist. Ganz anders ist es im Fall des ge-
rechten Krieges. Hier ist auch der Soldat, der fiir das Recht kdmpft, ein
Schuldiger. Seine Schuld besteht darin, da er durch sein Handeln andere
bedroht. Hier liegt aber Schuld weder im sittlichen noch im rechtlichen
Sinne vor.? Ein UNO-Soldat dagegen wire wohl als Unschuldiger zu be-

27 R.P. VERMEERSCH bestreitet das auch ausdriicklich (zitiert nach VAN HOVE, Aloysius,
Circa quaestionem de defensione occisiva contra iniustum aggressorem, in: EThL 6
(1929) 655-664): Die Person[wiirde] des Aggressors bleibe unverletzt; «nec delicto alie-
nare quispiam potest jus quod consensu amittere nequit».

8 MAUSBACH, Joseph, Katholische Moraltheologie III, Miinster 1930, 71 (§ 18).

2 Vgl. MURPHY, Jeffrie G., The Killing of the Innocent, in: The Monist 57 (1973) 527-
550, hier 532: Der Soldat tut weder etwas strafrechtlich Verbotenes noch handelt er aus
schlechter Gesinnung. Aber er ist Kombattant: «Combatants are those anywhere within
the chain of command or responsibility — from bottom to top.» Und weiter: «Combatants
are all those who may reasonably be regarded as engaged in an attempt to destroy you.»
Vgl. auch WOLBERT, Werner, Zur «Vermeidung des Krieges» im Weltkatechismus, in:
ThGl 85 (1995) 224-237, hier 229f. Vgl. dagegen die Erlduterung von A. REGAN (Anm.
19, 253): «<innocent> must be taken to refer to the condition of any human being, who has
not been found guilty of a capital offence.» Das paBt nicht auf den Soldaten; konsequen-
terweise handelt es sich fiir Regan auch nur bei der Todesstrafe um die Totung eines
Schuldigen, wihrend er Notwehr und Krieg als indirekte Totung versteht; vgl. dazu Anm.



210 Konsistenzprobleme im Totungsverbot

trachten, mindestens solange sich seine Mission als friedenserhaltende und
nicht als friedensstiftende versteht. (Zu diesem Punkt habe ich iibrigens bis-
her keinerlei Uberlegungen gefunden.) Im iibrigen ist vielleicht heute weni-
ger deutlich als in fritheren Zeiten, wer hier als Unschuldiger (Nicht-
kombattant) zu verstehen ist. Ein Grenzfall sind die Arbeiter in einer Rii-
stungsfabrik. Sie unterstiitzen das Kriegsgeschehen. Aber — so liele sich er-
widern — das tun auch Sanitéter, das tun auch die, die fiir die Erndhrung der
Soldaten sorgen, die fiir sie warme Socken stricken etc. Nahrung und Klei-
dung sind aber jederzeit und fiir alle menschlichen Titigkeiten notwendig,
Riistung nicht. Aus solchen Griinden rechnet etwa M. Walzer die erstere
Gruppe zu den «Schuldigen», einen Soldaten, der sein Gewehr abgelegt hat
und in einem FluB badet, dagegen zu den «Unschuldigen»®. Besonders
schwierig wird die Unterscheidung von Schuldigen und Unschuldigen beim
Guerilla-Krieg.

Interessant diirfte hier ein Seitenblick auf den Islam sein. Eine aus-
driickliche Unterscheidung zwischen der Behandlung von Kombattanten und
Nichtkombattanten gibt es hier nicht.’! Krieg ist zunichst erlaubt gegen alle,
die sich weigern, den Islam anzunehmen oder die islamische Hegemonie an-
zuerkennen. Insofern sind sie schuldig. Kinder und Frauen sollen zwar nicht
getotet werden. Das gilt aber mindestens bei Kindern wohl nicht, sofern sie
Nonkombattanten sind, sondern weil sie noch nicht das Unterscheidungsalter
erreicht haben, sie also auch noch nicht die Annahme des Islam verweigern
konnen. Nur im Fall von muslimischen Kindern findet sich eine Uberlegung
im Sinn der Erlaubtheit einer nur indirekten T6tung im Krieg. Frauen sollen
nicht getdtet, sondern in muslimisches Gebiet gebracht werden. Der Grund
ist unklar: Entweder attestiert man auch ihnen verminderte Verant-
wortlichkeit. Oder: Bei ihnen besteht, anders als bei den Ménnern keine
Gefahr, daB sie in muslimischem Gebiet zu einer fiinften Kolonne werden.
Wihrend also in der abendldndischen Tradition vom gerechten Krieg
Soldaten qua Soldaten Schuldige, Kombattatanten qua Kombattanten Un-
schuldige sind, haben im (sunnitischen) Islam Schuld und Unschuld mit

87. Der obige Gesichtspunkt ist auch iibersehen bei ANSCOMBE, G.E.M., War and Mur-
der, in: DIES., Ethics Religion and Politics. Collected Philosophical Papers III, Oxford
1981, 51-61, hier 53; das Kriterium Schuld verlange, «that they should themselves be en-
gaged in an objectively unjust proceeding». Auch hier ist der Soldat, der auf Seiten des
Rechts kdmpft, nicht beriicksichtigt. Vgl. hierzu MAVRODES; George 1., Conventions and
the Morality of War, in: PPAf4 (1975) 117-131,; er schldgt vor (130), «that the immunity
of noncombatants is not an independent moral rule but rather a part of a convention
which sets up a morally desirable alternative to war». Vgl. kritisch dazu NORMAN, Ri-
chard, Ethics, Killing and War, Cambridge 1995, 159-206.

30 WALZER, Michael, Gibt es den gerechten Krieg?, 216f. (vgl. iiberhaupt 206-235) bzw.’
206-213.

31 Vgl. hierzu KELSAY, John, Islam and the Distinction between Combatants and Non-
combatants, in: Johnson, James Turner/Kelsay, John (Hg.), Cross, Crescent, and Sword,
New York 1990, 197-219. Kelsay weist zu Recht hier auf eine jeweils unterschiedliche
«interaction of moral and nonmoral factors in the development of a consensus of justice
in war» hin (198).



Konsistenzprobleme im Totungsverbot 211

religiosen und politischen Faktoren zu tun. Wehrfdhige Ménner dagegen
scheinen von vornherein als Kombattanten (und damit in unserm Sprach-
gebrauch als Schuldige) zu zihlen.

Bei der Notwehr ist die Sache kompliziert. Die sozialethische Begriin-
dung der Notwehr setzt einen Aggressor voraus, der seiner selbst méchtig
ist. Der Wahnsinnstédter dagegen ist kein moglicher Adressat einer Ab-
schreckungsdrohung. Man hat gesagt, hier liege eine objektive Rechtswid-
rigkeit vor; man spricht von einem «aggressor materialiter iniustus». Aber
das ist eine Scheinlosung. Genausogut konnte man einem bissigen Hund
eine objektive Rechtswidrigkeit attestieren. Der Hund ist aber ebensowenig
ein Rechtssubjekt wie der Wahnsinnstiter im Augenblick seines Handelns.
Vermutlich hat man mindestens auch diese Schwierigkeit im Blick, wenn
man die Notwehr als indirekte Totung zur rechtfertigen versucht. Im Sinne
der generalpriventiven Begriindung konnte man allerdings darauf verweisen,
daf im Ernstfall eine entsprechende Diagnose iiber den Geisteszustand des
Aggressors hdufig gar nicht moglich ist. Aus diesem Grunde duBert denn
auch van Hove*, es gehe um die «exigentia boni communis»: «et omnino
accidentale est quod quandoque aggressor non sit formaliter injustus ac con-
sequenter non possit deterreri a suo modo agendi». GeméB einer beliebten
(wenn auch verfehlten®) Polemik gegen eine teleologische Normierungs-
theorie hitte man dann freilich u. U. diesem Autor vorzuwerfen, er handle
nach der Devise des Kajaphas: Besser, dal ein Mensch sterbe, als dafl das
ganze Volk verderbe. Wo man jedenfalls einen solchen Vorwurf fiir berech-
tigt hidlt, wire damit auch die Notwehr gegen einen Wahnsinnstiter (min-
destens als direkte T6tung) ausgeschlossen.

Diese Uberlegungen zeigen jedenfalls schon, daB in der Aussage, man
diirfe niemals einen Unschuldigen direkt téten, die Rede vom Unschuldigen
erheblich interpretationsbediirftig ist. Zum richtigen Verstidndnis bedarf es
erst geistiger Lockerungsiibungen, wie sie nach L. Bender ein Dozent der
Moraltheologie anhand des folgenden Falls mit seinen Horern veranstaltet
hat**: Ein Morder zweier Briider wird zum Tode verurteilt und ins Gefingnis
abgefiihrt. Auf dem Weg wird er vom Vater der Ermordeten getdtet. Worum
handelt es sich hier? Um die Totung eines Unschuldigen. Offenbar ist nach
dieser Aussage jemand schuldig oder unschuldig hier nur in einer bestimm-
ten Relation. Der Morder ist fiir die 6ffentliche Gewalt bzw. fiir den Henker
ein Schuldiger, aber nicht fiir den Privatmann. Ist dann aber nicht ein
Schuldiger schlicht jemand, der getdtet, und ein Unschuldiger jemand, der
nicht getotet werden darf? In diesem Fall wire die Aussage, man diirfe nur
einen Schuldigen téten, tautologisch: Man darf nur einen toten, der getotet
werden darf. — Beziiglich der Todesstrafe ist iibrigens noch zu bemerken,
daB hier die Schuld allein zur Berechtigung der Totung nicht ausreicht; es

32 VAN HOVE (Anm. 27) 661.

33 Vgl. WOLBERT, Werner, Vom Nutzen der Gerechtigkeit, Freiburg i. Ue./Freiburg i. Br.
1992, 119-138, Kap. 6.

3 BENDER, Ludwig, Ius in vita, in: Ang. 30 (1953) 50-62, hier 51.



212 Konsistenzprobleme im Tétungsverbot

muB} jemand schuldiggesprochen sein. Dabei konnen in schwierigen Fillen
unterschiedliche beweisrechtliche Regelungen zu unterschiedlichen Ergeb-
nissen fiihren.

Die Problematik der Todesstrafe wie auch des Soldaten, der auf seiten
des Rechts kdmpft, zeigen hinldnglich, daB die Rede vom Schuldigen im
Rahmen des Totungsverbots keineswegs univok ist, wie bisweilen vorausge-
setzt wird. So kann man etwa lesen, das entscheidende Charakteristikum des
Unschuldigen sei, dal er kein Kandidat fiir die Todesstrafe sei (non-liability
to capital punishment).’> An den Soldaten, der auf der Seite des Rechts
kéampft, hat man dabei offenbar nicht gedacht. Die Fille, die man unter dem
Stichwort «T6tung eines Schuldigen» zusammenfaft, scheinen nur eines ge-
meinsam zu haben: Man nimmt einem bzw. mehreren Menschen das Leben,
um das Leben eines anderen oder anderer Menschen zu schiitzen®, die von
ersteren irgendwie bedroht werden. Die Frage ist dann, in welchen Si-
tuationen das sonst noch legitim ist. Wie ist dann die Bedrohung der Mutter
bei einer Schwangerschaft zu beurteilen? Was besagt hier der Hinweis, der
Fotus sei ein Unschuldiger? Im Unterschied zu den «Schuldigen» geht vom
Fotus keine bedrohliche Handlung aus; er stellt durch seine blofe Existenz
eine Gefahr fiir das Leben der Mutter dar. Insofern er deshalb auch kein
Adressat einer Abschreckungsdrohung ist, ist seine Totung mindestens nicht
im Sinne der (generalpriventiven) Notwehr zu rechtfertigen.’” Gegen die
Bemiihung der Notwehr-Analogie im Fall der Hysterektomie wurde auch
argumentiert, der Fotus befinde sich hier nicht an einem Ort, wo er nicht
sein solle. AuBlerdem bedrohe hier nicht der Fotus das Leben der Mutter,
sondern die Gefahr gehe vom Korper der Mutter selbst aus; eher bedrohe, so
Lehmkuh!?®®, die Mutter das Leben des Fotus. Dieser Hinweis auf den natiir-
lichen Ort des Fotus verfingt aber nicht im Fall einer Eileiterschwanger-

35 So FINNIS, John/BOYLE, Joseph/GRISEZ, Germain, Nuclear Deterrence, Morality and
Realism, Oxford 1989 (= 1987), 88; dort liest man auch: «The behaviour of enemy com-
batants threatens just social order, and was readily assimilated to the behaviour of those
guilty of capital crimes.» Unschuld bezeichne nicht ein «construct without its proper
intellegibility». Die Rede vom Kombattanten sei «used to pick out those whose killing
justwar theory considers justified». Diese letztere Bestimmung ist rein zirkulér,

3 vgl. CONNERY (Anm. 3) 6: «We are no longer facing a simple choice between taking a
life and respecting life. The choice is rather between respecting one life or respecting
another life. It is sin or moral evil (in the form of unjust violence) that forces this choice
upon us.» Der Hinweis auf die Siinde ist allerdings eine leider fiir Theologen typische
Vereinfachung. Fiir Krieg und Aggression kann es ja auch sehr massive Griinde anderer
Art geben: Not, Umweltkatastrophen etc. Man denke etwa an die Volkerwanderung. Man
bedenke, daB in Zukunft Wassermangel eine Ursache von Kriegen werden konnte.

37 Das hat Pius XI. in Casti Connubii mit Recht herausgestellt. M. E. sind durch diese
Stellungnahme (DS 3720) allerdings nur bestimmte Begriindungen des medizinisch indi-’
zierten Schwangerschaftsabbruchs mit Recht abgelehnt; nicht ausgeschlossen ist damit
eine moglicherweise zutreffende Begriindung.

3% LEHMKUHL, Augustinus, Theologia Moralis I, Freiburg '*1914: «Verum potiore iure
mater deberet dici aggressor vitae infantis; neque ille iniustus aggressor est, qui natura-
lem suam sequitur conditionem.» Vgl. auch CONNERY, John, Abortion: The Development
of the Roman Catholic Perspective, Chicago 1977, 225-303.



Konsistenzprobleme im Totungsverbot 213

schaft. Hier befindet sich der Fotus an einem Ort, wo er nicht (mehr) sein
sollte. Wire er also in diesem Fall als aggressor materialiter iniustus zu be-
trachten (falls man das fiir eine sinnvolle Kategorie hilt)?

Zu 2. Die Interpretation der Notwehr als indirekte T6tung macht einige
Schwierigkeiten. Wie kann die Totung indirekt sein, falls sie ein notwendi-
ges Mittel zur Selbstverteidigung ist? Dann lieBe sich auf dieselbe Weise
auch die Kraniotomie als notwendiges Mittel zur Lebensrettung der Mutter
rechtfertigen.” Hier muB doch auch gelten: Wer das Ziel will, will auch die
notwendigen Mittel. Solche Schwierigkeiten verspiirt offenbar auch A.
Giinthor, wenn er einerseits festhilt, man diirfe den Tod des Angreifers nicht
beabsichtigen, ihn nicht direkt tdten, andererseits aber formuliert*’: «Es ist
allerdings problematisch, vom griinen Tisch aus fiir den Ernstfall der Not-
wehr, fiir «die Hitze des Gefechts» Normen aufzustellen.» Ist damit aber
nicht eine grundsitzlichere Problematik angedeutet? Das wehrt Giinthor aber
sofort ab, wenn er sagt *': «An dem Prinzip, daB die Verteidigung nicht auf
den Tod des Angreifers zielen darf, ist nicht zu riitteln.» In diesem Zusam-
menhang wire wohl auch die konkrete Art der Auseinandersetzung zu be-
denken. Wo jemand in der Selbstverteidigung geiibt ist, wo jemand einem
andern die Waffe aus der Hand schlagen kann, ist die Nichtbeabsichtigung
des Todes realistisch, vor allem, wenn der Angegriffene dem Angreifer iiber-
legen ist. Wie ist es aber bei einer Auseinandersetzung mit Schufwaffen?
LBt sich ein gezielter SchuB als indirekte T6tung verstehen? Das diirfte
schwer fallen. Oder man stelle sich vor, die einzig verfiighare Abwehrwaffe
wire eine Handgranate. :

Diese Idee der Notwehr als indirekter Tétung und die Probleme der Hand-
lung mit Doppelwirkung sind in diesem Rahmen nicht ausgiebig zu diskutie-

3 So in der Tat, wie spiter zu zeigen ist, G. Grisez und J. Boyle.

40 GONTHOR (Anm. 8) 242 n. 279. Vgl. auch GOPFERT, Franz Adam, Moraltheologie II,
Paderborn 1897, 184; er 1dBt die Frage offen und bemerkt zur Interpretation als indirekte
Totung: «Praktisch kann man letztere Absicht schwerlich urgieren, weil man in solchen
Augenblicken kaum die notwendige Unterscheidung machen kann.» Die Schwierigkeiten
in dieser Frage werden von CATHREIN, Victor (Philosophia moralis, Friburgi Brisg., Bar-
cinone, Romae 2'1959, 262 n. 374) unterstrichen, wenn er duBert, eine im Rahmen der
Notwehr zugefiigte Verletzung sei jedenfalls direkt: «In hoc certe casu non permittitur
laesio, sed in se intenditur ut medium ad defendenda bona sua, Nec obicias non esse
facienda mala, ut eveniant bona. Per hoc enim principium solum vetatur perpetratio mali
moralis ad obtinendum aliquod bonum, non autem perpetratio mali physici.» Dann ist
nicht leicht einzusehen, warum das nicht auch fiir die Totung gelten soll. Cathrein diffe-
renziert (263): «Possum ergo interdum, si opus est ad meam defensionem, intendere lae-
sionem, quae est mortifera, sed non quatenus est mortifera.»

41 Offenbar ist Giinthor hier vorsichtiger als in der italienischen Ausgabe seines Handbu-
ches. Vgl. jedenfalls BELMANS, Theo G., Autour du probleme de la défense légitime, in:
Morale e Diritto nella prospettiva tomistica (= Studi tomistici 15), Citta del Vaticano
1982, 162-170, hier 164; er kritisiert Giinthér unter Bezugnahme auf die italienische
Ausgabe von dessen Handbuch, er habe die feste Position des Thomas verlassen, indem er
vorziehe, «parler d’une «occision directe mais licite du prochain».



214 Konsistenzprobleme im Totungsverbot

ren.*> Es ist aber niitzlich, sich den Ursprung dieses Problems durch einen
kurzen Riickblick auf Augustinus und Thomas zu vergegenwirtigen.*’

Fiir Augustinus* stellt sich die Frage, ob ein Morder getdtet werden
konne mit der richtigen Intention. Der Soldat ist ein Agent des Rechts, hat
also kein falsches Ziel; er will nicht personliche Rache nehmen. Anders ist
die Sache beim Privatmann. Das Recht soll zwar Notwehr gestatten. Es fragt
sich aber, ob der, der die Notwehr praktiziert, frei von Siinde, also etwa von
Rachgier, ist. Der Fiirst ist dagegen wie ein Richter eher unparteiisch als ein
Privatmann. Deshalb darf nur die 6ffentliche Gewalt toten bzw. (bei Tho-
mas) diese Totung intendieren.*

Hier wiren zweierlei Einwénde zu erheben:

1. Wie ist es bei der Nothilfe? Kann nicht der, der einen andern vor einem
Angriff schiitzt, ebenso unparteiisch sein wie der Fiirst?

2. Sind nicht gerade von den Fiirsten Kriege aus Macht- und Habgier vom
Zaun gebrochen worden. Auch die christlichen Fiirsten haben sich in diesem
Punkt anders verhalten, als Augustinus es sich in seinem Optimismus vorge-
stellt hat. Die von Augustinus angefiihrten Griinde, die Tétungserlaubnis der
offentlichen Gewalt zu reservieren, sind in dieser Form jedenfalls nicht giil-
tig. Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang, da3 Thomas zwar fiir die
Kriegfiihrung als dritte Bedingung die «intentio bellantium recta»*® nennt
(neben der Autoritdt des Fiirsten und der gerechten Sache), daB er aber bei
der Todesstrafe eine solche Bedingung nicht erwihnt.

Die im Vergleich zu Augustinus gednderten Voraussetzungen zeigen
sich heute auch an folgendem Phidnomen: Krieg und Todesstrafe werden
manchmal als eine Art Notwehr des Staates gerechtfertigt. Somit erscheint
die Legitimitdt der Notwehr als gesichert, die Legitimitidt des Krieges und
der Todesstrafe dagegen als begriindungsbediirftig. Die Rechtfertigung eines

42 Vgl. hierzu die demniichst in den «Studien zur theologischen Ethik» erscheinende Dis-

sertation von WEISS, Andreas, Sittlicher Wert und nichtsittliche Werte.

43 Vgl. hierzu u. a. RAMSEY, P., War and the Christian Conscience. How shall Modern
War be Conducted Justly? Durham/N.C. 1961, 34-59 (Kap. 3: The Genesis of Noncom-
battant Immunity); LANGAN, John P., The Elements of St. Augustine’s Just War Theory,
in: JRE 12 (1984) 19-38.

44 Vgl. AUGUSTINUS, De libero arbitrio I 5.

45 Vgl. etwa MAUSBACH (Anm. 28) 55 (§ 13): «Ohne Bevollmichtigung durch héhere
Gewalt ist jegliche direkte Totung eines Menschen schwer siindhaft.» Zur Notwehr be-
merkt er dann: «Die einen l6sen die Schwierigkeit, indem sie auch in der Notwehr nur
eine indirekte Totung gestatten, die anderen ziehen hier eine stillschweigende Bevoll-
michtigung durch die Gesellschaft heran». Entsprechend schrinkt Mausbach auch die
iibrigen Argumente fiir die Notwehr ein. Zum Vorrang der Selbstliebe heiit es (70 § 19):
«Es bleibt nur die Frage, ob dieses <Vorziehen> auch die Berechtigung einschlieBt, den
Nichsten im duBersten Falle zu toten. Daher will der hl. Thomas a.a.O. auch nur eine in-
direkte Totung gestatten.» Zu dem Argument, der Angreifer trete aus der Rechtsordnung
heraus und habe deswegen den Tod verdient, schrinkt er ebenfalls ein (ebd.): «Aber auch
hier muB man fragen, ob der Angegriffene als Privatmann das Recht hat, die verdiente
Strafe zu vollziehen.» Dies letztere Bedenken findet sich in der Bearbeitung von Ermecke
nicht mehr (*°1961, 290).

46 THOMAS, S.th. II-Iq 40 a 1.



Konsistenzprobleme im Tétungsverbot 215

Krieges geschieht weithin nach dem Paradigma der Aggression. In der An-
tike war das genau umgekehrt. Augustinus ist skeptisch gegeniiber der Not-
wehr. Zwar bestehe ein Unterschied zwischen der Totung eines Unschuldi-
gen und der Totung eines ungerechten Angreifers. Dies aber nur im Rahmen
der natiirlichen Gerechtigkeit. Der Christ sollte dagegen sein eigenes Leben
weniger lieben als Gott. Nach Ambrosius?’ darf mindestens der Amtstriger
nicht zuriickschlagen.

Bei Thomas gilt dagegen der Primat der Selbstliebe vor der Néchsten-
liebe. Aber auch er fordert die richtige Intention sowie die Einhaltung der
Grenzen: nur das tun, was zur Abwehr der Gewalt nétig ist. Eigentlich darf
niamlich nur die 6ffentliche Gewalt téten. In S.th. II-II q 64 a 7 wird die
Frage behandelt: «Utrum liceat alicui occidere aliquem, se defendendo».

In der Antwort ist zundchst von den zwei Effekten einer Handlung die
Rede: «quorum alter solum sit in intentione, alius vero sit praeter intentio-
nem.» Der eine sei eben die Bewahrung des eigenen Lebens, der andere die
Totung des Angreifers. Die Handlung miisse dem 1. Zweck proportioniert
sein: «et ideo si aliquis ad defendendum propriam vitam utatur majori vio-
lentia, quam oportet, erit illicitum: si vero moderate violentiam repellat, erit
licita defensio.» Der Mensch miisse die Totung des anderen nicht um jeden
Preis vermeiden, «quia plus tenetur homo vitae suae providere, quam vitae
alienae». Dann heift es aber weiter®®: «sed quia occidere hominem non licet,
nisi publica auctoritate propter bonum commune ... illicitum est, quod homo
intendat occidere hominem ad sui defensionem».

Das Problem der traditionellen Notwehrbegriindung ergibt sich also (wie
bei der Selbsttotung) aus der Tatsache, dal die einzelnen vorgebrachten
Griinde je fiir sich ausreichen miifiten. Es stellen sich somit folgende Fragen:
1. Wenn der einzelne die Notwehr oder Nothilfe praktiziert in Vertretung der
offentlichen Gewalt, wieso mufl dann die T6tung «praeter intentionem» ge-
schehen? ,

2. Wenn in diesem Fall die Selbstliebe Vorrang vor der Nichstenliebe hat,
wieso muB} die Totung «praeter intentionem» geschehen?

47 AMBROSIUS, De officiis ministrorum III 4,27: «Quaerunt aliqui, si sapiens in naufragio
positus insipienti naufrago tabulam extorquere possit, utrum debeat. Mihi quidem, etsi
praestabilius communi videatur usui sapientem de naufragio quam insipientem evadere,
tamen non videtur quod vir Christianus et iustus et sapiens quaerere sibi vitam aliena
morte debeat, utpote qui , etiam si latronem armatum incidat, ferientem referire non pos-
sit, ne dum salutem defendit, pietatem contaminet. De quo in evangelii libris et evidens
sententia est: Reconde gladium tuum: omnis enim qui gladio percusserit, gladio ferietur.
Quis latro detestabilior quam persecutor qui venerat ut Christum occideret? Sed noluit
se Christum persecutorum defendere vulnere, qui voluit suo vulnere omnes sanare.»

% THOMAS verweist dabei auf Art. 3 derselben quaestio: «occidere malefactorem licitum
est, inquantum ordinatur ad salutem totius communitatis; et ideo ad illum solum pertinet,
cui committitur cura communitatis conservandae: sicut ad medicum pertinet praecidere
membrum putridum, quando ei commissa fuerit cura salutis totius corporis: cura autem
communis boni commissa est principibus habentibus publicam auctoritatem; et ideo eis
solum licet malefactores occidere, non autem privatis personis.»



216 Konsistenzprobleme im Totungsverbot

3. Wenn die Totung «praeter intentionem» geschieht, wieso bedarf es dann
der sozialethischen Begriindung?

4. Wenn das Totungsrecht im Fall der Notwehr auf dem natiirlichen Selbst-
erhaltungstrieb griindet, wieso ist dann die Schuld oder Unschuld des andern
relevant? (Konnte ich dann nicht auch jemanden t6ten, der eine todliche an-
steckende Krankheit hat und dessen Gesellschaft ich nicht entfliehen
kann?)#

5. Wenn die sozialethische Begriindung gilt, warum 148t sich auf diese
Weise nicht auch die T6tung eines Unschuldigen in bestimmten Fillen recht-
fertigen?™°

Zu 5. noch ein Hinweis. Man hat etwa auf seiten der Alliierten im
zweitwn Weltkrieg Flichenbombardements deutscher Stiddte (also die direkte
Totung von Unschuldigen) gerechtfertigt mit dem Ziel, den Kriegswillen der
deutschen Bevolkerung zu brechen. Hier lassen sich zwar faktische Gegen-
griinde vorbringen:

1. Solche MaBnahmen bewirken hdufig eher das Gegenteil: Sie stirken den
Durchhaltewillen.

2. Bei der Zerstorung Dresdens etwa war die deutsche Niederlage lingst ab-
zusehen.’!

3. Die Atombomben auf Japan wiren bei einem Verzicht auf die Forderung
der bedingungslosen Kapitulation (oder mindestens auf dieses Wort) nicht
notwendig gewesen.

Aber angenommen, diese MaBnahmen wiirden zu vorzeitiger Beendi-
gung des Krieges fiihren — wie liele sich dagegen argumentieren? Nur mit
dem Erfordernis der unterschiedlichen Behandlung von Kombattanten und
Nichtkombattanten, das aber seinerseits zu begriinden ist.

3. Die Todesstrafe

Der Grund fiir das Recht zur Todesstrafe ist nach Priimmer®?,
«quia poena mortis est medium necessarium ad servandum bonum com-
mune. Nisi enim magni malefactores possent occidi a publica auctori-

4 8o formuliert GENICOT-SALSMANS: «jus meum ad eum [aggressorem] occidendum non
oritur ex eius peccato, sed ex jure meo ad vitam meam defendendam». (Zitiert nach VAN
HOVE [Anm. 27] 657.)

30 Das wiirde natiirlich erst recht gelten, wenn man den Straftiter mit Thomas (Anm. 32)
als krankes Glied verstinde, das amputiert werden diirfte. Dies Argument ist hochst be-
denklich; es widerspricht diametral der Selbstzwecklichkeit des Menschen, der Wiirde
auch des Straftiters. Pius XIL hat diese Organismusanalogie mit Recht gegen bestimmte
Versuche der Lebendspende von Organen zuriickgewiesen. Das Totalitdtsprinzip gilt nicht
fiir den Leib des Staates.

1 Auch beziiglich der Atombomben auf Japan sind die vorgebrachten Begriindungen
durchaus zu hinterfragen. Die Japaner wiren u. U. schon vorher zum Frieden bereit gewe-
sen, nur nicht zu bedingungsloser Kapitulation. Vgl. hierzu M. WALZER (Anm. 30) 379-
381.

32 PRUMMER, Dominicus M., Manuale Theologiae Moralis II, Freiburg 31923, 108 n. 118.



Konsistenzprobleme im Totungsverbot 217

tate, isti semper arrogantiores evaderent et pacem securitatemque publi-

cam valde diminuerent.»

Hier hat nun die inzwischen erfolgte Abschaffung der Todesstrafe in vielen
Lindern die von Priimmer behauptete Notwendigkeit dieses Mittels wider-
legt. Die heutige Situation ist da zweifellos anders als die eines Nomaden-
stammes, der kein mobiles Gefdngnis mit sich fiihren kann. Ob die Todes-
strafe in heutigen Gesellschaften, wo sie eingefiihrt ist, eine zusétzlich ab-
schreckende Wirkung hat, ist nicht zu erweisen.”® Viel entscheidender
scheint hier etwa die Aufklirungsquote bei Verbrechen zu sein, also die
Wahrscheinlichkeit, erwischt zu werden. Es fragt sich sogar, ob die Todes-
strafe nicht zu Gewalttaten stimuliert, vor allem da, wo sie 6ffentlich prakti-
ziert wird.”*

Im Sinne der Tradition lieBe sich nun hier erwidern, beziiglich der To-
desstrafe liege eine spezielle Ermichtigung Gottes vor. Dabei mag man sich
zunichst auf die Bibel berufen, etwa auf Rom 13,1ff. Zum rechten Ver-
stindnis kann hier wiederum auf Linsenmann verwiesen werden, der an sich
die Todesstrafe verteidigt> : Der Ausdruck, die Obrigkeit trage das Schwert,
sei zundchst symbolisch gemeint. Aber: «Das N.T. setzt das Recht der To-
desstrafe zum wenigsten als gegeben voraus.» Das mag sein. Das NT setzt
aber auch die Berechtigung der Sklaverei als gegeben voraus oder auch die
Unterordnung der Frau unter den Mann. Diese Voraussetzung des NT kann
also kein ausreichendes Argument sein.’® Man hat auch Ex 22,18 und Gen
9,6 bemiiht; diese Stellen wiren aber hichstens fiir die Todesstrafe bei Mord
einschldgig. Man darf schlieBlich nicht vergessen, dal die Todesstrafe auch
schon bei geringfiigigem Diebstahl verhidngt wurde.

Man kénnte im Sinne der traditionellen Argumentation nun annehmen,
Gott habe als sittlicher Gesetzgeber aus den von Priimmer genannten Griin-

53 Vgl. hier vor allem HART, Herbert L.A., Murder and the Principles of Punishment, in:
DERS., Punishment and Responsibility, Oxford 1978 (= 1968), 54-89, bes. 83ff. zur
Auswertung von einschlégigen Statistiken.

3 Vor einigen Jahren erhielt eine Gruppe deutscher Theologiestudenten in einem arabi-
schen Land als besonderen Erweis der Gastfreundschaft die Einladung, an einer 6ffentli-
chen Hinrichtung teilzunehmen. Sie lehnten natiirlich dankend ab.

33 LINSENMANN (Anm. 5) 472 (§ 138). Vgl. auch GONTHOR (Anm. 7) III 242 n. 277:
«Wenn Paulus von der staatlichen Gewalt redet, die nicht ohne Grund das Schwert trigt,
diirfen diese Worte nicht zur Begriindung der Todesstrafe herangezogen werden». Der
Formulierung Linsenmanns liegt wohl die gingige Redeweise zugrunde, der Staat habe
ein Recht zur Todesstrafe, solle aber nicht immer davon Gebrauch machen. Auch Kardi-
nal BERNARDIN (Anm. 2, 6) spricht von der «classical position, found in the writing of
Thomas Aquinas and other authors, that the state has the right to employ capital punish-
ment». Das hieBe aber, der Staat diirfe prima facie die Todesstrafe anwenden. Heute gilt
aber wohl (gerade auch nach Evangelium Vitae 56) die gegenteilige Priasumption: Der
Staat hitte nur ein Recht zur Todesstrafe, wenn er sie anwenden miite. Dies wére an sich
durch eine Reflexion auf die Eigenart der Rede von Rechten zu untermauern, die aber den
Rahmen dieses Beitrages iiberstiege.

% Vgl. dazu WOLBERT, W., Zeitliches und Uberzeitliches in der sittlichen Botschaft der
Bibel, in: Heimbach-Steins, M./Lienkamp, A./Wiemeyer, J. (Hg.), Brennpunkt Sozial-
ethik. Theorien, Aufgaben, Methoden. FS fiir F. Furger, Freiburg 1995, 121-134.



218 Konsistenzprobleme im Totungsverbot

den das Recht zur Todesstrafe an den Menschen, sprich: an die Staatsgewalt,
delegiert. Erweist sich aber die Gott als sittlichem Gesetzgeber unterstellte
Uberlegung als nicht stichhaltig, kann auch eine entsprechende Blankovoll-
macht Gottes fiir die Staatsgewalt nicht vorausgesetzt werden. So duBert
dann etwa auch Giinthér’’: «Es scheint hier der Fall vorzuliegen, daB we-
sentlich gednderte Umstédnde die moralische Qualitit einer Handlung in an-
derem Licht erscheinen lassen, wenn sie nicht sogar das bisherige Urteil in
Frage stellen.»

Gegen die obige Begriindung Priimmers wiirde ein absoluter Straftheo-
retiker im Sinne Kants darauf verweisen, bei dieser Begriindung werde der
Straftiter als bloBes Mittel fiir das Gemeinwohl behandelt. Diese Frage sei
fiirs erste noch offengelassen. Auch hier gibt aber Linsenmann einen wichti-
gen Hinweis*:

«Nun kann aber die Berechtigung oder die Nothwendigkeit der Todes-
strafe nicht aus dem Wesen und Zweck der Strafe abgeleitet werden;
vielmehr ist man gerade vom Standpunkt der verschiedenen Straftheo-
rien aus zu der Annahme gekommen, daB alle wesentlichen Zwecke der
Strafe durch andere Strafarten ebenso gut oder besser, als durch Hinrich-
tung, erreicht werden konnen, ja, daB die Hinrichtung gar nicht den Cha-
rakter einer gerechten, geschweige denn einer nothwendigen Strafe ha-
be, daB vielmehr dieselbe dem gerechten Zweck der Strafe widerspre-
che, da sie nicht Reparation eines Unrechts, sondern ein Act bloBer Ge-
waltthat und Vernichtung eines Menschenlebens sei.

In der That mufl man vom Wesen und Zweck der Strafe als solcher ab-

sehen und darauf recurrieren, dal die Todesstrafe nur als gerecht er-

kannt wird, wenn sie aus einem andern Grunde fiir nothwendig erklart
werden muB: Die Todesstrafe ist nur zuldssig, wenn dieselbe unter den

Gesichtspunkt der Notwehr gebracht werden kann; und sie ist es nur so

lange und in solcher Ausdehnung, als die Nothwehr vorliegt. ...

Hieraus folgt, dal es ganz wohl einen Zustand biirgerlicher Ordnung

und Sicherheit geben konnte, in welchem einzelne gemeingefédhrliche

Elemente mit leichteren Zwangsmitteln, als die Hinrichtung ist, nieder-

gehalten werden konnten, die Todesstrafe also entbehrlich wire; ja da

es ein zu erstrebendes Ziel sei, die Anwendung der Todesstrafe gesetz-
lich einzuschrinken. Die gesetzliche Abschaffung der Todesstrafe ist
einfach eine politische oder Culturfrage, ein Rechtsgrund steht ihr nicht
entgegen.»
Hier ist Linsenmann wiederum seiner Zeit voraus. Man beachte dabei, dal3
der Vergleich mit der Notwehr hier gerade nicht zu einer pauschalen oder
prinzipiellen Rechtfertigung der Todesstrafe dient, sondern diese auf duBer-
ste Notfédlle beschrinkt.

Wo heute die Todesstrafe wiedereingefiihrt wird, ist jedenfalls eine

Rechtfertigung nicht moglich. In den USA wiren andere Maflnahmen zur

57 GUNTHOR (Anm. 8) III 241 n. 275.
5% LINSENMANN (Anm. 5) 472f.; Vgl. auch KOCH (Anm. 25) § 137.



Konsistenzprobleme im Tétungsverbot 219

Verbrechensbekdmpfung notwendig, etwa die Einschrinkung des Waffen-
besitzes. Wo solche oder andere MaBBnahmen aber unterbleiben, ist die To-
desstrafe auch nicht ansatzweise gerechtfertigt.>

Nun ergibt sich freilich eine Frage, die sich Linsenmann noch nicht gestellt
hat: Wenn die Todesstrafe von den mdglichen Strafzwecken her nicht erfor-
derlich ist, ist sie dann iiberhaupt eine Strafe? Offensichtlich kann sie nicht
innerhalb der Institution Strafe gerechtfertigt werden. Sie wire dann viel-
leicht dhnlich wie eine Sicherungsverwahrung zu verstehen.®” Gerade wer
die Todesstrafe in Analogie zur Notwehr rechtfertigt, versteht sie offenbar
nicht als Strafe, sondern in diesem Sinne.

Daraus ergibt sich ein weiteres Problem. Zu den Spielregeln der Institu-
tion Strafe gehort es, daB nur Schuldige, Rechtsbrecher, zu bestrafen sind.
Die Schuld ist nach bestimmten beweisrechtlichen Regeln festzustellen. Im
Fall der Notwehr ist das nicht moglich und in gewisser Weise auch nicht
notig, da eine unmittelbare Bedrohung vorliegt. Bei der Todesstrafe ist sie
aber verlangt. Somit ist genau zu iiberpriifen, wie weit die Analogie zwi-
schen Notwehr und Todesstrafe zutrifft. Die Notwehranalogie paBit ja nicht
auf die zu bestrafende Tat, die bereits geschehen ist, also nicht mehr durch
Notwehr zu verhindern ist. Zur Rechtfertigung der Notwehr wiederum reicht
etwa nicht eine zukiinftige oder bloB wahrscheinliche Bedrohung; sie muf}
vielmehr aktuell sein. Welcher tatsdchlich aktuellen Bedrohung kann durch
die Todesstrafe begegnet werden, wenn man bedenkt, daB die Schuld erwie-
sen sein muf}, daB vom Urteil bis zu seiner Vollstreckung oft viel Zeit ver-
geht, dal Revisionsmoglichkeiten gegeben sein miissen etc? LdBt sich das
Problem Todesstrafe iiberhaupt mit dem Paradigma Notwehr 16sen? Wo die-
se Fragen nicht genauer geklart werden, konnte die Rechtfertigung der To-
desstrafe letztlich auf die Rechtfertigung der Toétung eines Unschuldigen
hinauslaufen. Miifite also vielleicht die Kirche, wenn sie mit der Enzyklika
Evangelium Vitae jede direkte Totung eines Unschuldigen ausschlieBt, kon-
sequenterweise auch die Todesstrafe fiir sittlich unerlaubt erklaren? Wenn
die Todesstrafe eigentlich keine Strafe ist, handelt es sich eigentlich dann
bei ihr um die Totung eines Schuldigen? Wenn ja, in welchem Sinne?

Wie gesehen, konnte man im Rahmen der Notwehr im Sinne der Abwehr
einer Lebensbedrohung auch die Tétung eines (subjektiv unschuldigen)
Wahnsinnstiters rechtfertigen, allerdings nicht ohne weiteres, wenn man nur
die sozialethische Begriindung gelten 1dB8t. Wire hier der einzige Ausweg,
die Notwehr als indirekte T6tung zu verstehen? Dieser Ausweg ist jedenfalls

39 Entsprechend wird die Todesstrafe heute auch von manchem konservativen Moraltheo-
logen abgelehnt; vgl. etwa CONCETTI, Gino, Pena di morte, Casale Monferrato 1993.

80 Vgl. GRUSSMANN, Wolf-Dietrich, Die Problematik der Todesstrafe heute, in: Osterrei-
chische Juristenzeitung 35 (1980) 381-389, hier 386: «SchlieBlich darf nicht iibersehen
werden, daB durch ein ausschlieBliches Festhalten an der Sicherungsfunktion die Todes-
strafe ihres Strafcharakters verlustig wird und eigentlich als MaBnahme zu betrachten ist;
als solche ist ihre Anwendung aber noch problematischer als schon als Strafmittel.» Vgl.
zur Problematik auch SCHULLER, Bruno, «Todesstrafe. II. Moraltheol.», in: 2LThK X
229f,



220 Konsistenzprobleme im Totungsverbot

bis jetzt bei der Todesstrafe nicht beschritten worden, da man der staatlichen
Gewalt das Recht zur direkten Totung zubilligt. Ist dieser Ausweg damit
schon ausgeschlossen, oder stellt er die Ultimo ratio auch in Sachen Todes-
strafe dar?

Diese Problematik sei noch an einem vieldiskutierten Beispiel erklirt,
das auch im KKK seinen Niederschlag gefunden hat: das Beispiel des She-
riffs, der einen unschuldigen Farbigen verurteilt, um einen Akt der Lynch-
justiz zu verhindern.®! Im KKK heiit es (1753):

«Der Zweck rechtfertigt die Mittel nicht. Darum kann man etwa die

Verurteilung eines Unschuldigen nicht als ein legitimes Mittel zur Ret-

tung des Volkes rechtfertigen.»

Wie iiberhaupt in der ethischen Literatur zu beobachten, ist auch im KKK
nicht ausdriicklich bedacht, da man diesen Grundsatz so wohl nur auf die
Verurteilung eines Unschuldigen zum Tode zu beziehen hat. Angenommen,
man konnte durch die Verurteilung eines Unschuldigen zu einer symboli-
schen Geldstrafe einen Massenmord verhindern — das wire wohl nicht un-
bedingt verwerflich. Wenn aber zur «Rettung des Volkes» die Verurteilung
eines Unschuldigen ausgeschlossen ist, weil dies den Regeln der Institution
Strafrecht widerspriche, wieso ist dann moglicherweise die Todesstrafe an
einem Schuldigen, die vielleicht gar keine Strafe ist, zu diesem Zweck er-
laubt?

Es sei in diesem Zusammenhang daran erinnert, daf der KKK nicht etwa
eine Rechtfertigung der Todesstrafe im Sinn einer absoluten Straftheorie
versucht. Es heift in KKK 2266:

«Der Schutz des Gemeinwohls der Gesellschaft erfordert, dall der An-

greifer auBerstande gesetzt wird zu schaden. Aus diesem Grund hat die

iiberlieferte Lehre der Kirche die RechtmiBigkeit des Rechtes und der

Pflicht der gesetzmiBigen offentlichen Gewalt anerkannt, der Schwere

des Verbrechens angemessene Strafen zu verhidngen, ohne in schwer-

wiegendsten Fiéllen die Todesstrafe auszuschliefen.»

Evangelium Vitae deutet (Nr. 56) zwar auch absolute Strafziele an
(Wiedergutmachung, Siihne), fordert aber auch die sorgfiltige Priifung, ob
solche Ziele dieses Strafmal} rechtfertigen. Die Todesstrafe sei nur erlaubt,
«wenn der Schutz der Gesellschaft nicht anders moglich sein sollte». Fiir die
heutige Zeit sieht der Papst aber solche Notwendigkeit nicht: «Solche Fille
sind jedoch heutzutage infolge der immer angepaBteren Organisation des
Strafwesens schon sehr selten oder praktisch iiberhaupt nicht mehr gege-
ben.»

Was wire nun von folgender Rechtfertigung der Todesstrafe durch
J. Mausbach® zu halten?:

1 vgl. hierzu WOLBERT (Anm. 33) 119-138.

62 MAUSBACH (Anm. 24) 68 (§ 17). Leider gibt es auch heute noch Moraltheologen, die
fiir eine solche Meinung die Analogie des Thomas vom kranken Glied bemiihen (S.Th. II-
Il q .64 a.2). So etwa REGAN (Anm. 19, 269): Er spricht von der «force of the traditional
argument for capital punishment, namely , that society can kill a currupted member of the
human body for the sake of its life or health». Hier wire daran zu erinnern, daB Pius XIL



Konsistenzprobleme im Totungsverbot ' 221

«Die Vernichtung des Menschenlebens verst6ft hier nicht gegen die
Wiirde und den Selbstzweck der Personlichkeit, weil der Verbrecher
selbst seine Personwiirde preisgegeben und in der schweren Antastung
der Sittlichkeits- und Rechtsordnung die Grundlage seiner irdischen Exi-
stenz selbst aufgehoben hat».
Bei dieser Rechtsverwirkungstheorie hat offensichtlich Kant Pate gestanden.
Bei einer Rechtfertigung der Strafe im Sinne einer relativen Straftheorie, so
meinte dieser, behandle man den Straftiter als bloBes Mittel. Eine Rechts-
verwirkungstheorie scheint diese Schwierigkeit zu vermeiden, freilich indem
sie das Kind mit dem Bade ausschiittet. Der Straftiter wird in seiner Wiirde
nicht mehr verletzt, weil ihm diese abgesprochen wird: er hat sie sich selbst
genommen. In letzterem Punkt folgt man Kant freilich nicht. Nach ihm
kommt die Wiirde dem Menschen zu, insofern er der Sittlichkeit fdhig ist,
nicht insofern er diese realisiert. Insofern auch der Siinder zur Umkehr geru-
fen ist, bleibt er der Sittlichkeit fihig und ist als Nichster zu lieben.®* Nach
Kant nimmt eine absolute Straftheorie den Morder in dieser Fahigkeit, damit
in seiner Schuld, mit der Schuldfiahigkeit auch in seiner Wiirde ernst.

4. Direkte und indirekte Totung

Zur Problematik der indirekten Totung sagt immerhin ein der neueren Mo-
raltheologie nicht gerade gewogener Autor wie J. Boyle®*, es sei die Frage,
«whether the PDE [=principle of double effect] can be consistently and non
arbitrarily applied to cases.» Die Griinde fiir diese Konsistenzschwierigkei-
ten lieBen sich schon beim Vergleich der Darlegung und Anwendung des
Prinzips in den Handbiichern zeigen, worauf hier nicht im einzelnen einzu-

diese Analogie im Rahmen der Uberlegungen zur Organspende ausdriicklich ausgeschlos-
sen hat (UTZ, Arthur-Fridolin/GRONER, Joseph-Fulco, Aufbau und Entfaltung des gesell-
schaftlichen Lebens. Soziale Summe Pius’ XII., III, Fribourg 1961, Nr. 5495): «Man
iibersieht hier den wesentlichen Unterschied zwischen physischem und moralischem Or-
ganismus... Der physische Organismus des Menschen ist ein Ganzes hinsichtlich seines
Seins; die Glieder ... sind derart in das Ganze einbezogen, daB sie keinerlei Unabhéngig-
keit besitzen. ... Ganz anders verhilt es sich bei dem moralischen Organismus, den die
Menschheit darstellt: Dieser bildet ein Ganzes nur in bezug auf sein Handeln und seine
Ziele. ... Darum hat der Gesamtorganismus, den die Menschheit darstellt, keinerlei Recht,
an den einzelnen Forderungen zu stellen auf dem Gebiet des physischen Seins auf Grund
des natiirlichen Rechts, das das «Ganze> als Verfiigungsgewalt iiber seine Teile besitzt.»
Das Verstdndnis der Menschheit oder der Gesellschaft nach Analogie eines physischen
Organismus leugnet die Selbstzwecklichkeit, die Wiirde des einzelnen Menschen, von der
Regan sonst so wortreich redet. Man sollte sich die Argumente eben nicht wie in einem
Selbstbedienungsladen aussuchen.

63 Vgl. WOLBERT (Anm. 33) Kap. 6; DERS., Der Mensch als Mittel und Zweck, Miinster
1987. REGAN (Anm. 19, 254) sagt iibrigens iiber das Lebensrecht des Schuldigen: «How it
is possible for this right to be thrown away by man himself is a problem not directly sol-
ved by the teaching of the church.»

4 BOYLE, Joseph, Double-effect and a Certain Type of Embryotomy, in: IThQ 44 (1977)
303-318, hier 303; DERS., Toward Understanding the Principle of Double Effect, in:
Ethics 90 (1980) 527-538.



222 Konsistenzprobleme im Totungsverbot

gehen ist.® Es seien nur einige Punkte kurz in Erinnerung gerufen. Nach
dem Prinzip von der Handlung mit Doppelwirkung (= PHDW) sind Mittel
und Nebenfolge einer Handlung unterschiedlich zu bewerten. Beide werden
zwar nicht um ihrer selbst willen gewollt, sondern um des Zieles willen.
Nach dem Grundsatz aber «Wer das Ziel will, will auch notwendig das Mit-
tel», wird ein schlechtes Mittel dem Menschen angerechnet, da er dieses
will, nicht dagegen in jedem Fall eine schlechte Nebenfolge; diese wird ja
nur zugelassen. Bei dieser Erlduterung werden freilich — ohne da man sich
dariiber ausdriicklich Rechenschaft gibt — Fragen der Zurechnung und der
Bewertung einer Handlung als sittlich richtig oder falsch vermischt.

Bei der konkreten Anwendung gibt es etwa Unterschiede in der Frage,
ob eine schlechte Wirkung wenigstens gleichunmittelbar mit der guten aus
der Handlung folgen miisse oder nach dieser. Im ersten Fall ist die schlechte
Folge in der Regel sicher, im zweiten hochstens wahrscheinlich. Wird bei
einer schwangeren Frau eine Hysterektomie vorgenommen, ist die schlechte
Folge (Tod des Fotus) sicher, bei der BeschieBung eines militdrischen Ob-
jektes dagegen ist die in Kauf genommene Schiddigung von Zivilisten je nach
Situation mehr oder weniger wahrscheinlich. Merkelbach meint etwa, es
reiche, wenn wenigstens die gute Folge per se eintrete. Andererseits scheint
aber Totung fiir ihn zu sein ein®: «actus qui natus est causare mortem». Gilt
das aber nicht auch fiir die Hysterektomie, die man im Fall der Schwan-
gerschaft als indirekte Totung versteht? Mufl man etwa eine Folge, die mit
Sicherheit eintritt, nicht genau so wollen, wie ein notwendiges Mittel? Dafiir
kann man auf folgenden Unterschied verweisen: Ohne das Mittel erreiche
ich das Ziel nicht. Sollte die normalerweise sichere Nebenwirkung allerdings
nicht eintreten, erreiche ich das Ziel trotzdem. Dennoch kénnte man fragen,
ob nicht die Sicherheit der Nebenwirkung fiir die Frage der Zurechnung auch
relevant sein konnte. Angenommen, ein Bauer steckt in der Nacht einen
alten Schuppen in Brand, der auf seinem Grund liegt, weil dieser héaBlich
und iiberfliissig ist. Nun sind aber gerade zu dieser Zeit Menschen in diesem
Schuppen, die mitverbrennen werden. Ihre Totung beabsichtigt der Bauer
nicht; sie ist nur (sichere!) Nebenfolge; es handelt sich also um indirekte
Totung. Ist sie deshalb weniger schlimm als eine direkte Totung?®’ Die
Unsicherheit der Nebenwirkung ergibt sich u. U. aus der Tatsache, daf} ihr
Eintritt (anders als im vorigen Beispiel) einer zweiten Ursache bedarf. Das

65 ygl. WEISS, A. (Anm. 42) sowie seinen demnichst erscheinenden Artikel.zur Thematik
der Handlung mit Doppelwirkung; vgl. auch UNIACKE, Suzanne M., The Doctrine of
Double Effect, in: Thom. 48 (1984) 188-218.

6 MERKELBACH, Benedictus H., Summa Theologiae Moralis II Paris 1947 n. 349 defi-
niert die Selbsttétung: «Occisio sui est actio vel omissio quae mortem causare nata est».
Vgl. auch GOPFERT (Anm. 40) 181; indirekt sei eine Totung, «wenn jemand den Tod des
Nichsten nicht will, aber doch solche Handlungen vornimmt, aus welchen voraussichtlich
der Tod des Nichsten erfolgt». Dagegen Ludwig BENDER, Vitam et integritatem corporis
periculo exponere, in: Ang. 32 (1955) 368-376.

7 Das Beispiel findet sich bei FREY, R.G., Some Aspects To The Doctrine of Double
Effect, in: CJP 5 (1975) 259-283, hier 263.



Konsistenzprobleme im T6tungsverbot ' 223

ist besonders deutlich beim Scandalum. Mein Handeln allein ist niemals
hinreichende Ursache fiir die Siinde eines anderen; das ist natiirlich auch
hochst relevant fiir die Frage der Zurechnung. Der Tod des Fotus bei der
Hysterektomie wie auch der eventuell Tod des Angreifers bei der Notwehr
ist dagegen von mir verursacht. Die Schwierigkeit, letztere als indirekte T6-
tung zu verstehen, wurde oben schon dargelegt. Es fragt sich somit, wieweit
die Sicherheit des Eintritts einer schlechten Folge im Rahmen der Anwen-
dung des PHDW ein Kriterium sein kann.

L. Bender hilt dagegen die Sicherheit der Totung nicht fiir entscheidend,
sondern ein anderes Kriterium.%® Er stellt sich etwa die Frage, ob man aus
einem Fenster im 10. Stock eines brennenden Hauses springen diirfe. Der
Tod wire in diesem Fall gewiB. Aber die Tatsache, daB das Fenster im 10.
Stock liegt, ist fiir Bender ein bloBer Umstand: Ich will nur aus dem Fenster
springen; die Hohe des Fensters ist von nur akzidenteller Bedeutung («cir-
cumstantia, quae reapse est huic obiecto coniuncta, sed non vi suae natu-
rae»®). Die Handlung «se proiicere e fenestra» ist erlaubt; die Handlung «se
proiicere ab alto» darf dagegen nicht gewollt werden. Beides ist nicht not-
wendigerweise miteinander verbunden. Ich will so auch nicht meinen Tod,
ich nehme ihn nur in Kauf. Wiirde ich dagegen zur Vermeidung des Feu-
ertodes meinem Leben mit einem Dolch oder einer Pistole ein Ende setzen,
wire dies eine verwerfliche direkte Totung. An dieser Interpretation der in-
direkten Wirkung ist auffillig:

1. Bender orientiert sich an der Lehre von den «fontes moralitatis». Damit
setzt er voraus, was zu beweisen ist: Ein Umstand hat definitionsgemaf fiir
die Sittlichkeit der Handlung nur akzidentelle Bedeutung.”” Dennoch 148t
sich hier wohl auch indirekt ein Argument erschlieBen, ndmlich:

2. Zwischen dem Springen aus dem Fenster und dem Tod besteht ein blof3
kontingenter, nicht ein logisch-notwendiger Zusammenhang.”!

Letzteres ist zwar richtig; aber ist dieser Gesichtspunkt entscheidend?
Angenommen, ein Arzt entnimmt einem Patienten sein Herz, um einen ande-
ren zu retten. Auch hier besteht ein bloB kontingenter Zusammenhang zwi-

68 BENDER, Ludwig, Occisio directa et indirecta, in: Ang. 28 (1951) 224-253; er kritisiert
hier A. Gemelli, nach dem die GewiBheit des Todes die direkte Tétung auszeichnet.

% Ebd. 229. Vgl. auch A. Vermeersch (Anm. 19); er unterscheidet zwei Weisen der Un-
terscheidung (107): 1. nach der Héufigkeit des Effektes, 2. nach der Intention. Er ver-
deutlicht an folgendem Beispiel (108): Jemand wirft einen schweren Gegenstand aus dem
Fenster, wobei ein Passant getotet wird. Nach dem Kriterium der Haufigkeit wiirde es sich
um direkte Totung handeln, falls die StraBe belebt, um indirekte, falls sie abseits und un-
belebt ist. Nach dem zweiten Kriterium wiirde es sich auch im ersten Fall um indirekte
Totung handeln, da der Handelnde nur den Hinauswurf des Gegenstandes intendiert. Frei-
lich ist auch im ersten Fall fiir Vermeersch die Hiufigkeit allein nicht das entscheidende
Kriterium, vielmehr die Tatsache, daB der Mensch nur eine begrenzte Sorgfaltspflicht hat.
70 Vgl. WOLBERT (Anm. 33) Kap. 2.

7l Diese Differenzierung findet sich bei GEDDES, Leonhard, On the Intrinsic Wrongness
of Killing Innocent People, in: Analysis 33 (1972/73) 93-97; er unterscheidet zwischen
voluntary und intentionally killing the innocent. Zur Kritik vgl. DUFF, R.A., Intentionally
Killing the Innocent, ebd. 34 (1973/74) 16-19.



224 Konsistenzprobleme im T6étungsverbot

schen der Organentnahme und dem Tod. Sollte ersterer am Leben bleiben,
um so besser. Das Ziel des Arztes wird damit nicht vereitelt. (Bei der Todes-
strafe wird das Ziel dagegen nur durch den Tod des Delinquenten erreicht.)
Im {ibrigen stellt sich hier natiirlich auch die Frage, ob der Wille in den bei-
den Fillen wirklich so unterschiedlich qualifiziert wird.

Ein anderes Beispiel von Bender: Nach einem Schiffbruch trigt ein Ret-
tungsboot keine 30 Personen. Fiinf unverheiratete Manner gehen freiwillig
iber Bord. Hier handle es sich um indirekte T6tung, weil die Médnner nur das
Schiff verlassen, sich aber nicht téten wollen.”? Selbst wenn also die See um
das Boot voller Haie wire, handelte es sich nach Bender um indirekte, nach
Gopfert dagegen um direkte T6tung (da der Tod wahrscheinlich ist), wobei
ich nicht sicher bin, ob man bei einem Lebensopfer auf diesen Unterschied
solchen Wert legen wiirde. Was wire andererseits, wenn die Ménner nicht
freiwillig iiber Bord gehen, sondern von den Seeleuten ins Meer geworfen
wiirden (wie etwa Jona von den Seeleuten)?’® Ahnlich wie Bender dufern
iibrigens auch Grisez und Boyle’, das Erleichtern eines Rettungsboots
durch Uberbordwerfen einiger Passagiere sei eventuell erlaubt. Der Tod sei
hier nur vorausgesehen. Wenn die Passagiere gerettet werden konnten, wire
das Projekt der Lebensrettung nicht gefihrdet. Die Seeleute diirfen nur nicht
zunichst sich selbst retten; das wiare unfair: «This is the point of argument
that passengers have a right to secure passage to which the dutiful sailors
must yield and that everyone has a right to fair processes of selection if
some must be dealt with in a way likely to cause death.»

Ein weiteres Beispiel von Bender: Zwei Piloten stiirzen in der Polarre-
gion ab. Sie haben Proviant fiir 10 Tage, die Wanderung bis zur nichsten
Behausung dauert aber zwanzig Tage. Der eine ist unverheiratet; er bietet
dem andern, der Familienvater ist, seinen Anteil an, so daB dieser iiberlebt.
Es handle sich nicht um direkte T6tung. Der erstere wolle sich nicht der
Nahrung enthalten, sondern den Freund retten. Bender will hier iibrigens
keine Analogie zum medizinisch indizierten Schwangerschaftsabbruch zu-
lassen”: «Quare privare foetum contactu cum corpore materno est in se
corpus foetale privare dispositionibus necessariis ut anima in eo permanere
possit. Ergo abortus est occisio directa foetus non viabilis.»

5. Schwangerschaftsabbruch

Die angedeuteten Schwierigkeiten in Auslegung und Anwendung des PHDW
sind AnlaB fiir G. Grisez und J. Boyle, immerhin zwei scharfen Kritikern der
neueren Moraltheologie, das Problem des medizinisch indizierten Schwan-

72 Ebd. 244: «Actus electus, qui est immediatum actus voluntatis, non est actus occisivus,
cui applicatur definitio occisionis.» Zu Gopfert vgl. Anm. 66.

73 Vgl. etwa WOLBERT (Anm. 33) Kap. 6.

4 GRISEZ, Germain/BOYLE, Joseph M. Jr., Life and Death with Liberty and Justice, Notre
Dame, London 1979, 402.
7> BENDER (Anm. 68) 247.



Konsistenzprobleme im T6étungsverbot 225

gerschaftsabbruchs neu zu bedenken.’s Nach Boyle hindert vor allem die
Angst vor dem Dammbrucheffekt die Anwendung des PHDW auf diesen
Fall. Unsere moralische Intuition dagegen strdubt sich gegen ein solches
Verbot. Boyle betont, in diesem Fall sei nicht der Tod des Fotus intendiert,
sondern seine Losung aus dem Mutterscho bzw. die Verkleinerung seines
Korpers. Mit dem Rechtsphilosophen H.L.A. Hart’’ stellt er heraus, es gehe
nicht um die T6tung des Fétus, sondern um seine Entfernung (removal) aus
dem MutterschoB. Bei der Kraniotomie wie bei der Hysterektomie handle es
sich deshalb um indirekte Totung; der Tod des Fotus sei in beiden Fillen ein
Nebeneffekt. Entscheidend ist also fiir Hart wie fiir Boyle nicht die GewiB3-
heit des Todes des Fotus’: «The death of the fetus in the craniotomy case is
not conceptually related to the crushing of the fetus’s skull.» Was also be-
grifflich nicht mit dem intendierten Ziel des Handelnden verbunden ist, wird
nicht notwendigerweise von ihm intendiert. Es ist immerhin logisch mog-
lich, daB der Fotus durch die Kraniotomie nicht getétet wird (dhnlich wie der
Tod von Zivilisten bei der BeschieBung eines militdrischen Objektes nicht
logisch notwendig, obgleich in bestimmten Fillen faktisch unvermeidlich
ist).

Selbst wenn man dieser Argumentation folgte, bliebe aber eine Schwie-
rigkeit: Was ist zu halten von der Rettung der Mutter um den Preis einer
(auch nicht logisch notwendigen) schweren Verkriippelung des Kindes? Tra-
ditionell hitte das Totalitdtsprinzip eine solche Handlung ausgeschlossen.
Inzwischen schlieft man eine Organspende einer Mutter fiir ihr Kind nicht
mehr aus; insofern ist das Totalitdtsprinzip mindestens revidiert. Aber die
Bewertung der Verkriippelung in diesem Fall wire wohl noch zu kldren. Die
Losung von Grisez lduft auf dasselbe Ergebnis wie bei Hart und Boyle hin-
aus. Er erldutert die dritte Bedingung des PHDW (iiber die Folge der beiden
Wirkungen) so™:

«The iustification is simply that the very same act, indivisible as to its

behavioral process, has both the good effect of protecting human life

and the bad effect of destroying it. The fact that the good effect is
subsequent in time and in physical process to the evil one is irrelevant,
because the entire process is indivisible by human choice and hence all
aspects of it are equally present to the agent at the moment he makes his
choice.»
Die Unteilbarkeit der Handlung ist also der entscheidende Gesichtspunkt.
Diese ist aber hier gegeben. So rechtfertigt Grisez denn mit folgenden Wor-
ten die Entfernung einer Eileiterschwangerschaft (ohne Entfernung des
Eileiters)®:

76 BOYLE (Anm. 64) und GRISEZ, G., Abortion: the Myths, the Realities, and the Argu-
ments, New York 1966.

77 HART, H.L.A., Intention and Punishment, in: DERS., Punishment and Responsibility,
Oxford 1978 (=21970), 113-135, hier 122-125.

7® BOYLE (Anm. 30) 306.
" GRISEZ (Anm. 76) 340.
80 GRISEZ/BOYLE (Anm. 74) 404,



226 Konsistenzprobleme im Tétungsverbot

«Our analysis would classify the removal of a tubal pregnancy from its

inappropriate site of development in the tube as an act of removal,

which could be chosen for the sake of preventing otherwise inevitable
damage to the mother by the continuing development of the fetus with
almost no hope of its survival. The death of the growing child who is
removed in such a case would be foreseen and accepted but would not
need to be included in the proposal adopted, and thus killing in the strict
sense need not be done. We think that embryotomy can be analyzed
similarly.»

Entsprechend bewertet wird die T6tung eines Fotus zur Erméglichung etwa

einer Blinddarmoperation; hier handle es sich um indirekte T6tung?! :

«The fact that the removal of the fetus is a distinct act from the subse-

quent surgery does not mean that this distinct act, precisely as an act

which is a means to an end, is an act of killing.»
Wenn keine Tétung, dann ist diese Handlung aber noch nicht automatisch
gerechtfertigt. Das gilt fiir Grisez etwa beim ethisch indizierten Schwanger-
schaftsabbruch. Hier handle es sich nicht um intendierte Tétung. Wenn das
Kind in einem kiinstlichen Uterus aufgezogen werden konnte, hitte die Mut-
ter nichts dagegen. Die Handlungsweise sei aber nicht erlaubt. Sie verletze
ein fundamentaleres Gebot: einander Gutes zu tun, wenn man kdnne.

Nach dieser Analyse sind — wenn ich richtig sehe — die meisten Schwan-
gerschaftsabbriiche, ausgenommen die eugenischen, als indirekte Tétung an-
zusehen; allerdings sind sie damit nach Grisez noch nicht automatisch er-
laubt; fiir ihn ist nur der medizinisch indizierte gerechtfertigt.

Beide genannten Autoren sind zu dieser Losung inspiriert durch die Be-
urteilung der Notwehr durch Thomas von Aquin. Hier ist die Bewahrung des
eigenen Lebens intendiert. Zu diesem Zweck ist begrifflich die Totung des
Gegners nicht notwendig; er mufl nur aufler Gefecht gesetzt werden. Fiir die
Rettung der Mutter ist nur notwendig «changing the dimensions of the
skull.»??

An dieser Stelle sei noch verwiesen auf die Arbeit von Grisez, Finnis
und Boyle iiber die nukleare Abschreckung, ein Thema, das zum Gliick an
Aktualitit verloren hat.®® Sie zeigen zunichst iiberzeugend, daB die nukleare
Abschreckungstheorie der westlichen Staaten, die Atomwaffen besitzen, mit
dem Verbot der direkten Tétung Unschuldiger nicht vereinbar ist. Die di-
rekte Totung von Zivilisten ist (wenigstens sub conditione) intendiert. Wenn
man aber nach ihrer Theorie gegen menschliches Leben als Basisgut nicht
direkt handeln darf, warum gilt das nicht auch fiir das Leben des Schuldi-
gen? Die Antwort ist iiberraschend®*:

81 Ebd. 405.

82 BOYLE (Anm. 30) 311.

83 FINNIS/BOYLE/GRISEZ (Anm. 35).
$4 Ebd. 310.



Konsistenzprobleme im Totungsverbot 227

«Our thesis is that it is always wrong to choose to kill a human being.
But some killing does not involve a choice to kill, and such killing may
sometimes be justified, though certainly not always.»
Bei der Notwehr wihlt man nicht den Tod des Angreifers, man will den An-
griff abwehren. Eine politische Gesellschaft will nicht Schuldige toten, son-
dern die Schwachen schiitzen oder die gerechte Ordnung. Ihre Theorie be-
sagths

«that military action must be directed toward stopping the enemy’s un-

just use of force, not toward killing those who are bringing that force to

bear. By requiring that the death of an enemy soldier be brought only as

a side-effect of a military act having a different appropriate object, our

moral theory would limit warfare as stringently as possible to the pursuit

of the good purposes which can justify it.»

Die Autoren gehen also iiber Thomas hinaus, indem sie dessen Analyse der
Notwehr auch auf den Krieg zu iibertragen versuchen. Sie bemiihen also hier
nicht eine besondere Autorisierung der G6ffentlichen Gewalt durch Gott als
sittlichen Gesetzgeber (auch nicht die Unteilbarkeit der betreffenden Hand-
lung). Ob so auch die Todesstrafe zur rechtfertigen ist, dariiber sind sie sich
nicht einig. Fiir Grisez und Boyle liegt hier «a choice of a bad means to a
good end»® (retributive Gerechtigkeit) vor; deshalb lehnen diese die Todes-
strafe ab. Nach Finnis wird in diesem Fall der Tod weder als Zweck noch als
Mittel angestrebt, «since it can be intended precisely as itself a good, namely
the good of restoring the order of justice»”. Hier seien allerdings weitere
Analysen erforderlich.

Auf diese Weise ist freilich die traditionelle Formulierung des T6tungs-
verbots nicht mehr giiltig: Nur indirekte Totungen sind erlaubt; auch der
Schuldige darf nicht direkt getdtet werden. Man fragt sich, weshalb die
Autoren dennoch die Terminologie schuldig — unschuldig beibehalten.
Nonkombattatanten etwa sind fiir sie offensichtlich Unschuldige, weil ihre
Toétung immer eine direkte wiére. Das Totungsverbot lieBe sich dann aber
ausreichend als Verbot der direkten Totung eines Menschen formulieren.

Zuriick zum Schwangerschaftsabbruch. Boyle stellt sich auch dem Ein-
wand, der Fotus sei nicht schuldig. Er weist aber dazu mit Recht darauf
hin®®, daB Thomas diesen Faktor nicht erwahne. Entscheidend sei die Frage
der indirekten Totung. Diese Feststellung ist gerade aus der Feder dieses
Autors bemerkenswert angesichts der sonst so hdufig markant herausgestell-
ten Unschuld des Fotus (auch in lehramtlichen Dokumenten). Und tatsdch-

% Ebd. 315.

8 Ebd. 317.

87 FINNIS, John, The Consistent Ethic — A Philosophical Critique, in: BERNARDIN (Anm.
2) 140-181, hier 154; vgl. DERS., Fundamentals of Ethics, Oxford 1983, 128-135. An-
ders iibrigens A. Regan (Anm. 29, 241); fiir ihn gilt im Verteidigungskrieg «what is in-
tended is the repulsion of unjust aggression». «It seems at first sight unreal to look on the
deaths of combatants in the army of aggression as incidental, but such is really the case.»-
Mir scheint das auch auf den zweiten Blick «unreal».

88 BOYLE (Anm. 30) 312.



228 Konsistenzprobleme im Totungsverbot

lich wire ja, wie oben betont, dann (falls die Unschuld ein entscheidender
Faktor wire) die Interpretation der Notwehr als indirekte T6tung iiberfliissig,
wie auch Boyle betont: «That argument assumed that if the fetus were shown
to be a materially unjust aggressor it could be directly killed». Versteht man
allerdings die Erlaubnis zur Notwehr sozialethisch im oben gekennzeichne-
ten generalpriaventiven Sinn, ist diese Analogie zur Notwehr ausgeschlossen.
Hier miiBte eine aggressive Handlung vorliegen; der Fotus stellt aber durch
seine bloBe Existenz eine Bedrohung dar. Diese faktische Bedrohung der
Mutter ist fiir Boyle freilich ausreichend; Schuld spielt dagegen keine Rolle.
Eine deontologische Rechtfertigung der Notwehr im Stile von Boyle erlaubt
also hier zunéchst mehr als eine teleologische Beurteilung im Sinn der Gene-
ralpriavention.®

Die Losung von Grisez und Boyle hinterldt einen zwiespiltigen Eindruck.
Auf der einen Seite scheint der Hinweis wichtig, daB notwendig nur die Ent-
fernung des Fotus aus dem Mutterleib ist. Dies ist auch wichtig, insofern ja
die Moglichkeiten, Frilhgeburten am Leben zu erhalten, fortgeschritten sind,
die Herbeifiihrung einer Frithgeburt also eine Alternative zur Tétung des Fo-
tus werden konnte. Hier liegt ein Unterschied vor etwa zur therapeutischen
Sterilisation; diese ist notwendig zur Verhinderung kiinftiger Schwanger-
schaften, die Totung des Fotus dagegen beim therapeutischen Schwanger-
schaftsabbruch nicht. Die Betonung der Einheit der Handlung mag zunéchst
einleuchten im Unterschied etwa zur Lebendspende eines Organs, wo zwei
Handlungen gefordert sind: Entfernung des Organs und Transplantation
(oder bei der FIVET). Man vergleiche aber die kritischen Anmerkungen von
S. Nicholson, die selbst einen wichtigen Beitrag zur Abtreibungsfrage gelie-
fert hat, auf den im folgenden noch einzugehen ist.”

1. Nach Grisez ist, wenn die Handlung unteilbar ist, der schlechte Effekt
nicht Mittel zum Guten, wenn die beiden in kausaler Beziehung stehen.®!

8 Zur Kritik an Boyle und Grisez vgl. FLANNERY, Kevin, What is Included in a Means to
an End?, in: Greg. 74 (1993) 499-513. Er wendet ein (511): «First, the hysterectomy is
performed upon the woman; the craniotomy (or cranium-narrowing operation) is perfor-
med upon the fetus — or, perhaps, upon its skull. As an operation on the fetus, it brings
about no good for the fetus. On the other hand, a hysterectomy, as an operation on a wo-
man, is clearly for her good health. ... Second, in order to separate off from the compass
of the means the killing of the fetus, it is necessary to redescribe the act of craniotomy,
calling it a cranium-narrowing operation. No such redescription is necessary in order to
depict the hysterectomy as a case in which the death or the fetus is outside the means di-
rected toward the health of the woman.» Bei der Hysterektomie wiirde der Arzt der Mutter
mitteilen: Das hat aber den Tod des Kindes zur Folge. Das wire bei der Kraniotomie
iiberfliissig.

% NICHOLSON, Susan, Abortion and The Roman Catholic Church, Knoxville (Tennessee) -
1978 (= JRE Studies in Religious Ethics II), hier 43ff.

91 Im Aufsatz von 1970 (Anm. 1), 89f.: «Means and end in the order of human action do
not necessarily correspond to cause and effect in the order of nature, because a means
must be an integral human act. ... From the ethical point of view, all of the events in the
indivisible performance of a unitary human act are equally immediate to the agent; none
is prior (a means) to another.»



Konsistenzprobleme im T6tungsverbot 229

Das ist ein nicht-alltdglicher Gebrauch des Wortes «Mittel». Angenommen,
jemand toétet sich, um nicht unter dem Einflufl der Folter ein Geheimnis zu
verraten. Ist dieser Tod nicht ein Mittel? Indem Grisez «Mittel» «von einem
ethischen Standpunkt aus» versteht, definiert er es neu, damit nicht nach
seiner Theorie ein guter Zweck ein schlechtes Mittel heiligt. Anderen Auto-
ren macht er diesen Vorwurf; er selbst entgeht ihm nur durch eine vom all-
taglichen Sprachgebrauch abweichenden Verwendung des Wortes Mittel, die
tiberdies zirkuldr sein diirfte: Ein Ubel, das von einem ethischen Standpunkt
aus erlaubt ist, ist per definitionem kein Mittel.

2. Die Unteilbarkeit des therapeutischen Schwangerschaftsabbruchs ist
nicht unproblematisch. (Grisez spricht selbst von «crushing and removing
the baby»®2.) Ist das eine Handlung im Fall der Kraniotomie? Nur die zweite
ist notig zur Rettung der Mutter. Selbst wenn man Grisez’ Sicht hier teilt, ist
jedoch darauf zu verweisen, daBl etwa bei Bluthochdruck der Mutter die
(nach Grisez) eine Handlung geniigt, in andern Fillen dagegen aber danach
weitere unterstiitzende Mallnahmen notwendig sind. Ramsey weist gegen
Grisez auf folgende Situation hin®*: Bei der notwendigen Blinddarmopera-
tion einer Schwangeren ist die Totung des Fotus erforderlich. Hier sind
zweifellos zwei Handlungen notwendig. Fiir Grisez miiite demnach hier der
Abbruch der Schwangerschaft unerlaubt sein, nicht dagegen bei Bluthoch-
druck. Wie gesehen, ist sie aber wenigstens fiir Boyle auch im ersten Fall
erlaubt. Dabei konnte er sich sogar auf Pius XII. berufen, der duBert™, er-
laubt seien therapeutische Mainahmen gegen von der Schwangerschaft un-
abhingige Leiden: , |

«Wir haben absichtlich immer den Ausdruck gebraucht «direkter An-

griff auf das Leben eines Schuldlosen», «direkte Totung». Denn wenn

z. B. die Rettung des Lebens der zukiinftigen Mutter, unabhéngig von

ihrem Zustand der Schwangerschaft, dringend einen chirurgischen Ein-

griff oder eine andere therapeutische Behandlung erfordern wiirde, die
als keineswegs gewollte oder beabsichtigte, aber unvermeidliche Neben-
folge den Tod des keimenden Lebens zur Folge hitte, kdnnte man einen
solchen Eingriff nicht als einen direkten Angriff auf schuldloses Leben
bezeichnen.»
Ob Pius XII. an den Fall der Blinddarmoperation gedacht hat, ist eher un-
wahrscheinlich (vielleicht denkt er an Blutungen, die zur Kontraktion des

92 GRISEZ (Anm. 1) 94

“3 RAMSEY, Paul, Abortion: a review article, in: Thom. 37 (1973), 174-226, hier 216. Zur
Position von Grisez dort iiberhaupt 211-226; Ramsey fragt schlieBlich zur Position von
Grisez (219), «whether it may not be revised without going so far as to say that an ethics
of action has simply to be elided into an ethics of good consequences, into an ethics of
doing good on the whole». Das wiire dann eine teleologische Theorie. Zur Eigenart von
Grisezs normativer Theorie vgl. MOMMSEN, Wolfgang, Christliche Ethik und Teleologie.
Eine Untersuchung der ethischen Normierungstheorien von Germain Grisez, John Finnis
und Alan Donagan, Miinster 1993.

% UTZ/GRONER (Anm. 62), I, Fribourg 21954, Nr. 1118; vgl. dazu auch GRISEZ/BOYLE
(Anm. 74) 405.



230 Konsistenzprobleme im Toétungsverbot

Uterus fiihren). Von der zeitlichen Abfolge her handelte es sich hier zweifel-
los um direkte T6tung, nach dem im obigen Zitat gegebenen Kriterium aber
um indirekte. Wire andererseits die Entfernung des Eileiters erlaubt, falls
die entsprechende Erkrankung erst durch die Schwangerschaft ausgelost
wiirde?

3. Nach Grisez darf eine Frau das Leben ihres Kindes retten, indem sie
sich zwischen es und ein Raubtier stellt:*® «The very performance which is
self-destructive also is protective.» Was wire aber mit einer Mutter, die sich
schiitzt, indem sie ihr Kind vor das Raubtier hilt? Grisez’ Aussage wiirde
auch hier gelten. Ebenso konnte man auch im Fall der Schwangerschaft
durch einen unteilbaren Akt das Leben des Fotus auf Kosten der Mutter ret-
ten.”® Warum hilt Grisez dennoch das Leben der Mutter fiir vorzugswiirdig,
wenn doch das Ungeborene Mensch ist in derselben Weise?

Immerhin muB8 man Grisez zugute halten, da3 es eine in jeder Hinsicht
konsistente Auslegung und Anwendung des PHDW offensichtlich nicht gibt.
So bietet er immerhin eine diskutable L&sung fiir ein dorniges Problem in-
nerhalb des traditionellen Totungsverbots, eine Losung, die sich wohltuend
abhebt von anderen, an deren intellektueller Redlichkeit zu zweifeln ist.
Giinthor etwa zitiert zu diesem Problem Rhonheimer.*” Der Arzt diirfe nicht,
aber dennoch scheint es wiinschenswert, dass er es tut.

«Aber es gibt Handlungssituationen, die sich jeglicher Kasuistik und

damit auch der Alternative «diirfen oder nicht diirfen» im Sinne der

Subsumtion unter eine allgemeine Norm entziehen. Und die Tradition

hat das auch beriicksichtigt, wenn sie in einem solchen Fall dafiir pla-

dierte: Der Arzt hat bona fide gehandelt, weil er in einer rational unent-

scheidbaren Situation eine rationale Entscheidung getroffen hat.»
Giinthor weiter: Man diirfe aus solchen Situationen keine Konsequenzen fiir
die normative Ethik ableiten; das bedeute, «sich der Pflicht zu einer saube-
ren Argumentation zu entziehen». Hier komme ich nicht mehr mit. Das Be-
miihen, ein Problem, das sich innerhalb der traditionellen Fassung des To-
tungsverbots stellt, zu 16sen, soll bedeuten, sich der Pflicht zu einer saube-
ren Argumentation zu entziehen. Die Qualifizierung dieses Problems als ra-
tional unentscheidbar dagegen sei Ausdruck wahrer Rationalitit. Eher hat
man den Eindruck, dafl sich Giinthér selbst mit Rhonheimer der Pflicht zu
sauberer Argumentation durch eine Flucht in Pseudo-Tiefsinn entzieht (auf
eine Weise iibrigens, die man sonst eher bei einigen Protestanten findet®®).

3 GRISEZ (Anm. 75) 334,

% S0 in der Tat GRISEZ (Anm. 1) 94: «The very act of crushing and removing the baby,
an act in fact destructive of its life, saves the mother from otherwise perhaps inevitable
death. On the same principle, one would be equally justified in cutting away the mother to
rescue the baby.»

¥7 GUNTHOR (Anm. 8) III n. 305; er zitiert RHONHEIMER, Martin, Natur als Grundlage der
Moral, Innsbruck 1987.

9,8 Vgl. dazu WILTING, Hans-Josef, Der KompromiBl als theologisches und als ethisches
Problem, Diisseldorf 1975.



Konsistenzprobleme im Totungsverbot 231

Bei aller Kritik an Grisez hilt Nicholson freilich den therapeutischen
Schwangerschaftsabbruch fiir erlaubt, da es hier nur um die Entfernung des
Fotus geht. Vom PHDW und seinen verschiedenen Deutungen hilt sie
nichts, da nicht einzusehen sei, wieso der Ort des Fotus im Mutterleib iiber
Erlaubtheit und Unerlaubtheit seiner Tétung entscheiden soll, ebensowenig,
daB man u. U. erst eine Gefidhrdung der Mutter abwarten miisse (etwa Blu-
tung des Eileiters), um einzugreifen.

Dariiber hinaus hélt Nicholson auch den ethisch indizierten Schwanger-
schaftsabbruch fiir erlaubt. Man behaupte oft*, die katholische Lehre bean-
spruche nicht mehr Schutz fiir das Leben des Fotus «than a non-religious
ethic of killing common to many members of American society provides for
already born». Sie behauptet dagegen:

«Roman Catholic doctrine confers greater protection upon fetal life in

the cases of life-threatening pregnancies and pregnancies resulting from

rape, than would be extended to post-natal human life in similar circum-

stances.»
Dabei beruft sie sich auf ein konstruiertes Beispiel von J. Thomson!™: Je-
mand findet sich Riicken zu Riicken im Bett mit einem bewuBtlosen Geiger.
Die Gesellschaft der Musikfreunde hat alles in Bewegung gesetzt, um ihn
am Leben zu erhalten. Der Betreffende hat die richtige Blutgruppe; deshalb
wird er gekidnappt und die Niere des Geigers an ihn angeschlossen. Die L6-
sung der Verbindung wiirde den Tod des Geigers bedeuten. Das Ganze soll
aber nur neun Monate dauern; dann wird der Geiger sich erholt haben.

Thomson versucht mit diesem Beispiel die vollstindige Freiheit der Frau
zur Abtreibung zu demonstrieren. Sie leugnet damit, dal jemand der sich auf
geschlechtliche Beziehungen einldft, mindestens prima facie sich auch ver-
pflichtet, die eventuell Konsequenzen zu akzeptieren. Nach ihr gilt das nur,
wenn die Schwangerschaft ausdriicklich gewollt ist. Fiir Nicholson ist das
Beispiel dagegen nur relevant fiir die Bewertung des Schwangerschaftsab-
bruchs bei Vergewaltigung. Im Fall des Geigers ist der Geschidigte offenbar
nicht verpflichtet, die Verbindung aufrechtzuerhalten. Das Leben des Gei-
gers zihlt in diesem Fall nicht mehr als das Wohlergehen des Gekidnappten.
Folgende Gemeinsamkeiten bestehen mit der Situation der Schwangerschaft:
1. In beiden Fillen unterstiitzt ein Mensch mit seinem Korper das Leben
eines andern.

2. Die Beendigung dieser Verbindung tétet den Rezipienten.
3. Der Geiger wie der Fotus sind unschuldig.
4. Am Ende (nach neun Monaten) kénnen beide ohne Unterstiitzung leben.

Der Unterschied: Der Fotus hat sich aus einer Eizelle der Frau entwik-
kelt, der Geiger dagegen verdankt nicht dem Gekidnappten sein Leben. Wie-

9 NICHOLSON (Anm. 90) 49. _

190 THOMSON, Judith J., A Defense of Abortion, in: PPAf 1 (1971) 47-66 (auch in: DIES.,
Rights, Restitution, and Risks, Cambridge (Mass), London 1986, 1-19). Zur Kritik an
Thomson vgl. FINNIS, John, The Rights and Wrongs of Abortion. A Reply to Judith
Thomson, ebd. 2 (1973) 117-145.



232 Konsistenzprobleme im Totungsverbot

viel wiegt dieser Unterschied? Dazu bringt Nicholson folgendes Beispiel'"!:
Ein Arzt hat eine befruchtete Eizelle. Als sie implantiert werden muB, ist bei
einer Frau (sei es die biologische Mutter oder eine andere Frau) eine Unter-
leibsoperation féllig. Bei dieser Gelegenheit pflanzt er ihr den Embryo ein
ohne deren Einwilligung, damit der Embryo nicht stirbt. Macht es einen Un-
terschied, ob die Eizelle von der Frau selbst stammt oder von einer anderen?
Sollte im letzteren Fall die katholische Position die Rettung des Embryos
fordern, wiirde sie mehr Schutz fiir das ungeborene als fiir das geborene Le-
ben (wie im Fall des Geigers) verlangen. Die katholische Position wiirdigt
nach Nicholson somit nicht ausreichend die besondere Art der Beziehung
zwischen Mutter und Fotus, die einseitige Beziehung der Lebenserhaltung
durch die Mutter. Nach Nicholson ist somit der ethisch indizierte. Schwan-
gerschaftsabbruch erlaubt auch unter der Voraussetzung, daB es sich beim
Fotus um eine Person handelt.

Nicholson geht im weiteren auf Schwierigkeiten ein, die sich aus ihrer
Position ergeben kdnnten:

1. Ist hier nicht auf den Unterschied T6ten — Sterbenlassen hinzuweisen?
Die Verbindung zwischen Mutter und Kind ist natiirlich; Schwangerschafts-
abbruch bedeutet Unterbrechung des natiirlichen Verlaufs, also Totung. Die
Verbindung des Geigers mit dem Gekidnappten ist dagegen kiinstlich; Un-
terbrechung bedeutet hier Absetzung einer Therapie, also Sterbenlassen'?:

«Where life-support has been introduced to prevent a person from dying,

termination of that support is regarded by some as letting that person

die. Where life-support arises through natural processes, on the other

hand, its interruption is regarded as killing.»
Die Relevanz dieses Unterschieds hidngt also ab von der generellen Bewer-
tung von To6ten und Sterbenlassen. Hilt man an diesem Unterschied fest,
ergibt sich freilich die eigenartige Konsequenz: Wenn ein vom Tode bedroh-
ter IV-gezeugter Embryo eingepflanzt und die Schwangerschaft dann durch
Ektomie eines kranken Uterus beendet wird, handelte es sich um Sterbenlas-
sen, bei der Beendigung einer durch Vergewaltigung entstandenen Schwan-
gerschaft dagegen um Totung. So jedenfalls Nicholson. Oder hédtte man im
ersten Fall zu argumentieren, die Schwangerschaft sei zwar kiinstlich zu-
stande gekommen, danach handle es sich aber um eine natiirliche Verbin-
dung; auch hier sei ein Abbruch nicht erlaubt?

2. Wenn eine aus einer Vergewaltigung resultierende Schwangerschaft
abgebrochen werden darf, hat die Frau keine miitterliche Beziehung zum Fo-
tus bzw. keine Verantwortung fiir ihn. Wenn doch, hitte sie fiir sein Leben
zu sorgen. Aber nach der Geburt hat eine Mutter fiir ein solches Kind zu
sorgen:

«It seems strange that a woman has a maternal relationship to a born

child resulting from rape, but not to an unborn child resulting from

rape». |

101 NICHOLSON (Anm. 90) 51 n. 60.
102 Ebd. 54 n. 64.



Konsistenzprobleme im Totungsverbot 233

Das hidngt mit unserer Auffassung von Elternschaft zusammen!?:
«I suggest that we are unwilling to assign the duties of parenthood to a
person who has neither (1) voluntarily participated in the event(s) pro-
ducing the child in question, nor (2) voluntarily contracted to perform
these duties (adoption), nor (3) had an opportunity, prior to the assign-
ment of such duties, to transfer them to another party. That a woman can
be maternally related to a born, but not an unborn, child resulting from
rape is due to the fact that she normally has the option of releasing the
born child for adoption.»
Vor der Geburt kann kein anderer die Sorge iibernehmen. Nicht die geneti-
sche Relation macht die Mutterschaft, sondern die physische Nidhe zum
Kind. Die Mutter iibernimmt nach der Geburt nur Verantwortung, wenn es
auch die Moglichkeit der Freigabe (zur Adoption) gibt. Elternschaft ist so
bezogen «to the performance of, or failure to perform, certain acts»:

«Parental duties are normally associated with voluntary sexual acts.

Having foreseen that sexual intercourse might produce a new human

being with a variety of dependency needs, the reproductive couple may

reasonably be regarded as responsible for satisfying those needs. Paren-
tal duties may be acquired, secondarily, through legal adoption, in which
the parties agree to perform such duties.»
Bei der Adoption hingt die Elternschaft also anders als bei der Vergewalti-
gung von einem freiwilligen Akt ab.

3. Warum darf man dann nicht einem Findelkind Sorge und Nahrung
verweigern? Hier handelt es sich um die generelle Pflicht der Hilfelei-
stung!®:

«Parental duties are more stringent than the general duty to assist

another human being in distress: they are of greater scope, and greater

sacrifice ca be required in the discharging of them.»
Die elterlichen Pflichten also sind stringenter, weil sie ausdriicklich iiber-
nommen werden. Die vergewaltigte Frau kann dagegen keinen anderen fin-
den, der fiir das Kind sorgt. Man hitte entsprechend auch fiir das Findelkind
zu sorgen, wenn man neun Monate lang keinen anderen finde.

Der Unterschied liegt in der «special nature of bodily life-support». Hier
liegt eine physische Veridnderung vor, nicht die Wahrnehmung einer Auf-
gabe. Wir fordern sonst nicht von einem Mitmenschen, seinen Korper zur
Verfiigung zu stellen, damit ein anderer iiberlebt.

4. Nicht alle Abtreibungsmethoden sind blofer Abbruch der Lebenser-
haltung. Wenn der Fotus nicht lebensfdahig ist, macht das keinen Unter-
schied. Beim lebensfihigen ist seine Entfernung der Tétung vorzuziehen.

Der Tod des Fotus ist also im Fall der Vergewaltigung weder Ziel noch
Mittel. Das Ziel ist die Beendigung der Lebenserhaltung. Manche Frauen
mochten allerdings vielleicht den Tod des Fotus, um die Erinnerung an die
Vergewaltigung auszuléschen. Das ist nicht erlaubt, solange man den Fotus

103 Ebd. 55 n. 66.
104 Epd. 56 n. 67.



234 Konsistenzprobleme im T6tungsverbot

als menschliches Wesen betrachtet. J. Thomson geht weiter: Eine Frau, die
ein Kind bekommt trotz Empfingnisverhiitung, darf die Schwangerschaft
abbrechen. Dazu Nicholson!®: «I have suggested that a woman has a paren-
tal duty to administer to the needs of a human being conceived through her
voluntary intercourse.» Die vergewaltigte Frau dagegen hat nicht freiwillig
mitgemacht; «she has no parental duty prior to the child’s birth.»

Auch die andern Beispiele von Thomson stimmen nicht, wie Nicholson
mit Recht bemerkt. Der Fétus ist nicht wie ein Einbrecher, der durchs offene
Fenster kommt. Der Geschlechtsverkehr bietet dem Fotus nicht die Gelegen-
heit, in den Mutterleib zu schliipfen; vielmehr verdankt er seine Existenz
diesem Akt. Auch der Vergleich mit dem Einbruch durch ein gesichertes
Fenster stimmt nicht: Hier ist das Versagen der Sicherungseinrichtungen Be-
dingung fiir den Eintritt, beim Fétus die Ursache dafiir.

Zusammenfassend hilt Nicholson fiir diesen Fall eine Regel fiir ein-
schligig, die G. Kelly in anderem Zusammenhang formuliert hat!%¢: that
«one must help a needy neighbor only when it can be done without impro-
portionate inconvenience and with a reasonable assurance of success.»

Fiir die Frage des therapeutischen Schwangerschaftsabbruchs wire das
Beispiel von Thomson zu modifizieren!?” : Statt des Geigers ist es das eigene
Kind, das am K&rper der Frau (oder in diesem Fall auch des Mannes) ange-
schlossen ist fiir neun Monate. Hier gdbe es bei Gefahr fiir das Leben der
Mutter zwei Situationen:

1. Bei Aufrechterhaltung der Lebensunterstiitzung durch die Mutter kann das
Kind iiberleben, aber nicht die Mutter.
2. Das Kind wird in jedem Fall sterben.

In beiden Fillen ist nach Nicholson die Beendigung der Lebensunter-
stiitzung erlaubt, aber auch das Lebensopfer; letzteres macht aber bei gerin-
ger Lebensaussicht fiir das Kind keinen Sinn. Auch Eltern sind nur zu or-
dentlichen Mitteln verpflichtet; darunter fallen nach Kelly'”® «all medicines,
treatments, and operations, which offer a reasonable hope of benefit and
which can be obtained and used without excessive expense, pain, or other
inconvenience». Auflerordentliche dagegen sind solche, die «cannot be ob-
tained or used without excessive expense, pain, or other inconvenience, or
which, if used, would not offer a reasonable hope of benefit». Das Faktum,
daB man zu Beginn der Behandlung zugestimmt hat, schlieBt dabei einen
Abbruch nicht von vornherein aus.

Die Parallelitét dieser Situation zu einer lebensbedrohenden Schwanger-
schaft liegt in folgendem:

105 Ebd. 59 n. 72.

106 Ebd. 60 n. 73; nach KELLY, Gerald, Notes: The duty to preserve life, in: TS 12 (1951)
550-556, hier 553f.

17 Ebd. 64 n. 76.
108 Ebd. 65 n. 79; Zitate aus G. KELLY (Anm. 106) hier 550.



Konsistenzprobleme im Tétungsverbot 235

1. Eine korperliche Verbindung besteht zwischen zwei unschuldigen
menschlichen Wesen, bei denen eines die Lebenserhaltung des andern be-
sorgt.

2. Eine Unterbrechung der Verbindung bedeutet unweigerlich den Tod des
Empfingers.

3. Die Aufrechterhaltung der Verbindung kann u. U. das Leben des Spenders
bedrohen.

4. Der Spender steht in elterlicher Verbindung zum Empfinger.

Somit ist nach Nicholson die katholische Lehre iiber den therapeu-
tischen Schwangerschaftsabbruch unvereinbar mit der Lehre iiber die sonsti-
gen Verpflichtungen der Eltern gegeniiber ihrem Kind. Was man von der
schwangeren Mutter gegeniiber dem ungeborenen Kind verlangt, fordert man
nicht gegeniiber dem geborenen Kind. Aus Nicholsons Position wiirde aber
folgen, daB ein lebensfiahiger Fotus nicht getotet, sondern nur entfernt wer-
den diirfte, falls das moglich wire, ohne das Leben der Mutter zu gefihrden.
Kraniotomie wire damit noch nicht erlaubt. Diese Probleme lassen sich heu-
te weitgehend durch Kaiserschnitt 16sen. Auf den wiirde man nicht auf Ko-
sten des Kindes verzichten. Aber fiir den Fall, wo das nicht méglich ist, for-
muliert Nicholson!®:

«A woman is not parentally obliged to preserve the life of her fetus

when continuation of fetal life support may be incompatible with her

own life, and a procedure resulting in fetal death is the only means of
terminating support with safety to herself:»
Therapeutischer Schwangerschaftsabbruch ist somit eine spezielle Form von
Toétung in der Form der Beendigung von «fetal assistance». Damit ist also

1% Ebd. 66 n. 80. Eine dhnliche Idee findet sich, allerdings nur bezogen auf die Eileiter-
schwangerschaft, bei A. LEHMKUHL. In: AEcR 9 (1893) 343-360 werden entprechende
Fille besprochen von August LEHMKUHL, Joseph AERTNYS und Aloysius SABETTI. Lehm-
kuhl hilt die MaBnahme nicht fiir direkte Totung, da der Fotus nur seines notwendigen
Lebenselements beraubt werde. Er zieht eine Parallele zu dem bekannten Beispiel von
Karneades von den zwei Schiffbriichigen, die sich beide an einer Planke festhalten, die
aber nur einen tragt. Einer diirfe hier zugunsten des anderen verzichten. So folgert er
(349): «Licebit ergo a pari vel a fortiori in nostro casu foetui elemento vitali sese privare
.., ut mater salvetur». Er priasumiert also fiir diesen Fall eine Einwilligung des Fotus.
Sabetti sieht dagegen in diesem Fall den Fotus als einen aggressor materialiter iniustus.
Da er mit J. de Lugo die Notwehr als direkte Totung versteht, ist hier eine direkte Tétung
erlaubt. Gegen Sabetti bekriftigt Lehmkuhl noch einmal seinen Standpunkt (Excisio foe-
tus atque ejus directa occisio, in: AEcR 10 [1894] 64—67). Es gebe Handlungen, die «in
ordinariis circumstantiis» (65) direkte Tétung seien oder ihr gleichkdmen, «in extraordi-
nariis circumstantiis» dagegen nur das Zulassen des Todes bedeuteten. Bei der Kranio-
tomie gehe die Totung des Fotus der Rettung der Mutter voraus, hier werde zuerst die
Mutter befreit; danach erfolge der Tod des Fotus; deshalb handle es sich um indirekte
Totung. Es handle sich vielleicht um eine Art Aggression, aber um keine ungerechte; die
Ungerechtigkeit lasse sich nicht aus der unnatiirlichen Position des Fotus erschlieBen.
Vgl. auch RAMSEY, Paul, War and the Christian Conscience, Durham (NC) 1961, 182f.;
er priasumiert eine Einwilligung des Fotus zur Tétung in diesem Falle: «Indeed, we should
assume that if a fetus is capable of bearing rights he is also capable of exercising them in
a charitable manner; and at the least this means that his own right to life should not be
held on to in vain, to the detriment of that of another.»



236 Konsistenzprobleme im Totungsverbot

nicht allgemein impliziert, man diirfe jemanden t6ten, um sein eigenes Le-
ben zu retten.

Das Ergebnis fiir beide bedachten Indikationen lautet!!?:

«It would appear that not only with regard to pregnancy resulting from

rape but also with regard to life-threatening pregnancy Roman Catholic

doctrine confers greater protection upon fetal life than it confers in

similar situations upon post-natal life.»
Die Uberlegungen, die Nicholson zu diesem Ergebnis fiihren, sind in jedem
Fall beachtlich. Sie erscheinen schliissig freilich nur unter der Vorausset-
zung, dafl man ethisch keinen Unterschied zwischen natiirlicher und kiinstli-
cher Lebenserhaltung durch einen Mitmenschen macht. Zur Diskussion die-
ser Frage wiederum wire eine genauere Kldarung des ethischen Unterschieds
zwischen To6ten und Sterbenlassen notwendig. Dies diirfte vielleicht das
schwierigste und brisanteste Problem sein, mit dem sich die Moraltheologie
zur Zeit konfrontiert sieht.

Entscheidend wire hier die Frage nach dem Grund der unterschiedlichen
Bewertung von Toéten und Sterbenlassen. Wo man diesen Unterschied im
traditionellen Sinne mit der fehlenden Berechtigung des Menschen zur To-
tung erkldrt, wird man diesen Unterschied konsequent in allen Fdllen durch-
halten miissen. Aber selbst unter dieser Voraussetzung lieBe sich fragen,
warum denn Gott als Gesetzgeber die aktive Totung nicht ins Ermessen des
Menschen gestellt habe. Hier wird man wohl vor allem sozialethische Griin-
de anfiihren miissen.!!! Man kann auf die verschiedenen Grade von Verant-
wortung verweisen, die Menschen je nach ihrer Position oder Rolle fiir einen
bestimmten Wert haben; so hat fiir einen Lehrer die Erziehung, fiir einen
Polizisten die offentliche Ordnung, fiir einen Arzt die Gesundheit Prioritit.
Dabei ist nicht nur die einzelne Handlung, sondern auch eine gesell-
schaftliche Praxis im Auge zu behalten, etwa die Praxis des Arztes, nicht zu
schaden. «Es kann gefolgert werden, da der Arzt nur dann moralisch ge-
rechtfertigt wire zu téten, wenn bewiesen werden kann, dafl sein Handeln
dieses Prinzip nicht untergribt. Mehr als jedes andere Mitglied der Gesell-
schaft hat der Arzt eine vorrangige Verpflichtung diesem Prinzip gegen-
iiber.»!'? Die Praktizierung einer aktiven, freiwilligen Euthanasie konnte zur
Praxis einer aktiven, nicht frei geforderten Euthanasie fiihren.

Sofern man solchen — hier nur kurz skizzierten — Grund fiir ausschlag-
gebend ansieht (das wire eine quaestio disputanda), leuchtet sofort ein, daf3
der Fall des medizinisch indizierten Schwangerschaftsabbruchs durch sol-
chen Grund wohl nicht erfafit ist. Eine solche Handlungsweise kann — im
Gegensatz zur aktiven Euthanasie — niemals zweideutig sein. Wie er auch
handelt, der Arzt versucht, Schaden abzuwenden. Eine Gefihrdung drztlicher

110 Ebd. n. 81.

1t Vgl. zum folgenden KEENAN, James F., Toten oder Sterbenlassen, in: StZ 201 (1983)
825-837; auch den Beitrag von Albin ESER, Mdglichkeiten und Grenzen der Sterbehilfe
aus der Sicht eines Juristen, in: JENS, Walter/KUNG, Hans, Menschenwiirdig sterben,
Miinchen 1995, 151-182.

112 Ebd. 830.



Konsistenzprobleme im Toétungsverbot ' 237

Praxis ist nicht gegeben. Es stellt sich somit die Frage, ob der Unterschied
zwischen Toten und Sterbenlassen in gleicher Weise fiir das geborene und

das ungeborene Leben gilt, und zwar auch, wenn wir beiderlei Leben den
gleichen Wert zuerkennen.

6. Geometrie oder Taxonomie

Nach diesen Uberlegungen stellt sich die Frage einer genaueren Einschiit-
zung der traditionellen Formulierung des T&tungsverbots, nach der man
niemals einen Unschuldigen direkt toten diirfe. Dazu sei zunichst eine ge-
netische Uberlegung angestellt. Was steht eigentlich am Anfang, das Prinzip
oder der Einzelfall? Beziiglich des Unterschieds zwischen Schuldigen und
Unschuldigen fiel auf, daB hier von Schuld in dquivoker Weise gesprochen
wird (das scheint ebenso von den Termini «direkt» und «indirekt» zu gel-
ten). Unter der Uberschrift «Tétung eines Schuldigen» werden drei Einzel-
fille nachtrdaglich zusammengefaBt, drei Ausnahmen vom Totungsverbot,
die man bereits in der Bibel findet, die man dann nachtrdglich systematisiert
als Totung eines Schuldigen. Mit dieser Bezeichnung ist eine wesentliche
Pointe noch nicht ausgesprochen. Es handelt sich hier (beziiglich der Not-
wehr mit gewissen Einschrinkungen) um To6tungen, die im Prinzip der of-
fentlichen Gewalt vorbehalten sind. Nur von der Kenntnis der Formulierung,
die Totung eines Schuldigen sei erlaubt, wiilte man diese Regel nicht kor-
rekt anzuwenden; andernfalls diirfte auch ein Privatmann einen zum Tode
verurteilten Morder toten. Eine Anwendung more geometrico in syllogisti-
scher Manier («Dieser Mensch ist schuldig; also darf ich ihn tdten.») ist hier
somit ausgeschlossen. Von solch geometrischer Anwendung unterscheiden
Jonsen und Toulmin terminologisch eine taxonomische.''* Letztere versteht
das Prinzip als Ertrag aus der Losung von Einzelfillen, als Ausdruck erfolg-
reicher Taxonomien. Fiir ein geometrisches Verstdndnis dagegen steht das
Prinzip am Anfang; es ist der MaBstab, an dem die Einzelfille gemessen
werden. Es kann damit auch durch schwierige Einzelfille nicht grundsitzlich
in Frage gestellt werden. Anders bei einem taxonomischen Verstindnis. Hier
kann ein neuer Fall paradigmatische Bedeutung bekommen, die zu einer
Revision des Prinzips fiihrt. So ist man u. U. zu einer Uberpriifung gezwun-
gen, ob alle Zivilisten Unschuldige und alle Soldaten zu jeder Zeit Schuldige
sind. Eine solche Revision ist offensichtlich beim sog. Totalititsprinzip ge-
schehen. Waren chirurgische Eingriffe zundchst nur zum Wohl des eigenen
Korpers erlaubt, ging es laut Pius XII. um das Wohl der gesamten Person.!'4
Die Moglichkeit der Nierenspende an das eigene Kind durch die Mutter wire
durch eine geometrische Anwendung dieses Prinzips ausgeschlossen. Indem

113 JONSEN, Albert R./TOULMIN, Stephen, The Abuse of Casuistry. A History of Moral
Reasoning, Berkeley 1988.

14 vgl. dazu KOPFENSTEINER, Thomas R., Historical Epistemology and Moral Progress,
HeyJ 33 (1992) 45-60, hier 54-57.



238 Konsistenzprobleme im Tétungsverbot

man das Prinzip dann auf die ganze Menschheit oder den Leib Christi aus-
weitete, hat man es ad absurdum gefiihrt und damit iiberfliissig gemacht.

Mit Hilfe dieser Unterscheidung lassen sich nun m. E. einige der Konsi-
stenzprobleme verstindlich machen. Die Regel, nach der man nur Schuldige
direkt toten darf, 148t sich, wie gerade gezeigt, auf die drei klassischen Fille
nur taxonomisch anwenden; andernfalls wire eine univoke Rede von Schul-
digen und Unschuldigen zu fordern. Die Anwendung auf den therapeuti-
schen Schwangerschaftsabbruch scheint aber nun geometrisch zu erfolgen:
Der Fotus ist unschuldig; also ist seine (direkte) T6tung unerlaubt. Eine ta-
xonomische Anwendung wiirde eine eigenstindige Reflexion dieses Falles,
speziell der singuldren Konkurrenz zwischen geborenem und ungeborenem
Leben erfordern.

Fiir die Handlung mit Doppelwirkung ist bereits J.F. Keenan dieser
Frage nachgegangen.''> Auch das PHDW ist Frucht einer Reflexion para-
digmatischer Fille. Keenan nennt drei: die ungewollte (aber u. U. unver-
meidliche) Tétung von Nichtkombattanten beim Angriff gegen ein militiri-
sches Objekt, die Verabreichung schmerzstillender Mittel mit dem Nebenef-
fekt der Lebensverkiirzung, medizinisch indizierte Hysterektomie bei einer
Schwangerschaft. Bei der Losung solcher und @hnlicher Fille hat die Mo-
raltheologie zunichst nicht nach einem Prinzip gesucht. Das zeigt sich schon
daran, daB die vier Bedingungen des PHDW sich offenbar erst im letzten
Jahrhundert einigermaBen klar herausgebildet haben. Das zeigt sich weiter
an den unterschiedlichen Uberlegungen, die zu einem friiheren paradigmati-
schen Fall vorgetragen worden sind: Eine Frau flieht vor einem Stier und
16st dadurch einen Spontanabort aus. Antonius von Cordoba meinte, die
Frau habe ein Recht auf Leben auch um den Preis der Verursachung eines
Spontanaborts. Gabriel Vasquez wies dagegen darauf hin, die Mutter wolle
ja beide Leben retten, das eigene und das ihres Kindes. Nach Johannes Azor
geht die Intention der Frau auf die Rettung ihres Lebens; dazu darf sie Mittel
benutzen, die nicht an sich notwendigerweise auf einen Abort zielen.'!®

Auch im Fall des PHDW diirften sich nun die beobachteten Inkonsisten-
zen im wesentlichen aus der geometrischen Anwendung eines taxonomi-
schen Prinzips ergeben. Somit ist auch der Eindruck verstdndlich, den man
bisweilen bei der Anwendung des PHDW im Rahmen des Totungsverbots
gewinnt: Manchmal scheint die Totung nicht erlaubt, weil indirekt, sondern
indirekt, weil erlaubt. Die Inkongruenz, die sich aus einer geometrischen
Anwendung des PHDW ergibt, macht Keenan fiir den Fall der Eileiter-
schwangerschaft deutlich. Man hat die Entfernung des Eileiters samt Fotus
analog zur Hysterektomie interpretiert und als indirekte Totung gebilligt. Im
letzteren Fall ist die Priasenz des Fotus im Uterus akzidentell; die Notwen-
digkeit der Entfernung eines krebskranken Uterus wiirde sich auch ohne
Schwangerschaft ergeben. Ebenso akzidentell ist die Gegenwart von Zivili-

115 KEENAN, James F., The Funktion of the Principle of Double Effect, in: TS 54 (1933)
294-315.
116 Belege bei ebd. 297, bzw. CONNERY (Anm. 38) 124-141.



Konsistenzprobleme im T6étungsverbot 239

sten bei oder in einem militdrischen Objekt. Das gilt aber nicht im Fall der
Eileiterschwangerschaft: Der Eileiter wird durchgetrennt, nur weil der Em-
bryo darin ist. Der Eileiter selbst ist nicht in einem pathologischen Zustand.
Die Entfernung des Embryos ist hier nicht ein Nebeneffekt, sondern das
Ziel. Interpretiert man die Sache dennoch im Sinne des PHDW, ergibt sich
hier der Unterschied zwischen direkter und indirekter T6tung nur von dem
jeweiligen Ort her, an dem der Arzt das Messer ansetzt (Eileiter oder Fotus).

Gerade in diesem Fall ist iibrigens die Anderung der moraltheologischen
Beurteilung interessant. Bei Noldin liest man in der 10. Auflage'!”, nach
Moglichkeit solle man zunidchst abwarten und sehen, ob es sich um einen
Tumor handle oder einen Fétus. Im Zweifelsfall diirfe man aber bei einer
Gefihrdung der Mutter eingreifen: «... nam ius certum matris in vitam suam
praevalet iuri incerto foetus, de cuius exsistentia dubitatur». In der 31. Auf-
lage (Noldin/Schmitt) findet sich dasselbe Urteil, aber mit einer anderen Be-
griindung. Es handle sich in diesem Fall nicht um eine direkte T6tung des
Fotus, sondern um das Ausschneiden eines Tumors; daraus kénne sich auch
der Tod eines Fotus ergeben, falls ein solcher vorhanden sei. In beiden Auf-
lagen wird die Parallele zur Hysterektomie bemiiht. Dann handelte es sich
auch im Fall der Eileiterschwangerschaft um indirekte T6tung (obgleich das
in der letzteren Auflage nicht ausdriicklich gesagt wird). Das ist merkwiir-
dig. Liegt eine indirekte T6tung dann vor, wenn man nicht weil, ob es sich
um eine menschliche Person handelt? Macht das Nichtwissen den Unter-
schied?

Um MiBverstiandnisse zu vermeiden, sei betont, daB es sich bei der hier
geschilderten Taxonomie keineswegs um irgendeine Form von Relativismus
handelt. Die taxonomische Betrachtung neuer Fille fiihrt letztlich nicht zur
Infragestellung einer Regel, sondern zu ihrer Prizisierung. Relativismus da-
gegen wiirde bedeuten, dal man relevant gleich Fille nicht immer gleich zu
behandeln habe.

Es konnte auch der falsche Eindruck entstehen, die taxonomische An-
wendung sei Eigenart einer teleologischen Normierungstheorie. Dazu sei zu-
nichst bemerkt, daB bereits die restriktive Auslegung deontologischer Nor-
men eine Art Taxonomie darstellt. Im iibrigen muB sich auch ein Deontologe
den etwa von Keenan und Nicholson aufgeworfenen Fragen stellen.

SchlieBlich sei darauf hingewiesen, dafl sich die Frage der taxonomi-
schen Anwendung bei institutionellen Pflichten etwas anders stellen wiirde.
Da es hier nicht nur um den Einzelfall, sondern auch um die Institution geht
(Ehe, Eigentum), gilt hier eine stdrkere Prasumtion fiir die bestehende Regel.

7. Schluf

Eine Zusammenfassung ist hier nicht beabsichtigt; sie wiirde zu lang gera-
ten. Es sei aber ein Ergebnis resiimiert, das die traditionelle Formel des To-
tungsverbots betrifft, nach der man keinen Unschuldigen direkt tdten darf.

17 NoLDIN, H., Summa Theologiae Moralis II, Innsbruck '°1913, n. 341.



240 Konsistenzprobleme im Tétungsverbot

Da ist zum einen die freilich nicht neue Beobachtung, daB es keine einheitli-
che und konsistente Deutung der indirekten Folge bzw. hier der indirekten
Totung gibt. Weniger bewuBt diirfte sein, dal Autoren, deren Rechtglaubig-
keit nicht in Frage steht, grundsitzliche Bedenken gegen die Erlaubtheit di-
rekter Totungen haben, was dazu fiihrt, daB sie die fiir erlaubt gehaltenen
direkten Totungen in indirekte umdeuten. Im Fall der Notwehr ist die Unsi-
cherheit ihrer Deutung (direkt oder indirekt — Schuldiger oder Unschuldiger)
bewuft. Weniger bewuBt ist die Tatsache, dal die Rede von Schuld und Un-
schuld in der Frage des gerechten Krieges eine andere Bedeutung hat als im
Fall der Todesstrafe. Die Einigkeit iiber eine Formel garantiert also noch
nicht Ubereinstimmung in der Sache. Sie sollte auch nicht iiber den Kli-
rungsbedarf hinwegtduschen, der in Fragen des Tétungsverbots weiterhin be-
steht; auf ihn sollte der vorliegende Beitrag aufmerksam machen.



	Konsistenzprobleme im Tötungsverbot

