
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 43 (1996)

Heft: 1-2

Artikel: Anfang und Ende des menschlichen Lebens : der Beitrag von R.
Dworkin zur Diskussion um Abtreibung und Euthanasie

Autor: Hagel, Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761250

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761250
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Joachim Hagel

Anfang und Ende des menschlichen
Lebens

Der Beitrag von R. Dworkin zur Diskussion um
Abtreibung und Euthanasie

Die Beschäftigung mit der Frage nach dem Anfang und dem Ende des
menschlichen Lebens spielt sowohl in der medizinischen Ethik als auch in
der Rechtsphilosophie eine zentrale Rolle. Denn das rein biologisch verstandene

menschliche Leben ist notwendige Voraussetzung und Träger aller
Werte, die ein lebenswertes menschliches Leben ausmachen. Wenn ich
einem Menschen das Leben verweigere oder es ihm nehme, nehme ich ihm
zugleich alle übrigen Werte seines Lebens. Daher ist unmittelbar einsichtig,
daß der Tod eines menschlichen Lebens in ethischer Perspektive ein
nichtsittliches Übel darstellt, das es prima facie zu vermeiden gilt. Jeder Mensch
hat deshalb prima facie auch ein Recht auf gesetzlichen Schutz seines
Lebens. Aber kann unter bestimmten Bedingungen dennoch die Abtreibung als
bewußte Tötung eines Embryos oder die Euthanasie als bewußte Tötung
eines Menschen rechtlich erlaubt oder sittlich richtig sein? In dem ersten
Fall kommt das menschliche Leben kaum erst zur Entfaltung, und im anderen

Fall wird es abrupt beendet. Wer die rechtliche Erlaubtheit oder sittliche
Richtigkeit von Abtreibung und Euthanasie in bestimmten Fällen behauptet,
kommt nicht umhin, dafür ethisch und rechtlich stichhaltige Argumente
vorzulegen. Wer dagegen die rechtliche Erlaubtheit oder die ethische Richtigkeit

von Abtreibung und Euthanasie bestreitet, muß in der Lage sein, die
vorgebrachten Argumente methodisch korrekt zu widerlegen oder zumindest
zu entkräftigen.

Eine umfassende Analyse der Kontroverse um Abtreibung und Euthanasie

hat vor kurzen R. Dworkin mit seinem Essay Life's Dominion vorgelegt,
der in deutscher Sprache unter dem Titel Die Grenzen des Lebens veröffentlicht

wurde. R. Dworkin ist ein international angesehener und renommierter
Rechtsphilosoph, Professor der Rechtswissenschaften an der New York
University und der Oxford University und ist durch seine Publikation Taking
Rights Seriously auch in Deutschland bekannt geworden. Sein Buch, das er
als einen argumentativen Essay versteht (D 1994: 44), bietet eine Analyse
zweier konträrer Argumentationslinien in der Abtreibungs- und in der Eutha-



180 Anfang und Ende des menschlichen Lebens

nasiedebatte. Zentrales Anliegen ist es, die intellektuelle Verwirrung über
die wirklichen empirischen und normativen Auffassungen der Gegner und
der Befürworter von Abtreibung bzw. Euthanasie in der Kontroverse zu
beseitigen und aufzuzeigen, daß eine verantwortungsvolle rechtliche Schlichtung

der Kontroverse tatsächlich möglich ist (D 1994: 19). R. Dworkin
möchte durch eine sachliche Klärung der Streitpunkte Bewegung in die
leidenschaftlich und öffentlich geführte Debatte um Abtreibung und Euthanasie

bringen (D 1994: 32-34 und 45f.).
R. Dworkin unterscheidet einen derivativen Einwand von einem originären

Einwand gegen Abtreibung und Euthanasie (D 1994: 17-38). Der
derivative Einwand derivative objection) beruft sich auf die Personenwürde,
die jedem Menschen als sittlichem Subjekt zukommt, so daß die Rechte und
Interessen der menschlichen Person das ausschlaggebende Argument in der
Kontroverse bilden müssen. Folglich wird in der Abtreibungsfrage der
Standpunkt vertreten, daß der Fötus als eine Person zu behandeln sei, dessen
Interesse und Recht auf Leben wie das eines jeden anderen Menschen auch
durch den Staat gesetzlich zu schützen sei. In der Euthanasiefrage bildet das

Prinzip der Selbstbestimmung des Menschen als sittliches Subjekt das
entscheidende Kriterium. Der originäre Einwand detached objection) stützt
dagegen seine Argumentation auf die grundsätzliche Heiligkeit und Unver-
letzlichkeit des menschlichen Lebens überhaupt. In der Diskussion um die
Abtreibung wird nicht behauptet, daß der Fötus eine Person sei, noch wird in
der Diskussion um die Euthanasie das Selbstbestimmungsrecht als das

ausschlaggebende Kriterium angesehen, sondern dem menschlichen Leben in
seiner biologischen und menschlichen Komponente wird ein unbedingter
nicht-sittlicher Wert zugeschrieben, den es gegebenenfalls auch unabhängig
von der Frage nach der Würde des Menschen zu achten und gesetzlich zu
schützen gilt.

Für unser Thema ergeben sich daraus die beiden Fragen: Welcher Wert
kommt dem sich entwickelnden menschlichen Leben zu, und ab welchem
konkreten Zeitpunkt kann es ein einschlägiges Interesse und fundamentales
Recht auf Leben haben? Und: Geht es bei der Euthanasie um den intrinsischen

Wert des menschlichen Lebens allgemein oder um die Wahrung der
Rechte und Interessen des betroffenen Patienten? R. Dworkin vermutet, daß

die meisten Menschen, die gegen Abtreibung und Euthanasie Stellung
beziehen, dies bewußt oder unbewußt aus originären und nicht aus derivativen
Gründen tun (D 1994: 3 lf). Denn für R. Dworkin erweist sich die originäre
Erklärung im Vergleich zur derivativen als in sich schlüssiger (D 1994:

3lf.). In seinem Buch entwickelt er die These, daß fast alle an der Kontroverse

beteiligten Parteien implizit die originäre Begründung voraussetzen
müssen. Man dürfe sich nur nicht durch emotional aufgeladene Beschreibungen

der Gegner und Befürworter irreführen lassen. Wenn dem so ist,
dann erscheint in der Tat eine verantwortungsvolle ethische und rechtliche
Lösung der Streitfragen möglich.

In diesem Beitrag möchte ich zeigen, daß R. Dworkin nur aufgrund
bestimmter empirischer Annahmen über die Entwicklung des menschlichen



Anfang und Ende des menschlichen Lebens 181

Lebens und bestimmter metaethischer Prämissen über wesentliche Wert-
sachverhalte, die er in den ersten drei Kapiteln seines Buches bei der Analyse

der Kontroverse trifft, zu diesem Ergebnis gelangen kann. Die
verfassungsrechtlichen und politischen Implikationen für die gesetzliche Regelung
der Abtreibung, auf die er im vierten bis sechsten Kapitel zu sprechen
kommt, sind Produkt der Kombination der berücksichtigten und als wahr
vorausgesetzten biologischen Fakten mit einer metaethischen Hintergrundtheorie.

In analoger Weise ergibt sich in dem siebten und achten Kapitel des
Buches seine Sichtweise zur Euthanasie.

Die folgenden Ausführungen haben daher angeregt, durch die Analyse
von R. Dworkin das systematische Interesse, die beiden Argumentationslinien

zur normativ-ethischen Beurteilung von Abtreibung und Euthanasie auf
ihre logische Konsistenz hin zu untersuchen. Es geht in diesem Beitrag
deshalb nicht um eine grundlegende Diskussion der normativ-ethischen Probleme,

sondern um eine metaethische Reflexion über die normativ-ethischen
Begründungen, die im Rahmen der Kontroverse um Abtreibung und Euthanasie

grundsätzlich und logisch konsistent möglich erscheinen. Unabhängig
davon, welcher normativ-ethische Standpunkt in der Sache bezogen wird,
soll der Frage nachgegangen werden, ob die Analyse von R. Dworkin dabei
helfen kann, die je eigene Argumentationsstruktur besser zu verstehen. Um
diesem methodischen Interesse gerecht zu werden, muß die wichtige inhaltliche

Frage, welcher Standpunkt in Übereinstimmung mit der Enzyklika
Evangelium vitae von Papst Johannes Paul II. von Seiten der katholischen
Moraltheologie zu beziehen ist, bei der Erörterung weitgehend zurückgestellt

werden.
Für die folgenden Ausführungen wird von mir kein Anspruch auf

Originalität erhoben. Alle vorgetragenen Überlegungen sind ausdrücklich oder
einschließlich in R. Dworkins Essay Die Grenzen des Lebens enthalten.
Einzelne Textbelege für die verschiedenen Punkte, die ich diskutieren möchte
und die sich auf das gesamte Werk verteilen, sind mit den Seitenangaben der
deutschsprachigen Ausgabe in dem fortlaufenden Text eingearbeitet. In den
beiden ersten Abschnitten sollen die grundlegenden empirischen und
metaethischen Fragen bezüglich des menschlichen Lebens dargelegt werden,
bevor in den beiden nachfolgenden Abschnitten eine systematische
Reflexion der beiden Argumentationslinien zur Abtreibung und Euthanasie
erfolgt.

Der Verlauf eines normalen, erfolgreichen menschlichen Lebens

Das menschliche Leben, das mit der Zeugung beginnt und mit dem Tod des
Menschen endet, durchläuft während seiner Lebenszeit ganz unterschiedliche

Phasen. Mit der Empfängnis setzt eine vorgeburtliche Entwicklung ein,
die bei einem normalen Verlauf zu der Geburt eines Säuglings führt. Das
Säuglingsalter und die anschließende Kinder- und Jugendzeit des Menschen
gehen in das Erwachsenenleben über, das nach einer gewissen Spanne im
hohen Alter mit dem natürlichen Tod abgeschlossen wird. Während der



182 Anfang und Ende des menschlichen Lebens

ersten Lebenszeit eines jeden Menschen werden konkrete biologische und
menschliche Investitionen in dieses Leben getätigt, die mit der frühen
Lebensmitte in der Regel abgeschlossen sind und dann im Erwachsenenalter
ihre Erträge offenbaren. Mit zunehmendem Alter setzt dann ein allmählicher
Abbau der Investitionen ein, der mit dem Tod vollständig und unwiderruflich

vollzogen ist. Ein erfolgreiches menschliches Leben hängt daher
wesentlich von der Qualität und Quantität der getätigten Investitionen ab. Die
biologischen Investitionen der Natur sind weitgehend der menschlichen
Verfügungsgewalt entzogen und bilden gleichsam das genetische Make-up
des Menschen. Diese Investitionen werden von der Natur bei normalem Verlauf

der menschlichen Entwicklung nach einem festgelegten genetischen
Schema automatisch getroffen. Wahrscheinlich gibt es einen ebenso natürlichen

Prozeß, der beim Erreichen eines bestimmten Alters einen umgekehrten
Prozeß, den des Abbaus von biologischen Investitionen einleitet. Mit den
konkreten menschlichen Investitionen in unser Humankapital können wir
dagegen unser Leben bewußt nach eigenen Wertvorstellungen gestalten. Durch
äußere Umstände können biologische und mögliche menschliche Investitionen

sowohl gefördert als auch beeinträchtigt und verhindert werden.
Durch den Tod eines Menschen werden schließlich sämtliche Investitionen
sofort zunichte gemacht. R. Dworkin spricht von der Frustration menschlichen

Lebens, wenn solches in dieser Weise beeinträchtigt wird. Der Verlust
des Lebens ist demnach dessen totale Frustration (D 1994: 127-136).

Dieses komplexe Denkmodell liefert eine plausible empirische Grundlage,

warum beispielsweise in einem normativ-ethischen Diskurs der Tod
eines jungen Menschen, dessen natürliche Entwicklung dadurch plötzlich
und unerwartet abgebrochen wird, mehr zu bedauern ist als der Tod eines
alten Menschen, der seine Lebensinvestitionen bereits abgeschlossen hat und
dessen Früchte eine Zeit lang genießen durfte. Ebenso wird die Tötung eines
lebensfähigen, aber noch vorgeburtlichen Fötus, der noch keine menschlichen,

sondern lediglich biologische Investitionen realisiert hat, weniger
Bedauern hervorrufen als die Tötung eines Kleinkindes, bei dem die biologischen

Investitionen schon ein fortgeschrittenes Stadium erreicht haben und
über erste menschliche Investitionen zugleich zwischenmenschliche
Beziehungen zu den Eltern entstanden sind. Das Modell liefert auch eine sinnvolle
Argumentation, wenn bei Komplikationen in der Schwangerschaft ein Arzt
gegebenenfalls zwischen dem Leben der Mutter und dem Leben des noch
ungeborenen Kindes zu wählen hat. Diese Vorzugswahl wird der Arzt ceteris
paribus zugunsten des Lebens der Mutter treffen. Die vollständige Frustration

eines Lebens, das in voller menschlicher Blüte steht, ist zweifellos ein
größeres nicht-sittliches Übel als die Frustration eines menschlichen Lebens,
das kaum begonnen hat.

Für die Frage der Abtreibung sind nun die biologischen Investitionen in
das menschliche Leben von besonderer Bedeutung. Die erste biologische
Investition ist mit der Empfängnis abgeschlossen. Es liegt zwar unbestreitbar
menschliches Leben vor, jedoch handelt es sich bei der befruchteten Eizelle,
der Zygote, noch nicht um individuelles menschliches Leben, da eine Mehr-



Anfang und Ende des menschlichen Lebens 183

lingsbildung zu diesem frühen Zeitpunkt noch möglich ist. Etwa vierzehn
Tage später ist, nach dem heutigen Wissensstand der Medizin, mit der
Einnistung in die Gebärmutter der menschliche Embryo ein individueller und
eindeutig identifizierbarer lebender Organismus. Durch die fortschreitenden
biologischen Investitionen wird das Wachstum des Fötus weiter gefördert.
Frühestens in der 26. Woche kann der menschliche Embryo dann mit der
Entwicklung des fötalen Nervensystems das Stadium der Überlebensfähigkeit

erreichen. Nun besitzt der Fötus die komplexeren Fähigkeiten eines
Menschen, die ein erstes Empfindungsvermögen ermöglichen und
unbestreitbar ein Interesse des Geschöpfes an einem Weiterleben begründen.
Damit ergeben sich drei sittlich relevante Zeitpunkte in der vorgeburtlichen
Entwicklung eines Menschen: Die Empfängnis, die Einnistung und der
Zeitpunkt der Überlebensfähigkeit. Um diese drei Fixpunkte in der Entwicklung
eines menschlichen Lebens dreht sich die gesamte Kontroverse um die
Bestimmung des sittlichen Charakters einer Abtreibung.

Menschenwürde und der Wert des menschlichen Lebens

Während die metaethische Diskussion in der katholischen Moraltheologie
von der Frage nach dem Proprium einer christlichen Ethik und ihren möglichen

Konsequenzen für die normative Ethik geprägt ist, gibt es in der
philosophischen Ethik unabhängig von dieser theologischen Diskussion eine rein
metaethische Reflexion über den erkenntnistheoretischen Status von Werturteilen

und den ontologischen Status der damit gemeinten Wertsachverhalte.
Da dieser rein philosophischen Auseinandersetzung für die naturrechtliche
Letztbegründung der Menschenwürde sowie des nicht-sittlichen Wertes des

menschlichen Lebens eine entscheidende Bedeutung zukommt und auch für
die nachgeordnete normative Ethik von Belang ist, sollen die Grundzüge der
beiden wichtigsten metaethischen Theorien des philosophischen Kognitivismus

und des Dezisionismus kurz umrissen werden.
In der Metaethik bilden die nonkognitivistischen Theorien des Emoti-

vismus und des Dezisionismus den kontradiktorischen Gegensatz zum
Kognitivismus. Während der Kognitivist an der Wahrheitsfähigkeit von sittlichen

Urteilen festhält, wird dies von dem Nonkognitivisten bestritten. Der
Dezisionist hält sittliche Urteile für eine Sache der Entscheidung und der
Emotivist für eine Sache des Gefühls. Der Dezisionist und der Emotivist
leben in einer Welt, in der es empirische Fakten gibt, aber keine objektiven
Wertsachverhalte, die der Mensch mittels eines sittlichen Erkenntnisvermögens,

d. h. der praktischen Vernunft, des Gewissens, wahrnehmen könnte.
Der Dezisionist entscheidet frei, was er und nur er als Wert oder Unwert
ansehen möchte. Ähnlich subjektiv drückt der Emotivist seine persönlichen
Wertvorstellungen aus: Tapferkeit hurra! und: Mord pfui! Für die katholische

Moraltheologie wie für jede christliche Ethik ist dabei folgender
Zusammenhang zu berücksichtigen. Da Gott dem Menschen im natürlichen
Sittengesetz die objektiven Wertsachverhalte des sittlichen Wertes und aller
nicht-sittlichen Werte offenbart, ist der nonkognitivistische Standpunkt des



184 Anfang und Ende des menschlichen Lebens

Dezisionismus und des Emotivismus mit einer christlichen "Ethik unvereinbar.

Jeder Moraltheologe kann logisch konsistent nur auf der Grundlage des

philosophischen Kognitivismus argumentieren, auch wenn er nicht mit jeder
theoretisch denkbaren Variante und Schlußfolgerung innerhalb des
philosophischen Kognitivismus übereinstimmen muß.

Im rein philosophischen Kognitivismus wird die Würde des Menschen
mit dem Personsein des Menschen begründet. «Personsein» heißt, daß der
Mensch sein Leben durch sein Selbstbewußtsein und seine freie
Selbstbestimmung selbst in der Hand hat, daß er sich selbst ganz gehört. Der Mensch
als Person ist ein sittliches Subjekt, das durch seine Entscheidungsfreiheit
die Fähigkeit zu einer moralischen Lebensführung besitzt. In theologischer
Sichtweise bedeutet das Personsein auch, daß Gott den Menschen zu einem
bestimmten Zeitpunkt am Beginn des menschlichen Lebens mit einer Geistseele

beschenkt. Ist der Mensch in diesem rein deskriptiven Sinne Person,
dann kommt ihm naturnotwendig eine Würde zu. Der philosophische und
der theologische Kognitivist weisen damit jede Art von ethischem Partikularismus

zurück und stellen sich auf den Standpunkt des ethischen Universalismus.

Der ethische Partikularist befindet sich im Irrtum darüber, welchem
Menschen eine Würde zukommt. Denn er hat den Grund für die Menschenwürde,

die Fähigkeit des Menschen zur Moral, noch nicht erkannt und unterteilt

aufgrund bestimmter anderer deskriptiver Merkmale, beispielsweise der
Religion, der Volkszugehörigkeit oder der Hautfarbe, die Menschen in zwei
Gruppen: Auf der einen Seite stehen diejenigen, die er als seinesgleichen
anerkennt und ihnen eine Würde zuspricht, und auf der anderen Seite stehen
diejenigen, dessen Würde er leugnet. So teilte bereits Aristoteles die
Menschheit in freie und unfreie Menschen ein und rechnete die Sklaven dem
Hausvieh zu.

Aus dezisionistischer Sicht kann dagegen kein eindeutiges deskriptives
Merkmal des Menschen angegeben werden, aufgrund dessen dem Menschen
eine Würde zukommt. Denn warum soll gerade das Personsein des
Menschen und nicht irgendein anderes deskriptives Merkmal den Grund für die
Menschenwürde liefern? Die Menschenwürde ist dem Menschen nicht
vorgegeben, sondern wird erst in der freien Entscheidung des Individuums
schöpferisch ins Leben gerufen. Die Goldene Regel verpflichtet den Dezisio-
nisten, wenn er diese frei akzeptiert, nur zu dem Verfahrensgrundsatz, daß

prima facie alle Menschen gleich zu behandeln sind, es sei denn, er bringt
eine für ihn sittlich relevante Ungleichheit unter den Menschen ins Spiel, die
eine ungleiche Behandlung rechtfertigt. Die Gleichheit der Menschen
bezieht sich nicht auf eine gleiche Menschenwürde, sondern stellt eine
Beweislastverteilung dar. Die Beweislast trägt derjenige, der die Menschen
ungleich behandelt, und nicht derjenige, der alle Menschen gleich behandelt.
Ein ethischer Partikularist, der ausschließlich Menschen mit weißer Hautfarbe

eine Würde zuspricht, muß in letzter Konsequenz bereit sein, seine
Auffassung auch dann beizubehalten, wenn er selbst eine nicht-weiße Hautfarbe

hätte. Besteht der Partikularist auch nach unparteiischer Prüfung darauf,

daß für ihn subjektiv die Hautfarbe eine sittlich relevante Ungleichheit



Anfang und Ende des menschlichen Lebens 185

bedeutet, so hindert ihn aus der dezisionistischen Perspektive letztlich nichts
daran, nur den Menschen mit weißer Hautfarbe eine Würde zuzusprechen.
Denn der Wortlaut und Inhalt der Goldenen Regel läßt völlig offen, welche
Ungleichheiten ethisch relevant sind. Wenn auch vermutlich in vielen Fällen
ein vordergründiger Partikularismus mit einer Verletzung der Goldenen Regel

und der Unparteilichkeit einhergehen mag, scheint es dennoch so zu
sein, daß die Würde aller Menschen, die vielfach als selbstverständliches
objektives Kriterium vorausgesetzt wird, letztlich nur mit Hilfe der kogniti-
vistischen Theorie plausibel begründet werden kann. Der ethische Partikularismus

ist auf dezisionistischer Basis nicht so eindeutig zu widerlegen.
Ähnliches wäre zu dem Emotivismus zu sagen.

Mit Blick auf die Kontroverse um die Abtreibung bekommt die
Auseinandersetzung mit dem ethischen Partikularismus eine neue Aktualität. Für
den philosophischen Kognitivisten lautet die Frage: Ab welchem Zeitpunkt
liegt nicht nur menschliches Leben, sondern zugleich personales menschliches

Leben vor? Und der theologische Kognitivist fragt in diesem
Zusammenhang noch weiter: Wann schenkt Gott dem Menschen eine Geistseele?
Als mögliche Kandidaten kommen ausschließlich die oben drei genannten
Zeitpunkt in Frage: Erstens der Moment der Empfängnis, zweitens die
Einnistung oder drittens der Zeitpunkt der Überlebensfähigkeit. Was kann nun
aus medizinischer, ethischer und theologischer Sicht mit an Sicherheit
grenzender Wahrscheinlichkeit über das menschliche Leben an diesen drei
Zeitpunkten gesagt werden? Zum letztgenannten Zeitpunkt der Überlebensfähigkeit

ist zweifellos mit der Ausbildung des fötalen Nervensystems das
Personsein des Menschen gegeben, und das ungeborene Leben besitzt eine
Geistseele. Im Augenblick der Einnistung ist ein individuelles menschliches
Leben vorhanden, das als Träger für das Personsein und für die Geistseele
notwendig ist. Mit guten Gründen können das Personsein des menschlichen
Wesens und der Besitz einer Geistseele vermutet werden. In den ersten
vierzehn Tagen vor der Einnistung ist noch kein individuelles menschliches
Leben vorhanden. Das Personsein kann nur mit sehr schwachen Gründen
vermutet werden. Es ist schwierig, sich den Besitz einer Geistseele
vorzustellen, insofern mit guten Gründen angenommen werden darf, daß eine
Geistseele nicht teilbar ist. Im Ergebnis muß im Einklang mit der kognitivi-
stischen Theorie entweder ab dem Moment der Empfängnis oder spätestens
ab dem Moment der Einnistung dem menschlichen Leben das Personsein
präsumtiv zuerkannt werden. Ab dem Zeitpunkt der Überlebensfähigkeit ist
das Personsein des Menschen dann vollständig gesichert. Ein philosophischer

Kognitivist wird sich daher in der Abtreibungskontroverse ausschließlich

auf den derivativen Einwand stützen. Gegen die Methoden, mit denen
eine Einnistung der Zygote in die Gebärmutter verhindert werden soll, wird
er je nach persönlicher Beurteilung der Sachlage den originären oder den
derivativen Einwand erheben. Auf die metaethische Argumentation zur
Letztbegründung des derivativen und des originären Einwands wird noch
einzugehen sein.



186 Anfang und Ende des menschlichen Lebens

R. Dworkin teilt offensichtlich nicht die kognitivistische Perspektive
zum vorgeburtlichen menschlichen Leben, sondern er beurteilt - ohne dies
ausdrücklich zu erörtern - die Situation aus einer dezisionistischen Position
heraus. Er kann zurecht darauf verweisen, daß erst ab dem Zeitpunkt der
Überlebensfähigkeit der Fötus Interessen haben kann (D 1994: 28-31 und
234-236). Dieses deskriptive Merkmal ist für ihn letztlich das geeignetste
und ausschlaggebende Kennzeichen, um dem Fötus möglicherweise sowohl
das Personsein als auch seine Würde zuzusprechen. Besitzt der Fötus ein
Interesse am Weiterleben, dann hat sein Leben für ihn einen subjektiven
Wert, den R. Dworkin den «personalen» Wert des menschlichen Lebens
nennt (D 1994: 107). Er zieht daraus die Konsequenz, daß erst ab diesem

Zeitpunkt der Fötus als eine Person im verfassungsrechtlichen Sinne in
Betracht kommt, für welche der Gleichbehandlungsgrundsatz der amerikanischen

Verfassung gilt: All persons must be treated as equals (D 1994: 36f.
und 156-161). In diesem Fall hätte der Fötus prima facie einen Rechtsanspruch

auf gesetzlichen Schutz seines Lebens. Als Dezisionist überträgt er
allerdings dem Gesetzgeber auf nationaler Ebene die alleinige Kompetenz -
aufgrund des von ihm favorisierten Kriteriums der Fähigkeit, Interessen zu
haben -, die Entscheidung zu treffen, daß der Fötus ab der 26.
Schwangerschaftswoche als Person im verfassungsrechtlichen Sinne zu behandeln sei.
Diese Kompetenz kommt nach R. Dworkin nicht einem amerikanischen
Einzelstaat zu (D 1994: 161-165 und 233). Wird der Fötus als Person im Sinne
der Verfassung der Vereinigten Staaten dagegen auf Bundesebene anerkannt,
kann gegen eine Abtreibung neben dem originären Einwand zusätzlich der
derivative Einwand geltend gemacht werden (D 1994: 232-235). Gegen eine
Abtreibung vor dem Zeitpunkt der Überlebensfähigkeit des Fötus, wenn also
noch kein Interesse des Fötus am Weiterleben vorhanden sein kann, läßt
R. Dworkin nur den originären Einwand gelten.

Der kritische Punkt in der Argumentation von R. Dworkin besteht in der
Prämisse, daß für den derivativen Einwand jemand faktisch Interessen haben
muß. Wenn tatsächlich das Vorhandensein eines Interesses das einschlägige
Kriterium für das Personsein und für die Menschenwürde ist, dann ist die
Argumentation von R. Dworkin in sich schlüssig. Er verdeutlicht seine
Position anhand eines einfachen Beispiels: Rückblickend macht es für mich als

ein Geschöpf mit Interessen Sinn, zu sagen: Es war in meinem Interesse, daß
mein Vater am Tag vor meiner Zeugung nicht eine lange Geschäftsreise
angetreten hatte. Aber er hätte gegen niemandes Interesse verstoßen, wenn er
es dennoch getan hätte, denn es wäre niemand existent gewesen, dessen
Interesse er geschädigt hätte. Die fiktiven Interessen eines bloß möglichen,
de facto jedoch niemals existierenden Individuums sind moralisch nicht
relevant. Jeder Mensch mag in der Rückschau ein berechtigtes Interesse an
seiner Zeugung durch die eigenen Eltern haben, aber eine Nicht-Zeugung
wäre kein Unrecht gegen seine fiktiven Interessen gewesen (D 1994: 30).

Im Gegensatz zum derivativen Einwand kann der originäre Einwand
gegen eine Abtreibung nach R. Dworkin mit dem Augenblick der Einnistung
immer erhoben werden, wenn die genetische Individuation abgeschlossen ist



Anfang und Ende des menschlichen Lebens 187

und die Entwicklung eines individuellen menschlichen Lebens einsetzt (D
1994: 34 und 129). Es ist mit einer dezisionistischen Betrachtungsweise
grundsätzlich aber auch vereinbar, den originären Einwand sogleich mit dem
Zeitpunkt der Empfängnis vorzubringen.

Was besagt nun der originäre Einwand präzis? Der philosophische
Kognitivist wird dem menschlichen Leben allein mit Blick auf seine biologische

Komponente - unabhängig von der menschlichen Komponente und der
Frage nach seiner Würde - einen nicht-sittlichen Selbstwert und eine
gewisse Selbstzwecklichkeit zusprechen. Prima facie kommt diesem Wert, der
letztlich allein auf den biologischen Investitionen in das menschliche Leben
beruht, auch ein Anspruch auf allgemeine Achtung und Respekt zu. In
Übereinstimmung mit der kognitivistischen Theorie nennt R. Dworkin das
die «Heiligkeit» bzw. «Unverletzlichkeit» des menschlichen Lebens (D
1994: 37, 103 und 108). Ähnlich wie wir vielleicht den Pflanzen und Tieren,
der unbelebten Natur, den menschlichen Kulturen und einzelnen Kunstwerken

einen Wert an sich zuschreiben, respektieren wir auch den Eigenwert
des menschlichen Lebens. R. Dworkin verteidigt auch als Dezisionist den
Gedanken an einen intrinsischen Wert des menschlichen Lebens, das heilig
oder unverletzlich ist (D 1994: 101-146). Die Heiligkeit des menschlichen
Lebens ist ein besonderer Eigenwert, der nicht mit Blick auf die verwirklichte

Menge, sondern auf eine andere Art wertvoll ist, so daß menschliches
Leben auf der Erde nie auf eine Expansion ausgerichtet ist. Der Selbstwert
des menschlichen Lebens unterscheidet sich ferner von einem Nutzwert, der
für uns nur instrumental wichtig ist. Ein solcher instrumentaler Wert kann
lediglich mit Blick auf einen anderen Selbstwert wertvoll sein, insofern er
ein nützliches Mittel bei dessen Verwirklichung ist. In diesem Sinne kommt
nach R. Dworkin dem Schottischen Whiskey, dem Besuch eines Fußballspiels

oder einem Sonnenbad ein Nutzwert für unser Wohlergehen zu (D
1994: 105). Während aber dem Leben eines Fötus ein Eigenwert zukommt,
der Respekt und Achtung von jedem Menschen verlangt, brauchen wir
Respekt und Achtung weder dem Schottischen Whiskey noch dem Fußballspiel
oder einem Sonnenbad entgegenzubringen. Folglich ist eine Abtreibung als
Frustration des sich entwickelnden menschlichen Lebens gemäß dem
originären Einwand stets ein schweres nicht-sittliches Übel, das es prima facie
selbstverständlich zu vermeiden gilt.

Beachtung verdient noch ein weiterer Aspekt der Würde des Menschen,
der in der philosophischen Metaethik reflektiert wird und in der Kontroverse
um die Euthanasie von Bedeutung ist. Die Würde des Menschen beruht auf
der inneren Entscheidungsfreiheit des Menschen, die als Triebfeder des
menschlichen Handelns den Menschen entweder im Guten oder im Bösen
beherrscht. Sie schlägt infolgedessen auf die äußere Handlungsfreiheit
durch, wenn dies nicht durch Zwang eingeschränkt oder unterbunden wird.
Erst in der äußeren Freiheit kann sich die innere Freiheit des Menschen richtig

manifestieren und sich in konkreten Handlungen auswirken. In der
Terminologie von R. Dworkin würde dies heißen, daß jeder Mensch aus innerer
Freiheit heraus auch menschliche Investitionen in sein eigenes Leben



188 Anfang und Ende des menschlichen Lebens

vornimmt, die sein Leben nach außen hin mitprägen. Die Abwesenheit von
Zwang und mithin die äußere Freiheit ist für die Selbstentfaltung und die
Herausbildung der Gesamtpersönlichkeit des Menschen von fundamentaler
Bedeutung. Die individuelle Handlungsfreiheit des Menschen darf als ein
nicht-sittlicher Wert angesehen werden und ist eine logische Konsequenz
aus der Würde des Menschen, die in der Freiheit der Entscheidung für Mo-
ralität begründet ist. Der Mensch muß die Möglichkeit erhalten, über
menschliche Investitionen in sein eigenes Leben seine Entscheidung für die
Moral oder für die Nicht-Moral in die Tat umzusetzen. Daraus ergibt sich
die Prima-facie-Regel, daß der Mensch innerhalb gebührender gesetzlicher
Grenzen einen sittlichen und rechtlichen Anspruch auf individuelle
Handlungsfreiheit besitzt. Eine Entfaltung der Persönlichkeit muß prinzipiell
jedem Menschen zugestanden werden. Wer die Handlungsfreiheit des
Menschen mit den Mitteln des äußeren Zwangs einschränken möchte, muß dies
begründen.

In der Euthanasiedebatte gewinnen für R. Dworkin daher das
Selbstbestimmungsrecht und das Interesse des betroffenen Patienten ein besonderes
Gewicht (D 1994: 262-265). Diese erste Argumentationslinie läßt nur den
derivativen Einwand gegen die Euthanasie zu. Euthanasie ist genau dann
sittlich falsch, wenn die bewußte Tötung eines Menschen gegen dessen

eigenes Interesse gerichtet ist und sein Selbstbestimmungsrecht verletzt. Der
persönliche Wert des Lebens für den betroffenen Menschen ist dann das
ausschließliche Kriterium. Patienten, die am Leben bleiben wollen, dürfen von
Rechts wegen nicht getötet werden, und Patienten, die sterben wollen, dürfen

rechtlich nicht gezwungen werden, am Leben zu bleiben. Bei der zweiten
Argumentationslinie, die ein originäres Interesse des Staates an der Achtung
und dem Respekt vor dem intrinsischen Wert des Lebens betont, sind zwei
Varianten zu unterscheiden. Von einem klassisch-konservativen Standpunkt
aus betrachtet, beruht der nicht-sittliche Wert des menschlichen Lebens
allein auf der biologischen Komponente des menschlichen Lebens (D 1994:
268-274 und 295-301). Wird dem Schutz des menschlichen Lebens
unabhängig von dem Willen des betroffenen Patienten Priorität vor den Interessen

und dem Selbstbestimmungsrecht des Patienten eingeräumt, dann wird
Euthanasie allgemein als sittlich und rechtlich unerlaubt eingestuft. Bei der
zweiten Variante wird der intrinsische Wert des menschlichen Lebens
sowohl von der biologischen als auch von der menschlichen Komponente her
abgeleitet, so daß dieser intrinsische Wert ebenso Aspekte der menschlichen
Würde widerspiegelt und kein ausschließlich nicht-sittlicher Wert ist. Denn
in der menschlichen Komponente einer Person manifestieren sich neben
vielen anderen nicht-sittlichen Werten, welche mit den individuellen
Fähigkeiten und Fertigkeiten des Menschen zusammenhängen, auch der
sittliche Wert eines Menschen und mithin seine Würde (D 1994: 324-336).
Darum schließt die zweite Variante meines Erachtens implizit die erste
Argumentationslinie mit ein. Denn der Respekt und die Achtung vor dem
intrinsischen Wert der menschlichen Würde verlangt nichts anderes, als das

Selbstbestimmungsrecht und das Interesse eines Menschen zu respektieren



Anfang und Ende des menschlichen Lebens 189

und zu achten. In der Abtreibungsdebatte ist dagegen eine Unterscheidung
von zwei Varianten bezüglich des originären Einwandes nicht erforderlich,
weil bei dem menschlichen Fötus vor Beginn der Überlebensfähigkeit noch
«keine menschlichen Investitionen» getätigt wurden und der nicht-sittliche
Wert sich allein auf die biologische Komponente des menschlichen Lebens
stützt.

Abtreibung

R. Dworkin analysiert die Kontroverse um die Abtreibung in den Vereinigten
Staaten anhand des Urteils des Supreme Court aus dem Jahr 1973 in dem

exemplarischen Fall Roe versus Wade (D 1994: 13-17, 147-167 und 232-
237). Das Oberste Bundesgericht erklärte erstens jedes Gesetz eines Bundesstaates,

das einen Schwangerschaftsabbruch in den ersten sechs
Schwangerschaftsmonaten untersagt, bis auf eine Ausnahme für verfassungswidrig. Ein
Verbot für das zweite Drittel der Schwangerschaft kann ausnahmsweise von
den Bundesstaaten dann ausgesprochen werden, wenn die Gesundheit der
Mutter bedroht ist. Damit sind staatliche Regelungen und Auflagen für
Krankenhauseinrichtungen, in denen Abtreibungen vorgenommen werden
sollen, rechtlich zulässig, wenn sie dem gesundheitlichen Schutz der Mutter
dienen. Die obersten Bundesrichter verfügten zweitens, daß ein allgemeines
Verbot des Schwangerschaftsabbruchs zum Schutz des ungeborenen Lebens

von den Bundesstaaten nur für das letzte Schwangerschaftsdrittel, wenn der
Fötus lebensfähig geworden ist, getroffen werden darf. Das Urteil des

Supreme Court läßt, wie R. Dworkin richtig aufzeigt, implizit nur den originären

Einwand gegen eine Abtreibung zu und weist den derivativen Einwand
für die beiden ersten Schwangerschaftsdrittel zurück. Erst mit dem Zeitpunkt
der Überlebensfähigkeit des Fötus könnte theoretisch der derivative Einwand
zum Zuge kommen. Das Oberste Bundesgericht macht sich daher wie R.
Dworkin in der Sache den dezisionistischen Standpunkt zu eigen, der dem
Fötus in den beiden ersten Schwangerschaftsdritteln zwar den Status des
Personseins und mithin eine Würde nicht zubilligt, jedoch einen hohen
nicht-sittlichen Selbstwert des Fötus anerkennt. Wenn nun die Obersten
Bundesrichter dem menschlichen Leben einen hohen nicht-sittlichen Wert
selber zugestehen, stellt sich sofort die Frage, ob nicht vielleicht ein originärer

Grund existiert, um Abtreibungen gesetzlich zu verbieten. Darf ein
Gesetzgeber seinen Bürgern vorschreiben, welche konkreten nicht-sittlichen
Werte sie in welchem Ausmaß zu respektieren haben? In der Urteilsbegründung

von Richter Blackmun wird zwar ein staatliches Interesse am Schutz
des fötalen Lebens als berechtigt anerkannt, aber dieses Interesse reiche
nicht aus, um bis zum dritten Schwangerschaftstrimester eine Abtreibung
gesetzlich zu verbieten. Dagegen stehe, daß in Fragen der Fortpflanzung die
amerikanische Verfassung der schwangeren Frau ein Recht auf Privatsphäre
garantiere, welches auch ein Recht auf die Abtreibung einchließe, wenn sie
und ihr Arzt sich dafür bewußt entschieden (D 1994: 76, 151 und 236).



190 Anfang und Ende des menschlichen Lebens

Aus einer dezisionistischen Sichtweise scheint diese erste Argumentationslinie,

welche den derivativen Einwand gegen die Abtreibung bis zu dem
Zeitpunkt der Lebensfähigkeit des Fötus zurückweist, durchaus einsichtig zu
sein. Denn für den Dezisionisten existieren keine objektiven Wertsachver-
halte. An die Stelle der objektiven Wertsachverhalte, wie sie die kognitivi-
stische Theorie kennt, treten die subjektiven Interessen oder Präferenzen der
von einer Handlung betroffenen Personen. Diese Interessen und Präferenzen
sind nicht gegebene psychische Zustände, sondern Wünsche und Neigungen,
die auf einer freien Entscheidung der Person beruhen. Ein Dezisionist wird
dabei zugestehen, daß eine schwangere Frau unter Umständen Irrtümern und
Fehlern bezüglich des eigenen Interesses unterliegt, und kann verlangen, daß

zum Beispiel über die Einrichtung einer Pflichtberatung die Frau gezwungen
wird, im Angesicht der tatsächlichen Sachverhalte und der Logik ihre Interessen

und Präferenzen zu bilden. Folglich besitzt der Staat zweifelsohne die
Kompetenz, gesetzliche Maßnahmen zu treffen, um ein verantwortungsvolles

Handeln der schwangeren Frau sicherzustellen. Er besitzt aber nicht die
Kompetenz, der schwangeren Frau die Präferenzbildung und die
Entscheidungsfreiheit für oder gegen einen Schwangerschaftsabbruch zu nehmen.
Selbst wenn die Vertreter der staatlichen Organe für sich entschieden haben,
dem Fötus einen hohen nicht-sittlichen Selbstwert zuzuerkennen, reicht der
originäre Einwand nicht aus, um Abtreibungen gesetzlich zu verbieten,
sondern lediglich, um bewußte und rationale Entscheidungen der schwangeren
Frau zu erzwingen. In diesem Zusammenhang heißt «rational entscheiden»
zureichend wissen, was auf dem Spiel steht. Deshalb darf nicht geleugnet
werden, daß durch die unbestrittene Kompetenz des Staates, gesetzlich eine
Pflichtberatung zu verlangen, die Zahl der Abtreibungen sicherlich signifikant

gesenkt werden kann. Ohne einen direkten empirischen Nachweis für
die Bundesrepublik Deutschland erbringen zu können, wird diese empirische
These meines Erachtens durch die Arbeit der kirchlichen Beratungsstellen
für schwangere Frauen gestützt.

Fassen wir die dezisionistische Position zusammen. Der Staat hat
sicherlich ein berechtigtes Interesse daran, daß die individualethische bedeutsame

Frage, ob es in einem konkreten Fall sittlich richtig oder sittlich falsch
ist, eine Abtreibung vorzunehmen, richtig beantwortet wird. Er kann die
schwangere Frau über die institutionelle Einrichtung der Pflichtberatung mit
dem originären und derivativen Einwand konfrontieren. Aber solange die
Frau nicht die berechtigten Rechte und Interessen Dritter verletzt, darf der
Gesetzgeber aus sozialethischen Gründen nicht in die Handlungsfreiheit der
Frau eingreifen. Eine originäre Befugnis des Staates, nicht-sittliche Werte zu
schützen und in die Handlungsfreiheit von Personen gesetzlich einzugreifen,
besteht sozialethisch in genau zwei Fällen: Erstens darf der Staat Interessen

von Kreaturen schützen, die keine Personen sind. Das trifft auf Tiere zu, die
Schmerz empfinden können. Der Fötus ist dagegen in den beiden ersten
Schwangerschaftsdritteln unfähig, Interessen zu haben. Zu überlegen ist
allerdings, ob ein Dezisionist anstelle der Interessen nicht auch das Kriterim
der Wahrnehmungsfähigkeit heranziehen kann, die zumindest teilweise



Anfang und Ende des menschlichen Lebens 191

schon vor dem 26. Schwangerschaftsmonat ausgebildet wird. Dann müßte
die obige Position noch einmal durchdacht werden. Zweitens darf der Staat
bei Gütern mit einem sittlich relevanten Öffentlichkeitsgrad, denen ein
allgemeiner Nutzwert oder ein nicht-sittlicher Selbstwert zukommt, die
Handlungsfreiheit der Personen einschränken. Denn die Verwirklichung oder
Nicht-Verwirklichung wirkt sich in einem spürbaren Maße positiv oder
negativ auf das Wohl oder die Interessenlage anderer Personen aus. Daraus
folgt, daß der Staat bei Gütern ohne sittlich relevanten Öffentlichkeitsgrad,
den rein privaten Gütern, auch wenn ihnen ein hoher nicht-sittlicher Wert
zukommen mag, nicht in die Handlungsfreiheit des einzelnen eingreifen
darf. Das Leben des Fötus ist in dieser Perspektive ein rein privates Gut,
dessen Tötung zwar die Nicht-Verwirklichung eines nicht-sittlichen Wertes
zur Folge hat, aber durch diese Nicht-Verwirklichung des Wertes werden
weder die Interessen noch die legitimen Rechte Dritter verletzt. Deshalb ist
die eine Abtreibung - unabhängig von der normativ-ethischen Beurteilung -
aus dezisionistischer Sicht für den Staat nicht strafrechtlich relevant. Diese
Argumentationslinie müßte eigentlich auch von denjenigen philosophischen
Kognitivisten, die dem menschlichen Leben vor der Einnistung nicht den
Status des Personseins zuerkennen, weil die genetische Individuation noch
nicht abgeschlossen ist, für den Zeitraum zwischen Empfängnis und
Einnistung übernommen werden.

Die zweite Argumentationslinie des philosophischen Kognitivisten
stützt sich auf den derivativen Einwand, der entweder ab der Empfängnis
oder ab der Einnistung geltend gemacht werden muß. Demgemäß hat der
Staat das Recht und die Pflicht, ein allgemeines Abtreibungsverbot zum
Schutz des ungeborenen Lebens zu erlassen. Denn der Fötus ist dann als
Person im Sinne der Verfassung zu behandeln. R. Dworkin hebt selber hervor,

daß - wenn der derivative Einwand einschlägig ist - kein Einzelstaat
der Vereinigten Staaten die Erlaubnis zur Abtreibung eines Fötus geben
dürfte. Es käme der Erlaubnis einer Tötung von Kindern gleich (D 1994:
158f.). R. Dworkin versucht deshalb aufzuzeigen, daß faktisch niemand der
Meinung ist, der Fötus sei vor dem Zeitpunkt der Überlebensfähigkeit als
eine Person anzusehen (D 1994: 48-53 und 107). Als Beleg für seine These
führt er die beiden Fälle an, in denen eine Abtreibung in der Regel auch von
Abtreibungsgegnern als sittlich richtig eingestuft wird: die medizinische
Indikation, um das Leben der Mutter zu retten, und eine Abtreibung bei
Vergewaltigung oder Inzest (D 1994: 49f.). Bei genauerer Prüfung ist die
Beweisführung von R. Dworkin hier nicht ganz stichhaltig. Ein philosophischer

Kognitivist, der sich den derivativen Einwand zu eigen macht, könnte
zumindest theoretisch in folgenden Fällen zu dem Urteil gelangen, daß ein
Schwangerschaftsabbruch hier entweder sittlich richtig oder rechtlich nicht
zu verbieten sei, so daß es von dem allgemeinen Abtreibungsverbot gesetzliche

Ausnahmen geben müßte. Erstens: Die medizinische Indikation kann

genau dann sittlich richtig sein, wenn der persönliche Wert des Lebens der
Mutter gegen den persönlichen Wert des Lebens des Fötus steht und beide
Werte nicht zugleich zu schützen sind, so daß eine Vorzugswahl getroffen



192 Anfang und Ende des menschlichen Lebens

werden muß. Während in das Leben des Fötus bis dato nur rein biologische
Investitionen eingeflossen sind, wurden in das Leben der schwangeren Frau
zugleich beträchtliche menschliche Investitionen getätigt. Daher ist eine
Frustration des Lebens der Frau im Vergleich zu einer Frustration des Lebens
des Fötus prima facie das größere nicht-sittliche Übel. Zweitens: Die
eugenische Indikation kann genau dann sittlich richtig sein, wenn aufgrund
schwerer fötaler Anomalien nur ein grausam verkrüppeltes oder nur sehr
kurzes Leben der Person zu erwarten ist. Es muß in diesem Fall der eindeutige

Nachweis erbracht werden, daß es für die Person besser ist und zugleich
in ihrem eigenen künftigen Interesse liegt, das Leben vorzeitig zu beenden.
Im Vergleich zu der medizinischen Indikation ist die eugenische Indikation
normativ-ethisch sicherlich viel schwieriger zu begründen. Daher ist eine
Berufung auf die lex lata ad praecavendum periculum generale, um eine
eugenische Indikation allgemein für sittlich falsch einzustufen, in Erwägung
zu ziehen. Drittens: Eine Abtreibung im Fall von Vergewaltigung kann
genau dann rechtlich nicht untersagt werden, wenn der Schwangerschaftsabbruch

als die Beendigung einer unfreiwilligen und unrechtmäßigen
Lebensunterstützung für eine andere Person gewertet wird. So wie kein Mensch
rechtlich gegen seinen Willen zu einer Organspende gezwungen werden
kann, selbst wenn dies den Tod für eine andere Person zur unmittelbaren
Folge hat und unter Umständen eine entgegenstehende moralische Pflicht zu
Organspende mißachtet wird, ist es im Fall einer Vergewaltigung -
unabhängig von der individualethischen Beurteilung - rechtlich nicht zulässig,
eine Frau zur Austragung eines ungewollten Kindes zu zwingen. Obwohl
jeder Schwangerschaftsabbruch den Tod des Fötus bewirkt, wird die Abtreibung

in diesem Fall gleichsam nicht im Sinne von töten, sondern im Sinne
von sterben lassen interpretiert und entsprechend rechtlich anders behandelt.
Eine normativ-ethische Beurteilung der moralischen Verantwortung der
schwangeren Frau bleibt dabei von der gesetzlichen Regelung völlig unberührt.

Auch in diesem Fall ist allerdings zu prüfen, ob die Trennung der
rechtlichen von der normativ-ethischen Beurteilung, bei welcher dem personalen

Wert des ungeborenen Lebens ein hoher Stellenwert eingeräumt werden

muß, sozialethisch vertretbar ist. Zusätzlich entstehen gewisse empirische

Probleme, objektiv festzustellen, wann eine Vergewaltigung vorliegt.
Muß die schwangere Frau den positiven Nachweis im Fall der Vergewaltigung

führen, oder trägt die Institution, welche die Kompetenz zur rechtlichen

Anerkennung der Sachlage besitzt, die Beweislast, wenn sie den Tatbestand

einer Vergewaltigung nicht anerkennen will? Oder soll weiterhin der
Tatbestand einer Vergewaltigung in der Ehe grundsätzlich von der Anerkennung

ausgeschlossen oder eingeschlossen werden?
Nicht sittlich zu rechtfertigen ist bei Anerkennung des derivativen Ein-

wandes eine soziale Indikation, die einer pragmatisch liberalen Einstellung
entspricht. Die Rücksichtnahme auf die eigenen Interessen der schwangeren
Frau, der Wunsch, schwerwiegende Folgen für die eigene Existenz oder die
Existenz ihrer Familie abzuwenden, kann niemals die Vernichtung des
personalen Wertes eines menschlichen Lebens aufwiegen. In solchen Fällen ist



Anfang und Ende des menschlichen Lebens 193

gegebenenfalls eine Freigabe des neugeborenen Kindes zur Adoption in
Erwägung zu ziehen.

Jeder philosophische Kognitivist, der aufgrund des derivativen Einwan-
des für die Rechtmäßigkeit eines allgemeinen Verbotes des
Schwangerschaftsabbruches votiert, wird jedoch noch mit einem empirischen Problem
konfrontiert, das die faktische Geltung des Abtreibungsverbotes betrifft. Die
bisherigen Ausführungen sind stillschweigend von der Annahme ausgegangen,

daß die gesetzlichen Abtreibungsverbote auch von allen schwangeren
Frauen und Ärzten eingehalten werden. Dies ist allerdings eine sehr heroische

Annahme. Wie der Fall der Republik Irland zeigte, konnte jede Frau
durch ein Ausweichen in das benachbarte Großbritannien relativ leicht das

strenge irische Abtreibungsverbot umgehen. Es ist daher zu prüfen, welche
gesetzlichen Regelungen tatsächlich den bestmöglichen Schutz für den
personalen Wert des menschlichen Lebens bewirken. Der Gesetzgeber hat folglich

für seine Gesetzgebung das Axiom zu beachten, daß jedes Sollen ein
entsprechendes Können voraussetzt. R. Dworkin kann zugunsten einer
gesetzlichen Regelung, die erst ab dem Stadium der Überlebensfähigkeit ein
allgemeines Abtreibungsverbot vorsieht, anführen, daß der schwangeren
Frau in diesem Fall eine ausreichende Zeit gewährt wird, um zuvor einen
Schwangerschaftsabbruch vorzunehmen (D 1994: 235f.). Die Wahrscheinlichkeit

für eine faktische Geltung eines solch eingeschränkten Abtreibungsverbotes

ist folglich sehr hoch. In der Tendenz werden die Versuche von
schwangeren Frauen, ein gesetzliches Abtreibungsverbot zu unterlaufen, mit
der Ausdehnung des Verbotes auf die gesamte Schwangerschaft zunehmen.
Bei einem allgemeinen Abtreibungsverbot muß daher der Gesetzgeber mit
Hilfe geeigneter Mittel versuchen, zugleich eine faktische Geltung des
Verbotes sicherzustellen. Wenn beispielsweise der Gesetzgeber zwar ein
allgemeines Abtreibungsverbot erläßt, jedoch auf eine Strafe bei Übertretung
verzichtet, ist die faktische Geltung des Verbotes sehr fraglich. Weiterhin ist
neben dem Strafrecht eine allgemeine Aufklärung über den Sinn dieses
gesetzlichen Verbotes sowie eine finanzielle Unterstützung von schwangeren
Frauen durch den Staat mehr oder weniger unumgänglich. Ebenso ist empirisch

zu untersuchen, ob durch eine gezielte staatliche Förderung von sittlich
vertretbaren Maßnahmen zur Empfängnisverhütung die Zahl der Abtreibungen

signifikant gesenkt werden kann.

Euthanasie

In der Kontroverse um die sittliche und rechtliche Erlaubtheit der Euthanasie
ist die metaethische Differenz zwischen dem philosophischen Kognitivismus
und den nonkognitivistischen Theorien des Dezisionismus und Emotivismus
nicht mehr von praktischer Bedeutung. Weder ein Kognitivist noch ein
Dezisionist oder Emotivist werden einem betroffenen Patienten den intrinsischen

Wert seines Lebens oder die Würde absprechen. Der Streitpunkt dreht
sich allein um die normativ-ethische und rechtliche Gewichtung der beiden
Wertsachverhalte. In Parallelität zur Diskussion um die Abtreibung kann



194 Anfang und Ende des menschlichen Lebens

auch gegen die Euthanasie entweder der derivative oder der originäre
Einwand vorgebracht werden. Die erste Argumentationslinie in der Kontroverse
um die Euthanasie setzt bei dem persönlichen Wert des Lebens für den
Menschen an und beruft sich auf das Prinzip der Selbstbestimmung und das

Kriterium des Wohles des Menschen. Es wird allein der derivative Einwand
berücksichtigt. Die Vertreter der zweiten Argumentationslinie betonen dagegen

die Unverletzlichkeit des menschlichen Lebens schlechthin und stützen
sich auf den originären Einwand gegen die Euthanasie. In den folgenden
Ausführungen sollen zunächst die methodischen Schwierigkeiten der beiden
Argumentationslinien kritisch beleuchtet werden, sodann sollen anhand der
von R. Dworkin vorgeschlagenen Unterscheidung von erlebensbezogenen
und wertebezogenen Interessen logisch konsistente Lösungsansätze in der
Diskussion um die Euthanasie aufgezeigt werden.

Betrachten wir die erste Argumentationslinie nach R. Dworkin (D 1994:
262-265). Jede gesetzliche Regelung zu Euthanasie, die sich auf das

Selbstbestimmungsrecht der betroffenen Patienten beruft, muß zwei mögliche
Fehlerquellen beachten. Auf der einen Seite sollen keine Menschen getötet
werden, die eigentlich leben wollen, und auf der anderen Seite sollen
Menschen, die lieber sterben wollen, nicht gezwungen werden, am Leben zu
bleiben. Ist der Patient bei Bewußtsein und im Vollbesitz der geistigen
Kräfte, sind beide Fehlerquellen leicht zu vermeiden und mithin nicht von
praktischer Relevanz. Anders liegt der Fall, wenn der Patient ohne Bewußtsein

ist. So ermöglicht beispielsweise ein Leben im Koma keine Wahrnehmung

mehr. Die Patienten haben weder Empfindungen, noch sind sie fähig
zu denken. Zur Anwendung des Selbstbestimmungsrechtes sind entweder
rechtswirksame Patiententestamente, Vollmachten Dritter oder ein unparteiisches

Gutachten über die Gesamtpersönlichkeit, das einen plausiblen
Rückschluß auf den Willen des Patienten erlaubt, erforderlich. Ist im dritten Fall
der Patient zwar bei Bewußtsein, aber nicht mehr im Vollbesitz der geistigen
Kräfte, so kann die Selbstbestimmung des geistesgestörten Menschen mit der
Selbstbestimmung des Menschen, bevor die Krankheit eintrat, in Konflikt
geraten. Kann in diesem Fall das temporäre Selbstbestimmungsrecht des
kranken Menschen das vorgängige Selbstbestimmungsrecht des gesunden
Menschen aufheben?

Unabhängig von den drei beschriebenen Hauptsituationen muß bei
Anwendung des Prinzips der Selbstbestimmung bedacht werden, daß der Patient

mit seiner Wahl für den Tod oder das Weiterleben einen Fehler begehen
und gegen seine wahren Interessen und sein wahres Wohl verstoßen kann (D
1994: 265-268). Es können folglich unter Umständen fürsorgliche Gründe

gegen die Anwendung des Selbstbestimmungsrechtes angeführt werden.
Eine andere Frage, die auftaucht, lautet: Kann es einem Patienten, der ohne
Bewußtsein ist, nicht völlig gleichgültig sein, ob er lebt oder stirbt, da er so

gut wie tot ist? In dieser Perspektive scheint ein Selbstbestimmungsrecht
sinnlos zu sein.

Ein weiterer Punkt betrifft die Differenz zwischen Tötung und Sterbenlassen.

Wie R. Dworkin richtig bemerkt, ist es innerhalb der ersten Argu-



Anfang und Ende des menschlichen Lebens 195

mentationslinie völlig uneinsichtig und abstrakt, wieso die Methode, auf
welche Art und Weise der Tod des Patienten herbeigeführt wird, sittlich oder
rechtlich für die Erlaubtheit der Euthanasie von Belang sein soll. Ob der
behandelnde Arzt jemanden nicht am Leben erhält, ihn also sterben läßt, oder
ob er ihn tötet, kann dem betroffenen Patienten eigentlich vom Ergebnis her
gleich sein. Der Patient hat höchstens ein Interesse an einem möglichst
schmerzfreien Tod, wenn er zu sterben wünscht. In dieser Perspektive ist ein
schmerzloses Töten einem schmerzvollen Sterbenlassen sogar ethisch
vorzuziehen (D 1994: 250-254).

Kommen wir nun zur zweiten Argumentationslinie nach R. Dworkin (D
1994: 268-274 und 295-301). Bei der klassisch-konservativen Variante wird
unabhängig von dem Willen des betroffenen Patienten dem natürlichen
menschlichen Leben ein nicht-sittlicher Wert zugeschrieben. Können aber
der Respekt und die Achtung vor diesem nicht-sittlichen Wert eine Priorität
vor den Interessen und dem Selbstbestimmungsrecht des Patienten verlangen?

Das ist mit guten Gründen zu verneinen, denn die Aberkennung des

Selbstbestimmungsrechtes des Patienten würde praktisch auf eine Mißachtung

seiner Würde hinauslaufen. Logisch konsistent kann meines Erachtens
von Vertretern der klassisch-konservativen Variante jedoch gefordert werden,

daß aus Achtung vor dem hohen nicht-sittlichen Wert des menschlichen
Lebens auf ein Töten allgemein verzichtet wird und der Gesetzgeber rechtlich

nur bestimmte Formen von Sterbenlassen des Patienten erlaubt. Das
Sterbenlassen erhält dadurch zugleich den Charakter einer öffentlichen
Ausdruckshandlung zugunsten der Ehrfurcht vor dem intrinsischen Wert des
Lebens eines Menschen. Es bringt das originäre Interesse des Staates an der
Wahrung der Unverletzlichkeit und Heiligkeit des menschlichen Lebens
öffentlich zum Ausdruck. Allerdings muß der Preis für diese Ausdruckshandlung

mit in Betracht gezogen werden. Unter Umständen wird dadurch
einem Patienten gegen seinen ausdrücklichen Willen ein längeres Leiden
zugemutet. Auf der anderen Seite besteht der Vorzug bei dieser Regelung,
die nur bestimmte Formen von Sterbenlassen rechtlich erlaubt, in einer
größeren Sicherheit für jeden potentiellen Patienten, daß ein Arzt prima facie
alles tun wird, um das Leben eines Menschen zu verlängern und nicht zu
verkürzen.

Wird der intrinsische Wert des menschlichen Lebens sowohl von der
biologischen als auch von der umfassend menschlichen Komponente her
abgeleitet und schenkt man der Achtung vor der menschlich persönlichen
Komponente der Heiligkeit seines Lebens mehr Beachtung, geht diese zweite
Argumentationslinie mehr oder weniger in die erste Argumentationslinie
über. R. Dworkin legt dar, daß ein Eintreten für das Selbstbestimmungsrecht
und die Beachtung der menschlichen Komponente des Lebens bei dieser
Sichtweise keinen Verstoß gegen den Grundsatz der Unverletzlichkeit des

Lebens nach sich zieht (D 1994: 324-336).
Wie sind die beiden Argumentationslinien von R. Dworkin in der

Diskussion um die Euthanasie nun zu beurteilen? Die Beantwortung dieser
Frage hängt von der weiterführenden Frage ab, was wir unter einem



196 Anfang und Ende des menschlichen Lebens

«lebenswerten» Leben verstehen wollen. Um die Merkmale eines wohlgeleb-
ten und lebenswerten Lebens ausmachen zu können, nimmt R. Dworkin in
bezug auf die menschlichen Interessen eine wichtige Unterscheidung vor. Er
grenzt die erlebensbezogenen Interessen experiential interests) des
Menschen von seinen wertebezogenen Interessen critical interests) ab (D
1994: 277-287). Die erlebensbezogenen Interessen umfassen alle unmittelbaren

Vergnügungen und individuellen Vorlieben, die wir als angenehm
empfinden und als Teil eines guten Lebens nicht missen möchten. Die
wertebezogenen Interessen sind dagegen kritische Urteile über eine bestimmte Art
zu leben, die wir für gut halten. Sie bestimmen wesentlich, was für eine
Persönlichkeit wir werden. Wertebezogene Interessen sind daher weder rein
persönlicher Natur, eine Sache des subjektiven Gefühls wie bei den
erlebensbezogenen Interessen, noch sind die wertebezogene Interessen aller
Menschen in der Geschichte gleich, so daß es nur eine Art, bestmöglich zu
leben, geben könnte. Sie bestimmen unsere Vorstellungen von einem «guten»

und einem «schlechten» Leben, das heißt einem Leben, das wir führen
wollen, und einem Leben, das wir nicht führen wollen. Auch das persönliche
Selbstwertgefühl einer Person ruht auf ihren wertebezogenen Überzeugungen.

Wenn wir folglich die Gesamtqualität eines menschlichen Lebens
beurteilen wollen, werden wir nach R. Dworkin unser Augenmerk primär auf
die wertebezogenen Interessen der Person richten. Im Rahmen einer solchen
Beurteilung würde der Tod eines Menschen nicht ausgeklammert werden (D
1994: 287-295). Der Tod ist ein besonderes und spezielles Ereignis in der
Geschichte des Lebens einer Person. Vergleichbar mit der letzten Szene
eines Theaterstücks, gewinnt der Tod im Leben eines Menschen eine
besondere Intensität. Es ist nicht ohne Bedeutung, wann und auch wie ein
Mensch stirbt. Viele Menschen möchten ein bestimmtes Ereignis noch
mitbekommen. Nur für dieses Ereignis möchten sie noch gern leben. Oder sie
möchten eine bestimmte Sache, ein konkretes Werk noch abschließen. Dem
Tod kommt dadurch eine wichtige symbolische Bedeutung für das Leben der
Person zu und wird zugleich zum Ausdruck des Wertes oder der Werte, die
für ihr Leben zentral waren. Die wertebezogenen Interessen eines Menschen
bestimmen letztlich, ob ein weiteres Leben - unabhängig von dem
unverlierbaren intrinsischen Wert des biologischen Lebens und der Würde des
Menschen als Person - für die Person noch lebenswert erscheint. Implizit
muß R. Dworkin die Prima-facie-Regel aufstellen: Wenn Menschen bei
Bewußtsein die Wahl treffen, ob sie lieber leben oder sterben möchten, ist
diese Wahl aus Respekt vor der Würde des Menschen, also aus derivativen
Gründen, bzw. aus Achtung vor dem intrinsischen Wert der menschlichen
Komponente des menschlichen Lebens, also aus originären Gründen, prima
facie zu respektieren. Wer diese Prima-facie-Regel aus normativ-ethischen
Gründen bestreitet, trägt die Beweislast. Natürlich kann ein Mensch sich
bezüglich des eigenen Interesses irren und eine falsche Wahl treffen. Aber
ein allgemeines Euthanasieverbot ist nur geeignet zu verhindern, daß ein
Patient gegen sein wahres Interesse sterben muß. Es zwingt jedoch umgekehrt

ausnahmslos jeden Patienten, dessen wahres Interesse im Tod besteht,



Anfang und Ende des menschlichen Lebens 197

weiterzuleben. Der Person wird jede Möglichkeit genommen, eine für sie
unter Umständen als menschenunwürdig intensiv sittlich falsch) empfundene

Situation zu beenden. Wenn man dieser Beweisführung von R. Dwor-
kin insgesamt folgt, ist auf den ersten Blick nicht zu sehen, warum ein
allgemeines Euthanasieverbot dem wahren Interesse und dem Wohl aller
betroffenen Patienten besser dienen soll als ein Verzicht auf ein Euthanasieverbot.

Mit Blick auf die wertebezogenen Interessen ist nach R. Dworkin auch
der intrinsische Wert des menschlichen Lebens für Patienten, die sich im
Zustand ohne Bewußtsein befinden, neu zu bewerten (D 1994: 257-261,
293-295 und 299f.). Unter alleiniger Berücksichtigung der erlebensbezogenen

Interessen ist es tatsächlich egal, ob der Patient weiterlebt oder stirbt.
Denn er hat keine erlebensbezogene Interessen mehr, und der Patient ist
folglich so gut wie tot. Anders liegt der Fall, wenn aus Respekt und Achtung
vor der Heiligkeit der menschlichen Komponente des Lebens und der Würde

der Person die wertebezogenen Interessen berücksichtigt werden. Durch
einen Rückgriff auf ein rechtswirksames Patiententestament, durch die
einem Vertrauten des Patienten gegebene rechtswirksame Vollmacht oder ein
unparteiisches Gutachten über die Gesamtpersönlichkeit, das sich auf die
wertebezogenen Interessen des Patienten stützt, erhält der Patient das Recht,
den Zeitpunkt und die Art und Weise seines Todes selber mitzubestimmen.

Wie beurteilt R. Dworkin nun die Situation eines Menschen, der zum
Beispiel an der Alzheimerschen Krankheit leidet - einer Krankheit, die Alois
Alzheimer als erster schon im Jahr 1906 beschrieben hat und die zum Verfall

der geistigen Kräfte des Patienten führt? Ein Selbstbestimmungsrecht,
das sich auf die Vermutung stützt, daß der einzelne am besten geeignet ist,
für sein Wohl zu sorgen, ist in dieser Situation des Verlustes des Vollbesitzes

der geistigen Kräfte nicht mehr stichhaltig. R. Dworkin nennt das die
«Evidenzbegründung» des Selbstbestimmungsrechts, die er durch die für ihn
plausiblere Stimmigkeitsbegründung des Selbstbestimmungsrechtes ersetzen
möchte (D 1994: 308-318). Die Selbstbestimmung der Person ist nicht in
erster Linie auf die Wahrung des individuellen Wohles ausgerichtet, sondern
dient primär der Selbstverwirklichung der Person und rückt damit die äußere
Manifestation der menschliche Würde in der Lebensgestaltung jeder Person
in den Vordergrund. Die Selbstbestimmung des geistesgestörten Menschen
bezieht sich auf erlebensbezogene Interessen, die prima facie immer noch zu
achten sind. Dieses temporäre Selbstbestimmungsrecht des kranken
Menschen, der ausschließlich erlebensbezogene Interessen kennt, kann aber
gegebenenfalls durch das vorgängige Selbstbestimmungsrecht des gesunden
Menschen, das sich ganz wesentlich auch auf die wertebezogenen Interessen
der Person gründet, korrigiert und aufgehoben werden. Der Respekt und die
Achtung vor der Würde des Menschen verlangen, der vorgängigen
Selbstbestimmung des Menschen - bevor die Krankheit eintrat - prima facie den

Vorzug vor den erlebensbezogenen Interessen des geistesgestörten
Menschen zu geben. Eine vorgängige Selbstbestimmung kann wiederum durch
ein rechtswirksames Patiententestament, eine rechtswirksame Vollmacht



198 Anfang und Ende des menschlichen Lebens

oder ein unparteiisch erstelltes Gutachten, das sich auf die wertebezogenen
Interessen der Person gründet, verwirklicht werden.

Die ersten und die letzten Dinge

R. Dworkin kommt mit seinem argumentativen Essay über die Grenzen des

Lebens das unbestrittene Verdienst zu, einiges Licht in die Kontroverse um
Abtreibung und Euthanasie gebracht zu haben. Bemerkenswert ist meines
Erachtens, daß eine sehr verbreitete Position, die in der Frage der Abtreibung

den derivativen Einwand erhebt und zugleich in der Frage der Euthanasie

die Argumentationslinie wechselt und den originären Einwand gegen
die Euthanasie ins Feld führt, auf ihre logische Konsistenz hin zu überprüfen
wäre.

Am Ende dieses Beitrages sind nur zwei kritische Anmerkungen zu
R. Dworkin festzuhalten. In der Abtreibungsdebatte ist der derivative
Einwand spätestens mit dem Moment der Einnistung des Fötus in die Gebärmutter

von einem kognitivistischen Standpunkt aus zu erheben, und eine christliche

Ethik wird sich den derivativen Einwand zu eigen machen müssen.
Zum anderen ist in der Euthanasiedebatte erwägen, ob nicht durch eine
Unterscheidung von Tötung und Sterbenlassen sowohl dem derivativen als auch
dem originären Einwand Rechnung getragen werden kann. Ein allgemeines
gesetzliches Euthanasieverbot zum Schutz des intrinsischen Wertes des

biologischen Lebens darf sich dann ausschließlich auf die aktive Tötung
beziehen, muß aber die Möglichkeit des Sterbenlassens in irgendeiner Form
bewußt zulassen. Denn ein allgemeines Euthanasieverbot, das jede Form des
Sterbenlassens von menschlichen Leben ablehnt, ist mit der Würde des
Menschen offensichtlich nicht vereinbar. In diesem Sinne werden auch in der
Enzyklika Evangelium vitae, Nr. 65, sowohl der Verzicht auf einen
«therapeutischen Übereifer» als auch die «palliativen Behandlungsweisen» nicht
mit Euthanasie gleichgesetzt.

Literatur
DWORKIN, Ronald (1984): Bürgerrechte ernstgenommen, übers, von U. Wolf

Taking Rights Seriously deutsch) Frankfurt.

- (D 1987): Taking Rights Seriously. New Impression with a Reply to Critics

['1977], 5. Druck, London.

- (D 1993): Life's Dominion. An Argument About Abortion, Euthanasia, and
Individual Freedom, New York.

- (D 1994): Die Grenzen des Lebens. Abtreibung, Euthanasie und persönliche

Freiheit Life's Dominion deutsch), Hamburg.


	Anfang und Ende des menschlichen Lebens : der Beitrag von R. Dworkin zur Diskussion um Abtreibung und Euthanasie

