
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 43 (1996)

Heft: 1-2

Artikel: Notabilia VI : Hinweise auf wichtige Neuerscheinungen aus dem
Bereich der mittelalterlichen Philosophie

Autor: Imbach, Ruedi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761247

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761247
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ruedi Imbach

Notabilia VI
Hinweise auf wichtige Neuerscheinungen aus dem

Bereich der mittelalterlichen Philosophie1

Miserum autem est eum magistrum fieri,
qui numquam novit se discipulum esse.
PSEUDO-BOETHIUS, De disciplina scolarium II

1. Zum institutionellen Rahmen der Philosophie im Mittelalter

1.1. Zu Beginn der letzten Lieferung dieser Literaturübersicht habe ich für
eine Betrachtung der mittelalterlichen Philosophie plädiert, die den Kontext
stärker berücksichtigt. Mehrere interessante neue Publikationen geben mir
Gelegenheit, diesen Punkt noch einmal aufzugreifen. In der Reihe «Education

and Society in the Middle Ages and Renaissance» ist ein Band mit
Aufsätzen von Alfonso Maierù zum Lehrbetrieb im späteren Mittelalter
erschienen.2 In den fünf Kapiteln, die eine unwahrscheinliche Maße an
Informationen verarbeiten, werden verschiedene Aspekte der akademischen
Vermittlung von Wissen außerhalb der beiden großen Zentren Paris und
Oxford, die durch einschlägige Studien besser erforscht sind, untersucht. Während

im ersten Kapitel die Studienregelung an den studia generalia der
Bettelorden genauer analysiert wird, behandelt Maierù im zweiten Kapitel
verschiedene akademische Übungen an italienischen Universitäten. Hier kommen

der Unterschied zwischen ordentlichen und außerordentlichen
Vorlesungen, die verschiedenen Arten von Prüfungen und Disputationen, aber
auch die sog. sermones zur Sprache (36-71). Die präzise Bedeutung der
Ausdrücke <facultas> und <verificare> bilden den Gegenstand des dritten
Kapitels. Besonderes Interesse verdienen die beiden Kapitel, die dem
Logikunterricht gewidmet sind (93-141). Maierù gibt nicht nur außergewöhnlich

interessante Hinweise zu den Leseprogrammen, die vorgeschrieben waren

(vgl. 94-102), sondern bietet ebenfalls einen ausgezeichneten Überblick

1

Vgl. FZPhTh 39 (1992) 180-194; 40 (1993) 179-216; 40 (1993) 400-416; 41

(1994) 229-251; 42 (1995) 186-212.
2 University Training in Medieval Europe, Translated and Edited by D.N. PRYDS,

Leiden: E.J. Brill 1994, XVI + 188 S. (ISBN 90-04-09823-2).



Notabilia VI 133

zu einzelnen logischen Übungen. Dies gilt in besonderer Weise von den So-
phismata und ihrer Bedeutung, die Maierù folgendermaßen umschreibt:

Thus it seems, on the one hand, that daily practice aimed at enabling the
student to deal with the logical difficulties connected with the properties
of terms and inference, and on the other, that the sophism was used to
illustrate rules and theories, point out their limits or discover new
possibilities (136).

Es ist in diesem Rahmen nicht sinnvoll, die unzähligen Hinweise, die dieses

reichhaltige Buch enthält, aufzulisten, aber ich halte fest, daß es in Zukunft
- wie die Arbeiten von W. Courtenay, P. Glorieux und O. Weijers - zu den
Pflichtlektüren einer ernsthaften Beschäftigung mit der mittelalterlichen
Philosphie im Zeitalter der Universität gehören wird.

1.2. Mit einem ähnlichen Thema beschäftigte sich ein Kolloquium, das unter
der Leitung von JACQUELINE HAMESSE 1993 in Louvain-la-Neuve stattgefunden

hat.3 Der vielfältige Band liefert in erster Linie einen status quae-
stionis zu verschiedenen Aspekten des universitären Lehrbetriebs, wobei die
Fakultäten der Artes4, der Theologie5, des Rechts6 und der Medizin7
berücksichtigt werden. Aus der Perspektive der Philosophiegeschichte sind
mehrere Aufsätze zu berücksichtigen. Ch. Flüeler beschäftigt sich mit den
verschiedenen Formen der Aristoteleskommentierung;8 er ist überzeugt, daß
die Kolophone «wertvolle Hinweise auf die literarische Gattung» (94) von
Kommentaren liefern. Der Autor, der eine sehr umfängliche Dokumentation
zusammengestellt hat, die z. T. abgedruckt wird, gibt Hinweise u. a. zu den

Begriffen sententia, scriptum, rationes, expositio. Die von Flüeler
untersuchten Zeugnisse geben häufig Einblick in die Entstehungsbedingungen der
Werke. Allerdings ist sich der Autor dieser Studie bewußt, daß «der Einstieg
über die Überschriften und Kolophone» nur den Anfang einer wirklich
umfassenden Erforschung der verschiedenen Gattungen der
Aristoteleskommentare darstellt (vgl. 117). Der vorbildliche Aufsatz von E. Jennifer
Ashworth zu den Logikhandbüchern, die in Oxford verwendet wurden9,

3 Manuels, programmes de cours et techniques d'enseignement dans les universités
médiévales, Actes du colloque international de Louvain-la-Neuve, 9-11 septembre 1993,
édités par Jacqueline Hamesse, Louvain-la-Neuve: Université Catholique de Louvain,
Publications de l'Institut d'études médiévales 1994, XXII + 477 S.

4 Besondere Erwähnung verdient in diesem Zusammenhang: O. Weijers, L'enseignement

du trivium à la Faculté des arts de Paris: la questio, 51-1A.
5 M. COLISH legt eine Synthese zur Entwicklung der theologischen Textbücher in

Paris von 1130-1215 vor (9-29); J. Verger untersucht die Entwicklung der Bibelexegese
(31-56).

6 A. GOURON bietet eine nützliche Übersicht zur Lehre des Zivilrechts im XII.
Jahrhundert (183-199) und A. GARCIA Y GARCIA zu jener des kanonischen Rechts (201-
234).

7 Vgl. D. JACQUART, L'oeuvre de Jean de Saint-Amand et les méthodes d'enseignement

à la faculté de médecine de Paris à la fin du XIIIe siècle, 257-275.
8 Die verschiedenen literarischen Gattungen der Aristoteleskommentare: zur

Terminologie der Überschriften und Kolophone, 75-116.
9 Les manuels de logique à l'université d'Oxford au XlVe et XVe siècle, 351-370.



134 Notabilia VI

ergänzt in idealer Weise die bereits erwähnten Arbeiten von Maierù, indem
sie knapp aber informativ über die Fragestellungen, die Texte und das

Lehrprogramm berichtet. Ebenfalls aufschlußreich ist die Studie von
William J. Courtenay, der das theologische Studienprogramm von Oxford in
seinen Beziehungen zur literarischen Produktion (Bibelkommentare,
Sentenzenkommentar und Disputationen) vorstellt.10 Der umfangreiche
Sammelband enthält viel unentbehrliches Wissen zu den Rahmenbedingungen
mittelalterlicher Spekulation. Gleichzeitig wird bei der Lektüre dieser
Dokumentation klar, daß die Information über den institutionellen Rahmen nur
einen Teil der Erforschung des Kontextes ausmacht und daß die Reflexion
über die Verknüpfung der institutionellen Bedingungen mit dem philosophischen

Denken noch in ihren Anfängen steckt.

1.3. Gerade diese Beziehung erörtert Wolfgang Kluxen in einer Studie,
die einen anderen Sammelband zur Beziehung zwischen Philosophie und
mittelalterlicher Universität" eröffnet. Kluxen vertritt12 die These, daß die
Entstehung der mittelalterlichen Universität keineswegs als Antwort auf
ökonomische, soziale und politische Problemlagen zu verstehen sei,
vielmehr habe «die Gesellschaft [...], in der ihr verfügbaren Form, eine spontane,

zuerst von Individuen getragene Entwicklung ratifiziert» (13). Letztlich
steht die Frage auf dem Spiel: «Bedarf die Spontaneität der Vernunft
überhaupt einer externen Erklärung?» (7). Ich meinerseits glaube nicht, daß sich
das Problem auf diese Frage reduzieren läßt. Ob hier überhaupt die Vorstellung

einer eindimensionalen Kausalität angebracht ist? Kluxen will eine
«reine Ideengeschichte» verteidigen, und mit ihr das Recht der theoretischen
Vernunft. Dieses Postulat steht allerdings im Widerspruch zu einer kontex-
tuellen Betrachtung der theoretischen Vernunft (und des Postulates selber),
eine Betrachtung, die gleichsam auf einer zweiten Ebene die historische
Bedingtheit auch der reinen Theorie reflektieren sollte und somit die These
einer uneingeschränkten Spontaneität der Vernunft zumindest glaubt
überprüfen zu müssen.

Die Aufsätze dieses Sammelbandes, die dem Verhältnis von
Literaturgattungen und organisatorischen Strukturen gewidmet sind13, greifen das
Thema von Ideengeschichte und Institution noch einmal auf. CLAUDE La-
fleur beschäftigt sich in seiner ausführlichen Untersuchung mit dem
Lehrprogramm des berühmten Pariser Studienführers, den M. Grabmann seinerzeit

in der Hs. Ripoll 109 entdeckt hat, und vergleicht ihn mit anderen zeit-

10 Programs of Study and Genres of Scholastic theological Production in the
fourteenth Century, 325-370.

11 Philosophy and Learning, Universities in the Middle Ages, edited by Maarten
HOENEN, J.H. Josef Schneider, GEORG WIELAND, Leiden, New York, Köln: E.J. Brill
1995, X + 435 S.

12 Institution und Ideengeschichte, 3-16.
13 Von den Beiträgen aus dem ersten Teil möchte ich auf GEORG WIELAND, Der

Mendikantenstreit und die Grenzen von Theologie und Philosophie, 17-28, und Alain de
LIBERA, Albert le Grand et la mystique allemande, 29-42, aufmerksam machen.



Notabilia VI 135

genössischen Texten, die wir als Einführungen in die Philosophie bezeichnen

können. Als Ergebnis hält er fest, daß diese Textsorten eine dreifache
Funktion erfüllten, nämlich eine praktische (Übersicht über das

Arbeitsprogramm), eine theoretische (Ordnung des neuen Wissens) sowie eine
ideologische (Lob der Philosophie). Die sehr umfangreiche Untersuchung von
Jakob Hans Josef Schneider «Wissenschaftseinteilung und institutionelle
Folgen» (63-121) will nachweisen, daß die Organisation des Studiums sich
offensichtlich nicht an die Wissenschaftseinteilungen hielt (vgl. 121). Es
sollte deshalb nicht nach dem Einfluß der Wissenschaftseinteilungen auf die
universitäre Praxis, sondern gerade umgekehrt nach dem Einfluß dieser
Praxis auf den Begriff der Philosophie gefragt werden:

Vielleicht darf ich als Ergebnis dieser Untersuchung festhalten, daß die
Literaturgattung der Wissenschaftseinteilung weniger direkten Einfluß
auf die Studienordnung an den Universitäten des lateinischen Mittelalters

hatte, als sie vielmehr die von unten gewachsene Pluralität von
Wissenschaft in ein bestimmtes Ganzes zu integrieren versuchte (121).

Unter einem noch einmal verschiedenen Blickwinkel wird das Verhältnis
von Institution und Ideen im dritten Teil des Bandes betrachtet. Die Aufsätze
von Ludger Honnefelder und William J. Courtenay analysieren das

auffällige Phänomen der Schulenbildung im Spätmittelalter. Während
Courtenay14 in seiner Arbeit noch einmal sehr differenziert das Problem von Ock-
hams Einfluß an der Pariser Hochschule im XIV. Jahrhundert im Zusa-
menhang mit den Dokumenten von 1339 und 1340 erörtert, stellt Honnefelder15

die Frage, was die Schulbildung - im Falle des Scotismus - zur
philosophischen Entwicklung beigetragen habe, indem er sich namentlich mit
Franciscus de Mayronis und Wilhelm von Alnwick auseinandersetzt.
Schulbildung bedeutet einerseits «deutliche Abgrenzung gegenüber anderen
Lehrmeinungen» (262). Auf der anderen Seite schließt die Zugehörigkeit zu einer
Schule keineswegs die Verteidigung von Thesen aus, die von der Meinung
des Lehrers abweichen. Die von ZÉNON Kaluza vorgetragene Deutung des
Pariser Nominalismus-Verbots von 147416 wirft noch einmal ein anderes
Licht auf die Frage nach der Relation, auf die das Eröffnungsreferat von
Kluxen hinweist. Methodisch und inhaltlich verdient diese Interpretation,
daß wir uns damit etwas eingehender beschäftigen. Kaluza versteht seinen
Beitrag als eine Ergänzung zur Erforschung des berühmten Wegestreites
zwischen via antiqua und via moderna am Ende des Mittelalters. Bei der
Erforschung dieses Streites, der nicht nur an den deutschen Universitäten,
sondern auch in Frankreich geführt wurde, sind drei Komponenten zu
unterscheiden, nämlich die eigentlich universitäre Diskussion über den Gegensatz

14 Was there an Ockhamist School?, 263-292.
15 Scotus und der Scotismus, Ein Beitrag zur Bedeutung der Schulbildung in der

mittelalterlichen Philosophie, 249-262.
16 La crise des années 1474-1482: L'interdiction du nominalisme par Louis XI, 293-

327. In diesem dritten Teil sind des weiteren eine Studie von MAARTEN HOENEN zur Rolle
des 1492 in Köln erschienenen Promptuarium argumentorum (329-369) und eine Skizze

von ZDZISLAW KUKSEWICZ zum lateinischen Averroismus (371-386) enthalten.



136 Notabilia VI

zwischen Realismus und Nominalismus sowie die offiziellen Dokumente
und Akten, die gegen die eine oder andere Partei Maßnahmen ergreifen,
denn der Wegestreit ist im Zusammenhang mit der Institutionsgeschichte zu
sehen (vgl. 297-298). Allerdings sollte nach Kaluza drittens die Rolle des
Hussitismus in dieser Debatte nicht übersehen werden. Der primär politische
Kampf gegen die Hussiten verfolgt wie ein Schatten die Diskussionen zum
Status der Universalien und zu den damit verbundenen Themen. Dank einer
vorbildlichen Analyse begründet Kaluza die These, das hussitische Argument

sei ein anti-tschechisches Argument (298-306). Das Ergebnis der
präzisen Prüfung des Verurteilungsdokumentes von 1474 sowie des Memorandums,

mit dem die Nominalisten darauf geantwortet haben, kommt er zu
dem überraschenden Ergebnis, daß diese Dokumente uns keine Informationen

zu den philosophischen und theologischen Gründen des Streites und des
Verbotes liefern. Kaluza interpretiert also diese Episode des Wegestreites
ausschließlich politisch:

En espérant découvrir deux écoles doctrinales se disputant la première
place dans l'université, nous avons surpris deux partis politiques, animés
l'un par l'hypocrisie bigote, l'autre par le jeu redoutable de la délation et
du mensonge (326).

Dem Plädoyer für die historische Forschung, die für die Philosophiegeschichte

unentbehrlich ist, wenn sie sich selbst verstehen will und mit dem
Kaluza seinen Beitrag beschließt, kann ich nur zustimmen. Diese originelle
Studie dokumentiert, mit wie viel Akribie und Feinsinn die Relation
zwischen Ideen und Institutionen, zwischen Manifestationen der theoretischen
Vernunft und politischen Interessen beschrieben und gedeutet werden muß.

1.4. Von der bisherigen Forschung nicht immer gebührend gewürdigt wurden

bislang die Bursen als Wohn- und Studienstätten der spätmittelalterlichen
Universitäten. Im besprochenen Sammelband widmet Erich Meuthen

dieser Institution, ohne deren Berücksichtigung das intellektuelle Leben
insbesondere der Kölner Universität nicht angemessen verstanden werden kann,
einen Beitrag.17 Unter seiner Leitung ist an der Kölner Universität eine
Dissertation zu eben diesem Thema abgeschlossen worden, die einen umfassenden

Überblick von den Anfängen der Bursen bis zum XVI. Jahrhundert
bietet.18 Die nach meinem Dafürhalten vorbildliche Arbeit von Götz-Rüdiger
Tewes ist, wie die Studien seines Lehrers, einem prosopographischen
Ansatz verpflichtet, d. h. die «Personen als Träger der wissenschaftsgeschichtlichen

Schulen» (4), der «Mensch als handelndes und gestaltendes
Wesen» (5) bilden den Ausgangspunkt der sehr klar gegliederten
Dissertation, die mit einem Verzeichnis der Bursen-Regenten von den Anfängen
bis 1550 eröffnet wird. Tewes bietet hier für alle nachweisbaren Regenten
der vier Prinzipal-Bursen (Montana, Laurentiana, Corneliana, Kuckana) wie

17 Bursen und Artesfakultät der alten Kölner Universität, 225-245.
18 GÖTZ-RÜDIGER TEWES, Die Bursen der Kölner Artisten-Fakultät bis zur Mitte des

16. Jahrhunderts, Köln, Weimar, Wien: Böhlau Verlag 1993, XII + 932 S.



Notabilia VI 137

auch der Klein-Bursen Kurzbiographien. Es werden insgesamt 303 Regenten
vorgestellt (27-110). Ein zweiter Teil der Untersuchung beschreibt die
Institutionalisierung der Bursen und ihre ökonomische Basis (121-278). Mit
der wissenschaftsgeschichtlichen Ausrichtung der Bursen befaßt sich der für
uns zentrale dritte Teil (279-394). Danach wendet sich der Autor dem
Einfluß der Kölner Bursen an Europäischen Hochschulen (396-664) und
schließlich dem Verhältnis von Humanismus und Scholastik zu (666-805).
Bereits diese trockene Inhaltsangabe bekundet den Reichtum und die Fülle
dieser wichtigen Untersuchung, die auch in der Bibliothek der Philosophiehistoriker

nicht fehlen darf.
Der wissenschaftshistorische Teil, der hier etwas ausführlicher vorgestellt

werden muß, beginnt mit einer sorgfältigen Interpretation des Kölner
Terministenbeschlußes von 1414 - «das früheste offizielle Zeugnis zum
universitären Wegestreit» (288)1'1 -, in dem jener modus exponendi antiquus et
abolitus gewisser Pariser Magister verboten wird. Überzeugend weist der
Autor nach, daß die Kölner Ereignisse «durch den Hintergrund des Wirkens
von Hieronymus von Prag» (331), der sich kurz in Köln aufgehalten hat (vgl.
303-303), besser verständlich werden. Mit gleicher Meisterschaft rekonstruiert

Tewes die Gründung der Montana-Burse durch den monarcha thomi-
starum, Heinrich von Gorkum, das Auftreten und Wirken des Albertisten
Heymericus de Campo, dem Begründer der Laurentiana, oder die Konsolidierung

des Streites zwischen Albertisten und Thomisten in Köln (350-394).
Besonders lehrreich finde ich die Darstellung der Expansion des Kölner Al-
bertismus und Thomismus. Ich erwähne hier beispielhaft die Seiten zum Einfluß

des Thomismus an der seit 1460 existierenden Universität Basel (535-
544), wo 1464 Johannes Heynlin ad doctrinandum in via antiqua in die
Fakultät aufgenommen wird: Aus seinem Besitz sind in der Basler UB 17 Hss.
erhalten, die Charles Lohr in seinem unten vorzustellenden Repertorium
beschreibt! Ebenso könnte auf die Verbreitung des Thomismus in Wittenberg
oder jene des Albertismus in Löwen und Schottland aufmerksam gemacht
werden. Die Ausführungen zum Verhältnis von Scholastik und Humanismus
führen zu einer zweifachen Feststellung. Einerseits muß die Frage heute
differenzierter betrachtet werden, als es in den Arbeiten von Gerhard Ritter und
Heinrich Hermelink seinerzeit geschehen ist. Dieser wollte den deutschen
Humanismus aus der via antiqua ableiten, jener betrachtete diese als eine
humanismusferne, bloß reaktionäre Bewegung. Tewes tritt für eine erneute
Erörterung der Verknüpfung ein, die zu untersuchen hätte, «welchen besonderen

humanistischen Inhalten sich die jeweiligen Vertreter einer Via
zuwandten» (814). Andererseits glaubt Tewes nachweisen zu können, daß die
Thomisten für den Humanismus offener waren als die Albertisten (vgl. 813).
Die geringe Akzeptanz des Kölner Albertismus ist nach dem Urteil des

19 Wenn wir die oben erwähnte Studie von Kaluza berücksichtigen, dann muß diese
Aussage präzisiert werden: Es handelt sich um das erste offizielle Dokument im
deutschen Wegestreit.



138 Notabilia VI

Autors einerseits seiner Subtilität und andererseits in einem gewissen
konfrontationsfreudigen Rigorismus zu suchen (vgl. 810).

Das besprochene Werk besticht durch die solide Information. Es stellt
m. E. die Grundlage für eine neue Erforschung der Kölner Episode des

Wegestreites dar, enthält aber auch viele Auskünfte zu verwandten Themen.
Im hier skizzierten Diskussionszusammenhang erweist sich allerdings ein
anderer Aspekt auch als bedeutungsvoll: Philosophie ist das Werk historischer

Individuen, deren theoretische Ansätze ohne Berücksichtigung des
historischen Kontextes nicht adäquat verstanden werden können. Die theoretische

Vernunft darf nicht auf die sozialen, politischen und historischen
Bedingungen reduziert werden, aber steht dazu in Beziehung.

1.5. Daß es noch eines sehr intensiven Quellenstudiums bedarf, bevor wir
uns allgemeinverbindliche Urteile über das Verhältnis von Ideen und
Institutionen erlauben können, dies veranschaulicht ein weiterer Sammelband,
auf den hier hingewiesen werden kann. An der Universität Bologna fand im
September 1990 ein Kolloquium zum Logikunterricht an derselben Universität

im XIV. Jahrhundert statt, dessen Akten jetzt zur Verfügung stehen.20
Die dreizehn Arbeiten vermitteln ein außergewöhnlich reichhaltiges Bild der
inhaltlichen Probleme, mit denen sich der Logikunterricht in der ersten Hälfte

des XIV. Jahrhunderts beschäftigte. Die Studien von GlAN CARLO Ales-
sio21 und Irène Rosier22 setzen sich mit der Rezeption des Pariser Modismus

auseinander; mehrere Arbeiten behandeln in Bologna entstandene
Kommentare zu Schriften des Organon23 oder zu Petrus Hispanus24 und Wilhelm
Heytesbury23. Besonders aufschlußreich ist der Aufsatz von Gianfranco
FlORAVANTl, der sich mit Reden (sermones) zu Ehren der Philosophie
befaßt, die wohl als Antrittsvorlesungen zu verstehen sind.26 Der umfangreiche

Band ist aus drei Gründen besonders wichtig: (1) Er vermittelt Ein-

20 L'insegnamento délia Logica a Bologna nel XIV secolo, a cura di Dino BUZZATI,
MAURIZIO FERRIANI, Andrea Tabaroni, Bologna: Presso l'Istituto per la storia dell'Uni-
versità, 1992, X + 648 S. (Studi e memorie per la storia dell'Università di Bologna, Nuo-
va Serie, vol. VIII).

21 II commento di Gentile da Cingoli a Martino di Dacia, 3-71.
22 Mathieu de Bologne et les divers aspects du pré-modisme, 73-108.
33 Hier sind zu erwähnen: MARIO BERTAGNA, II commento agli Analitici primi attri-

buito a Gentile da Cingoli, 241-276; ROBERTO LAMBERTINI, La teoria delle intentiones
da Gentile da Cingoli a Matteo da Gubbio, 277-351; CONSTANTINO Marmo, La teoria
delle relazioni nei commenti alle Catégorie da Gentile da Cingoli a Matteo da Gubbio,
353-391; ANDREA TABARRONI, Gentile da Cingoli e Angelo d'Arezzo sul Peryermeneias
e i maestri di logica a Bologna all'inizio del XIV secolo, 393-440; Alessandro CONTI, II
commento di Giacomo da Piacenza M'Isagoge e alle Catégorie, 441-460; PlETRO B.
ROSSI, II commento di Matteo da Gubbio agli Analitici secondi, 461-495; GlNO RON-
CAGLIA, Le Questiones di Mesino de Codronchi sul De interpretatione, 545-577.

ALFONSO MaierÙ, I commenti bolognesi ai Tractatus di Pietro Ispano, 497-543.
25 DINO BUZZATI, Linguaggio e ontologia nei commenti di autore bolognese al De

tribus praedicamentis di William Heytesbury, 579-604.
26 Sermones in Iode della filosofia e della logica a Bologna nella prima metä del XIV

secolo, 165-185.



Notabilia VI 139

blick in das Logikstudium an einem italienischen Bildungszentrum; (2) elf
Beiträge enthalten in ihren Anhängen zum Teil längere Textausgaben (vor
allem des wohl wichtigsten Magisters, Gentile da Cingoli); (3) der Band enthält

einen bio-bibliographischen Anhang von A. Tabarroni, in dem 30
Bologneser Professoren kurz präsentiert werden.

2. Zeitschriften, Kataloge, Repertorien

2.1. Im Rahmen des von der «Société internationale pour l'étude de la
philosophie médiévale» 1972 ins Leben gerufenen Unternehmens, das die
Beschreibung aller Handschriften von Aristoteleskommentaren, die in Europäischen

Bibliotheken aufbewahrt werden, intendiert hat die Schweizerische
Kommission für das Corpus Philosophorum Medii Aevi Prof. CHARLES Lohr
damit beauftragt, die Aristoteles Hss. in den Beständen der Schweizer
Bibliotheken zu beschreiben. Der nun abgeschlossene Band27, dessen
Publikation von der Schweizerische Akademie der Geistes- und Sozialwissenschaften

unterstützt wurde, enthält die Beschreibung von rund 470 Hss., in
denen Texte von Aristoteles oder Kommentare dazu enthalten sind. Lohr
berücksichtigt in seinem Verzeichnis die handschriftlich überlieferten Texte
bis 1650. Der älteste verzeichnete Codex, St. Gallen, Stiftsbibliothek, 242,
enthält Texte aus der Schule Notkers. Der jüngste aufgeführte Zeuge ist eine
Abschrift, die Lenz Füglistaller (t 1840) von Texten Notkers angefertigt hat
(Aarau, Kantonsbibliothek, Mur. F. 60). Das Repertorium umfaßt Beschreibungen

aus folgenden Bibliotheken: Aarau, Basel, Bern, Beromünster, Chur,
Einsiedeln, Engelberg, Fribourg, Lausanne, Luzern, Porrentruy, St. Gallen,
Schaffhausen, Sion, Winterthur, Zürich. Die einzelnen Vermerke enthalten
neben knappen codicologischen und paläographischen Hinweisen und einer
Inhaltsangabe der Hs. wertvolle bibliographische Hinweise zum Codex und,
sofern bekannt, zum Besitzer. Besonders hilfreich sind die sieben Indices
(auctorum, operum aristotelicorum, initiorum, vocum finium, possessorum,
scriptorum, codicum chronologicus). Der Beitrag von Charles Lohr in
diesem Heft macht deutlich, welch interessante Beobachtungen eine aufmerksame

Lektüre dieses bedeutsamen Verzeichnisses ermöglicht.

2.2. Der zweite Teil der Studie von CHRISTOPH FlüELER zur Rezeption der
Aristotelischen Politik im Mittelalter, der ein Repertorium der mittelalterlichen

Kommentare zu Politica und Yconomica des Aristoteles enthält, wird
der künftigen Forschung sehr wertvolle Dienste leisten.28 Der zweite Teil
dieses Bandes enthält die Verzeichnisse der Quaestionen von 24 Kommenta-

2' Aristotelica Helvetica, Catalogus codicum latinorum in bibliothecis Confedera-
tionis Helveticae asservatorum quibus versiones expositionesque operum Aristotelis con-
tinentur, Codices descripsit CAROLUS Lohr, Freiburg: Universitätsverlag 1994, XII +
387 S. (Scrinium Friburgense, Sonderband 6; ISBN 3-7278-0958-2).

28 Rezeption und Interpretation der Aristotelischen Politica im späten Mittelalter,
Teil 2, Amsterdam, Philadelphia: B.R. Grüner, 1992, VII + 209 S. (Bochumer Studien zur
Philosophie 19,2; ISBN 90-6032-336-X).



140 Notabilia VI

ren in Quaestionenform zu den beiden genannten Werken (101-183). Das
Verzeichnis (1-99) enthält Beschreibungen von 59 zugeschriebenen und von
104 anonymen Kommentaren sowie Hinweise auf 62 bezeugte Kommentare.
Es finden sich zusätzlich zahlreiche Hinweise zu fälschlich zugeschriebenen
oder irrtümlicherweise als Kommentare betrachteten Werken. Dieses Re-
pertorium stellt nicht nur für die zukünftige Erforschung der Rezeption der
Politik eine unentbehrliche Grundlage dar, sondern es zeigt auch, daß die
erste, d. h. mittelalterliche Rezeption der Politik (vor der neuen Übersetzung
von Leonardo Bruni) weit umfassender war, als man dies glauben möchte29 :

Neben den bekannten Kommentaren von Albert dem Großen und Thomas
von Aquin sind jene von Alexander von Trebovia (vgl. 5), Donatus Ac-
CIAIOLUS (tl478), Gualterus Burley (vgl. 13-22), Guido Vernani, Guil-
lelmus Becchius Florentinus (|1492), Henricus Toke (fl455), Hen-
ricus Totting de Oyta (t 1397), Johannes Brasiator de Frankenstein
(fl446), Johannes de Legnano (1383), Johannes Versor, Johannes
Venceslai de Praga (fl. um 1400), Ludovicus Valentia OP (f 1496),
Nicolaus de Waldemonte (|Ende XIV. Jh.), Paulus Nicolettus Venetus
(41429), Paulus de Worczyn (tea. 1430), Petrus de Alvernia (1T304)30,
Petrus Martinez de Osma (fca. 1480), Raimundus Acgerii OFM (fl.
XIV), Vincentius Gruner (tvor 1418) erwähnenswert.31 Vom Kommentar,
der in verschiedenen Ausgaben Buridan zugeschrieben wurde (Paris 1513
und Oxford 1640), konnte Flüeler überzeugend nachweisen, daß er Nicolas
de Waldemonte zugesprochen werden muß.32

2.3. Der von NlLÜFER KRÜGER bearbeitete dritte Teil des Katalogs der
theologischen Handschriften der Staats- und Universitätsbibliothek Hamburg
beschreibt den Richtlinien der Deutschen Foschungsgemeinschaft entsprechend

die Manuskripte, die die Signaturen Cod. theol. 1751-2228 tragen.33
Es handelt sich dabei um 58 mittelalterliche bzw. spätmittelalterliche und

29 Trotz bewundernswerter Akribie Flüelers wird man im Laufe der Jahre
wahrscheinlich noch neue Kommentare entdecken. Zur Kontrolle habe ich das eben erwähnte
Verzeichnis von Lohr mit demjenigen von Flüeler verglichen und konnte feststellen, daß
dieser alle von Lohr erwähnten Kommentare verzeichnet.

30 Im ersten Teil seiner Dissertation (Rezeption und Interpretation der Aristotelischen
Politico im späten Mittelalter, Teil 1, Amsterdam, Philadelphia 1992) hat Flüeler einen
Teil des Kommentars, der nicht mit der Fortsetzung desjenigen von Thomas, die auch von
Petrus stammt, verwechselt werden darf, publiziert (169-227) und analysiert (86-131).

31 Das Compendium von Engelbert von Admont sowie die Glossen von Nicole
Oresme, die Kommentare nach 1500 und jene, die die Übersetzung Brunis verwenden,
übergehe ich bei dieser Aufzählung.

32 Vgl. dazu Teil 1 seiner Studie, 132-168: «Der fälschlicherweise Johannes Buridan
zugeschriebene Kommentar zur Politik des Aristoteles: Die Quaestiones supra octo libros
Politicorum von Nicolas de Vaudémont.»

33 Die theologischen Handschriften der Staats- und Universitätsbibliothek Hamburg,
3. Quarthandschriften und kleinere Formate (Cod. theol. 1751-2228) beschrieben von
NlLÜFER KRÜGER, Stuttgart: Dr. Ernst Hauswedell & Co. 1993, XXII + 348 S. (Katalog
der Handschriften der Staats- und Universitätsbibliothek Hamburg, Band II, 3; ISBN 3-
7762-0373-0).



Notabilia VI 141

355 neuzeitliche Hss. Ein großer Teil der beschriebenen Hss. enthält Gebetsund

Andachtsliteratur. Einige der hier beschriebenen Hss. verdienen
allerdings auch aus der Perspektive der Philosophiegeschichte Interesse. Das gilt
wahrscheinlich in erster Linie vom cod. theol. 2057 (146-152), einer noch
im Cod. Laud. Misc. 479 der Bodleiana überlieferten Predigtsammlung, die
dem Inhalt nach ins Erfurter Dominikanerkloster verweist und die bekanntlich

eine ganze Reihe von Eckhart-Predigten enthält. Bemerkenswert sind
ebenfalls cod. theol. 2105 (198-200) mit einem Predigtzyklus von Johann
Geiler von Kaysersberg, oder cod. theol. 1839 (30), der eine Abschrift des

Colloquium heptaplomeres von Jean Bodin beinhaltet. Im cod. theol. 1932
ist eine Kopie des Horologium sapientiae von Seuse enthalten, die Pius
Künzle in seiner berühmten Edition von 1977 nicht erwähnt.

3. Editionen, Studienausgaben, Übersetzungen

3.1. Petrus de Ybernia. Nicht nur weil die Biographen des Thomas von
Aquino ihn als Lehrer des Dominikaners bezeichnen, sondern auch weil von
ihm eine Disputation vor König Manfred erhalten ist, hat dieser magister ar-
tium Berühmtheit erlangt. Von ihm sind weiterhin Kommentare zu Periher-
meneiasM sowie zu De longitudine et brevitate vitae erhalten. MICHAEL
Dunne ist eine kritische Edition des zweiten Kommentars zu verdanken.35
Die Edition des Textes wird von einer recht ausführlichen Einleitung begleitet,

die nicht nur zusammenfaßt, was wir heute über das Leben und das Werk
dieses Philosophen wissen, sondern ebenfalls versucht, den Kommentar in
einem weiteren historischen Kontext zu situieren. Im Hinblick auf dieses
Ziel stellt Dunne in gebotener Kürze zeitgenössische Kommentare zu De
longitudine vor (Petrus Hispanus, Albertus Magnus, Adam von Buckfield
und Peter von Auvergne), und er präsentiert die philosophische Bedeutung
der Schrift, indem er einige Grundbegriffe, die in dieser naturphilosophischen

Schrift zur Diskussion stehen, erörtert. Zweifellos ist seinem
abschließenden Urteil zuzustimmen, wenn er festhält, Peter gehöre zu jenen
Professoren des XIII. Jahrhunderts, die wir eher als Exegeten des Stagiriten
denn als eigenständige Denker bezeichnen müssen (vgl. 64-65). Der hier
erstmals, nach der einzig erhaltenen Abschrift (Vat. lat. 825) publizierte
Text ist allerdings ein wertvolles Zeugnis für die Erforschung des
Aristotelesexegese in der ersten Hälfte des XIII. Jahrhunderts (nach den Angaben
des Editors ist der Text um 1250 entstanden, vgl. 16): Die sieben lectiones
sind alle in gleicher Weise strukturiert, der Aristotelische Text wird nämlich
durch die sententia, die divisio textus sowie durch an den Text anschlie-

34 Teilweise ediert von K.A. DALGAARD, in: Cahiers de l'Institut du Moyen-Age Grec
et Latin 43 (1972) 3-44.

35 Magistri Petri de Ybernia, Expositio et quaestiones in Aristotelis librum de

longitudine et brevitate vitae (ex cod. Vat. lat. 825, ff. 92r-102r), Edited with an
introduction by Michael Dunne, Louvain-la-Neuve: Editions de l'Institut supérieur de

Philosophie; Louvain-Paris: Editions Peeters 1993, 172 S. (Philosophes médiévaux XXX;
ISBN 90-6831-487-4/2-87723-062-7).



142 Notabilia VI

ßende Fragen ausgelegt (vgl. 14). Zusammen mit anderen frühen
Aristoteleskommentaren aus dem Milieu der Artistenfakultät, die namentlich durch
R.-A. Gauthier beschrieben worden sind, kann die Edition dieses Textes
helfen, ein maßgebliches Kapitel der noch ungeschriebenen Geschichte der
Aristoteleskommentierung im lateinischen Mittelalter vorzubereiten, das sich
mit der voralbertinischen und vorthomistischen Erklärung des Stagiriten
befaßt.

3.2. Gerhard von Abbeville. Dieser Pariser Magister, den P. Glorieux als
einen charakteristischen Vertreter der scholastischen Theologie der
Säkularkleriker des XIII. Jahrhunderts bezeichnet hat'6, ist in erster Linie
aufgrund seiner Stellungnahmen im Rahmen des sog. Mendikantenstreites
bekannt. Seine Philosophie und Theologie wurden bislang kaum um ihrer
selbst willen untersucht. Diese Lücke füllt A. PATTIN mit einer wertvollen
Dokumentation, die Texte zur Anthropologie Gerhards vorlegt. '7 Der
ansehnliche Band enthält die Edition von 25 Fragen aus den Quodlibeta sowie
die Ausgabe der Questiones de cogitacione. Diese 22 Fragen, die um 1268
entstanden sein dürften (vgl. 123), basieren auf einem augustinischen
Verständnis der Erkenntnis, wie bereits die sich auf die Ideenlehre beziehende
Fragestellung der ersten drei Fragen verdeutlicht.38 Als anschauliches
Beispiel der augustinischen Erleuchtungslehre kann folgende Stelle angeführt
werden:

Sola lux et Veritas increata sufficiat ad rectificandam aciem mentis in
scientifica cogitacione et certitudinali. Arguitur per eius inmutabilita-
tem, sublimitatem et universalitatem. Per eius inconmutabilitatem, quia
cum cognicio certitudinalis sit inconmutabilis, sola lux inconmutabilis et
inconmutabiles continens rationes rectificare potest mentem obliqualem
in inconmutabili cognicione veritatis. [...] Propter sublimitatem, quia si
lux rectificans aciem mentis in cogitando inferior esset nostra mente non
secundum illam, sed de ilia iudicaremus. [...] Propter universalitatem,
quia a diversis intellectibus creatis eadem Veritas et eadem omnino ra-
tione intelligitur, quod non posset fieri nisi esset unica ratio intelligendi
communis in omnibus intellectibus creatis (130-131).

Die übrigen Fragen der Sammlung handeln von verschiedenen Aspekten des

Denkens, beispielsweise, ob es möglich sei, daß ein anderer Geist unsere
Gedanken erkennen kann (q. 13) und ob der Mensch gleichzeitig mehreres
denken könne (q. 19). Besonders beunruhigt war Gerhard anscheinend durch

36 Pour une édition de Gérard d'Abbeville, in: Recherches de théologie ancienne et
médiévale 9 (1937) 56-57.

37 L'anthropologie de Gérard d'Abbeville, Etude préliminaire et édition critique de

plusieurs Questions quodlibétiques concernant le sujet, avec l'édition complète du De

cogitationibus, Leuven: University Press 1993, XLI + 399 S. (Ancient and Medieval
Philosophy, De Wulf-Mansion Centre, Series 1, XIV; ISBN 90-6186-5551-4).

38 Utrum anima in luce increata vel creata suas videat cogitaciones, et cum hac utrum
formando suas necesse habeat consulere eternas rationes; utrum anima videndo suas
cogitaciones in luce increata videat et décernât illam lucem increatam; utrum scientia in
memoria de qua formatur cogitacio sit creata vel increata.



Notabilia VI 143

die Frage, ob der schlafende Mensch denke: utrum dormiens possit cogitare
et per consequens dormiendo peccare (q. 18). Anläßlich der Beantwortung
dieser Frage präzisiert Gerhard, daß es zwischen zwei Bedeutungen von
cogitare zu unterscheiden gilt, nämlich das einfache intellektuelle Sehen
(aspectus et instinctus quidam sine collacione) und die Überlegung (actus
deliberativus et collativus).39

Die Questiones sind in fünf Hss. erhalten (vgl. dazu XXIX-XXXVIII),
deren älteste noch ins XIII. Jahrhundert gehört. Für die Texterstellung (123—
362) hat Pattin die Hss. Brugge, Stadsbibl. 177, sowie Arras, Bibl. munie.
873, als Leithandschriften benutzt, sie gehen auf eine identische Vorlage
zurück. Nach Notwendigkeit korrigiert er den Text mit Hilfe der Lesarten der
codices Döle, Bibl. munie. 81 und Paris, Bibl. nat. lat. 2042, die ebenfalls
zusammengehören. Im kritischen Apparat werden die signifikativen Varianten

vermerkt (vgl. XL).
Die ausgewählten Fragen aus den zwischen 1262 und 1272 entstandenen

Quodlibeta können das Bild der Anthropologie Gerhards vervollständigen.
Pattin präsentiert Fragen zur Seelenlehre, zur Selbsterkenntnis, aber auch zur
Freiheit, so daß ein abgerundetes Bild der anthropologischen Auffassungen
eines stark von Augustinus abhängigen Denkens, das indessen gewisse
aristotelische Lehren aufgegriffen hat, vermittelt wird (7-122). Philosophiehistorisch

besonders aufschlußreich ist die Frage zur Einheit des Intellekts
(Quodl. VIII,2; 65-87), in der der Pariser Meister mit besonderer Heftigkeit
die These eines einzigen Intellekts bekämpft:

Die quod si esset intellectus unus numéro in omnibus hominibus, non
multiplicatus neque multitudine numerosa distinetus, ynanis est predi-
catio nostra, ynanis est fides nostra, quod est per se impossibile et pror-
sus incredibile, quod est falsum et inintelligibile; proh dolor quam vane
transcendens et ynanis ymaginatio, quam fantastica et dyabolica illusio
(70).

Niemand wird bezweifeln, daß es sich um aufschlußreiche Zeugnisse
handelt, die neues Licht werfen auf das intellektuelle Leben an der Pariser
Hochschule in den sechziger Jahren des XIII. Jahrhunderts; des weiteren
ermöglichen sie, eine Persönlichkeit, die in einem der wichtigsten Konflikte
des Jahrhunderts eine beachtliche Rolle gespielt hat, besser zu verstehen. Ob
die hier veröffentlichten Texte tatsächlich einen «wahren Denker» offenbaren,

wie es der Herausgeber behauptet (XXIX), wage ich allerdings zu
bezweifeln.

3.3. Duns Scotus. Das anhaltende und berechtigte Interesse für die
Metaphysik des doctor subtilis manifestiert sich auch in neuen Übersetzungen.
Gérard Sondag sind gleich zwei wichtige Übertragungen in die französische

Sprache zu verdanken. Ein erster Band ist Texten zum Problem der In-

Vgl. 319 sowie XXVII. Diese Problematik beschäftigt den Magister vor allem
wegen der pollucio nocturna, der zwei ganze Fragen gewidmet sind (q. 16 und 17).



144 Notabilia VI

dividuation gewidmet.40 Unter dem etwas mißverständlichen Titel «Le principe

d'individuation» legt der Autor eine Übersetzung von Ordinatio II, dist.
3, pars 1, vor.41 Die vorzügliche Übersetzung der sieben Fragen wird durch
einen hilfreichen Sachindex (211-214), erklärende Fußnoten sowie eine
substanzielle Einleitung vervollständigt. Dieser Einführung, die ausdrücklich
auf eine philosophiehistorische Situierung des Textes verzichtet (9) und sich
ausschließlich als eine Darstellung der Skotistischen Problematik versteht,
gelingt es, die philosophische Bedeutung und Relevanz des von Scotus
aufgeworfenen Problems der Gründe der Individuation des einzelnen
überzeugend vorzuführen.

Die Untersuchung wird im Zusammenhang mit der Angelologie geführt,
da Scotus die Frage behandelt, ob mehrere Engel in einer Art (species)
existieren. Um dieses Problem behandeln zu können, klärt Scotus vorgängig in
sechs quaestiones ab, wodurch materielle Substanzen individuiert werden,
indem er zuerst die traditionellen Lösungsversuche, nach deren Lehre die
Natur, die Existenz, die Quantität oder die Materie die Individuation zu
erklären vermögen, zurückweist, bevor er seine persönliche Antwort darlegt,
nach der die Individualität durch eine Entität besonderer Art begründet wird
(vgl. 64, aber vor allem die Frage 6, die diese These ausführlich erörtert,
159-187). In seiner Einführung zeigt Sondag die Vernetzungen dieser
Fragestellung mit den grundlegenden Thesen der Skotistischen Metaphysik auf,
denn die spezifische Antwort auf das Problem der Individuation ist solidarisch

mit der distinctio formalis (19-20), setzt die Lehre der natura communis

voraus (29-33), stützt sich auf die Auffassung, daß die Materie eine
Natur besitzt (57-59). Die in der Einleitung vorgelegte systematische Skizze
dieser Probleme besticht durch ihre Klarheit und Eindringlichkeit und erfüllt
zweifellos die intendierte Zielsetzung, die Stimme des Scotus in das
philosophische Gespräch der Gegenwart einzubringen. Allerdings muß auch auf
die Grenzen des vom Autor berücksichtigten methodischen Prinzips, den
Autor durch sich selbst erklären (9), hingewiesen werden. Da ich der
Meinung bin, daß die geschichtliche Forschung nicht nur eine hilfswissenschaftliche

Funktion in der Philosophie wahrnimmt, sondern die Substanz
der Philosophie selbst affiziert, glaube ich, daß auf eine historische Situierung

philosophischer Fragen nicht verzichtet werden kann. Das vorliegende
Beispiel verdeutlicht diese Behauptung in anschaulicher Weise: Die Frage,

40 Duns Scot, Le principe d'individuation, Introduction, traduction et notes par
GÉRARD Sondag, Paris: Librairie philosophique J. Vrin 1992, 217 S. (Bibliothèque des
textes philosophiques; ISBN 2-7116-1129-9).

41 Ich nenne den Titel etwas mißverständlich, weil er nahelegt, es handle sich um ein
eigenständiges Werk von Scotus. Wie der Autor selber festhält, verwendet Scotus den
Ausdruck principium individuationis im Text nur ein einziges Mal (60, vgl. auch 192). Es
wäre sinnvoll gewesen, auf dem Titelblatt den präzisen Hinweis auf die übersetzten
Quellentexte zu verzeichnen. Die Situierung der übersetzten Texte im Rahmen des
Sentenzenkommentars gehört nicht in eine Fußnote (74-75), vielmehr sollte die Leserschaft
gleich zu Beginn der Einleitung auf diese Sachverhalte hingewiesen werden. Dieselben
Bemerkungen gelten auch für den zweiten von Sondag besorgten Band, der weiter unten
besprochen wird.



Notabilia VI 145

die Scotus zur Erörterung der Individuationsproblematik Anlaß gibt,
verweist auf einen präzisen historischen Ort, denn die These, jeder Engel bilde
eine Art, wurde 1277 von Bischof Tempier verurteilt, und es ist der einzige
der 219 inkriminierten Artikel, von dem mit untrüglicher Gewißheit behauptet

werden kann, er treffe die thomistische Doktrin.42 Ich meine, der Autor
hätte mindestens auf die metaphysischen Implikationen dieser auf den ersten
Blick ausschließlich theologischen Fragestellung hinweisen müssen, wenn er
glaubt, die historischen Bezüge vernachlässigen zu können.

Trotz dieses kritischen Einwands, der eine methodische Divergenz
zwischen dem Autor und mir offenbart, möchte ich noch einmal betonen, daß
der Band nicht nur große Dienste leisten wird, sondern die eigene Zielsetzung

eines sich allein auf den Text des Scotus beziehenden Kommentars in
mustergültiger Weise verwirklicht. Nicht weniger bemerkenswert ist der
zweite von Sondag vorgelegte Band, in dem Skotistische Texte zur Erkenntnislehre

präsentiert werden.43 Diesmal werden die Fragen 1-4 aus Ordinatio
I, dist. 3, pars 3, übersetzt und gemäß der bereits erwähnten Methode
kommentiert. In dem mit dem Titel «De imagine» überschriebenen Abschnitt
des Sentenzenkommentars untersucht Scotus einerseits die Rolle der species
intelligibilis in der abstraktiven Erkenntnis (qq. 1-3), und er legt andererseits

dar, worin das Bild Gottes im Menschen bestehe.
Die Einleitung enthält sehr erhellende Seiten zum Skotistischen

Verständnis des universale (23-33): Knapp aber eingängig wird die Lehre des

esse obiectivum erklärt, der Unterschied zwischen dem Universale und dem,
was es repräsentiert, aufgezeigt und zur Notwendigkeit der species intelligibilis

(34-45) und ihrer Verursachung (46-60) durch den Intellekt und den
extramentalen Gegenstand das Wesentliche festgehalten. Noch entschiedener
als im ersten Band betont Sondag hier die Aktualität der Skotistischen Lehre,

von der er sagt, sie könne dank einer präzisen Trennung zwischen
genetischer Psychologie und Noetik (vgl. 75-80) sowie aufgrund der Lehre einer
partiellen Verursachung der Erkenntnisform durch das materielle Objekt und
den Intellekt einen beachtenswerten Beitrag zur gegenwärtigen Diskussion
über die menschliche Erkenntnis liefern. Was Scotus vom Sehen sagt - ex
visibili et vidente gignitur visio - und auf das Erkennen anwendet, betrachtet
Sondag als die wichtigste Lehre, die die erörterten Texte vermitteln können:

L'un des principaux acquis de L'Image réside dans cette idée simple
mais de grande conséquence que la nature matérielle des choses et la
nature intellectuelle de l'esprit peuvent conjuguer leur action pour produire
dans l'âme un effet commun doué d'unité, puisqu'elles le font de facto
(85).

Ich stimme mit dem Autor überein, daß wir eine philosophisch fruchtbare,
d. h. das philosophische Denken selbst anregende und befruchtende Ausein-

42 R. Hissette, Enquête sur les 219 articles condamnés à Paris le 7 mars 1277,
Louvain-Paris 1977, 82-87.

43 Duns Scot, L'image, Introduction, traduction et notes par Gérard Sondag, Paris:
Librairie philosophique J. Vrin 1993, 269 S. (Bibliothèque des textes philosophiques;
ISBN 2-7116-1178-7).



146 Notabilia VI

andersetzung mit den Texten des Mittelalters brauchen. Er hat mit den beiden

wertvollen Bänden einen unübersehbaren Beitrag dazu geleistet,
originelle und grundlegende Argumentationen und Thesen eines der
bedeutsamsten Metaphysikers des Mittelalters durch eine vorzügliche Übersetzung
und einen klaren Kommentar zu vergegenwärtigen. Die historische Aufarbeitung

steht noch aus.

3.4. Buridan. Die von JOËL BlARD besorgte französische Übersetzung der
Sophismata Buridans offenbaren einen ganz anderen Aspekt des mittelalterlichen

Denkens.44 Die Übersetzung stützt sich auf die kritische Edition des

Textes, die FABIENNE PlRONET besorgt hat und die nächstens erscheinen soll.
Wie Biard in seiner kurzen Einleitung in Erinnerung ruft, erfüllten die
Sophismata im spätmittelalterlichen Lehrbetrieb eine wichtige institutionelle
Rolle, sind aber selbstverständlich auch philosophisch von Bedeutung:

Au sens strict que ce terme revêt au Moyen Age, le sophisme est une
certaine proposition (simple ou complexe), présentant une ambiguïté
telle qu'on peut, du moins en première apparence, démontrer aussi bien
sa fausseté que sa vérité (10).

Es liegt auf der Hand, daß die Entwirrung derartiger Probleme viel semantischen

Spürsinn und logische Spitzfindigkeit erheischt, so daß die Sophismata

als Paradigmata mittelalterlicher Logikdiskussionen betrachtet werden
können. Die hier übersetzten, aus acht Kapiteln bestehenden Sophismata
Buridans verdienen indessen in der Geschichte der Literaturgattung besondere

Beachtung, weil er sie ganz und gar auf die Probleme der menschlichen
Sprache konzentriert hat und im Zusammenhang mit den Sophismata
maßgebliche Überlegungen zu den fundamentalen Problemen der Semantik und
Sprachphilosophie unterbreitet; so steht im Zentrum des ersten Kapitels
beispielsweise die Beziehung von Wort, Begriff und Sache, während das achte
Kapitel ganz den selbstbezüglichen Aussagen gewidmet ist und in diesem
Kontext ausführlich die berühmte Antinomie des Lügners erörtert. Andere
Teile behandeln Aspekte der proprietas terminorum wie die Supposition
(Kapitel 3) oder die Appellation und die Ampliation (Kapitel 4 und 5).
Besonders aufschlußreich sind m. E. das zweite Kapitel, wo die Bedingungen
der Wahrheit eines Aussagesatzes geklärt werden45, und das sechste Kapitel,
wo Schwierigkeiten der konventionellen Bedeutung der sprachlichen
Zeichen gelöst werden. Diese Übersetzung ist deshalb aus zwei Gründen
bemerkenswert: Zum einen vermittelt sie Einblick in den Stand der Sophisma-
ta-Literatur in Paris um 135046, zum anderen enthält das übersetzte Werk

44 Jean Buridan, Sophismes, Texte traduit, introduit et annoté par Joël Biard, Paris:
Librairie philosophique J. Vrin 1993, 301 S. (Sic et non; ISBN 2-7116-1161-2).

45 Buridan ist, wie Ockham, der Meinung, daß bei der Diskussion der Bedingungen
der Wahrheit von Sätzen die Supposition der Termini berücksichtigt werden muß, und er
erachtet als notwendige Bedingung für die Wahrheit einer einfachen kategorischen
Aussage, daß Subjekt und Prädikat für denselben Gegenstand supponieren (vgl. 90 sowie 21).

46 Die von FABIENNE PlRONET besorgte Übersetzung der Sophismata des Wilhelm
von Heytesbury informiert über die angelsächsische Variante der Gattung: Guillaume de



Notabilia VI 147

(vor allem in den die Sophismata und ihre Auflösung begleitenden, teilweise
sehr ausführlichen und fundamentalen Conclusiones) bedeutsame Elemente
der Sprachphilosophie Buridans. Die zahlreichen, ausführlichen und genauen

Anmerkungen zum Text erleichtern die Lektüre des Textes in beträchtlichem

Maße. Nach meinem Dafürhalten ist dagegen die Einführung zu
knapp ausgefallen, zumal ein erheblicher Teil davon aus einer Zusammenfassung

der acht Kapitel besteht. Es wäre hier der Ort gewesen, dem
französisch sprechenden Publikum eine Synthese zur Logik und Sprachphilosophie

Buridans zu präsentieren. Biard, dessen gehaltvolles Buch zur
Zeichentheorie im XIV. Jahrhundert47 ich sehr schätze, hätte diese Aufgabe
zweifellos mit Leichtigkeit erfüllen können.

4. Studien, Sammelbände

4.1. Der Begriff ratio gehört zu den vieldeutigsten und schwierigsten der
scholastischen Sprache. Es ist daher besonders erfreulich, daß ein Band der
Reihe «Lessico Intellettuale Europeo» diesem Ausdruck gewidmet wurde.48
Von den 23 Studien, die den historischen Raum von Cicero bis zur Aufklärung

abdecken, betreffen mehrere die Zeit des Mittelalters und bilden eine
vorzügliche und unentbehrliche Grundlage für weitere lexikographische wie
auch philosophiehistorische Untersuchungen. Die Studie von Jean Pépin zu
den rationes aeternae bei Augustin (47-68) skizziert nicht nur die verschiedenen

Bedeutungen des Ausdrucks im Werke des Kirchenvaters, sondern
legt vor allem eine interessante Hypothese zu den Vorläufern der Lehre vor:
«Origène demeure le seul qui offre un précédent convaincant à la doctrine
augustinienne des rationes aeternae» (67). Die Arbeit von PIERRE-MAURICE

Bogaert zu den verschiedenen Verwendungen des Wortes bei den Übersetzern

der Bibel49 oder jene von Richard Lemay zur Entwicklung des
semantischen Feldes von ratio unter dem Einfluß der Übersetzungen aus dem
Arabischen50 verdeutlichen in eindrücklicher Weise, wie aufschlußreich und
notwendig derartige, präzise begriffsgeschichtliche Studien für ein angemessenes

Verständnis der Entwicklung des philosophischen Gedankens sind.
Besondere Beachtung verdient die mit Akribie geführte Untersuchung von
Jacqueline Hamesse zu diesem Begriff bei Bonaventura (149-171), nicht
zuletzt deshalb, weil die Autorin die Bedeutung des Terminus bei mehreren

Heytesbury, Sophismata asinina, Une introduction aux disputes logiques du Moyen Age,
édité et présenté par F. PlRONET, Paris 1995(7).

47 Logique et théorie du signe au XlVe siècle, Paris 1989.
48 Ratio, VII Colloquio Internazionale, Roma, 9-11 gennaio 1992, Atti a cura di

M. Fattori e M.L. Bianchi, Firenze: Leo S. Olschki Editore 1994, VI + 574 S. (Lessico
Intellettuale Europeo LXI; ISBN 88 222 4183 5).

49 «Caelorum ratio, ratio sub sole», L'emploi de ratio chez les traducteurs latins de la
bible et notamment chez saint Jérôme, 69-83.

50 Evolution du champ sémantique du terme ratio dans la littérature philosophique
médiévale sous l'impact des traductions de l'arabe, 115-147.



148 Notabilia VI

Zeitgenossen des Franziskaners analysiert.51 Bei Bonaventura spielt der
Ausdruck primär im Kontext der Erkenntnislehre eine wichtige Rolle (vgl.
158, 163): ratio accipitur proprie pro parte cognitiva. Allerdings meint
die Autorin, es ließe sich bei Bonaventura wegen theologischer Vorbehalte
keine wirklich ausgeprägte Lehre zur ratio finden: «Si nous ne trouvons pas
de doctrine bien élaborée de la ratio chez saint Bonaventure, c'est qu'il a

toujours manifesté une certaine méfiance vis à vis de cette puissance de
l'âme au niveau de la connaissance» (170). Methodisch wie inhaltlich ist die
Studie von Roberto Busa zu Thomas von Aquin besonders lehrreich (173—

195). Der Herausgeber des Index thomisticus gibt genau Rechenschaft über
sein Vorgehen bei der Analyse des Terms, der im Werk des Thomas 36.335
mal vorkommt. Nach dem Ergebnis seiner Nachforschungen besitzt das Wort
eine vierfache Bedeutung, denn ratio meint entweder die Vernunft (ut
mens), einen Grund (ut causa cur), eine Rechnung (computatio) oder ein
Konzept (ut concepta alicuius essentia). Wie der Autor selbst bestätigt, hat
Thomas in seinem Kommentar zu De divinis nominibus (c. 7, lect. 5, n. 735)
diese vier Bedeutungen klar zusammengefaßt:

Ex nomine autem rationis quattuor intelliguntur:
primo quidem dicitur esse quaedam cognoscitiva virtus [...]. Alio modo
ponitur pro causa, ut cum dicitur: Qua ratione hoc fecisti? [...] Tertio
modo dicitur ratio etiam computatio [...] Quarto modo dicitur ratio
aliquid simplex abstractum a singularibus (zit. 175).52

Von einzigartiger Meisterschaft und Kompetenz zeugt der Aufsatz von Lambert

Marie De Rijk, der eine Übersicht zur Verwendung des Ausdrucks im
Xm. und XIV. Jahrhundert vorlegt (197-218), bei der er Thomas von Aquino,

Petrus Hispanus, Scotus und Buridan berücksichtigt. De Rijk weist nach,
daß in den metaphysischen Diskussionen des berücksichtigten Zeitraumes
der Term ratio im Sinne einer ontologischen (oder logischen) Hinsicht eine
grundlegende Rolle gespielt hat.53 Vor allem die Ausführungen zu Thomas,
die es erlauben, Ausdrücke wie ratio boni, ratio veri, ratio cognoscendi, ratio

rei oder ratio singularis präziser zu erfassen, sind m. E. besonders
gehaltvoll. Die Aufsätze von Cesare Vasoli zu Ficino und Karl-Heinz zur
Mühlen über ratio bei Luther runden den mittelalterlichen Bereich dieses

lexikographischen Bandes ab. Ich bedauere nur, daß darin das XII.
Jahrhundert mit keinem eigenen Beitrag gewürdigt wird.

M Die Autorin bezieht sich in diesem Zusammenhang auch auf Armandus de Bello-
visu und dessen Tractatus de declaratione difficilium dictorum et dictionum in theologia
und behauptet (155), dieses wichtige Werk sei nicht ediert. Es gibt aber davon mehrere
alte Drucke, z. B. Pavia 1480.

52 Das bei Busa (175) angeführte Ziat enthält unter «quarto» eine Auslassung, die
leider den Text völlig entstellt. Im Aufsatz von De Rijk (202) ist der richtige Text zu
lesen.

53 «The use of ratio in the sense of <ontic aspect> (or dogical aspect>) is quite common

in logical and metaphysical discussion from the 13th century onwards» (201).



Notabilia VI 149

4.2. Ockham. In den vergangenen Jahren sind mehrere gewichtige Versuche
erschienen, die den Franziskaner als Gesprächspartner für eine heutige
philosophische Diskussion betrachten. Das Standardwerk von Marlyn Mc
Cord Adams aus dem Jahre 1987 eröffnet gleichsam den Reigen, es wird
gefolgt von den Arbeiten von Pierre Alféri54, Claude Panaccio55 und
Peter Schulthess56 Auch die hervorragende Studie von Dominik Perler
zu den Wahrheitstheorien des XIV. Jahrhunderts57 würdigt in angemessener
Weise den einzigartigen Beitrag Ockhams zur Entwicklung des spätmittelalterlichen

Denkens. Eine neuere Untersuchung von MATTHIAS KAUFMANN
soll hier kurz vorgestellt werden.58 Der Autor bedauert, daß es bislang kaum
durchgehende Interpretationen von Ockhams Denken «mit den Mitteln der
analytischen und sprachanalytischen Philosophie» (2) gebe, und stellt sich
deshalb die Aufgabe, in seiner Studie «das Schwergewicht auf eine(r) so
weit wie möglich alltagssprachliche(n) Analyse des Verhältnisses von
Semantik, Ontologie und Erkenntnistheorie bei Ockham» (3) zu legen, in der
Hoffnung, daß die Auseinandersetzung mit Ockham «die gegenwärtige
Diskussion um einige Elemente zu bereichern vermag» (3), und in der
Überzeugung, daß die philosophischen Diskussionen der letzten Jahrzehnte nützliche

Hilfsmittel für die Deutung Ockhams zur Verfügung stellen (vgl. 4).
Die Philosophie der Gegenwart, sofern darunter die sprachanalytsche
Philosophie verstanden wird, bildet also den Horizont der Interpretation
Ockhams, und zwar in einem doppelten Sinne: Zum einen liefert sie die Folie für
die Auslegung der Theorie Ockhams, zum anderen sollen gewisse
zeitgenössische Positionen mit Hilfe von Ansätzen Ockhams kritisch gesichtet
werden. Es scheint mir wichtig, die beiden Aspekte zu beachten, wenn dem
Unternehmen Kaufmanns nicht von Anfang an Voreingenommenheit und
Einseitigkeit vorgeworfen werden sollen. Wie diese Wechselwirkung zu
verstehen ist, zeigt sich bereits im ersten Kapitel, wo Kaufmann die
Grundbegriffe von Ockhams Semantik und Ontologie vorstellt. Er verteidigt
Ockhams Verständnis der Begriffe als natürliche Zeichen einer mentalen Sprache,

die durch eine Reaktion auf die Präsenz des Gegenstandes verursacht
werden, gegen den Vorwurf einer magischen Theorie der Bezugnahme auf
Gegenstände, wie er etwa im Anschluß an H. Putnam dagegen vorgebracht
werden könnte; er versucht die Voraussetzung der Existenz absoluter Gegenstände

in der Außenwelt, auf die sich die absoluten Termini unmittelbar
beziehen, gegen verschiedene Formen des zeitgenössischen Holismus, die
keine von unserer Sprache unabhängige Gegenstände annehmen, zu
verfechten (vgl. 31-48):

;i4 Guillaume d'Ockham, Le singulier, Paris 1989.
55 Les mots, les concepts et les choses, Montréal-Paris 1991.
5S Sein, Signifikation und Erkenntnis bei Wilhelm von Ockham, Berlin 1992.
57 Der propositionale Wahrheitsbegriff im 14. Jahrhundert, Berlin 1992.
58 Begriffe, Sätze, Dinge, Referenz und Wahrheit bei Wilhelm von Ockham, Leiden:

E.J. Brill 1994, XII + 255 S. (Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters,
Band XL; ISBN 90-04-09889-5).



150 Notabilia VI

Gegen Wittgenstein und Quine kann man demnach festhalten, daß es
einen Bereich von Entitäten gibt, für den man Wörter, mit denen wir uns
auf diese Dinge beziehen, durchaus analog zu Eigennamen im heute
üblichen Sinne verstehen und ihre richtige Anwendung recht gut öffentlich
kontrollieren kann (48).

Unter dem Titel «Was es gibt und was es nicht gibt» erörtert Kaufmann im
fundamentalen zweiten Kapitel die Grundzüge der Ontologie Ockhams,
indem er zuerst anhand von I Sent., dist. 2, die Konzeptualismus genannte
Auffassung der Universalien als Zeichen, die ontologisch betrachtet mit dem
Erkenntnisakt identisch sind, ausbreitet (54-75) und danach die Kategorienlehre,

namentlich die Reduktion der extramentalen Seienden auf Substanz
und Qualität, vorstellt (75-90). Es gibt nach Kaufmann gute Gründe,
Ockhams Ontologie zu akzeptieren; einer von ihnen besteht darin, daß «die
wahrnehmbaren Dinge und ihre wahrnehmbaren Qualitäten für uns feste
Inseln im Strom ontologischer Relativität darstellen» (90). Wenn Ockham nur
Substanz und Qualität als ontologische Kategorien akzeptiert und die restlichen

Prädikamente der aristotelischen Tafel als konnotative Namen auslegt,
dann nimmt seine Semantik eine Zwischenstellung ein zwischen einer rein
extensionalen Semantik, die für die absoluten Terme gilt, und Wittgensteins
Lehre, die Bedeutung eines Wortes sei dessen Gebrauch (vgl. 87-88).
Besondere Aufmerksamkeit verdienen indessen die Argumentationstypen, auf
die Ockham immer wieder zurückgreift. Neben der referentiellen Synonymie
sind vor allem das Ökonomieprinzip, daß nach Kaufmann primär methodologisch

verstanden werden muß (vgl. 92-95), aber auch der Rückgriff auf
die Allmacht Gottes und die Ablehnung einer aktuellen Unendlichkeit, zu
erwähnen. Am Schluß dieser Skizze der ontologischen Thesen Ockhams
stellt sich die Frage, ob der Franziskaner eher als Sprachphilosoph oder als
Ontologe zu verstehen sei. Die Frage kann auch anders gewendet werden,
wenn geprüft wird, «ob die Sprache eher ein Reflex dessen ist, was es gibt,
oder ob wir unsere Wirklichkeit und die Dinge, die darin existieren, mittels
unserer Sprache selbst schaffen» (100). Kaufmann versucht eine Antwort
vor dem Hintergrund von Quines Ontologieverständnis. Wiewohl beide
Bezeichnungen ganz gewiß anachronistisch sind, läßt sich die gestellte Frage
beantworten: «Da die Existenz der Substanzen und Qualitäten nicht von
unseren Begriffen abhängt» und die sprachanalytischen Verfahren nur zur
Bestimmung dessen, was unabhängig von der Sprache ist, dienen, «wäre es
wohl nicht sinnvoll, diesen Teil von Ockhams Lehre als Sprachphilosophie
zu bezeichnen» (109). Nach einem Kapitel zur Vergleichbarkeit der Suppo-
sitionslehre mit der modernen Prädikatenlogik (118-163), die zu einem
negativen Resultat hinsichtlich einer direkten Formalisierung der allgemeinen,
personalen Supposition gelangt, erörtert Kaufmann im vierten Kapitel das
Problem der Wahrheit (164-198), wobei diesmal vor allem Bertrand Russell,
Donald Davidson und Alfred Tarski als Diskussionspartner auftreten.59

59 Leider konnte Kaufmann die Arbeit von D. Perler nicht mehr berücksichtigen. Die
vorzügliche Studie Perlers, die sich nicht nur auf Ockham bezieht, sondern auch Buridan



Notabilia VI 151

Ockhams berühmte Formulierung, für die Wahrheit eines singulären,
nichtmodalen Satzes über die Gegenwart genüge, daß Subjekt und Prädikat für
denselben Gegenstand supponieren, darf nicht dahingehend interpretiert
werden, dass Ockham die Wahrheit mittels der Supposition definieren wolle
(177-181). Er greift in seiner Theorie der Wahrheit sowohl korrespondenz-
wie kohärenztheoretische Elemente auf, indem er einerseits darauf aufbaut,
daß wahre Sätze sich auf die außersprachliche Wirklichkeit beziehen, und
andererseits durchaus vorsieht, daß die Wahrheit eines Satzes durch einen
Vergleich mit dem bisherigen Wissen überprüft wird. Der letzte Teil der
Studie gilt der Erkenntnistheorie (199-238). Ausführlicher als in den anderen

Kapiteln behandelt hier Kaufmann die Vorläufer Ockhams. Er beschreibt
dann die Lehre der intuitiven Erkenntnis, die Ablehnung der species sowie
die Kritik an der Funktion des tätigen Intellekts. Hinsichtlich der berühmten
intuitiven Erkenntnis nicht-existenter Gegenstände, die die Forschung seit

geraumer Zeit beschäftigt, meint Kaufmann, sie besitze «wenig
erkenntnistheoretisches Interesse» (217). Dies hängt auch damit zusammen, daß Kaufmann

diese Erkenntnis als intuitive Erkenntnis der Nicht-Existenz
nichtexistenter Dinge auslegt und betont (mit K. Tachau), man dürfe nicht
glauben, «die intuitive Erkenntnis von Nicht-Existentem bestünde in dem
Erkennen nicht existierender Dinge als existent und präsent» (218).60 Zum
Schluß verteidigt Kaufmann die Plausibilität von Ockhams fallibilistischem,
direktem Realismus (238) gegen Quines Annahme von Reizen als Grundlage
der Wissenschaft und Putnams bekanntem Argument der Gehirne im Tank
(233-238).

Die knappe Zusammenfassung des Inhalts verdeutlicht, daß die Arbeit
Kaufmanns einen nach meiner Einschätzung zuverlässigen Einblick in
Ockhams Semantik, Ontologie und Erkenntnislehre vermittelt. In diesem Sinne
ist sie vergleichbar mit dem bereits erwähnten Buch von Schulthess, das die
Absicht verfolgt, «den unverbrüchlichen Zusammenhang der semantischen,

und andere Autoren in die Untersuchung einbezieht, vermittelt einen sehr wertvollen
Einblick in die Diskussionszusammenhänge der ersten Hälfte des XIV. Jahrhunderts.

60 Ich kann und will hier die schwierige Diskussion zur Bedeutung (und
Entwicklung) dieser Lehre Ockhams nicht aufgreifen, aber es scheint mir immer noch unbe-
zweifelbar, daß Ockham an der fraglichen Stelle der Ordinatio (Prologus, q. 1 ; Opera
theologica I, 38-39) von einer intuitiven Erkenntnis eines nicht-existierenden Dinges
spricht und den Fall eines nicht mehr existierenden Dings berücksichtigt. Das ist doch
offensichtlich, wenn er das Beispiel eines nicht mehr existierenden Sternes erwähnt, dessen
intuitives Sehen Gott «erhält» (ista visio potest manere Stella destructa), oder wenn er
sagt: visio coloris sensitiva potest conservari a Deo ipso colore non exsistente. Hier
bewirkt Gott keineswegs «die Erkenntnis der Nicht-Existenz»! Daß Ockham auch den Fall
einer intuitiven Existenz der Nicht-Existenz vorsieht, bestreite ich nicht, so wie ich nicht
bestreite, daß seine Meinung hinsichtlich dieser Angelegenheit sich entwickelt haben

mag. Ausschlaggebend ist m. E., daß Ockham an dieser Stelle die Möglichkeit erwägt,
daß Gott eine intuitive Erkenntnis eines Gegenstandes, der nicht (mehr) existiert, in
Erwägung zieht. Ich bin immer noch der Auffassung, daß diese Überlegungen Ockhams
mehr subversives Potential enthalten, als es Boehners Bemühungen, Ockham zu
rehabilitieren, nahelegen mögen.



152 Notabilia VI

ontologischen und erkenntnistheoretischen Fragestellung»61 darzulegen. Die
Schrift von Schulthess ist näher am Text des Franziskaners und primär an
einer Rekonstruktion der Ontologie Ockhams interessiert, dessen Problemstellung

konsequent historisch aufgewiesen wird. Kaufmann dagegen will
die Thesen Ockhams mit zeitgenössischen Theorien konfrontieren. Darin
besteht unzweifelhaft die Originalität der Studie Kaufmanns62, die die deutsche

Ockham-Forschung in erheblichem Maße bereichert. Dieses methodische

Vorgehen weist einige ansehnliche Vorteile auf: Ockham erweist sich
als ein Philosoph, dessen Argumente dem heutigen Diskussionsstand
vergleichbar sind und dessen Thesen nicht nur von historischem Wert sind.
Kaufmann erfüllt das Postulat, das Norman Kretzmann in der Einleitung zur
renommierten «Cambridge History of Later Medieval Philosophy» als

Programm aufgestellt hat, wenn er von einer «fruchtbaren Beziehung» zwischen
zeitgenössischem und mittelalterlichem Denken spricht.63 Gewiß wird auf
diese Weise die Philosophie des Mittelalters aus dem Ghetto befreit, in das
die Spezialisten sie manchmal einschließen. Die Unvoreingenommenheit
und die Unmittelbarkeit, mit der Kaufmann Quine, Davidson und Putnam
mit Ockham ins Gespräch bringt, habe ich als erfrischend und sehr anregend
empfunden. Die Grenzen solchen Vorgehens muß ich als Historiker der
Philosophie allerdings auch in Erinnerung rufen: Es fehlt eine ausdrückliche
Reflexion, in der die Möglichkeit solcher unmittelbarer Konfrontation
bedacht (und gerechtfertigt) wird. Inwieweit ist es möglich, unsere eigene
historische Bedingtheit und die Kontextualität Ockhams zu überspringen?
Ich bin überzeugt, daß bezüglich einiger Punkte, die der Autor behandelt,
eine präzisere historische Situierung der Probleme einerseits die Bedeutung
der Fragestellung hätte klären können und andererseits die Historizität der
Vernunft und vernünftiger Argumente anschaulicher manifestiert hätte. Dies
gilt für die Darstellung der Kategorienlehre oder die Rolle der Allmacht
Gottes in besonderer Weise.64 Wiewohl ich diese kritischen Einwände nicht

61 Sein, Signifikation und Erkenntnis, viii.
6i Ein vergleichbares Ziel verfolgt das bereits erwähnte Buch von C. Panaccio sowie

die Arbeit von CYRILLE MICHON, Nominalisme, La théorie de la signification d'Occam,
Paris: Librairie philosophique J. Vrin 1994, 524 S. Eine Besprechung dieses Versuches
gibt DOMINIK Perler, Analytische Zugänge zu Ockham, in: Philosophische Rundschau
42 (1995) 177-180.

63 Vgl. dazu die programmatische Introduction: «It is one of our aims to help make
the acticity of contemporary philosophy intellectually continuous with medieval
philosophy to the extent to wich it already is so with ancient philosophy. Such a relationship
has celarly benefited both philosophical scholarship on ancient philosophy and contemporary

work in philosophy, and we hope to foster a similar mutually beneficial relationship

between medieval philosophy and contemporary philosophy» (The Cambridge
History of Later Medieval Philosophy, Cambridge 1982, 3).

64 Noch einmal möchte ich auf die sehr umsichtige Darstellung, die Schulthess gibt,
hinweisen. Im Gegensatz zu Kaufmann setzt er sich auch sehr ausführlich mit der
Sekundärliteratur zu Ockham auseinander. Auch dies ist selbstverständlich ein Streitpunkt, über
den diskutiert werden kann. Wer wie Kaufmann wissen will, ob die Argumente Ockhams
gültig seien, für den sind die verschiedenen Positionen der Philosophiehistoriker
tatsächlich sekundär.



Notabilia VI 153

zurücknehmen möchte, sei trotzdem daran erinnert, daß es verschiedene
Zugänge zur Philosophie der Vergangenheit geben muß. Ich möchte ganz
entschieden für einen methodischen Pluralismus plädieren. Im angelsächsischen

Raum wird das von Kaufmann angewandte Verfahren seit Jahrzehnten

mit erstaunlichem Erfolg praktiziert. Auch wenn ich selbst andere
methodische Wege zu gehen versuche, möchte ich die Anregungen, die eine an
der analytischen Philosophie orientierte Beschäftigung mit dem Denken des
Mittelalters bewirkt, in keiner Weise missen.


	Notabilia VI : Hinweise auf wichtige Neuerscheinungen aus dem Bereich der mittelalterlichen Philosophie

