
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 43 (1996)

Heft: 1-2

Artikel: Theologie im europäischen Kontext : Karl Barth und Europa

Autor: Boet, Dick

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761246

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761246
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dick Boer

Theologie im europäischen Kontext

Karl Barth und Europa1

Europa ist Thema. In der EG versucht Europa, sich ökonomisch und politisch

zu finden; aber die Frage ist, ob das geht, ohne daß es sich auch
kulturell, ja spirituell findet: Europa bräuchte eine Seele (Delors). Nun hat
es Europa, besonders nach seinem europäischen Selbstverständnis, an
Geist nicht gefehlt. In seiner großen Vergangenheit nach Material für
einen geistigen Revival zu suchen, erscheint also nicht aussichtslos. Aber
nach zwei von Europa ausgehenden Weltkriegen sich ungebrochen auf
Europa und seine Kultur einzulassen, sollte unmöglich geworden sein.
Sich auf die Suche nach einer Spiritualität zu machen, die Europa jetzt
nottut, bedeutet darum die Suche nach einer europakritischen Tradition in
der europäischen Geistesgeschichte.

Ein europäischer Denker, der in dieser Tradition seinen Ort haben
könnte, ist der Schweizer Theologe Karl Barth (1886-1968). Seine Theologie

ist eurozentrisch, insofern Europa den vornehmsten Kontext seiner
Theologie bildet, aber zugleich ist der Sitz im Leben dieser Theologie
der Schock, daß gerade in Europa die Barbarei ein ungekanntes Ausmaß
annehmen konnte. Folgende Ausführung ist der Versuch einer
Darstellung der Theologie Barths unter dem Gesichtspunkt ihres europäischen

Kontextes. Sie könnte möglicherweise der Klärung der Frage nach
einer europäischen Spiritualität dienlich sein.

Eine eurozentrische Theologie?

Die Theologie Karl Barths ist eurozentrisch. Das heißt, daß Europa - im
Sinne der europäischen Kultur, also inklusive der USA und, wenn auch
weniger, der Sowjetunion - im Zentrum seiner theologischen Reflexionen
steht und es die europäische Politik ist, die das Thema seiner zahlreichen

1 Überarbeitete Fassung eines am 5.5.1994 im Rahmen des Europatages an der
Universität Fribourg gehaltenen Vortrages.



116 Theologie im europäischen Kontext

«theologisch-politischen Traktate»2 bildet. Die außereuropäische Welt
spielt in seiner Theologie keine sehr große Rolle. Sie kommt in seiner
«Kirchlichen Dogmatik»' eigentlich nur im Zusammenhang des Problems
der Religion und als Gegenstand der (sogenannten) Heidenmission zur
Sprache. Die problematische Verflechtung von Mission und Kolonialismus

wird nur gestreift.4
Es fehlen bei Barth auch nicht die eurozentrischen Disqualifizierun-

gen von nicht-europäischen Kulturen. So wird der Islam als eine Kultur
charakterisiert, die, «wo er auf Widerstand stößt, nur unterdrücken und
töten kann»5. Und so kann Barth - von der Funktion des Staates redend -
über «den <Staat>» schreiben, «den es auch in einem unabhängigen
Negerstamm, ja den es auch in einer Räuberhöhle geben mag»6. Dies kann
wohl schwerlich anders interpretiert werden, als daß Barth hier «primitiv»

(Negerstamm) und «kriminell» (Räuberhöhle) assoziiert. Und er
kann ebenfalls ohne weiteres von «asiatische[r] Despotie, Verschlagen-

2 BARTH, Karl, Eine Schweizer Stimme 1938-1945, Zollikon-Zürich 1945, 6 (zit.:
Barth, Stimme). Barth verwendet diese Bezeichnung für die von ihm in «Eine Schweizer
Stimme» gesammelten öffentlichen Äußerungen zum Nationalsozialismus und zu dem in
dieser Situation gebotenen politischen Gottesdienst. Ich verwende sie für alle Schriften
Barths, die direkt (theologisch) politisch Stellung nehmen: zum Verhältnis von Kirche
bzw. Christ und Politik (z. B. «Rechtfertigung und Recht», «Christengemeinde und
Bürgergemeinde») sowie zu bestimmten politischen Problemen wie dem Aufbau eines neuen
demokratischen Deutschlands nach 1945, der Ost-West-Frage, der Remilitarisierung
Westdeutschlands und der atomaren Rüstung. Diese theologisch-politischen Traktate
zeigen, wie sehr seine «ganze Theologie immer eine starke politische Komponente hatte»
(BARTH, Karl, Letzte Zeugnisse, Zürich 1969, 21).

3 Die «Kirchliche Dogmatik» erschien 1932-1959 in 12 Bänden; 1967 veröffentlichte

Barth dann noch ein Fragment des vorgesehenen Bandes IV/4 (die Tauflehre). Die
übliche Abkürzung ist KD römische Zahl [= Teil]/ arabische Zahl [=Band].

4 Z. B. KD IV/3, 24f., wo die unter der Verantwortlichkeit der Niederländisch-Ost-
indischen Kompanie betriebene Mission erwähnt und wegen der dort praktizierten
Maßenbekehrungen kritisiert wird. Im selben Zusammenhang bemerkt Barth, daß es
«vielleicht nicht nur aufrichtiger, sondern auch objektiv besser [war], wenn die Englisch-
Ostindische Kompagnie Unternehmungen dieser Art in kühler Indifferenz gar nicht erst in
ihr Programm aufnahm.» Eindeutig ist übrigens Barths Ablehnung einer Mission in der
Absicht einer «Ausbreitung europäischer oder amerikanischer Kultur und Zivilisation [...]
und zu allerletzt natürlich [einer] Unterstützung kolonialer [...] Interessen» (KD IV/3,
1003).

5 Barth, Karl, «Die Kirche und die politische Frage von heute» (1938), in: Barth,
Stimme 86 (Anm. 2). Barth zieht hier einen Vergleich zwischen der Bedrohung der
christlich-europäischen Kultur durch den Islam in der Zeit der Reformation und der aktuellen
Gefahr einer Zerstörung der christlich-europäischen Kultur durch den Nationalsozialismus.

6 Barth, Karl, «Brief an einen amerikanischen Kirchenmann» (1942), in: DERS.,
Stimme 275 (Anm. 2).



Karl Barth und Europa 117

heit und Rücksichtslosigkeit»7 sprechen, wenn vom russischen Kommunismus

die Rede ist.
Es ist jedoch, schon was diese Eurozentrismen anbelangt, bei Barth

etwas Merkwürdiges zu beobachten. Normalerweise funktionieren diese
ja eindeutig als Feindbilder: Das Negative wird auf den Anderen, den
Nicht-Europäer, projiziert. Barth dagegen zitiert den Islam herbei, um die
Gefahr des sehr europäischen Nationalsozialismus für Europa und die
Welt zu charakterisieren: «Wir stehen, ganz Europa, und die ganze christliche

Kirche in Europa steht heute wieder in Türkengefahr,»8 Und die
Bemerkung über den «Negerstamm», der auch seinen Staat habe, dient
zur Klarstellung, «daß die Funktion des Staates im Bereich aller Länder
und Völker wesentlich dieselbe»9 ist. Dort, wo es um die «asiatische
Despotie» geht, erinnert Barth gleich an «die uns immerhin bekannteren
Greuel der französischen Revolution» und fügt in Klammern hinzu: «auf
deren <Errungenschaften> übrigens unser ganzes westliches System
begründet ist»10. Er tut dies mit der Bitte, «auch im Blick auf den Kommunismus

von heute (den russischen, DB) das Unterscheiden nicht zu
unterlassen zwischen seinen totalitären Greueln als solchen und dem, was
dabei positiv gemeint und beabsichtigt ist»11. Sein Gebrauch solcher
Eurozentrismen setzt also gerade nicht die Überlegenheit der europäischen

Zivilisation voraus, sondern steht vielmehr im Kontext einer gründlichen

Relativierung ihres zivilen Charakters.12

1914: Dieser Gott ist tot

Karl Barth ist durch und durch ein Europäer. Aber das heißt in seinem
Fall: ein zutiefst erschütterter Europäer. Es war die Erfahrung von 1914,

7 BARTH, Karl, «Die Kirche zwischen Ost und West» (1949), in: KUPISCH, K. (Hg.),
Der Götze wackelt. Zeitkritische Aufsätze, Reden und Briefe von 1930 bis 1960, Berlin
1961, 136 (zit.: Götze).

8 BARTH, Karl, «Die Kirche und die politische Frage von heute», in: DERS., Stimme
97 (Anm. 2).

9 BARTH, Karl, «Brief an einen amerikanischen Kirchenmann», in: DERS., Stimme
275 (Anm. 2).

10 Barth, Karl, «Die Kirche zwischen Ost und West», in: KUPISCH, Götze 136
(Anm. 7).

11 Ebd. 137.
12

Typisch Barth ist, daß er in einer Aufzählung von «Welten», denen gegenüber sich
die christliche Gemeinde isoliert fühlt, aber trotzdem auf Durchbrüche hoffen darf (und
die von der «gottlosen» bis zur «proletarischen Welt» reichen), zwischen Klammern
hinzufügt: «... und der Zigeunerwelt dazu» (KD IV/3, 960). M. E. geht es hier - wie in anderen

ähnlichen Sätzen - um eine gezielte Provokation: diese, von der Christenheit im
allgemeinen als unheimlich wahrgenommene Zigeunerwelt, als eine nicht weniger als die
anderen erwähnten Welten für den Durchbruch des Reiches Gottes offene Welt ins
Gedächtnis zu rufen.



118 Theologie im europäischen Kontext

die für ihn unübersehbar machte, wie barbarisch gerade die europäische
Kultur war. Praktisch alle zivilisierten europäischen Nationen erklärten
sich den Krieg und setzten daraufhin den ganzen technischen Fortschritt
ein, um diesen Krieg so vernichtend wie möglich zu führen. Die beiden
großen europäischen Kulturbewegungen - der Liberalismus und der
Sozialismus - waren weit davon entfernt, sich diesem Krieg zu widersetzen.
Im Gegenteil, die Sozialdemokratie vergaß ihren Internationalismus und
wurde Teil der jeweiligen nationalen Einheit, und die so liberal gesonnene

Intelligenz war über den Krieg geradezu begeistert. Barths Lehrer,
der große liberale Theologe Adolf von Harnack, hielt kurz nach dem
Ausbruch des Ersten Weltkrieges eine Rede, in der er gegen diejenigen,
die «höhere Ideale, Kosmopolitismus, Internationale usw.» verkündigen,
sagt: «Da ist der Krieg zur rechten Zeit gekommen und hat alle diese
Irrlichter ausgelöscht und die heilige Flamme des Vaterlandes wieder
entfacht.»13 Diese unter den Gebildeten nahezu allgemeine Euphorie war für
Barth die Katastrophe. Als noch katastrophaler erfuhr er den Verrat der
Sozialdemokratie. Als Katastrophe wurde sie auch bestimmend für seine
theologische Existenz: «Eine Wendung brachte der Ausbruch des

Weltkriegs. Er bedeutete für mich ein doppeltes Irrewerden: einmal an
der Lehre meiner sämtlichen theologischen Meister in Deutschland, die
mir durch das, was ich als ihr Versagen gegenüber der Kriegsideologie
empfand, rettungslos kompromittiert erschien - sodann am Sozialismus,
von dem ich gutgläubig genug noch mehr als von der christlichen Kirche
erwartet hatte, daß er sich jener Ideologie entziehen werde, und den ich
nun in allen Ländern das Gegenteil tun sah.»14

Seine theologische Existenz war betroffen. Denn auch Gott war ja in
diese Katastrophe verwickelt. Er war für das europäische Selbstverständnis

natürlich ein europäischer Gott: der «große persönliche oder
unpersönliche, mystische, philosophische oder naive Hintergrund und
Schutzpatron unserer Menschengerechtigkeiten, unserer Moral, unseres
Staates, unserer Kultur, unserer Religion»15, wie Barth es in einem Vortrag

1916 hart formuliert. Dieser Gott, stellt Barth fest, ist «kein Gott. Er
ist ein Götze. Er ist tot.»16 Es bedeutet dies für Barth nicht das Ende aller
Theologie, aber wohl den Anfang einer neuen Theologie, in der diese
intime Zusammenstellung von Gott und europäischer Kultur ein für allemal
zerbrochen ist. Gott ist nicht länger auf der Höhe der europäischen Zivi-

13 Böhme, K. (Hg.), Aufrufe und Reden deutscher Professoren im Ersten Weltkrieg,
Stuttgart 1975, 93.

14 Autobiographische Skizze aus dem Fakultätsalbum der Evangelisch-Theologischen
Fakultät in Münster (1927), in: JASPERT, B. (Hg.), Karl Barth - Rudolf Bultmann
Briefwechsel 1922-1966 Zürich 1971, 306f. (Karl Barth Gesamtausgabe).

15 BARTH, Karl, «Die Gerechtigkeit Gottes» (1916), in: BARTH, Karl, Das Wort Gottes

und die Theologie. Gesammelte Vorträge, München 1924, 13.
16 Ebd. 14.



Karl Barth und Europa 119

lisation zu suchen, sondern in größter Distanz ihren Errungenschaften
gegenüber. Er bestätigt ihr Existenzrecht nicht, sondern stellt es gründlich
in Frage. Er ist der ganz Andere, und das heißt vor allem: nicht wie wir
Europäer uns ihn vorstellen, nicht wie der unter uns herrschende
Gottesgedanke, der ja hauptsächlich ein Gedanke der Herrschenden ist. Denn
für Barth ist der europäische Mensch, wie er in der eigenen Vorstellung
leibt und lebt, der Herrenmensch, der unerschüttert die eigene Kultur
absolut setzt und auf die «armen Heiden» hinunterschaut, die es so herrlich
weit noch nicht gebracht haben und es ohne seine Hilfe auch wohl nie so
weit bringen werden. Barths Blickrichtung ist seit 1914 eine völlig
umgekehrte: Es sind «die ausgezeichneten europäischen und amerikanischen
Kultur- und Wohlfahrts- und Fortschrittsmenschen, die mit Mord und
Brand übereinander herfallen zur Verwunderung und zum Spott der
armen Heiden in Indien und Afrika.»17

Die Barbarei kommt von innen: Barth kontra Von Harnack

Eine Zeitlang hatte Barths harsche Kritik am Zusammenbruch der
europäischen Zivilisation Konjunktur. Besonders in Deutschland, das ja den

Krieg verloren hatte, herrschte nach 1918 in breiten Kreisen ein tiefes
Krisengefühl: Spenglers «Untergang des Abendlandes», schon vor dem
Ersten Weltkrieg erschienen, wurde jetzt zum Bestseller.18 Aber bald
stellte sich heraus, daß die Krise so tief nicht war und man ziemlich
leicht über die anfängliche Erschütterung hinauskam. 1923 veröffentlicht
Adolf von Harnack «Fünfzehn Fragen an die Verächter der wissenschaftlichen

Theologie unter den Theologen».19 Der Titel ist eine Anspielung
auf Schleiermachers «Reden über die Religion» (1799), deren Untertitel
lautete: An die Gebildeten unter ihren Verächtern. Von Harnack mag dabei

an eine bekannte Aussage Schleiermachers gedacht haben: «Soll der
Knoten der Geschichte so auseinander gehen; das Christentum mit der
Barbarei, und die Wissenschaft mit dem Unglauben?» (Sendschreiben an
Herrn Dr. Lücke.)20

17 Ebd.
18 1917 erschienen, erreichte es 1922 seine 47. Auflage.
19 «Ein Briefwechsel zwischen Karl Barth und Adolf von Harnack», in: Moltmann,

J. (Hg.), Anfänge der dialektischen Theologie. Teil 1, München 21966, 323 (zit.:
Briefwechsel).

2(1 Zitiert nach: BOLLI, H. (Hg.), Schleiermacher-Auswahl, München/Hamburg 1968,
146.



120 Theologie im europäischen Kontext

Die Fragen sind, wie von Harnack später auch zugibt, vor allem an
Karl Barth gerichtet.21 Von Harnacks große Sorge ist: «Wenn Gott alles
das schlechthin nicht ist, was aus der Entwicklung der Kultur und ihrer
Erkenntnis und Moral von ihm ausgesagt wird, wie kann man diese Kultur

und wie kann man auf die Dauer sich selbst vor dem Atheismus
schützen?»22 Die Frage zeigt, wie selbstverständlich für von Harnack eine
christliche europäische Kultur als Wertvorstellung trotz 1914, «als wäre
nichts geschehen», noch dasteht.

Den Ausdruck «als wäre nichts geschehen» verwendet Barth selber in
der Broschüre «Theologische Existenz heute!», mit der er 1933 den
kirchlichen Widerstand gegen die von der Glaubensbewegung Deutsche
Christen betriebene Gleichschaltung der Kirche an die nationalsozialistische

Ideologie zu organisieren versucht. Dort aber richtet er sich gegen
die sich in der deutschen evangelischen Kirche breitmachende Begeisterung

über das «historische Ereignis» der Machtergreifung Hitlers. Dagegen

ruft Barth dazu auf, «als wäre nichts geschehen Theologie und nur
Theologie zu treiben»23. Der Kontext ist entscheidend: Es geht Barth in
diesem konkreten Zusammenhang darum, trotz des Getöses über eine
angebliche Deutsche Revolution ungebrochen bei der Sache zu bleiben.24
Die Ungebrochenheit, mit der von Harnack die Verflechtung von Gott
und europäischer Kultur aufrecht hält, ist das Gegenteil der Sachlichkeit,
um die es Barth 1933 zu tun war.

Für von Harnack kommt die Gefahr, welche die europäische Kultur
bedroht, sozusagen von außen. Der Atheismus ist es, woher die Barbarei
kommt: «Wenn der Pantheismus Goethes oder der Gottesbegriff Kants
oder Verwandtes lediglich Gegensätze zu den wahrhaften Aussagen über
Gott sind, wie läßt sich vermeiden, daß diese Aussagen der Barbarei
ausgeliefert werden?»25 Man hört hier bereits, ohne daß dies ausdrücklich
gesagt wird, ein Schema anklingen, das Barth äußerst ideologieverdächtig
geworden ist: das christliche Abendland wider den atheistischen
Kommunismus. Für ihn sind diese Fragen gerade deshalb falsch gestellt, weil
gerade das christliche Abendland, sozusagen von innen, in Barbarei ver-

21 MOLTMANN, Briefwechsel, 329 (Anm. 19): «Ich danke Ihnen, daß Sie auf meine
<Fünfzehn Fragen> eingegangen sind; sie waren ja auch an Sie und vornehmlich an Sie
gerichtet.»

22 Ebd. 324.
23 BARTH, Karl, «Theologische Existenz heute!», in: FÜRST, W. (Hg.), Dialektische

Theologie in Scheidung und Bewährung 1933-1936. Aufsätze, Gutachten und Erklärungen,

München 1966, 43.
24 In einem anderen Kontext (jenem der Bundesrepublik Deutschland von 1954)

zitiert Barth sich selbst anders: «Das heißt aber nicht, daß wir [...] essen und trinken,
philosophieren und politisieren und tanzen dürfen, <als wäre nichts geschehen)», in: KUPITSCH,
Götze 170 (Anm. 2).

25 MOLTMANN, Briefwechsel, 324 (Anm. 19).



Karl Barth und Europa 121

fallen ist. Seine Antwort fällt dementsprechend ironisch aus: «Die <aus
der Entwicklung der Kultur und ihrer Erkenntnis und Moral> stammenden
Aussagen über Gott mögen als Ausdruck besonderer <Gotteserlebnisse>
(z. B. des Kriegserlebnisses) neben denen primitiver Völker, die solch
hohe Güter noch nicht kennen, ihre Bedeutung und ihren Wert haben
(z. B. die Aussagen der Kriegstheologen aller Länder). Als <Predigt des

Evangeliums> kommen diese Aussagen jedenfalls nicht in Betracht, und
ob sie die Kultur und den Einzelnen <vor dem Atheismus Schützern und
nicht vielmehr Atheismus pflanzen, das dürfte in jedem einzelnen Fall
eine offene Frage sein.»26 Deshalb ist «Schleiermachers Bangemachen
vor der <Barbarei> als unwesentlich und unsachlich abzulehnen, weil
das Evangelium mit der <Barbarei> so viel und so wenig zu tun hat wie
mit der Kultur»27. Denn nicht nur, was vom europäischen Kulturmenschen

für Barbarei gehalten wird, steht unter dem Urteil Gottes, sondern
seine Kultur selbst.

Aber bedeutet Barths Aussage, daß «das Evangelium mit der
<Barbarei> so viel und so wenig zu tun hat wie mit der Kultur» nicht eine
«radikale Verneinung» jeder Kulturarbeit, eine große Verweigerung, die
unversehens auf eine völlige Gleichgültigkeit, eine pessimistische Weltsicht,

nach der alle Katzen grau sind, hinausläuft? So lautete die kritische
Gegenfrage Von Harnacks.28 Die Antwort Barths stellt klar, daß er nicht
daran denkt, Gott - und damit auch den Glauben an ihn - und Kultur
völlig auseinanderzudenken, als ob sie mit einander nichts mehr zu tun
hätten. Die Distanz dient dazu, der Bewegung von Gott her - in die Welt
hinein - Raum zu verschaffen; darin liegt auch beschlossen, daß die Welt
an dieser Bewegung teilnimmt: «Ich würde nun hier wie dort gerade nicht
<abschneiden> sondern sagen: Das Menschliche ist das Relativum, das

Zeugnis, das Gleichnis Hinweis auf das Absolute.»29 Nur eines ist
ausgeschlossen: daß das Menschliche «auf irgendwelchen Spitzen und Höhen

der Entwicklung selber das Absolute»30 wäre. Auf diese Weise heilsam

relativiert, entsteht für den Menschen die Möglichkeit einer großen
Beweglichkeit. Oder wie Barth es 1919 in seiner «Tambacher Rede»
formuliert: «... in einer großen kritischen Offenheit in mutigen
Entschlüssen und Schritten, in rücksichtslosen Kampfansagen und geduldiger

26 Ebd. 327.
27 Ebd.
28 «Denn Ihr Satz: <Das Evangelium hat mit der <Barbarei> so viel und so wenig zu

tun wie mit der <Kultur>, kann doch wohl nur als radikale Verneinung jeglicher wertvollen
Gotteserkenntnis innerhalb der Denk- und Moralgeschichte der Menschheit verstanden
werden.» Ebd. 331.

29 Ebd. 341 f.
30

«... wie es jedenfalls in der Konsequenz Ihrer Sätze liegt.» Ebd.



122 Theologie im europäischen Kontext

Reformarbeit»31. Es geht ja um Gleichnisse der Bewegung Gottes, und
diese Bewegung hat eine bestimmte Richtung, nämlich auf die «Opposition

gegen das Bestehende» zu und verweist damit auf die Sozialdemokratie.32

Bei dieser Richtung ist es für Barth auch geblieben. So schreibt
er 1967 an den Bonhoefferbiographen Eberhard Bethge über die «von mir

vorausgesetzte Richtung: Ethik - Mitmenschlichkeit - dienende Kirche

- Nachfolge - Sozialismus - Friedensbewegung»33.
Im selben Brief schreibt Barth übrigens auch, daß er, als er nach

1921 nach Deutschland kam, «in dieser Hinsicht» seiner «deutschen
Hörerschaft und Leserschaft weniger eindrücklich» wurde34. Darin klingt
eine gewisse Selbstkritik an: allzu «stillschweigend» zu sehr «nur
nebenbei betont» war diese, in die praktische Politik verweisende,
Richtung.35

Wogegen absolut nein gesagt werden muß, ist also nicht der menschliche

Versuch, Kultur zu schaffen, Humanität zu organisieren, Recht und
Freiheit zu verwirklichen. Recht und Freiheit bilden dabei für Barth den

Inbegriff des «rechten Staates» - und damit einer wirklichen Kultur.36
Die Demokratie, erläutert er, liegt mehr in seiner Linie «als eine
aristokratische oder monarchische Diktatur, der Sozialismus mehr als die
ungebundene Wirtschaft und das auf sie begründete Gesellschafts- und
Erwerbssystem»37.

Das Europa der Aufklärung - und seine beiden großen Bewegungen:
Demokratie und Sozialismus - ist gleichnisfähig, es ist von Gottes wegen
nicht dazu bestimmt, immer wieder in Barbarei zu verfallen.38 Das absolute

Nein betrifft aber gerade das, was die europäische Kultur unmenschlich

macht: ihre Neigung, sich selbst zur Kultur schlechthin zu verallgemeinern,

ihr totalitärer Humanismus, der alles und jedes zum Objekt
macht, ihr Absolutismus, der letztendlich keine Grenzen kennt.

31 BARTH, Karl, «Der Christ in der Gesellschaft», in: MOLTMANN, J. (Hg.), Anfänge
der dialektischen Theologie. Teil 1, München, 21966, 32.

32 Ebd.
33 Fangmeier, J./Stoevesandt, H. (Hg.), Karl Barth, Briefe 1961-1968, Zürich

1975, 404f. (Karl Barth Gesamtausgabe).
34 Ebd.
35 Ebd.: «Es bestand aber in dem durch die Problematik seiner lutherischen Tradition

belasteten Deutschland ein richtiger Nachholbedarf) gerade in der von mir stillschweigend

vorausgesetzten oder nur nebenbei betonten Richtung ...»
36 BARTH, Karl, «Brief an einen amerikanischen Kirchenmann», in: Ders., Stimme

292 (Anm. 2).
37 Ebd.
38 Vgl. das für Barth wichtige Begriffspaar: Gleichnisfähigkeit und Gleichnisbedürftigkeit,

in: Barth, Karl, Christengemeinde und Bürgergemeinde, Zollikon-Zürich 1946,
22 (Theol. Studien 20).



Karl Barth und Europa 123

1933: dieser Krieg ist nicht heilig

Es ist dieser Absolutismus, der zur Katastrophe des Ersten Weltkrieges
führte, der dann aber 1933 «die zweite und schwerere Weltkatastrophe
zur Folge hatte»39 : das Zur-Macht-Kommen des Nationalsozialismus.
Hier ist für Barth das absolute Nein geboten, nicht im Namen eines anderen

Absolutismus, sondern im Namen jenes Gottes, der jeden Absolutismus

unter Verbot stellt - weil es die Entartung des von ihm geschaffenen
Menschen bedeutet. Das ist der anti-absolutistische Sinn der von ihm
verfaßten (als «Barmer Thesen» bekannt gewordenen) «Theologischen
Erklärung zur gegenwärtigen Lage der Deutschen Evangelischen Kirche»
vom Mai 1933, mit der sich die Bekennende Kirche aus der drohenden
Gleichschaltung mit der nationalsozialistischen Ideologie befreite. Dort
heißt es gleich am Anfang, in der ersten These: «Jesus Christus, wie er
uns in der heiligen Schrift bezeugt wird, ist das eine Wort Gottes, das wir
zu hören, dem wir im Leben und im Sterben zu vertrauen und zu gehorchen

haben. Wir verwerfen die falsche Lehre, als könne und müsse die
Kirche als Quelle ihrer Verkündigung außer und neben diesem einen
Worte Gottes auch noch andere Ereignisse und Mächte, Gestalten und
Wahrheiten als Gottes Offenbarung anerkennen.»40

Für das Verstehen des Verhältnisses von Barths Theologie und ihrem
europäischen Kontext ist diese anti-absolutistische Dimension seines
Neins scharf im Auge zu behalten. Barth nimmt hier seine durch die
Erfahrung von 1914 gewonnene Erkenntnis, daß Gott nicht der Schutzpatron

unserer Kultur ist, keineswegs zurück. Der im Namen Jesu Christi
gebotene Widerstand soll nicht dazu dienen, dem Krieg der Alliierten
gegen das nationalsozialistische Deutschland eine letzte, absolute Weihe zu
verleihen. Dieser Krieg ist nicht heilig, er ist auch nicht der totale Krieg
der westlichen Zivilisation wider die deutsche Barbarei. Er ist «weder ein

Kreuzzug, noch ein Religionskrieg»41, sondern eine «ernste,
ordentlich durchgeführte Polizeiaktion mit dem nüchternen Ziel, Hitler zu
beseitigen und Deutschland und seine Verbündeten für alle Zeit unschädlich

zu machen»42. Der Unterschied zwischen dem Ersten und diesem
Weltkrieg ist zwar, daß dieser ein gerechter Krieg ist. Aber er ist es nur
unter der Bedingung, daß er nicht als ein totaler geführt wird.

39 BARTH, Karl, «Die protestantischen Kirchen in Europa - ihre Gegenwart und ihre
Zukunft» (1942), in: DERS., Stimme 255 (Anm. 2).

40 Zitiert aus: Krumwiede, H.-W./Greschat, M./Jacobs, M./Lindt, A. (Hg.),
Kirchen- und Theologiegeschichte in Quellen. Band IV,2: Neuzeit, Neukirchen-Vluyn 1980,
130f.

41 BARTH, Karl, «Ein Brief aus der Schweiz nach Großbritannien» (1941), in: DERS.,
Stimme 193 (Anm. 2).

42 BARTH, Karl, «Brief an einen amerikanischen Kirchenmann», in: Ders., Stimme
279 (Anm. 2)



124 Theologie im europäischen Kontext

Die Vorstellung des Krieges gegen den Nationalsozialismus als der
eines heiligen Krieges würde den Blick dafür verstellen, daß dieser
Nationalsozialismus selber eine Konsequenz der europäischen Kultur ist.
Für Barth war München 1938 - wo die Westmächte sich auf Kosten der
Tschechoslowakei mit dem nationalsozialistischen Deutschland und dem
faschistischen Italien arrangierten - ein Zeichen, wie unsicher der Westen
dem Nationalsozialismus gegenüber war. Und er fragt: «War das Unglück
von München nicht ein Ereignis von unheimlicher Folgerichtigkeit?
War es nicht etwa so, daß der sich selbst absolut setzende Mensch, wie er
längst nicht nur das deutsche Lebensideal, sondern, im Zusammenhang
mit der wirtschaftlich-technischen Entwicklung, das der ganzen modernen
Bildung geworden war, hier sein wahres Gesicht zeigte?»43 Dieser sich
selbst absolut setzende Mensch ist in der europäischen Kultur kein
Fremdkörper, er ist vielmehr im Humanismus der Aufklärung voll auf
dem Plan.

Die «barbarische Schreckgestalt» des Nationalsozialismus kam nicht
einfach aus heiterem Himmel, sondern war in dem im zivilisierten Europa
herrschenden Geist schon angelegt. Es herrschte da schon eine Sachlichkeit,

bei der es nicht um die Menschen «als Menschen [ging], sondern
seelenlos und leiblos zugleich und also unmenschlich nur um eine Sache,
nämlich um die Vermehrung oder viel mehr Verschiebung der fiktiven
Größe <Kapital> als deren Sklaven sie alle - die Arbeitgeber nicht
weniger als die Arbeitnehmer - zu funktionieren haben.»44 Im
Nationalsozialismus wurde dann offenbar, wozu diese Sachlichkeit führt. Da wird
«der Staat in einer Form sichtbar in der er die sich ihm gläubig
anvertrauenden Menschen nur noch opfern konnte», da wurde «die Maschine -
gemeint als Erleichterung des menschlichen Lebens - geradezu zum Symbol

von dessen systematischer Vernichtung.»45 Das zivilisierte Europa
kann sich hier nicht aus der Affäre stehlen, als ob die nationalsozialistische

Barbarei es nichts anginge. Seine Freiheit, seine Liberalität, ist - in
der konkreten Gestalt der Freiheit des Kapitals - selber systematisch
dabei, unmenschlich zu werden.46

43 Barth, Karl, «Die protestantischen Kirchen in Europa - ihre Gegenwart und ihre
Zukunft», in: DERS., Stimme 255 (Anm. 2).

44 BARTH, Karl, «Die geistigen Voraussetzungen für den Neuaufbau in der
Nachkriegszeit» (1945), in: DERS., Stimme 422 Anm. 2).

45 DERS., «Die Protestantischen Kirchen in Europa - ihre Gegenwart und ihre
Zukunft», in: DERS., Stimme 423 (Anm. 2).

46 Es zeigt sich hier eine frappierende Ähnlichkeit mit der Kritik der Aufklärung von
Adorno und Horkheimer. Auch sie betrachten den Nationalsozialismus als der Logik der
Aufklärung immanent, auch für sie ist der Nationalsozialismus eine Konsequenz des

Kapitalismus. Der berühmte Satz von Horkheimer «Vom Faschismus sollte schweigen, wer
nicht vom Kapitalismus reden will» könnte durchaus auch von Barth gesagt sein. Zum Zitat

von Horkheimer: HORKHEIMER, Max, Die Juden und Europa, in: ZfS VIII, 1/2 (1939)
115.



Karl Barth und Europa 125

Deshalb war für Barth «[d]er Widerstand, der sich erhob, nur da
echt und stark, wo er sich nicht nur gegen diesen zufälligen Augenblicksgegner,

also gegen den Nationalsozialismus und seinen Terror richtete,
sondern wo er auf der Erkenntnis beruhte, daß er sich gegen die ganze
Welt des modernen Menschen richtete, also auch gegen den Liberalismus»47.

Und deshalb kann die Kirche ebensowenig wie im Jahre 1914
ihren Gott zur höchsten Idee eines christlichen Abendlandes ausrufen. Sie
soll sich vielmehr fragen, «wie Europa nach vierhundert Jahren an den
äußersten Abgrund geraten konnte, an dem sie sich heute (1942, DB)
befindet»48 Es ist die äußerst kritische Frage nach der Selbstverständlichkeit,

mit der sie das Selbstverständnis des europäischen Menschen zum
hermeneutischen Horizont ihrer Theologie gemacht hat. So wurde die
Offenbarung Gottes einer natürlichen Theologie unterworfen, d. h. «neben
ihrer Bezeugung in Jesus Christus und also in der Heiligen Schrift auch
in der Vernunft, auch im Gewissen, auch im Gefühl, auch in der
Geschichte, auch in der Natur, auch in der Kultur, in ihren Errungenschaften
und in ihren Fortschritten zu erkennen» - ein «auch» das «in Wirklichkeit

ein <allein> bedeutete»49.

Deshalb geht diese Frage auch «[d]ie Kirchen der übrigen Welt»50
an. Sie können sich zwar auf den Standpunkt stellen, daß es sich hier um
eine spezifisch deutsche Variante der natürlichen Theologie handelt -
eine bestialisch-brutale Variante, «[a]ber es müßte doch eigentlich auch
ihnen zu denken geben: die natürliche Theologie, mit der sie sich überall

und von altersher so freundlich arrangiert haben, hat die[se]
Möglichkeit [N]ach Leibniz und Kant, nach Hegel und Schleiermacher
kann dann auch einmal das an die Reihe kommen!»51.

Noch einmal: Dies will nicht sagen, daß Europa von Barth seinem
Schicksal, immer wieder in Barbarei zu verfallen, überlassen wird. Der
Sinn seiner theopolitischen Interventionen ist vielmehr der mögliche
Neuaufbau, der aber gerade darin bestehen wird, sich von der Verabsolutierung

jeglicher Idee zu befreien: «Für Ideen haben nun genug Menschen
gelebt und auch sterben müssen. Möchte es nun (1945, DB) viele
Menschen geben, die, welches auch ihre Ideen sein mögen, unter allen
Umständen für das wirkliche Leben leben und wenn es denn sein muß, ster-

47 Barth, Karl, Kampf und Weg der Evangelischen Kirche in Deutschland (Vortrag
1937 in der Schweiz gehalten), zitiert aus: Marquardt, Friedrich-Wilhelm,
«Theologische und politische Motivationen Karl Barths im Kirchenkampf», in: Ders.,
Verwegenheiten. Theologische Stücke aus Berlin, München 1981, 457f.

48 BARTH, Karl, «Die protestantischen Kirchen in Europa - ihre Gegenwart und ihre
Zukunft», in: Ders., Stimme 267 (Anm. 2).

49 KD II/l, 194. Es handelt sich hier um einen Kommentar zur 1. Barmer These.
50 Gemeint ist wohl die übrige europäische Welt.
51 Rohkrämer, M. (Hg.), Karl Barth, Texte zur Barmer Theologischen Erklärung,

Zürich 1984, 81.



126 Theologie im europäischen Kontext

ben wollen.»52 Aber nicht Europa, sondern Jesus Christus ist das
hoffnungsvolle Ende aller historischen Weisheit, denn «der Bestand Europas
und der abendländischen Kultur [ist] bestimmt nicht das notwendige Ziel
der Wege Gottes»53. Europa ist nicht ohne Gott, die Wege Gottes jedoch
müssen nicht unbedingt über Europa laufen.

Europa und die Juden: die Relevanz des Verdrängten

Daß wir es hier in der Tat nicht mit einem abstrakten Auseinanderdenken
von Gott und Kultur zu tun haben, sondern mit einem Bedenken der
konkreten Bewegung von Gott her, mit der Fleischwerdung seines Wortes,
wird in Barths theopolitischer Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus

noch einmal sehr deutlich. Denn in diesem Zusammenhang
wird für ihn ein Aspekt dieser Fleischwerdung relevant, der in der
europäischen Theologie geradezu verdrängt worden ist: «Der Menschensohn,
der der Sohn Gottes war, war ein Jude.»54 Die Gottlosigkeit des
Nationalsozialismus, die den Widerstand zum Gebot der Stunde macht,
besteht nicht in seinen «verschiedenen antichristlichen Beteuerungen und

Handlungen sondern in seinem prinzipiellen Antisemitismus»55.
Barth erblickt die Verkehrtheit des Nationalsozialismus also in seiner
Feindschaft gegen gerade jenen Menschen, der in Europa, nicht zuletzt in
dessen christlich-abendländischer Gestalt, der verhaßte Außenseiter
schlechthin war, die Verkörperung des Unheimlichen, das ausgesuchte
Objekt von Diskriminierung und Verfolgung. Er, der in Europa höchstens
Tolerierte, ist der «faktische Zeuge» der Offenbarung; er, der von der
abendländischen Kultur bestenfalls zur Assimilation Gezwungene, bildet
«die christliche Wurzel der abendländischen Kultur»56. Hier können wir
sehen, wie konkret Gott als der ganz Andere zu verstehen ist: «Was ist
denn das für ein Bild, das uns in der Mitte des heutigen Zeitgeschehens
(1944, DB) gerade in der grundlosen und wehrlosen Schlachtung und Op-

52 Barth, Karl, «Die geistigen Voraussetzungen für den Neuaufbau in der
Nachkriegszeit» (1945), in: Ders., Stimme 430 (Anm. 2).

53 Barth, Karl, «Die protestantischen Kirchen in Europa - ihre Gegenwart und ihre
Zukunft», in: Ders., Stimme 270 (Anm. 2).

54 BARTH, Karl, «Unsere Kirche und die Schweiz in der heutigen Zeit» (1940), in:
Ders., Stimme 175 (Anm. 2). Diese Einsicht ist auch in die KD eingegangen: «Das Wort
wurde - nicht <Fleisch>, Mensch, erniedrigter und leidender Mensch in irgend einer
Allgemeinheit, sondern jüdisches Fleisch. Die ganze kirchliche Inkarnations- und
Versöhnungslehre wurde abstrakt, billig und bedeutungslos in dem Maß, als man das für eine
beiläufige und zufällige Bestimmung zu halten begann» (KD IV/1, 181f.).

55 Barth, Karl, «Die Kirche und die politische Frage von heute», in: Ders., Stimme
89 (Anm. 2).

56 BARTH, Karl, «Die protestantischen Kirchen in Europa - ihre Gegenwart und ihre
Zukunft», in: DERS., Stimme 256 (Anm. 2).



Karl Barth und Europa 127

ferung des Judenvolkes vor Augen gestellt wird? Ist es nicht jener um
aller Anderen willen gestrafte und gepeinigte Knecht Gottes aus dem Je-

saja-Buch, ist es in einem Spiegel in Rätselgestalt nicht unser Herr Jesus

Christus selber, der sichtbar wird?»57

Nicht die Parole: Christentum und abendländische Kultur

Geht es hier aber nicht doch speziell um den Totalitarismus des
Nationalsozialismus, der sich unter anderem durch seinen Antisemitismus äußert?
Gilt es gerade da nicht doch zu differenzieren zwischen Totalitarismus
und einem grundsätzlichen, auf Toleranz basierenden Pluralismus? Diese
Frage bekam nach dem Zweiten Weltkrieg im Ost-West-Gegensatz eine
neue Qualität: Fand sich da nicht der freie Westen mit einem Totalitarismus

konfrontiert, der genauso absolut wie der Nationalsozialismus und

folglich abzulehnen war? War Widerstand gegen den gottlosen Kommunismus

deshalb nicht ebenso wie gegen den gottlosen Nationalsozialismus

das Gebot der Stunde? Und war hier also nicht der Fall einer
rechtmäßigen Verteidigung des christlichen Abendlandes gegeben? Die westliche

Politik entwickelte sich schon bald in diese Richtung, und die
öffentliche Meinung wurde entsprechend mobilisiert. Auch Kirche und
Theologie neigten stark dazu, den Ost-West-Gegensatz in diesem Sinn zu
interpretieren und so Christentum und abendländische Kultur miteinander
zu identifizieren. Für Barth aber wurde hier noch einmal die Gefahr akut,
daß Kirche und Theologie ihre Sache verraten, indem sie Gott wieder
zum Schutzpatron einer fremden Sache machten. Eine Gefahr, die mindestens

so groß war wie 1914 und möglicherweise noch größer als 1933,
weil diese fremde Sache der christlichen Sache so verräterisch ähnlich
war: für Freiheit und Demokratie, gegen Unterdrückung und Diktatur,
sich christlich nennend und nicht, wie der Kommunismus, offen
atheistisch. Gerade da, wo wir europäische, d. h. konkret: westliche Christen,
uns «von Hause und Natur aus»58 befinden, liegt die Versuchung einer
natürlichen Theologie, die westliche Freiheit und westliche Demokratie
zu ihrem hermeneutischen Horizont macht, unheimlich nahe.

Konnte nach Barth schon das Nein gegen den Nationalsozialismus
nicht zum Kreuzzug im Namen irgendeines absolut gesetzten Prinzips
gemacht werden, so war in diesem Fall ein solcher Kreuzzug von vorne
herein unmöglich. Denn der östliche Kommunismus war nicht, wie der
Nationalsozialismus, einfach die Verkörperung der Inhumanität. Er war
vielmehr, wie der westliche Liberalismus, zwar Exponent der Ideologie

57 Barth, Karl, «Verheißung und Verantwortung der christlichen Gemeinde im
heutigen Zeitgeschehen» (1944), in: Ders., Stimme 318 (Anm. 2).

58 BARTH, Karl, «Die Kirche zwischen Ost und West», in: KUPISCH, K. (Hg.), Götze
132 (Anm. 7).



128 Theologie im europäischen Kontext

des absolutistischen Menschen, aber, ebenfalls wie der westliche Liberalismus

und ganz anders als der Nationalsozialismus, auch gleichnisfähig.
Es gilt hier tatsächlich zu differenzieren, nämlich «zwischen seinen
totalitären Greueln als solchen und dem, was dabei positiv gemeint und
beabsichtigt ist»: «Und dann kann man vom Kommunismus eben das nicht
sagen, was man vom Nationalsozialismus sagen mußte: daß es sich bei
dem, was er meint und beabsichtigt, um helle Unvernunft, um eine
Ausgeburt des Wahnsinns und Verbrechens handelt.»59 Den Kommunismus
nur unter dem Gesichtspunkt seines Totalitarismus zu sehen und den
Totalitarismus des Westens zu übersehen, ist «nicht ganz ehrlich»:«Sollte
das (der Antitotalitarismus, DB) wirklich eine christliche Parole sein,
dann müßte sie sich gegen jeden Totalitarismus wenden.»60 Im Gegensatz
zum westlichen Antitotalitarismus, der den Kommunismus aus der
europäischen Kultur exkommuniziert, bleibt dieser für Barth Teil der europäischen

Aufklärung: «Woher hat denn der Osten sein Gottlosentum bezogen,

wenn nicht aus dem Westen, aus unserer Philosophie? Ist sein
kaltschnäuziges Achristentum etwas so ganz anderes als die Weisheit, die
sich bei uns auf allen Gassen und in allen Zeitungen und, wohlverstanden,

in gedämpfter Form doch weithin auch in unseren Kirchen selbst
breit machen darf?»61 Aber der Kommunismus ist nicht nur am Elend der
europäischen Aufklärung, an ihrem Absolutismus, beteiligt, er ist es auch
an ihrem positiven Programm: «Was in Sowjetrußland - es sei denn mit
schmutzigen und blutigen Händen, in einer uns mit Recht empörenden
Weise - angefaßt worden ist, das ist immerhin eine konstruktive Idee,
immerhin die Lösung einer Frage, die auch für uns eine ernsthafte und
brennende Frage ist und die wir mit unseren sauberen Händen nun doch
noch lange nicht energisch genug angefaßt haben: der sozialen Frage.»62
Barth kann sogar in diesem Zusammenhang ausgerechnet dem Kommunismus

zugestehen, «daß im Materialismus des Marxismus etwas steckt
von der Botschaft von der Auferstehung des Fleisches»63. Darum können
jedenfalls Christen zum Kommunismus nicht einfach Nein sagen,
«solange es im Westen noch eine Freiheit gibt, Wirtschaftskrisen zu
veranstalten, eine Freiheit, hier Getreide ins Meer zu schütten, während dort
gehungert wird»64. Darum kann für sie «die Parole: Christentum und

59 Ebd. 137.
60 Ebd. 136.

62 Ebd. 137.
63 Barth, Karl, «Brechen und Bauen - Eine Diskussion» (1947), in: Kupisch, K.

(Hg.), Götze 121 (Anm. 7). Derselbe Gedanke findet sich in: KD III/2, 467.
64 Barth, Karl, «Die Kirche zwischen Ost und West», in: Kupisch, K. (Hg.), Götze

137 (Anm. 7).



Karl Barth und Europa 129

abendländische Kultur»65 nicht die Losung sein, unter der die Kirche
dem freien Westen den Rücken stützt. Die Kirche zwischen Ost und West
«kann nur für Europa sein. Nicht für ein östlich, nicht für ein westlich
bestimmtes und orientiertes, sondern für ein freies, einen dritten, seinen
eigenen Weg gehendes Europa.»66

Ein dritter Weg

Um richtig zu verstehen, wie die theologisch-politische Intervention
Barths hier funktioniert, müssen wir uns den konkreten Kontext der
damaligen Zeit vor Augen führen. Es ist die Zeit des Kalten Krieges, in der
die beiden großen Bewegungen des modernen Humanismus sich atombewaffnet

gegenüber stehen, in der Bereitschaft, einander und damit die
Welt, wenn es sein muß, total zu vernichten. Die Interpretation des Ost-
West-Gegensatzes als Totalitarismus gegen Freiheit - unter dem Motto:
lieber tot als rot - ist äußerst oberflächlich. Was sich hier abspielt, ist
nach Barth vielmehr die katastrophale Selbstvollendung des absolutistischen

Menschen, der alles und jedes zum Objekt seiner totalen
Herrschaft macht. Der einzige Ausweg ist in der Tat ein dritter Weg, der darin
besteht, daß beide Bewegungen einander heilsam relativieren. Gegen die
im christlichen Nachkriegseuropa sich breitmachende Auffassung vom
christlichen Abendland als effektiverem Antikommunismus sagt Barth:
«Wer den Kommunismus nicht will der trete gerade nicht gegen ihn in
die Schranken, sondern stehe für einen ernsthaften Sozialismus»67 ein.
Die Mitte, das tertium datur, ist die Menschlichkeit. Die Kirche soll sich
auf jene Freiheit hin orientieren, die dann entsteht, wenn uns die Sorge,
daß alles von uns abhängt, abgenommen wird. Es ist die Freiheit, die daraus

folgt, daß Gott das letzte Wort gesprochen hat. Dieses Wort lautet:
Jesus Christus. In ihm erweist er sich als der wahre Gott, der von seinem
Recht, eine unmögliche Menschheit total zu zerstören, keinen Gebrauch
macht, sondern die Sünden vergibt, d. h. die Menschen aus der Zwangs-

65 «Nicht die Parole: Christentum und abendländische Kultur, sondern Umkehr zu
Gott und Hinkehr zum Nächsten in der Kraft des Todes und der Auferstehung Jesu Christi
ist das, was unserem Volk und inmitten unseres Volkes vor allem uns Christen selbst
nottut.» Wort des Bruderrates der Evangelischen Kirche in Deutschland zum politischen
Weg des deutschen Volkes zitiert nach: Krumwiede, H.-W. u. a., Kirchen- und
Theologiegeschichte in Quellen, 164). Diese 1947 in Darmstadt beschlossene (darum als
Darmstädter Wort bekannt gewordene) - von Barth mitverfaßte und mitgetragene - Erklärung

rief dazu auf, sich nicht für den Kalten Krieg, konkret: die Politik der CDU,
instrumentalisieren zu lassen. Der zitierte Satz stammt zwar nicht von Barth, aber ist in seinem
Geiste.

66 BARTH, Karl, «Kirche zwischen Ost und West», in: KUPISCH, K. (Hg.), Götze 142
(Anm. 7).

67 BARTH, Karl, «Fürchtet euch nicht! Ein Brief» (1950), in: KUPISCH, K. (Hg.),
Götze 154 (Anm. 7).



130 Theologie im europäischen Kontext

läge, entweder Sklave der Sünde und des Schicksals zu sein oder von
nichts und niemandem abhängiger Herr zu werden, befreit. In ihm erweist
er sich als der wahre Mensch, der es nicht nötig hat, sich als kleiner Gott
aufzuspielen, sondern so frei ist, ein brüderlicher, solidarischer Mensch
zu sein, so frei um - vor die Wahl gestellt, entweder sich selbst oder die
anderen zu retten, ans Kreuz geschlagen, wo es wirklich keinen dritten
Weg mehr gibt - zu beten: Vater, vergib ihnen, denn sie wissen nicht was
sie tun.68

In der Situation des Kalten Krieges wird diese Freiheit zum Politi-
kum im eminenten Sinn, in der Tat der einzige Ausweg aus der absolutistischen

Klemme. Und weil es danach aussieht, daß der europäische
Humanismus sich - der Situation von 1914 nicht unähnlich - in diesem
Absolutismus völlig verrannt hat, ist «eine freie Kirche vielleicht heute
die letzte Chance für ein solches freies Europa»69.

Man könnte dies mißverstehen als klerikalistischen Satz, der, genau
betrachtet, der «Ideologie des christlichen Abendlandes» fatal ähnlich
sieht. Tatsächlich geht es Barth um - wie er es im Kontext des Kampfes
gegen den Nationalsozialismus einmal formuliert - die «christliche
Voraussetzung des Abendlandes»70. Wir haben jedoch zu bedenken, daß
diese Voraussetzung der Idee eines christlichen Abendlandes geradezu
subversiv ist. Denn vorausgesetzt wird die Freiheit zur Vergebung der
Sünden, die Freiheit also, die das Gegenteil der Freiheit zur
Selbstbehauptung ist. Wenn Barth da eine gewisse Hoffnung auf eine freie Kirche
setzt, so hat dies seinen Grund nicht in der Kirche, sondern in dem, was
sie glaubt und verkündigt: das Wort Gottes, «die real verändernde Tatsache,

daß (dieser, DB) Gott ist»71. Und weil sie dies glaubt und verkündigt,

ist die Kirche erster Adressat seiner theologisch-politischen
Interventionen, dazu aufgerufen, ihr Bekenntnis wirklich ernst zu nehmen,
sich als eine solche freie Kirche zu qualifizieren. Dann fällt die
Versuchung, die Herrschaft zu erlangen und die Welt als corpus christianum
zu formieren, von selbst aus. Denn diese Freiheit ist per definitionem
Dienstleistung, weil sie herrschaftsfrei ist. So ist sie für Europa auch
heilsam, gewissermaßen die Erfüllung ihres Programms. Denn was wollte

68 Diese «christozentrische Theoanthropologie» entwickelt Barth ausführlich in seiner

Versöhnungslehre (KD IV/1-3). Weiterführende Reflexionen über die theologischpolitischen

Dimensionen der Barthschen Versöhnungslehre: Klappert, Bertold,
Versöhnung und Befreiung. Versuche, Karl Barth kontextuell zu verstehen, Neukirchen-
Vluyn 1994.

69 Barth, Karl, «Die Kirche zwischen Ost und West», in: Kupisch, K. (Hg.), Götze
142 (Anm. 7).

70 BARTH, Karl, «Die protestantischen Kirchen in Europa - ihre Gegenwart und ihre
Zukunft», in: DERS., Stimme 257 (Anm. 2).

71 KD 11/1, 289.



Karl Barth und Europa 131

die Aufklärung - mit den Worten von Immanuel Kant - anderes als «den

Ausgang des Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit»?

Was bleibt?

So ist Barths Theologie eine europäische Theologie, kritisch-solidarisch
in ihrem Freiheitsprojekt - ihrem großen Projekt der Aufklärung - engagiert.

Damit stellt sich aber die Frage nach der Aktualität seiner Theologie.

Denn ist unsere deshalb oft als postmodernistisch bezeichnete Zeit
der Aufklärung und ihrer großen Erzählungen nicht gründlich müde
geworden? Wo ist da noch eine totalitäre Versuchung, gegen welche eine
heilsame Relativierung angebracht wäre? Gehört Barths Theologie und
der darin beschlossene politische Gottesdienst gerade, weil sie eine
ausgesprochen moderne Theologie ist, nicht der Vergangenheit an?

Der Abschied von der Moderne, den wir gegenwärtig erleben, ist weit
davon entfernt, ein heilsamer zu sein. Die heitere Parole «anything goes»
hat sich inzwischen praktisch bewiesen: Es ist tatsächlich alles möglich.
Und das Verschwinden des Ost-West-Gegensatzes hat trotz anfänglicher
Euphorie Europa und die Welt nicht vom Totalitarismus befreit, sondern
vielmehr die Allmacht einer Gesellschaftsordnung, die des total freien
Marktes, erst recht ermöglicht. Sicherlich, diese Ordnung gibt sich
grundsätzlich antitotalitär und hat eine ausgesprochene Aversion zu großen
Erzählungen. Ihre Schlagworte sind Freiheit und Pluralismus, sie ist,
wenn es sein muß, auch multikulturell. Aber stoßen wir dabei nicht in
letzter Instanz auf eine Sache, die doch in jeder Hinsicht totalitär ist, über
jeden kritischen Zweifel erhaben, immer das letzte Wort habend, absolut
gültig - wie ein rücksichtsloser, gnadenloser Gott? Die «eine Sache»

nämlich, die nach Barth für das Unternehmen des absolutistischen
Menschen typisch war: «... die Vermehrung der fiktiven Größe <Kapital>
als deren Sklaven alle zu funktionieren haben»72?

Wenn dem so ist, dann gilt vielleicht wie noch nie zuvor, was Barth
zur Zeit des Kalten Krieges schrieb: «Geht es wirklich gegen den
Totalitarismus und seine Methoden dann müßte sie (die Kirche, DB) sich

gegen jeden Totalitarismus wenden.»73 Ein Nein, das im großen Ja Gottes

begründet ist, dessen Aktualität Barth in aller gebotenen Eindeutigkeit
in seinem europäischen Kontext zur Sprache zu bringen versucht hat.

72 Barth, Karl, «Die geistigen Voraussetzungen für den Neuaufbau in der
Nachkriegszeit», in: DERS., Stimme 422 (Anm. 2).

73 Barth, Karl, «Die Kirche zwischen Ost und West», in: Kupisch, K. (Hg.), Götze
136 (Anm. 7).


	Theologie im europäischen Kontext : Karl Barth und Europa

