Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 43 (1996)

Heft: 1-2

Artikel: Theologie im europaischen Kontext : Karl Barth und Europa
Autor: Boet, Dick

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761246

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761246
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DICK BOER

Theologie im europédischen Kontext

Karl Barth und Europa’

Europa ist Thema. In der EG versucht Europa, sich 6konomisch und poli-
tisch zu finden; aber die Frage ist, ob das geht, ohne daB es sich auch kul-
turell, ja spirituell findet: Europa briauchte eine Seele (Delors). Nun hat
es Europa, besonders nach seinem européischen Selbstverstindnis, an
Geist nicht gefehlt. In seiner groBen Vergangenheit nach Material fiir
einen geistigen Revival zu suchen, erscheint also nicht aussichtslos. Aber
nach zwei von Europa ausgehenden Weltkriegen sich ungebrochen auf
Europa und seine Kultur einzulassen, sollte unmdglich geworden sein.
Sich auf die Suche nach einer Spiritualitdt zu machen, die Europa jetzt
nottut, bedeutet darum die Suche nach einer europakritischen Tradition in
der européischen Geistesgeschichte.

Ein européischer Denker, der in dieser Tradition seinen Ort haben
konnte, ist der Schweizer Theologe Karl Barth (1886-1968). Seine Theo-
logie ist eurozentrisch, insofern Europa den vornehmsten Kontext seiner
Theologie bildet, aber zugleich ist der Sitz im Leben dieser Theologie
der Schock, dafl gerade in Europa die Barbarei ein ungekanntes Ausmaf
annehmen konnte. Folgende Ausfiihrung ist der Versuch einer Dar-
stellung der Theologie Barths unter dem Gesichtspunkt ihres europii-
schen Kontextes. Sie konnte moglicherweise der Kldrung der Frage nach
einer europdischen Spiritualitdt dienlich sein.

Eine eurozentrische Theologie?

Die Theologie Karl Barths ist eurozentrisch. Das heiit, da Europa — im
Sinne der europidischen Kultur, also inklusive der USA und, wenn auch
weniger, der Sowjetunion — im Zentrum seiner theologischen Reflexionen
steht und es die europdische Politik ist, die das Thema seiner zahlreichen

! Uberarbeitete Fassung eines am 5.5.1994 im Rahmen des Europatages an der Uni-
versitit Fribourg gehaltenen Vortrages.



116 Theologie im européischen Kontext

«theologisch-politischen Traktate»? bildet. Die auBereuropdische Welt
spielt in seiner Theologie keine sehr groBe Rolle. Sie kommt in seiner
«Kirchlichen Dogmatik»? eigentlich nur im Zusammenhang des Problems
der Religion und als Gegenstand der (sogenannten) Heidenmission zur
Sprache. Die problematische Verflechtung von Mission und Kolonialis-
mus wird nur gestreift.*

Es fehlen bei Barth auch nicht die eurozentrischen Disqualifizierun-
gen von nicht-europdischen Kulturen. So wird der Islam als eine Kultur
charakterisiert, die, «wo er auf Widerstand st68t, nur ... unterdriicken und
toten kann»’ . Und so kann Barth — von der Funktion des Staates redend —
iiber «den <Staat>» schreiben, «den es auch in einem unabhéngigen Ne-
gerstamm, ja den es auch in einer Riduberhdhle geben mag»%. Dies kann
wohl schwerlich anders interpretiert werden, als daB Barth hier «primi-
tiv» (Negerstamm) und «kriminell» (R&auberhohle) assoziiert. Und er
kann ebenfalls ohne weiteres von «asiatische[r] Despotie, Verschlagen-

2 BARTH, Karl, Eine Schweizer Stimme 1938-1945, Zollikon-Ziirich 1945, 6 (zit.:
Barth, Stimme). Barth verwendet diese Bezeichnung fiir die von ihm in «Eine Schweizer
Stimme» gesammelten 6ffentlichen AuBerungen zum Nationalsozialismus und zu dem in
dieser Situation gebotenen politischen Gottesdienst. Ich verwende sie fiir alle Schriften
Barths, die direkt (theologisch) politisch Stellung nehmen: zum Verhéltnis von Kirche
bzw. Christ und Politik (z. B. «Rechtfertigung und Recht», «Christengemeinde und Biir-
gergemeinde») sowie zu bestimmten politischen Problemen wie dem Aufbau eines neuen
demokratischen Deutschlands nach "1945, der Ost-West-Frage, der Remilitarisierung
Westdeutschlands und der atomaren Riistung. Diese theologisch-politischen Traktate zei-
gen, wie sehr seine «ganze Theologie immer eine starke politische Komponente hatte»
(BARTH, Karl, Letzte Zeugnisse, Ziirich 1969, 21).

3 Die «Kirchliche Dogmatik» erschien 1932-1959 in 12 Binden; 1967 verdffent-
lichte Barth dann noch ein Fragment des vorgesehenen Bandes IV/4 (die Tauflehre). Die
iibliche Abkiirzung ist KD romische Zahl [= Teil]/ arabische Zahl [=Band].

4 7.B. KD IV/3, 24f., wo die unter der Verantwortlichkeit der Niederlindisch-Ost-
indischen Kompanie betriebene Mission erwihnt und wegen der dort praktizierten Ma-
Benbekehrungen kritisiert wird. Im selben Zusammenhang bemerkt Barth, daB es «viel-
leicht nicht nur aufrichtiger, sondern auch objektiv besser [war], wenn die Englisch-
Ostindische Kompagnie Unternehmungen dieser Art in kiihler Indifferenz gar nicht erst in
ihr Programm aufnahm.» Eindeutig ist iibrigens Barths Ablehnung einer Mission in der
Absicht einer «Ausbreitung europédischer oder amerikanischer Kultur und Zivilisation [...]
und zu allerletzt natiirlich [einer] Unterstiitzung kolonialer [...] Interessen» (KD IV/3,
1003).

5 BARTH, Karl, «Die Kirche und die politische Frage von heute» (1938), in: BARTH,
Stimme 86 (Anm. 2). Barth zieht hier einen Vergleich zwischen der Bedrohung der christ-
lich-européischen Kultur durch den Islam in der Zeit der Reformation und der aktuellen
Gefahr einer Zerstdrung der christlich-europédischen Kultur durch den Nationalsozia-
lismus.

6 BARTH, Karl, «Brief an einen amerikanischen Kirchenmann» (1942), in: DERS.,
Stimme 275 (Anm. 2).



Karl Barth und Europa 117

heit und Riicksichtslosigkeit»’ sprechen, wenn vom russischen Kommu-
nismus die Rede ist.

Es ist jedoch, schon was diese Eurozentrismen anbelangt, bei Barth
etwas Merkwiirdiges zu beobachten. Normalerweise funktionieren diese
ja eindeutig als Feindbilder: Das Negative wird auf den Anderen, den
Nicht-Européer, projiziert. Barth dagegen zitiert den Islam herbei, um die
Gefahr des sehr europdischen Nationalsozialismus fiir Europa und die
Welt zu charakterisieren: «Wir stehen, ganz Europa, und die ganze christ-
liche Kirche in Europa steht heute wieder in Tiirkengefahr.»® Und die
Bemerkung iiber den «Negerstamm», der auch seinen Staat habe, dient
zur Klarstellung, «daf3 die Funktion des Staates im Bereich aller Liander
und Volker ... wesentlich dieselbe»? ist. Dort, wo es um die «asiatische
Despotie» geht, erinnert Barth gleich an «die uns immerhin bekannteren
Greuel der franzosischen Revolution» und fiigt in Klammern hinzu: «auf
deren <Errungenschaften> iibrigens unser ganzes westliches System be-
griindet ist»!?. Er tut dies mit der Bitte, «auch im Blick auf den Kommu-
nismus von heute (den russischen, DB) das Unterscheiden nicht zu unter-
lassen ... zwischen seinen totalitdiren Greueln als solchen und dem, was
dabei positiv gemeint und beabsichtigt ist»''. Sein Gebrauch solcher
Eurozentrismen setzt also gerade nicht die Uberlegenheit der europii-
schen Zivilisation voraus, sondern steht vielmehr im Kontext einer griind-
lichen Relativierung ihres zivilen Charakters.!>

1914: Dieser Gott ist tot

Karl Barth ist durch und durch ein Europider. Aber das heiflt in seinem
Fall: ein zutiefst erschiitterter Europider. Es war die Erfahrung von 1914,

7 BARTH, Karl, «Die Kirche zwischen Ost und West» (1949), in: KUPISCH, K. (Hg.),
Der Gotze wackelt. Zeitkritische Aufsidtze, Reden und Briefe von 1930 bis 1960, Berlin
1961, 136 (zit.: Gitze).

8 BARTH, Karl, «Die Kirche und die politische Frage von heute», in: DERS., Stimme
97 (Anm. 2).

9 BARTH, Karl, «Brief an einen amerikanischen Kirchenmann», in: DERS., Stimme
275 (Anm. 2).

10 BARTH, Karl, «Die Kirche zwischen Ost und West», in: KUPISCH, Gétze 136
(Anm. 7).

11 Epbd. 137.

12 Typisch Barth ist, daB er in einer Aufzidhlung von «Welten», denen gegeniiber sich
die christliche Gemeinde isoliert fiihlt, aber trotzdem auf Durchbriiche hoffen darf (und
die von der «gottlosen» bis zur «proletarischen Welt» reichen), zwischen Klammern hin-
zufiigt: «... und der Zigeunerwelt dazu» (KD IV/3, 960). M. E. geht es hier — wie in ande-
ren dhnlichen Sitzen — um eine gezielte Provokation: diese, von der Christenheit im all-
gemeinen als unheimlich wahrgenommene Zigeunerwelt, als eine nicht weniger als die
anderen erwihnten Welten fiir den Durchbruch des Reiches Gottes offene Welt ins Ge-
déchtnis zu rufen.



118 Theologie im europdischen Kontext

die fiir ihn uniibersehbar machte, wie barbarisch gerade die européische
Kultur war. Praktisch alle zivilisierten europdischen Nationen erklirten
sich den Krieg und setzten daraufhin den ganzen technischen Fortschritt
ein, um diesen Krieg so vernichtend wie moéglich zu fithren. Die beiden
groBBen europidischen Kulturbewegungen — der Liberalismus und der So-
zialismus — waren weit davon entfernt, sich diesem Krieg zu widersetzen.
Im Gegenteil, die Sozialdemokratie vergall ihren Internationalismus und
wurde Teil der jeweiligen nationalen Einheit, und die so liberal geson-
nene Intelligenz war iiber den Krieg geradezu begeistert. Barths Lehrer,
der groBe liberale Theologe Adolf von Harnack, hielt kurz nach dem
Ausbruch des Ersten Weltkrieges eine Rede, in der er gegen diejenigen,
die «hohere Ideale, Kosmopolitismus, Internationale usw.» verkiindigen,
sagt: «Da ist der Krieg zur rechten Zeit gekommen und hat alle diese Irr-
lichter ausgeldscht und die heilige Flamme des Vaterlandes wieder ent-
facht.»'? Diese unter den Gebildeten nahezu allgemeine Euphorie war fiir
Barth die Katastrophe. Als noch katastrophaler erfuhr er den Verrat der
Sozialdemokratie. Als Katastrophe wurde sie auch bestimmend fiir seine
theologische Existenz: «Eine Wendung brachte ... der Ausbruch des
Weltkriegs. Er bedeutete fiir mich ein doppeltes Irrewerden: einmal an
der Lehre meiner samtlichen theologischen Meister in Deutschland, die
mir durch das, was ich als ihr Versagen gegeniiber der Kriegsideologie
empfand, rettungslos kompromittiert erschien — sodann am Sozialismus,
von dem ich gutgldubig genug noch mehr als von der christlichen Kirche
erwartet hatte, daB3 er sich jener Ideologie entziehen werde, und den ich
nun in allen Lindern das Gegenteil tun sah.»!#

Seine theologische Existenz war betroffen. Denn auch Gott war ja in
diese Katastrophe verwickelt. Er war fiir das europdische Selbstver-
stdndnis natiirlich ein européischer Gott: der «gro3e persdnliche oder un-
personliche, mystische, philosophische oder naive Hintergrund und
Schutzpatron unserer Menschengerechtigkeiten, unserer Moral, unseres
Staates, unserer Kultur, unserer Religion»!?, wie Barth es in einem Vor-
trag 1916 hart formuliert. Dieser Gott, stellt Barth fest, ist «kein Gott. Er
ist ein Gotze. Er ist tot.»'® Es bedeutet dies fiir Barth nicht das Ende aller
Theologie, aber wohl den Anfang einer neuen Theologie, in der diese in-
time Zusammenstellung von Gott und européischer Kultur ein fiir allemal
zerbrochen ist. Gott ist nicht ldnger auf der Hohe der europdischen Zivi-

13 BOHME, K. (Hg.), Aufrufe und Reden deutscher Professoren im Ersten Weltkrieg,
Stuttgart 1975, 93.

E Autobiographische Skizze aus dem Fakultdtsalbum der Evangelisch-Theologischen
Fakultit in Miinster (1927), in: JASPERT, B. (Hg.), Karl Barth — Rudolf Bultmann Brief-
wechsel 1922-1966 , Ziirich 1971, 306f. (Karl Barth Gesamtausgabe).

I5 BARTH, Karl, «Die Gerechtigkeit Gottes» (1916), in: BARTH, Karl, Das Wort Got-
tes und die Theologie. Gesammelte Vortrage, Miinchen 1924, 13.

16 ghd. 14.



Karl Barth und Europa 119

lisation zu suchen, sondern in grofter Distanz ihren Errungenschaften ge-
geniiber. Er bestatigt ihr Existenzrecht nicht, sondern stellt es griindlich
in Frage. Er ist der ganz Andere, und das heiBit vor allem: nicht wie wir
Européer uns ihn vorstellen, nicht wie der unter uns herrschende Gottes-
gedanke, der ja hauptsdchlich ein Gedanke der Herrschenden ist. Denn
fiir Barth ist der europdische Mensch, wie er in der eigenen Vorstellung
leibt und lebt, der Herrenmensch, der unerschiittert die eigene Kultur ab-
solut setzt und auf die «armen Heiden» hinunterschaut, die es so herrlich
weit noch nicht gebracht haben und es ohne seine Hilfe auch wohl nie so
weit bringen werden. Barths Blickrichtung ist seit 1914 eine vollig umge-
kehrte: Es sind «die ausgezeichneten europédischen und amerikanischen
Kultur- und Wohlfahrts- und Fortschrittsmenschen, die mit Mord und
Brand iibereinander herfallen ... zur Verwunderung und zum Spott der ar-
men Heiden in Indien und Afrika.»!”

Die Barbarei kommt von innen: Barth kontra Von Harnack

Eine Zeitlang hatte Barths harsche Kritik am Zusammenbruch der euro-
pdischen Zivilisation Konjunktur. Besonders in Deutschland, das ja den
Krieg verloren hatte, herrschte nach 1918 in breiten Kreisen ein tiefes
Krisengefiihl: Spenglers «Untergang des Abendlandes», schon vor dem
Ersten Weltkrieg erschienen, wurde jetzt zum Bestseller.'® Aber bald
stellte sich heraus, daB die Krise so tief nicht war und man ziemlich
leicht iiber die anfiangliche Erschiitterung hinauskam. 1923 veréffentlicht
Adolf von Harnack «Fiinfzehn Fragen an die Verédchter der wissenschaft-
lichen Theologie unter den Theologen».!? Der Titel ist eine Anspielung
auf Schleiermachers «Reden iiber die Religion» (1799), deren Untertitel
lautete: An die Gebildeten unter ihren Veriachtern. Von Harnack mag da-
bei an eine bekannte Aussage Schleiermachers gedacht haben: «Soll der
Knoten der Geschichte so auseinander gehen; das Christentum mit der
Barbarei, und die Wissenschaft mit dem Unglauben?» (Sendschreiben an
Herrn Dr. Liicke.)?°

17 Ebd.
18 1917 erschienen, erreichte es 1922 seine 47. Auflage.
19 (Ein Briefwechsel zwischen Karl Barth und Adolf von Harnack», in: MOLTMANN,

J. (Hg.), Anfinge der dialektischen Theologie. Teil 1, Miinchen *1966, 323 (zit.: Brief-
wechsel).

20 Zitiert nach: BoLLl, H. (Hg.), Schleiermacher-Auswahl, Miinchen/Hamburg 1968,
146. ‘



120 Theologie im europdischen Kontext

Die Fragen sind, wie von Harnack spéter auch zugibt, vor allem an
Karl Barth gerichtet.?! Von Harnacks groBe Sorge ist: «Wenn Gott alles
das schlechthin nicht ist, was aus der Entwicklung der Kultur und ihrer
Erkenntnis und Moral von ihm ausgesagt wird, wie kann man diese Kul-
tur und wie kann man auf die Dauer sich selbst vor dem Atheismus schiit-
zen?»?2 Die Frage zeigt, wie selbstverstindlich fiir von Harnack eine
christliche europdische Kultur als Wertvorstellung trotz 1914, «als wire
nichts geschehen», noch dasteht.

Den Ausdruck «als wire nichts geschehen» verwendet Barth selber in
der Broschiire «Theologische Existenz heute!», mit der er 1933 den
kirchlichen Widerstand gegen die von der Glaubensbewegung Deutsche
Christen betriebene Gleichschaltung der Kirche an die nationalsozialisti-
sche Ideologie zu organisieren versucht. Dort aber richtet er sich gegen
die sich in der deutschen evangelischen Kirche breitmachende Begeiste-
rung iiber das «historische Ereignis» der Machtergreifung Hitlers. Dage-
gen ruft Barth dazu auf, «als wire nichts geschehen ..., Theologie und nur
Theologie zu treiben»?*. Der Kontext ist entscheidend: Es geht Barth in
diesem konkreten Zusammenhang darum, trotz des Getoses iiber eine an-
gebliche Deutsche Revolution ungebrochen bei der Sache zu bleiben.?*
Die Ungebrochenheit, mit der von Harnack die Verflechtung von Gott
und europiischer Kultur aufrecht hélt, ist das Gegenteil der Sachlichkeit,
um die es Barth 1933 zu tun war.

Fiir von Harnack kommt die Gefahr, welche die europidische Kultur
bedroht, sozusagen von auBlen. Der Atheismus ist es, woher die Barbarei
kommt: «Wenn der Pantheismus Goethes oder der Gottesbegriff Kants
oder Verwandtes lediglich Gegensitze zu den wahrhaften Aussagen iiber
Gott sind, wie 14Bt sich vermeiden, dafl diese Aussagen der Barbarei aus-
geliefert werden?»%> Man hort hier bereits, ohne daB dies ausdriicklich
gesagt wird, ein Schema anklingen, das Barth duferst ideologieverdachtig
geworden ist: das christliche Abendland wider den atheistischen Kom-
munismus. Fiir ihn sind diese Fragen gerade deshalb falsch gestellt, weil
gerade das christliche Abendland, sozusagen von innen, in Barbarei ver-

21 MOLTMANN, Briefwechsel, 329 (Anm. 19): «Ich danke Ihnen, daB Sie auf meine
«Fiinfzehn Fragen> eingegangen sind; sie waren ja auch an Sie und vornehmlich an Sie
gerichtet.»

22

Ebd. 324.

23 BARTH, Karl, «Theologische Existenz heutel», in: FURST, W. (Hg.), Dialektische
Theologie in Scheidung und Bewihrung 1933-1936. Aufsitze, Gutachten und Erkldrun-
gen, Miinchen 1966, 43.

24 In einem anderen Kontext (jenem der Bundesrepublik Deutschland von 1954) zi-
tiert Barth sich selbst anders: «Das heiit aber nicht, daB wir [...] essen und trinken, philo-

sophieren und politisieren und tanzen diirfen, <als wire nichts geschehen>», in: KUPITSCH,
Gotze 170 (Anm. 2).

25 MOLTMANN, Briefwechsel, 324 (Anm. 19).



Karl Barth und Europa 121

fallen ist. Seine Antwort fillt dementsprechend ironisch aus: «Die <aus
der Entwicklung der Kultur und ihrer Erkenntnis und Moral> stammenden
Aussagen iiber Gott mogen als Ausdruck besonderer <Gotteserlebnisse»
(z. B. des Kriegserlebnisses) neben denen primitiver Volker, die solch
hohe Giiter noch nicht kennen, ihre Bedeutung und ihren Wert haben
(z. B. die Aussagen der Kriegstheologen aller Liander). Als <Predigt des
Evangeliums> kommen diese Aussagen jedenfalls nicht in Betracht, und
ob sie die Kultur und den Einzelnen «vor dem Atheismus schiitzen> und
nicht vielmehr ... Atheismus pflanzen, das diirfte in jedem einzelnen Fall
eine offene Frage sein.»?® Deshalb ist «Schleiermachers Bangemachen
vor der <Barbareil> ... als unwesentlich und unsachlich abzulehnen, weil
das Evangelium mit der <Barbarei> so viel und so wenig zu tun hat wie
mit der Kultur»?’. Denn nicht nur, was vom europidischen Kulturmen-
schen fiir Barbarei gehalten wird, steht unter dem Urteil Gottes, sondern
seine Kultur selbst.

Aber bedeutet Barths Aussage, daBl «das Evangelium mit der
«Barbarei> so viel und so wenig zu tun hat wie mit der Kultur» nicht eine
«radikale Verneinung» jeder Kulturarbeit, eine groBe Verweigerung, die
unversehens auf eine vollige Gleichgiiltigkeit, eine pessimistische Welt-
sicht, nach der alle Katzen grau sind, hinauslauft? So lautete die kritische
Gegenfrage Von Harnacks.?® Die Antwort Barths stellt klar, daB er nicht
daran denkt, Gott — und damit auch den Glauben an ithn — und Kultur
vollig auseinanderzudenken, als ob sie mit einander nichts mehr zu tun
hitten. Die Distanz dient dazu, der Bewegung von Gott her — in die Welt
hinein — Raum zu verschaffen; darin liegt auch beschlossen, dafl die Welt
an dieser Bewegung teilnimmt: «Ich wiirde nun hier wie dort gerade nicht
<abschneiden> ..., sondern sagen: Das Menschliche ist das Relativum, das
Zeugnis, das Gleichnis ... Hinweis auf das Absolute.»*® Nur eines ist aus-
geschlossen: dafl das Menschliche «auf irgendwelchen Spitzen und Ho-
hen der Entwicklung selber das Absolute»*® wire. Auf diese Weise heil-
sam relativiert, entsteht fiir den Menschen die Mdéglichkeit einer groBen
Beweglichkeit. Oder wie Barth es 1919 in seiner «Tambacher Rede» for-
muliert: «... in einer groBen kritischen Offenheit ..., in mutigen Ent-
schliissen und Schritten, in riicksichtslosen Kampfansagen und geduldiger

2% Ebd. 327.
27 Bbd.

28 «Denn Ihr Satz: <Das Evangelium hat mit der <Barbarei> so viel und so wenig zu
tun wie mit der <Kultur>, kann doch wohl nur als radikale Verneinung jeglicher wertvollen
Gotteserkenntnis innerhalb der Denk- und Moralgeschichte der Menschheit verstanden
werden.» Ebd. 331.

29 Ebd. 341f.

30 «.. wiees jedenfalls in der Konsequenz Ihrer Sitze liegt.» Ebd.



122 Theologie im européischen Kontext

Reformarbeit»*! . Es geht ja um Gleichnisse der Bewegung Gottes, und
diese Bewegung hat eine bestimmte Richtung, ndmlich auf die «Oppo-
sition gegen das Bestehende» zu und verweist damit auf die Sozialdemo-
kratie.’> Bei dieser Richtung ist es fiir Barth auch geblieben. So schreibt
er 1967 an den Bonhoefferbiographen Eberhard Bethge iiber die «von mir
... vorausgesetzte ... Richtung: Ethik — Mitmenschlichkeit — dienende Kir-
che — Nachfolge — Sozialismus — Friedensbewegung»*3 .

Im selben Brief schreibt Barth iibrigens auch, daB3 er, als er nach
1921 nach Deutschland kam, «in dieser Hinsicht» seiner «deutschen Ho-
rerschaft und Leserschaft ... weniger eindriicklich» wurde3*. Darin klingt
eine gewisse Selbstkritik an: allzu «stillschweigend» , zu sehr «nur ne-
benbei betont» war diese, in die praktische Politik verweisende, Rich-
tung.®

Wogegen absolut nein gesagt werden muf, ist also nicht der mensch-
liche Versuch, Kultur zu schaffen, Humanitit zu organisieren, Recht und
Freiheit zu verwirklichen. Recht und Freiheit bilden dabei fiir Barth den
Inbegriff des «rechten Staates» — und damit einer wirklichen Kultur.3¢
Die Demokratie, erldutert er, liegt mehr in seiner Linie «als eine aristo-
kratische oder monarchische Diktatur, der Sozialismus mehr als die un-
gebundene Wirtschaft und das auf sie begriindete Gesellschafts- und
Erwerbssystem»37

Das Europa der Aufkldrung — und seine beiden groflen Bewegungen:
Demokratie und Sozialismus — ist gleichnisfidhig, es ist von Gottes wegen
nicht dazu bestimmt, immer wieder in Barbarei zu verfallen.3® Das abso-
lute Nein betrifft aber gerade das, was die europdische Kultur unmensch-
lich macht: ihre Neigung, sich selbst zur Kultur schlechthin zu verallge-
meinern, ihr totalitirer Humanismus, der alles und jedes zum Objekt
macht, ihr Absolutismus, der letztendlich keine Grenzen kennt.

3 BARTH, Karl, «Der Christ in der Gesellschaft», in: MOLTMANN, J. (Hg.), Anféinge
der dialektischen Theologie. Teil 1, Miinchen, 1966, 32.

32 Bhd.

33 FANGMEIER, J./STOEVESANDT, H. (Hg.), Karl Barth, Briefe 1961-1968, Ziirich
1975, 404f. (Karl Barth Gesamtausgabe).

34 Ebd.

35 Ebd.: «Es bestand aber in dem durch die Problematik seiner lutherischen Tradition

belasteten Deutschland ein richtiger <Nachholbedarf> gerade in der von mir stillschwei-
gend vorausgesetzten oder nur nebenbei betonten Richtung ...»

36 BARTH, Karl, «Brief an einen amerikanischen Kirchenmann», in: DERS., Stimme
292 (Anm. 2).

37 Bbd.

38 ygl. das fiir Barth wichtige Begriffspaar: Gleichnisfihigkeit und Gleichnisbediirf-

tigkeit, in: BARTH, Karl, Christengemeinde und Biirgergemeinde, Zollikon-Ziirich 1946,
22 (Theol. Studien 20).



Karl Barth und Europa 123

1933: dieser Krieg ist nicht heilig

Es ist dieser Absolutismus, der zur Katastrophe des Ersten Weltkrieges
fithrte, der dann aber 1933 «die zweite und schwerere Weltkatastrophe
zur Folge hatte»’?: das Zur-Macht-Kommen des Nationalsozialismus.
Hier ist fiir Barth das absolute Nein geboten, nicht im Namen eines ande-
ren Absolutismus, sondern im Namen jenes Gottes, der jeden Absolutis-
mus unter Verbot stellt — weil es die Entartung des von ihm geschaffenen
Menschen bedeutet. Das ist der anti-absolutistische Sinn der von ithm ver-
faBten (als «Barmer Thesen» bekannt gewordenen) «Theologischen Er-
klarung zur gegenwirtigen Lage der Deutschen Evangelischen Kirche»
vom Mai 1933, mit der sich die Bekennende Kirche aus der drohenden
Gleichschaltung mit der nationalsozialistischen Ideologie befreite. Dort
heiBBt es gleich am Anfang, in der ersten These: «Jesus Christus, wie er
uns in der heiligen Schrift bezeugt wird, ist das eine Wort Gottes, das wir
zu horen, dem wir im Leben und im Sterben zu vertrauen und zu gehor-
chen haben. Wir verwerfen die falsche Lehre, als konne und miisse die
Kirche als Quelle ihrer Verkiindigung auBler und neben diesem einen
Worte Gottes auch noch andere Ereignisse und Michte, Gestalten und
Wahrheiten als Gottes Offenbarung anerkennen.»*0

Fiir das Verstehen des Verhiltnisses von Barths Theologie und ihrem
europdischen Kontext ist diese anti-absolutistische Dimension seines
Neins scharf im Auge zu behalten. Barth nimmt hier seine durch die Er-
fahrung von 1914 gewonnene Erkenntnis, daB Gott nicht der Schutzpa-
tron unserer Kultur ist, keineswegs zuriick. Der im Namen Jesu Christi
gebotene Widerstand soll nicht dazu dienen, dem Krieg der Alliierten ge-
gen das nationalsozialistische Deutschland eine letzte, absolute Weihe zu
verleihen. Dieser Krieg ist nicht heilig, er ist auch nicht der totale Krieg
der westlichen Zivilisation wider die deutsche Barbarei. Er ist «<weder ein
... Kreuzzug, noch ein ... Religionskrieg»*', sondern eine «ernste, or-
dentlich durchgefiihrte Polizeiaktion mit dem niichternen Ziel, Hitler zu
beseitigen und Deutschland und seine Verbiindeten fiir alle Zeit unschad-
lich zu machen»*?. Der Unterschied zwischen dem Ersten und diesem
Weltkrieg ist zwar, dal3 dieser ein gerechter Krieg ist. Aber er ist es nur
unter der Bedingung, dal er nicht als ein totaler gefiihrt wird.

39 BARTH, Karl, «Die protestantischen Kirchen in Europa - ihre Gegenwart und ihre
Zukunft» (1942), in: DERS., Stimme 255 (Anm. 2).

40 Zitiert aus: KRUMWIEDE, H.-W./GRESCHAT, M./JACOBS, M./LINDT, A. (Hg.), Kir-
chen- und Theologiegeschichte in Quellen. Band IV,2: Neuzeit, Neukirchen-Vluyn 1980,
130f.

41 BARTH, Karl, «Ein Brief aus der Schweiz nach GroBbritannien» (1941), in: DERS.,
Stimme 193 (Anm. 2).

42 BARTH, Karl, «Brief an einen amerikanischen Kirchenmann», in: DERS., Stimme
279 (Anm. 2)



124 Theologie im europdischen Kontext

Die Vorstellung des Krieges gegen den Nationalsozialismus als der
eines heiligen Krieges wiirde den Blick dafiir verstellen, daB dieser Na-
tionalsozialismus selber eine Konsequenz der europidischen Kultur ist.
Fiir Barth war Miinchen 1938 — wo die Westmichte sich auf Kosten der
Tschechoslowakei mit dem nationalsozialistischen Deutschland und dem
faschistischen Italien arrangierten — ein Zeichen, wie unsicher der Westen
dem Nationalsozialismus gegeniiber war. Und er fragt: «War das Ungliick
von Miinchen ... nicht ein Ereignis von unheimlicher Folgerichtigkeit?
War es nicht etwa so, daf der sich selbst absolut setzende Mensch, wie er
langst nicht nur das deutsche Lebensideal, sondern, im Zusammenhang
mit der wirtschaftlich-technischen Entwicklung, das der ganzen modernen
Bildung geworden war, hier sein wahres Gesicht zeigte?»*3 Dieser sich
selbst absolut setzende Mensch ist in der europdischen Kultur kein
Fremdkorper, er ist vielmehr im Humanismus der Aufkldarung voll auf
dem Plan.

Die «barbarische Schreckgestalt» des Nationalsozialismus kam nicht
einfach aus heiterem Himmel, sondern war in dem im zivilisierten Europa
herrschenden Geist schon angelegt. Es herrschte da schon eine Sachlich-
keit, bei der es nicht um die Menschen «als Menschen [ging], sondern
seelenlos und leiblos zugleich und also unmenschlich nur um eine Sache,
ndmlich um die Vermehrung oder viel mehr Verschiebung der fiktiven
GroBe <Kapital> ..., als deren Sklaven sie alle — die Arbeitgeber nicht
weniger als die Arbeitnehmer — zu funktionieren haben.»* Im National-
sozialismus wurde dann offenbar, wozu diese Sachlichkeit fiihrt. Da wird
«der Staat in einer Form sichtbar ..., in der er die sich ihm gldubig anver-
trauenden Menschen nur noch opfern konnte», da wurde «die Maschine —
gemeint als Erleichterung des menschlichen Lebens — geradezu zum Sym-
bol von dessen systematischer Vernichtung.»* Das zivilisierte Europa
kann sich hier nicht aus der Affdare stehlen, als ob die nationalsozialisti-
sche Barbarei es nichts anginge. Seine Freiheit, seine Liberalitit, ist — in
der konkreten Gestalt der Freiheit des Kapitals — selber systematisch da-
bei, unmenschlich zu werden.46

43 BARTH, Karl, «Die protestantischen Kirchen in Europa - ihre Gegenwart und ihre
Zukunft», in: DERS., Stimme 255 (Anm. 2).

4 BARTH, Karl, «Die geistigen Voraussetzungen fiir den Neuaufbau in der Nach-
kriegszeit» (1945), in: DERS., Stimme 422 Anm. 2).

43 DERS., «Die Protestantischen Kirchen in Europa — ihre Gegenwart und ihre Zu-
kunft», in: DERS., Stimme 423 (Anm. 2).

46 gg zeigt sich hier eine frappierende Ahnlichkeit mit der Kritik der Aufklirung von
Adorno und Horkheimer. Auch sie betrachten den Nationalsozialismus als der Logik der
Aufklirung immanent, auch fiir sie ist der Nationalsozialismus eine Konsequenz des Ka-
pitalismus. Der beriihmte Satz von Horkheimer «Vom Faschismus sollte schweigen, wer
nicht vom Kapitalismus reden will» konnte durchaus auch von Barth gesagt sein. Zum Zi-
tat von Horkheimer: HORKHEIMER, Max, Die Juden und Europa, in: ZfS VIII, 1/2 (1939)
115,



Karl Barth und Europa ' 125

Deshalb war fiir Barth «[d]er Widerstand, der sich erhob, ... nur da
echt und stark, wo er sich nicht nur gegen diesen zufélligen Augenblicks-
gegner, also gegen den Nationalsozialismus und seinen Terror richtete,
sondern wo er auf der Erkenntnis beruhte, daB3 er sich gegen die ganze
Welt des modernen Menschen richtete, also auch gegen den Liberalis-
mus»*’. Und deshalb kann die Kirche ebensowenig wie im Jahre 1914
ihren Gott zur héchsten Idee eines christlichen Abendlandes ausrufen. Sie
soll sich vielmehr fragen, «wie Europa nach vierhundert Jahren an den
duBersten Abgrund geraten konnte, an dem sie sich heute (1942, DB) be-
findet»* . Es ist die duBerst kritische Frage nach der Selbstverstindlich-
keit, mit der sie das Selbstverstindnis des europdischen Menschen zum
hermeneutischen Horizont ihrer Theologie gemacht hat. So wurde die Of-
fenbarung Gottes einer natiirlichen Theologie unterworfen, d. h. «neben
ihrer Bezeugung in Jesus Christus und also in der Heiligen Schrift auch
in der Vernunft, auch im Gewissen, auch im Gefiihl, auch in der Ge-
schichte, auch in der Natur, auch in der Kultur, in ihren Errungenschaften
und in ihren Fortschritten zu erkennen» — ein «auch» , das «in Wirklich-
keit ein <allein> bedeutete»*

Deshalb geht diese Frage auch «[d]ie Kirchen der iibrigen Welt»*°
an. Sie konnen sich zwar auf den Standpunkt stellen, da3 es sich hier um
eine spezifisch deutsche Variante der natiirlichen Theologie handelt —
eine bestialisch-brutale Variante, «[a]ber es miite doch eigentlich auch
ihnen zu denken geben: ... die natiirliche Theologie, mit der sie sich iiber-
all und von altersher so freundlich arrangiert haben, ... hat die[se] Mog-
lichkeit ... [N]ach Leibniz und Kant, nach Hegel und Schleiermacher
kann dann auch einmal das an die Reihe kommen!»°! .

Noch einmal: Dies will nicht sagen, da3 Europa von Barth seinem
Schicksal, immer wieder in Barbarei zu verfallen, tiberlassen wird. Der
Sinn seiner theopolitischen Interventionen ist vielmehr der mdgliche
Neuaufbau, der aber gerade darin bestehen wird, sich von der Verabsolu-
tierung jeglicher Idee zu befreien: «Fiir Ideen haben nun genug Menschen
gelebt und auch sterben miissen. Mochte es nun (1945, DB) viele Men-
schen geben, die, welches auch ihre Ideen sein mogen, unter allen Um-
stinden fiir das wirkliche Leben leben und wenn es denn sein muB, ster-

47 BARTH, Karl, Kampf und Weg der Evangelischen Kirche in Deutschland (Vortrag
1937 in der Schweiz gehalten), zitiert aus: MARQUARDT, Friedrich-Wilhelm,
«Theologische und politische Motivationen Karl Barths im Kirchenkampf», in: DERS.,
Verwegenheiten. Theologische Stiicke aus Berlin, Miinchen 1981, 457f.

48 BARTH, Karl, «Die protestantischen Kirchen in Europa - ihre Gegenwart und ihre
Zukunft», in: DERS., Stimme 267 (Anm. 2).

49 KD II/1, 194. Es handelt sich hier um einen Kommentar zur 1. Barmer These.
30 Gemeint ist wohl die iibrige europdische Welt.

51 ROHKRAMER, M. (Hg.), Karl Barth, Texte zur Barmer Theologischen Erkldrung,
Ziirich 1984, 81.



126 Theologie im europidischen Kontext

ben wollen.»*> Aber nicht Europa, sondern Jesus Christus ist das hoff-
nungsvolle Ende aller historischen Weisheit, denn «der Bestand Europas
und der abendldndischen Kultur [ist] bestimmt nicht das notwendige Ziel
der Wege Gottes»>3. Europa ist nicht ohne Gott, die Wege Gottes jedoch
miissen nicht unbedingt iiber Europa laufen.

Europa und die Juden: die Relevanz des Verdringten

DaB wir es hier in der Tat nicht mit einem abstrakten Auseinanderdenken
von Gott und Kultur zu tun haben, sondern mit einem Bedenken der kon-
kreten Bewegung von Gott her, mit der Fleischwerdung seines Wortes,
wird in Barths theopolitischer Auseinandersetzung mit dem Nationalso-
zialismus noch einmal sehr deutlich. Denn in diesem Zusammenhang
wird fiir ihn ein Aspekt dieser Fleischwerdung relevant, der in der euro-
pdischen Theologie geradezu verdriangt worden ist: «Der Menschensohn,
der der Sohn Gottes war, war ... ein Jude.»™* Die Gottlosigkeit des Na-
tionalsozialismus, die den Widerstand zum Gebot der Stunde macht, be-
steht nicht in seinen «verschiedenen antichristlichen Beteuerungen und
Handlungen ..., sondern ... in seinem prinzipiellen Antisemitismus»’> .
Barth erblickt die Verkehrtheit des Nationalsozialismus also in seiner
Feindschaft gegen gerade jenen Menschen, der in Europa, nicht zuletzt in
dessen christlich-abendldndischer Gestalt, der verhaBte AuBenseiter
schlechthin war, die Verkdrperung des Unheimlichen, das ausgesuchte
Objekt von Diskriminierung und Verfolgung. Er, der in Europa hdchstens
Tolerierte, ist der «faktische ... Zeuge» der Offenbarung; er, der von der
abendlandischen Kultur bestenfalls zur Assimilation Gezwungene, bildet
«die christliche Wurzel der abendldndischen Kultur»*®. Hier kénnen wir
sehen, wie konkret Gott als der ganz Andere zu verstehen ist: «Was ist
denn das fiir ein Bild, das uns in der Mitte des heutigen Zeitgeschehens
(1944, DB) gerade in der grundlosen und wehrlosen Schlachtung und Op-

52 BARTH, Karl, «Die geistigen Voraussetzungen fiir den Neuvaufbau in der Nach-
kriegszeit» (1945), in: DERS., Stimme 430 (Anm. 2).

33 BARTH, Karl, «Die protestantischen Kirchen in Europa - ihre Gegenwart und ihre
Zukunft», in: DERS., Stimme 270 (Anm. 2).

% BARTH, Karl, «Unsere Kirche und die Schweiz in der heutigen Zeit» (1940), in:
DERS., Stimme 175 (Anm. 2). Diese Einsicht ist auch in die KD eingegangen: «Das Wort
wurde — nicht <Fleisch>, Mensch, erniedrigter und leidender Mensch in irgend einer All-
gemeinheit, sondern jiidisches Fleisch. Die ganze kirchliche Inkarnations- und Verséh-
nungslehre wurde abstrakt, billig und bedeutungslos in dem MaB, als man das fiir eine
beildufige und zufillige Bestimmung zu halten begann» (KD IV/1, 181f.).

55 BARTH, Karl, «Die Kirche und die politische Frage von heute», in: DERS., Stimme
89 (Anm. 2).

56 BARTH, Karl, «Die protestantischen Kirchen in Europa - ihre Gegenwart und ihre
Zukunft», in: DERS., Stimme 256 (Anm. 2).



Karl Barth und Europa 127

ferung des Judenvolkes vor Augen gestellt wird? Ist es nicht jener um
aller Anderen willen gestrafte und gepeinigte Knecht Gottes aus dem Je-
saja-Buch, ist es in einem Spiegel in Ritselgestalt nicht unser Herr Jesus
Christus selber, der ... sichtbar wird?»%7

Nicht die Parole: Christentum und abendlindische Kultur

Geht es hier aber nicht doch speziell um den Totalitarismus des National-
sozialismus, der sich unter anderem durch seinen Antisemitismus duflert?
Gilt es gerade da nicht doch zu differenzieren zwischen Totalitarismus
und einem grundsitzlichen, auf Toleranz basierenden Pluralismus? Diese
Frage bekam nach dem Zweiten Weltkrieg im Ost-West-Gegensatz eine
neue Qualitit: Fand sich da nicht der freie Westen mit einem Totalitaris-
mus konfrontiert, der genauso absolut wie der Nationalsozialismus und
folglich abzulehnen war? War Widerstand gegen den gottlosen Kommu-
nismus deshalb nicht ebenso wie gegen den gottlosen Nationalsozialis-
mus das Gebot der Stunde? Und war hier also nicht der Fall einer recht-
maBigen Verteidigung des christlichen Abendlandes gegeben? Die west-
liche Politik entwickelte sich schon bald in diese Richtung, und die 6f-
fentliche Meinung wurde . entsprechend mobilisiert. Auch Kirche und
Theologie neigten stark dazu, den Ost-West-Gegensatz in diesem Sinn zu
interpretieren und so Christentum und abendlidndische Kultur miteinander
zu identifizieren. Fiir Barth aber wurde hier noch einmal die Gefahr akut,
daB Kirche und Theologie ihre Sache verraten, indem sie Gott wieder
zum Schutzpatron einer fremden Sache machten. Eine Gefahr, die minde-
stens so grofl war wie 1914 und moglicherweise noch groBer als 1933,
weil diese fremde Sache der christlichen Sache so verriterisch dhnlich
war: fiir Freiheit und Demokratie, gegen Unterdriickung und Diktatur,
sich christlich nennend und nicht, wie der Kommunismus, offen athei-
stisch. Gerade da, wo wir européische, d. h. konkret: westliche Christen,
uns «von Hause und Natur aus»’® befinden, liegt die Versuchung einer
natiirlichen Theologie, die westliche Freiheit und westliche Demokratie
zu ihrem hermeneutischen Horizont macht, unheimlich nahe.

Konnte nach Barth schon das Nein gegen den Nationalsozialismus
nicht zum Kreuzzug im Namen irgendeines absolut gesetzten Prinzips
gemacht werden, so war in diesem Fall ein solcher Kreuzzug von vorne
herein unmoglich. Denn der Ostliche Kommunismus war nicht, wie der
Nationalsozialismus, einfach die Verkorperung der Inhumanitit. Er war
vielmehr, wie der westliche Liberalismus, zwar Exponent der Ideologie

57 BARTH, Karl, «Verheifung und Verantwortung der christlichen Gemeinde im heu-
tigen Zeitgeschehen» (1944), in: DERS., Stimme 318 (Anm. 2).

58 BARTH, Karl, «Die Kirche zwischen Ost und West», in: KUPISCH, K. (Hg.), Gotze
132 (Anm. 7).



128 Theologie im européischen Kontext

des absolutistischen Menschen, aber, ebenfalls wie der westliche Libera-
lismus und ganz anders als der Nationalsozialismus, auch gleichnisféhig.
Es gilt hier tatsdchlich zu differenzieren, nimlich «zwischen seinen to-
talitdren Greueln als solchen und dem, was dabei positiv gemeint und be-
absichtigt ist»: «Und dann kann man vom Kommunismus eben das nicht
sagen, was man vom Nationalsozialismus sagen mufte: dal es sich bei
dem, was er meint und beabsichtigt, um helle Unvernunft, um eine Aus-
geburt des Wahnsinns und Verbrechens handelt.»*® Den Kommunismus
nur unter dem Gesichtspunkt seines Totalitarismus zu sehen und den
Totalitarismus des Westens zu iibersehen, ist «nicht ganz ehrlich»:«Sollte
das (der Antitotalitarismus, DB) wirklich eine christliche Parole sein,
dann miiBte sie sich gegen jeden Totalitarismus wenden.»® Im Gegensatz
zum westlichen Antitotalitarismus, der den Kommunismus aus der euro-
pdischen Kultur exkommuniziert, bleibt dieser fiir Barth Teil der européi-
schen Aufkldarung: «Woher hat denn der Osten sein Gottlosentum bezo-
gen, wenn nicht aus dem Westen, aus unserer Philosophie? Ist sein kalt-
schniduziges Achristentum etwas so ganz anderes als die Weisheit, die
sich bei uns auf allen Gassen und in allen Zeitungen und, wohlverstan-
den, in gediampfter Form doch weithin auch in unseren Kirchen selbst
breit machen darf?»%! Aber der Kommunismus ist nicht nur am Elend der
europaischen Aufkliarung, an ihrem Absolutismus, beteiligt, er ist es auch
an ihrem positiven Programm: «Was in Sowjetruland — es sei denn mit
schmutzigen und blutigen Hénden, in einer uns mit Recht empodrenden
Weise — angefaB3t worden ist, das ist immerhin eine konstruktive Idee, im-
'merhin die Losung einer Frage, die auch fiir uns eine ernsthafte und
brennende Frage ist und die wir mit unseren sauberen Hénden nun doch
noch lange nicht energisch genug angefaBt haben: der sozialen Frage.»%?
Barth kann sogar in diesem Zusammenhang ausgerechnet dem Kommu-
nismus zugestehen, «dal im Materialismus des Marxismus etwas steckt
von der Botschaft von der Auferstehung des Fleisches»® . Darum kénnen
jedenfalls Christen zum Kommunismus nicht einfach Nein sagen, «so-
lange es im Westen noch eine Freiheit gibt, Wirtschaftskrisen zu veran-
stalten, eine Freiheit, hier Getreide ins Meer zu schiitten, wahrend dort
gehungert wird»%. Darum kann fiir sie «die Parole: Christentum und

39 Ebd. 137.

60 Ebd. 136.

61 Ebd. 139.

62 Ebd. 137.

63 BARTH, Karl, «Brechen und Bauen - Eine Diskussion» (1947), in: KUPISCH, K.
(Hg.), Gotze 121 (Anm. 7). Derselbe Gedanke findet sich in: KD III/2, 467.

64 BARTH, Karl, «Die Kirche zwischen Ost und West», in: KUPISCH, K. (Hg.), Gotze
137 (Anm. 7).



Karl Barth und Europa 129

abendldndische Kultur»® nicht die Losung sein, unter der die Kirche
dem freien Westen den Riicken stiitzt. Die Kirche zwischen Ost und West
«kann nur fiir Europa sein. Nicht fiir ein Ostlich, nicht fiir ein westlich
bestimmtes und orientiertes, sondern fiir ein freies, einen dritten, seinen
eigenen Weg gehendes Europa.»%®

Ein dritter Weg

Um richtig zu verstehen, wie die theologisch-politische Intervention
Barths hier funktioniert, miissen wir uns den konkreten Kontext der da-
maligen Zeit vor Augen fithren. Es ist die Zeit des Kalten Krieges, in der
die beiden groflen Bewegungen des modernen Humanismus sich atombe-
waffnet gegeniiber stehen, in der Bereitschaft, einander und damit die
Welt, wenn es sein muf}, total zu vernichten. Die Interpretation des Ost-
West-Gegensatzes als Totalitarismus gegen Freiheit — unter dem Motto:
lieber tot als rot — ist duBerst oberfldchlich. Was sich hier abspielt, ist
nach Barth vielmehr die katastrophale Selbstvollendung des absolutisti-
schen Menschen, der alles und jedes zum Objekt seiner totalen Herr-
schaft macht. Der einzige Ausweg ist in der Tat ein dritter Weg, der darin
besteht, dafl beide Bewegungen einander heilsam relativieren. Gegen die
im christlichen Nachkriegseuropa sich breitmachende Auffassung vom
christlichen Abendland als effektiverem Antikommunismus sagt Barth:
«Wer den Kommunismus nicht will ..., der trete gerade nicht gegen ihn in
die Schranken, sondern stehe fiir einen ernsthaften Sozialismus»®’ ein.
Die Mitte, das tertium datur, ist die Menschlichkeit. Die Kirche soll sich
auf jene Freiheit hin orientieren, die dann entsteht, wenn uns die Sorge,
daB alles von uns abhéngt, abgenommen wird. Es ist die Freiheit, die dar-
aus folgt, daB3 Gott das letzte Wort gesprochen hat. Dieses Wort lautet:
Jesus Christus. In ihm erweist er sich als der wahre Gott, der von seinem
Recht, eine unmdgliche Menschheit total zu zerstéren, keinen Gebrauch
macht, sondern die Siinden vergibt, d. h. die Menschen aus der Zwangs-

65 «Nicht die Parole: Christentum und abendlindische Kultur, sondern Umkehr zu
Gott und Hinkehr zum Néchsten in der Kraft des Todes und der Auferstehung Jesu Christi
ist das, was unserem Volk und inmitten unseres Volkes vor allem uns Christen selbst not-
tut.» ( Wort des Bruderrates der Evangelischen Kirche in Deutschland zum politischen
Weg des deutschen Volkes , zitiert nach: KRUMWIEDE, H.-W. u. a., Kirchen- und Theo-
logiegeschichte in Quellen, 164). Diese 1947 in Darmstadt beschlossene (darum als
Darmstiadter Wort bekannt gewordene) — von Barth mitverfate und mitgetragene — Erkli-
rung rief dazu auf, sich nicht fiir den Kalten Krieg, konkret: die Politik der CDU, instru-
mentalisieren zu lassen. Der zitierte Satz stammt zwar nicht von Barth, aber ist in seinem
Geiste.

66 BARTH, Karl, «Kirche zwischen Ost und West», in: KUPISCH, K. (Hg.), Gotze 142
(Anm. 7).

67 BARTH, Karl, «Fiirchtet euch nicht! Ein Brief» (1950), in: KUPISCH, K. (Hg.),
Gotze 154 (Anm. 7).



130 Theologie im européischen Kontext

lage, entweder Sklave der Siinde und des Schicksals zu sein oder von
nichts und niemandem abhingiger Herr zu werden, befreit. In ihm erweist
er sich als der wahre Mensch, der es nicht notig hat, sich als kleiner Gott
aufzuspielen, sondern so frei ist, ein briiderlicher, solidarischer Mensch
zu sein, so frei um — vor die Wahl gestellt, entweder sich selbst oder die
anderen zu retten, ans Kreuz geschlagen, wo es wirklich keinen dritten
Weg mehr gibt — zu beten: Vater, vergib ihnen, denn sie wissen nicht was
sie tun.58

In der Situation des Kalten Krieges wird diese Freiheit zum Politi-
kum im eminenten Sinn, in der Tat der einzige Ausweg aus der absoluti-
stischen Klemme. Und weil es danach aussieht, dal der européische
Humanismus sich — der Situation von 1914 nicht undhnlich — in diesem
Absolutismus vollig verrannt hat, ist «eine freie Kirche ... vielleicht heute
die letzte Chance fiir ein solches freies Europa»® .

Man konnte dies miBverstehen als klerikalistischen Satz, der, genau
betrachtet, der «Ideologie des christlichen Abendlandes» fatal dhnlich
sieht. Tatsdchlich geht es Barth um — wie er es im Kontext des Kampfes
gegen den Nationalsozialismus einmal formuliert — die «christliche Vor-
aussetzung des Abendlandes»’®. Wir haben jedoch zu bedenken, daB
diese Voraussetzung der Idee eines christlichen Abendlandes geradezu
subversiv ist. Denn vorausgesetzt wird die Freiheit zur Vergebung der
Siinden, die Freiheit also, die das Gegenteil der Freiheit zur Selbstbe-
hauptung ist. Wenn Barth da eine gewisse Hoffnung auf eine freie Kirche
setzt, so hat dies seinen Grund nicht in der Kirche, sondern in dem, was
sie glaubt und verkiindigt: das Wort Gottes, «die real verindernde Tatsa-
che, daB (dieser, DB) Gott ist»’!. Und weil sie dies glaubt und verkiin-
digt, ist die Kirche erster Adressat seiner theologisch-politischen Inter-
ventionen, dazu aufgerufen, ihr Bekenntnis wirklich ernst zu nehmen,
sich als eine solche freie Kirche zu qualifizieren. Dann fillt die Ver-
suchung, die Herrschaft zu erlangen und die Welt als corpus christianum
zu formieren, von selbst aus. Denn diese Freiheit ist per definitionem
Dienstleistung, weil sie herrschaftsfrei ist. So ist sie fiir Europa auch
heilsam, gewissermalen die Erfiillung ihres Programms. Denn was wollte

68 Diese «christozentrische Theoanthropologie» entwickelt Barth ausfiihrlich in sei-
ner Vers6hnungslehre (KD IV/1-3). Weiterfiihrende Reflexionen iiber die theologisch-
politischen. Dimensionen der Barthschen Versohnungslehre: KLAPPERT, Bertold,
Verséhnung und Befreiung. Versuche, Karl Barth kontextuell zu verstehen, Neukirchen-
Vluyn 1994.

69 BARTH, Karl, «Die Kirche zwischen Ost und West», in: KUPISCH, K. (Hg.), Gotze
142 (Anm. 7).

70 BARTH, Karl, «Die protestantischen Kirchen in Europa — ihre Gegenwart und ihre
Zukunft», in: DERS., Stimme 257 (Anm. 2).

71 KD 11/1, 289.



Karl Barth und Europa 131

die Aufklarung — mit den Worten von Immanuel Kant — anderes als «den
Ausgang des Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmiindigkeit»?

Was bleibt?

So ist Barths Theologie eine europdische Theologie, kritisch-solidarisch
in ihrem Freiheitsprojekt — ihrem groBen Projekt der Aufkldarung — enga-
giert. Damit stellt sich aber die Frage nach der Aktualitdt seiner Theolo-
gie. Denn ist unsere deshalb oft als postmodernistisch bezeichnete Zeit
der Aufkldrung und ihrer groBen Erzéhlungen nicht griindlich miide ge-
worden? Wo ist da noch eine totalitire Versuchung, gegen welche eine
heilsame Relativierung angebracht wire? Gehort Barths Theologie und
der darin beschlossene politische Gottesdienst gerade, weil sie eine aus-
gesprochen moderne Theologie ist, nicht der Vergangenheit an?

Der Abschied von der Moderne, den wir gegenwirtig erleben, ist weit
davon entfernt, ein heilsamer zu sein. Die heitere Parole «anything goes»
hat sich inzwischen praktisch bewiesen: Es ist tatsdchlich alles moglich.
Und das Verschwinden des Ost-West-Gegensatzes hat trotz anfinglicher
Euphorie Europa und die Welt nicht vom Totalitarismus befreit, sondern
vielmehr die Allmacht einer Gesellschaftsordnung, die des total freien
Marktes, erst recht ermdéglicht. Sicherlich, diese Ordnung gibt sich grund-
sdtzlich antitotalitir und hat eine ausgesprochene Aversion zu groflen
Erzdhlungen. Ihre Schlagworte sind Freiheit und Pluralismus, sie ist,
wenn es sein mufl, auch multikulturell. Aber stoen wir dabei nicht in
letzter Instanz auf eine Sache, die doch in jeder Hinsicht totalitér ist, iiber
jeden kritischen Zweifel erhaben, immer das letzte Wort habend, absolut
giiltig — wie ein riicksichtsloser, gnadenloser Gott? Die «eine Sache»
namlich, die nach Barth fiir das Unternehmen des absolutistischen Men-
schen typisch war: «... die Vermehrung ... der fiktiven Gréfe <Kapital»
als deren Sklaven alle ... zu funktionieren haben»’??

Wenn dem so ist, dann gilt vielleicht wie noch nie zuvor, was Barth
zur Zeit des Kalten Krieges schrieb: «Geht es wirklich gegen den Totali-
tarismus und seine Methoden ..., dann miite sie (die Kirche, DB) sich
gegen jeden Totalitarismus wenden.»” Ein Nein, das im groBen Ja Got-
tes begriindet ist, dessen Aktualitdt Barth in aller gebotenen Eindeutigkeit
in seinem europdischen Kontext zur Sprache zu bringen versucht hat.

72 BARTH, Karl, «Die geistigen Voraussetzungen fiir den Neuaufbau in der Nach-
kriegszeit», in: DERS., Stimme 422 (Anm. 2).

73 BARTH, Karl, «Die Kirche zwischen Ost und West», in: KUPISCH, K. (Hg.), Gotze
136 (Anm. 7).



	Theologie im europäischen Kontext : Karl Barth und Europa

