Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 43 (1996)

Heft: 1-2

Artikel: Befreit von Siinde, Not und Tod! : Wie heute redlich an Erlésung
glauben?

Autor: Koch, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761245

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761245
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KURT KOCH

Befreit von Siinde, Not und Tod!

Wie heute redlich an Erlosung glauben?

«Was ist dein einziger Trost im Leben und im Sterben?» Mit dieser fiir
den Christen alles entscheidenden Frage beginnt der reformatorische
«Heidelberger Katechismus», der auf der groBen Synode von Dordrecht
in Holland im Jahre 1619 von den versammelten Vertretern der refor-
mierten Kirchen als einhellig gebilligtes Bekenntnisbuch anerkannt wur-
de. Auf diese allererste Frage gab der Katechismus damals als Antwort:
«DaB ich mit Leib und Seele im Leben und im Sterben nicht mein, son-
dern meines getreuen Heilands Jesu Christi eigen bin, der mit seinem teu-
ren Blut fiir alle meine Siinden vollkdmmlich bezahlt und mich aus aller
Gewalt des Teufels erlost hat und also bewahrt, daB ohne den Willen
meines Vaters im Himmel kein Haar von meinem Haupt kann fallen, ja
auch mir alles zu meiner Seligkeit dienen muB.»!

Diese Antwort des Heidelberger Katechismus spricht zwar die Spra-
che einer vergangenen Zeit, die denn auch den heutigen Menschen kaum
mehr unmittelbar anspricht. Trotzdem ist seine Ausgangsfrage duBerst
aktuell geblieben. Dies gilt selbst dann, wenn der heutige Mensch diese
Frage anders formuliert, beispielsweise so: «Was ist der Sinn meines Le-
bens?» Dieses Beispiel zeigt, dal jedes Bemiihen um ein heutiges redli-
ches Reden iiber Erlosung verpflichtet ist, nicht nur auf die Antwort-
formulierungen zu horen, die uns von der Tradition her (an)vertraut sind,
sondern ebenso sensibel aufmerksam zu werden fiir die Fragen, die der
heutige Mensch diesbeziiglich stellt. Das pastorale Problem, wie die Kir-
che heute iiber Erlésung reden kann, setzt deshalb eine feinfiihlige Dia-
gnose iiber das Empfinden des heutigen Menschen hinsichtlich seiner
Erlosungsbediirftigkeit voraus. Soll heute némlich eine verantwortbare
und hilfreiche Antwort aus der Sicht des christlichen Glaubens formuliert
werden konnen, gilt es sich zundchst den menschlichen Grundfragen aus-.
zusetzen: Wie versteht sich der heutige Mensch selbst? Woran leidet er?

' Der Heidelberger Katechismus. Neubearbeitung der Jubildumsausgabe 1963,

Frage 1.



Wie heute redlich an Erlosung glauben? 85

Wodurch ist er versklavt? Und wovon hofft er befreit und erlost zu
werden?

1. Zeitgemdfheit und Ursprungstreue der christlichen Erlosungsbotschaft

Die konkrete Art und Weise, wie diese menschlichen Grundfragen ge-
stellt und beantwortet werden, erweist sich allerdings als geschichtlich
bedingt und trdgt die Signaturen der jeweiligen Zeit. Dies kann ein auch
nur kurzer Blick in die Geschichte verdeutlichen, der aber nicht um sei-
ner selbst willen, sondern nur als erster Schritt zur Bewiltigung des Pro-
blems heute vollzogen werden soll. In diesem Sinne hat der evangelische
Theologe Paul Tillich darauf aufmerksam gemacht?, wie sehr sich die
Formulierungen der Erlosungsbotschaft des christlichen Glaubens verén-
derten, sobald sie versuchten, auf die jeweilige Erfahrungssituation und
Heilsfrage des Menschen einzugehen und eine glaubwiirdige und iiber-
zeugende Antwort darauf zu geben:

In der Antike diirfte der Mensch am meisten unter der Erfahrung sei-
ner eigenen Sterblichkeit und Vergianglichkeit gelitten haben. In der Be-
gegnung mit der Wirklichkeit des unendlichen Gottes wurde der Mensch
sich erst recht seiner endlichen Menschlichkeit bewul3t und nahm die fun-
damentale Unterschiedenheit zwischen dem Gottlichen und dem Irdi-
schen, zwischen dem Schépfer und dem Geschépflichen wahr. Von daher
richtete sich seine alles entscheidende Existenzfrage darauf, wie das end-
liche Seiende am unendlichen Sein so Anteilhabe bekommen kann, daf3 es
gegen die Verginglichkeit alles Irdischen und gegen das eigene Vergehen
im Tod Bestand im ewigen Sein Gottes zu gewinnen vermag. Diese Frage
stellte der antike Mensch zudem stellvertretend fiir alles irdische Seiende
und somit fiir den ganzen Kosmos.

Auf diese Existenzfrage nach Unvergénglichkeit und Unsterblichkeit,
die der damalige Mensch im Kontext seiner metaphysisch interpretierten
kosmozentrischen Weltschau stellte, hat sich die altkirchliche Theologie
sensibel eingelassen, und zwar sowohl christologisch mit der Entfaltung
der Zweinaturenlehre als auch soteriologisch mit der Vision der Theo-
poiesis, der Vergottlichung des Menschen, wie sie bereits Athanasius ex-
emplarisch artikuliert hat: «Gott wurde Mensch, damit wir Menschen
Gotter, d. h. des gottlichen Logos teilhaftig werden.»® Von diesem
Grundsatz her versteht es sich leicht, dal diese soteriologisch zugespitzte
Abstiegschristologie der Alten Kirche eine nicht unwesentliche Verschie-
bung des christlichen Glaubenszentrums von Ostern auf Weihnachten mit
sich brachte und daB sie insgesamt zu verstehen und zu wiirdigen ist als

f Vgl. TILLICH, P., Der Mut zum Sein, Hamburg 1965.
* ATHANASIUS, De incarnatione, Kapitel 54. Vgl. dazu GILG, A., Weg und Bedeutung
der altkirchlichen Christologie, Miinchen 1955.



86 Befreit von Siinde, Not und Tod!

duBerst zeitgemadBe Artikulation des christlichen Glaubens fiir den dama-
ligen Menschen und die ihn brennende Existenzfrage nach einer hilfrei-
chen Uberwindung seiner eigenen Sterblichkeit. 4

Wiewohl die Erfahrung der Verginglichkeit und die Sehnsucht nach
dem Leben iiber den Tod hinaus die Menschen aller Zeiten bewegt haben,
stand doch in der westlich-lateinischen Welt des Mittelalters im Unter-
schied zur Alten Kirche nicht mehr so sehr die Frage der Endlichkeit,
sondern die Frage der Schuld des Menschen im dominierenden Vorder-
grund des existentiellen Interesses der Menschen und deshalb auch der
theologischen Reflexion. Diese Verschiebung diirfte dabei wesentlich zu-
sammenhédngen mit dem unterschiedlichen soziokulturellen Kontext des
westlichen Christentums, das sich entschieden den praktischen Fragen der
konkreten Lebensfithrung und der politisch-rechtlichen Gestaltung des
Gemeinwesens zuwandte. Da es dem Lateiner, durchaus im Unterschied
zum Griechen, vor allem um die konkrete Praxis des Lebens ging, riick-
ten die menschlichen Fragen nach Verantwortung, Lohn und Schuld in
den Vordergrund des existentiellen Interesses und auch der theologischen
Denkbemiihung. Fiir die letztere implizierte diese neue Konstellation vor
allem, daB sie maf3geblich von Rechtskategorien bestimmt wurde.

Von daher ist es zu verstehen und zu wiirdigen, dafl die westlichen
Erlosungskonzeptionen ankniipften bei der Frage nach der mdoglichen
Heilung des durch die menschliche Schuld eingetretenen Rechtsbruches
zwischen den Menschen und Gott und daB dementsprechend unter der
Erlosung des Menschen die Wiederherstellung jener rechtlichen Ord-
nung, die aufgrund der Schuld des Menschen zerbrochen worden ist,
durch Gott selbst verstanden wurde. Diese Grundkonzeption des Mittel-
alters hat vor allem Anselm von Canterbury systematisch und geschichts-
wirksam ausgearbeitet, und zwar dahingehend, die Erlosung des Men-
schen bestehe im Kern darin, daB3 die aus dem Rechtsbruch der Siinde
folgende Strafe Gottes vom Menschen durch Jesus Christus abgewendet
worden sei, indem er sich selbst als Siihneopfer fiir die Menschen dem
himmlischen Vater angeboten und auf diesem Weg das gestorte Rechts-
verhéltnis zwischen Gott und den Menschen repariert und die durch die
Siinde des Menschen verletzte Ehre Gottes wiederhergestellt habe.* In
diesem Erfahrungs- und Denkkontext erweist es sich als konsequent, daB
das Zentrum des christlichen Glaubens wie seiner theologischen Re-
flexion ganz auf den Opfertod Jesu Christi und damit auf den Karfreitag
orientiert wurde und daB sich die Grundfrage auf die Thematik der
Vergebung der Schuld und der Rechtfertigung des Siinders verlagerte.
Dies gilt nicht nur fiir die mittelalterliche BuBfrommigkeit, sondern auch

4 Als gelungene Exegese der Satisfaktionslehre Anselms vgl. GRESHAKE, G., Er-
16sung und Freiheit. Eine Neuinterpretation der Erlosungslehre Anselms von Canterbury,
in: DERS., Gottes Heil — Gliick des Menschen. Theologische Perspektiven, Freiburg i. Br.
1983, 80-104.



Wie heute redlich an Erlosung glauben? 87

und erst recht fiir die reformatorische Erfahrung, die bei Martin Luther
ihren entscheidenden Ausgang genommen hatte von der ihn existentiell
quilenden Frage: «Wie kriege ich einen gnadigen Gott?»

Im Unterschied zum Mittelalter und zur Reformationszeit pflegt der
aufgeklédrte Mensch der Neuzeit nicht mehr zu fragen, wie er einen gnadi-
gen Gott «kriegen» kann.’ Er fragt viel elementarer und radikaler, ob es
Gott iiberhaupt gibt. Und er sehnt sich nicht so sehr, zumindest jedenfalls
nicht vordergriindig, nach der Vergebung seiner Schuld, sondern viel-
mehr danach, daBl sein personliches Leben iiberhaupt Sinn hat. Diese
neuzeitliche Verschiebung der existentiellen Fragerichtung bedeutet ge-
nauerhin, daB sich in der Neuzeit die Erfahrungssituation des Menschen
von der Frage der Schuld auf die Frage nach dem Sinn im personlichen
Leben des Menschen und erst von daher nach seiner Schuld verlagert hat.

DemgemilB konzentriert sich das Interesse an Erlésung in der Neuzeit
nicht mehr auf die Menschwerdung, aber auch nicht mehr auf den Opfer-
tod Jesu Christi, sondern auf den irdischen, historisch zugidnglichen und
ganz und gar menschlichen Jesus. Dabei fand man in seinem Leben und
in der lebendigen Wirkung seiner Personlichkeit den wahren und guten
Menschen schlechthin, genauerhin das Vorbild der sittlichen Vollkom-
menheit und das Urbild jener Menschheit, die Gott wohlgefillt. Die ge-
naueren Konsequenzen dieser entscheidenden Wende zur menschlichen
Subjektivitat in der Neuzeit hat Jiirgen Moltmann treffend dahingehend
artikuliert, da Jesus «nicht mehr auf theologischem Hintergrund als der
«Gott-Mensch> verstanden» wurde, «sondern auf anthropologischem Vor-
dergrund als der <Mensch Gottes>. Nicht seine Inkarnation und als ihr
physisches Zeichen die Jungfrauengeburt, sondern seine gottentspre-
chende, menschliche Vollkommenheit und als ihr Zeichen die Siindlosig-
keit werden betont. Nicht mehr in der Vergottlichung von Mensch und
Schopfung liegt das Heil, sondern in der inneren Identitdt des mit sich
entzweiten und sich selbst unkenntlich gewordenen Menschen und in der
daraus folgenden Ermoglichung sittlicher Humanitét.»® Genau auf diese
Sinnfrage des einzelnen Menschen versucht die neuzeitliche Erlosungs-
lehre, die eben deshalb im Kern Jesuologie geworden ist, zu antworten.

Dieser — allerdings arg geraffte — Uberblick iiber die Geschichte der
Erlosungsvorstellungen in der Theologiegeschichte vermag zu dokumen-
tieren, wie sehr die christliche Theologie stets darum bemiiht war, ihre
Heilsbotschaft zeitgeméfl zum Ausdruck zu bringen und sich deshalb sen-
sibel auf die jeweilige Heilsfrage des Menschen einzulassen. Damit war
freilich auch eine permanente Gefahr verbunden. Wenn ndmlich das
christliche Reden von der Erlésung derart bedingt ist vom Erlésungsin-

3 Vgl. dazu LOHFF, W./WALTER, Ch. (Hg.), Rechtfertigung im neuzeitlichen Lebens-
zusammenhang. Studien zur Neuinterpretation der Rechtfertigungslehre, Giitersloh 1974.

MOLTMANN, J., Der Weg Jesu Christi. Christologie in messianischen Dimensionen,
Miinchen 1989, 76.



88 Befreit von Siinde, Not und Tod!

teresse der jeweiligen Zeit, erhebt sich von selbst der vom evangelischen
Theologen Wolfhart Pannenberg immer wieder ausgesprochene Verdacht,
die christologisch-soteriologischen Konzeptionen der christlichen Tradi-
tion konnten auch gelesen werden als «Projektionen der jeweils leitenden
Sinndeutungen menschlicher Existenz»’. Wire aber die christliche Erlo-
sungsbotschaft nichts weiter als eine Projektion der unterschiedlichen
und wechselnden Heilserwartungen der Menschen, verlore sie von selbst
ihre christliche Authentizitit und Glaubwiirdigkeit. In dieser Sinnrich-
tung, wie sie sich beispielsweise in der fundamentalchristologischen Ba-
sisformel bei Karl-Heinz Ohlig ausspricht, die Christologie sei eine
«Funktion der Soteriologie»®, kann deshalb die Beantwortung der Frage,
wie heute von der Erlosung des Menschen zu sprechen ist, nicht gesucht
werden. Denn die christliche Erlosungsbotschaft mufl nicht nur zeitge-
maf, sondern auch ursprungsgetreu, und dies heilt am Christusglauben
orientiert, ausgelegt werden.’

Trotzdem gilt es, sich bei der Formulierung der christlichen Erlo-
sungsbotschaft auf die Heilsfrage des heutigen Menschen sensibel einzu-
lassen. Geben sich Kirche und Theologie ndmlich keine Rechenschaft
iiber die ZeitgemaBheit — die freilich immer auch Zeitbedingtheit bedeu-
tet — der konkreten Art und Weise, wie sie die Erlosungsbotschaft zu ver-
kiinden und zu reflektieren haben, droht die andere Gefahr, dal sie sich
anachronistisch auf frithere Antwortversuche fixieren, die damals gewi3
addquate Antworten auf die Heilsfrage der Menschen gewesen sind, die
sich heute aber als Antworten auf Fragen herausstellen, die der heutige
Mensch so nicht mehr stellt. Dies diirfte beispielsweise weithin der Fall
sein bei der nach wie vor dominierenden BuBBfrommigkeit, die Wolfhart
Pannenberg in den evangelischen Kirchen mit Recht als anachronistisch
kritisiert hat.!® In der katholischen Kirche der Gegenwart diirfte es sich
aber kaum anders verhalten, wie auch und gerade der hohe Stellenwert
zeigt, der in der nachkonziliaren Liturgiereform dem BuBakt im Eroff-
nungsteil der Eucharistiefeier zugewiesen wurde, so daB die grole Dank-
sagungsfeier der christlichen Kirche weithin unter dem Vorzeichen der
Schuld und der BuBie des Menschen steht. Diese nicht unproblematische
Entwicklung!! hat aber zur unabdingbaren Konsequenz, da der heutige

7 PANNENBERG, W., «Das christologische Fundament christlicher Anthropologie», in:
Concilium 9 (1973) 425-434, hier 425. '

8§ OHLIG, K.-H., Fundamentalchristologie. Im Spannungsfeld von Christentum und
Kultur, Miinchen 1986, 27.

? Vgl. zu dieser fundamentalen Spannung genauer KOCH, K., Christliche Identitdt im
Widerstreit heutiger Theologie, Ostfildern 1990.

10 Vgl. PANNENBERG, W., Christliche Spiritualitdt. Theologische Aspekte, Gottingen
1986, insbes. 5-25: Protestantische BuBfrommigkeit.

1 Dag jedoch auch andere und bessere liturgische Realisierungen méglich sind, zeigt
nicht zuletzt der neue MeBritus im Zaire, in dem der BuBakt erst als Antwort auf die Ver-



Wie heute redlich an Erlésung glauben? 89

Christ, der bedrangt ist von der Sinnfrage in seinem personlichen Leben,
im Gottesdienst sogleich mit Glaubensantworten auf Fragen konfrontiert
wird, die er zunidchst so nicht hat, dafiir aber kaum Antworten auf jene
Fragen erhilt, die ihn wirklich bedrédngen. In dieser anachronistischen
Fixierung auf traditionelle Konzeptionen diirfte denn auch eine der ent-
scheidenden Wurzeln nicht nur fiir die gegenwirtige Krise des gottes-
dienstlichen Lebens liegen, sondern auch fiir den Glaubwiirdigkeitsver-
lust des christlichen Redens von der Erlésung des Menschen in der ge-
genwirtigen Lebenssituation.

II. Modernes Grundklima der Angst als Ort der christlichen Erlosungs-
botschaft

Die christliche Botschaft von der Erlosung des Menschen erweist sich
demgegeniiber nur dann als glaubwiirdig, wenn sie sowohl ursprungsge-
treu als auch zeitgemiB verkiindet wird. Wie aber stellt sich die Erlo-
sungssehnsucht des heutigen Menschen dar? Nicht nur erweist sich seit
der Franzosischen Revolution und ihrem Dreigestirn von Freiheit,
Gleichheit und Briiderlichkeit das Stichwort der Freiheit gleichsam als
nervoses Zentrum der menschlichen Entwicklungsgeschichte in der Neu-
zeit, sondern auch und erst recht heute gehort die Freiheit zu jenen Le-
bensheiligtiimern, die der Mensch gerade deshalb unbedingt geschiitzt
haben will, weil er sie als in vielfiltiger Weise bedroht erfihrt. Kultur-
diagnostische Untersuchungen haben jedenfalls das Ergebnis zu Tage ge-
fordert, dal der heutige Mensch einen hohen Anspruch auf Freiheit und
Eigenméchtigkeit, Autonomie und Selbstbestimmung fiir sich rekla-
miert.'> «Vive le moi!» — «Es lebe das eigene Ich!»: an dieser Kurzfor-
mel konnte man denn auch das dominierende Lebensgefiihl des heutigen
Menschen am adidquatesten festmachen.

Das eigentliche Kernproblem des heutigen Menschen ist freilich kei-
nesfalls in seinem Freiheitsanspruch und Selbstbestimmungsstreben zu
diagnostizieren. Ganz im Gegenteil! Diese gilt es vielmehr mit allen
Kréften zu fordern. Deshalb mufl auch die christliche Erlésungsbotschaft
im Kontext der neuzeitlichen Freiheitssehnsucht des Menschen ausgelegt
werden.!? Auf der anderen Seite darf man sich aber auch keiner Illusion

kiindigung des Wortes Gottes folgt. Vgl. BERTSCH, L. (Hg.), Der neue MeBritus im Zaire.
Ein Beispiel kontextueller Liturgie, Freiburg i. Br. 1993.

12 Vgl. ZULEHNER, P.M./DENZ, H./BEHAM, M./FRIESL, Ch., Vom Untertan zum
Freiheitskiinstler. Eine Kulturdiagnose anhand der Untersuchungen «Religion im Leben
der Osterreicher 1970-1990» — «Europiische Wertestudie — Osterreichteil 1990», Wien
1991. Vgl. neuerdings auch ZULEHNER, P.M./DENZ, H., Wie Europa lebt und glaubt.
Europiische Wertestudie, Diisseldorf 1993,

13 vgl. dazu vor allem PROPPER, Th., Erlosungsglaube und Freiheitsgeschichte. Eine
Skizze zur Soteriologie, Miinchen 1988.



90 Befreit von Siinde, Not und Tod!

dariiber hingeben, daf} diese heute dominierende Lebensbestimmung des
Menschen einen ungewohnlich hohen Preis fordert.

An erster Stelle mufl die weitgehende Vereinzelung der Menschen in
der heutigen Gesellschaft genannt werden, die mit ihrem Freiheitsstreben
einhergeht. Der Mensch ist vollig auf sich selbst zuriickgeworfen, was
sich vor allem in der Vervielfidltigung von zwischenmenschlichen Kon-
takten bei gleichzeitiger Abnahme ihrer Intensitdt duBert. Immer mehr
scheinen die Menschen heute ihr Leben nach jener Maxime zu gestalten,
die Fritz Perls, dem Begriinder der Gestalttherapie zugeschrieben wird:
«Ich tue, was ich tue, und du tust, was du tust. Ich bin nicht auf dieser
Welt, um nach deinen Erwartungen zu leben. Und du bist nicht auf dieser
Welt, um nach meinen zu leben. Und wenn wir uns zufillig finden —
wunderbar. Wenn nicht, kann man auch nichts machen.» In dieser Le-
bensmaxime, mit der jeder selbst Ndhe und Distanz in den zwischen-
menschlichen Beziehungen definiert, liegt nicht nur das zentrale Kenn-
zeichen der modernen Stadt;'* sie bringt vielmehr auch unmiBverstind-
lich zum Ausdruck, daB der Anspruch des heutigen Menschen auf frei-
heitliche Selbstbestimmung keineswegs einhergeht mit einem Zuwachs an
zwischenmenschlicher Solidaritdt, und zwar in dem elementaren Sinn,
daB sich Freiheit und Gerechtigkeit verschwistern konnten.

Der heute weitverbreitete Individualismus korreliert vielmehr mit
Desolidarisierung, also mit einem katastrophalen Mangel an belastbarer
Solidaritdt. Die moderne Freiheit ist deshalb der grolen Gefahr ausge-
setzt, unsolidarisch gelebt zu werden. Fiir die moderne Lebensart des
heutigen Menschen ist jedenfalls — mit dem Ziiricher Paardynamiker Jiirg
Willi gesprochen — die «unbezogene Selbstverwirklichung» charakteri-
stisch.!® Und amerikanische Soziologen wie Robert N. Bellah reden so-
gar von einem «expressiven Individualismus» und «utilitaristischen Indi-
vidualismus» als den dominierenden Haltungen vornehmlich derjenigen
Menschen, die heute zu den jiingeren Generationen gehéren. !0

Das eigentliche Kernproblem des heutigen Menschen ist folglich dar-
an festzumachen, daB sein Freiheitsanspruch im Kontext mangelnder So-
lidaritdt aufkommt und nicht selten darin umkommt. Hinzu kommt zwei-
tens erschwerend, dal dieser Desolidarisierungsschub maBgeblich gefor-
dert wird durch jene angestrengte Diesseitigkeit, die den heutigen Men-
schen, dem offensichtlich der religiose Himmel weithin verschlossen ist,
zwingt, den Himmel gleichsam auf Erden zu suchen. Fiir dieses Bemiihen
stehen in der heutigen gesellschaftlichen Lebenswelt allerdings nur weni-

14 Vgl. HOHN, H.-J., «Religion in der City — oder: Den Glauben zu Markte tragen?!»,
in: Lebendige Seelsorge 43 (1992) 1-6.

15 WiLL1, J., Was hilt Paare zusammen? Der Proze8 des Zusammenlebens in psycho-
ﬁkolo()gischer Sicht, Reinbek bei Hamburg 1991.

1 BELLAH, R.N. u. a., Gewohnheiten des Herzens. Individualismus und Gemeinsinn
in der amerikanischen Gesellschaft, Kéln 1987.



Wie heute redlich an Erlosung glauben? 91

ge Betitigungsfelder zur Verfiigung, genauerhin diejenigen des Amuse-
ments, der Arbeit und der Liebe. Deshalb droht die groe Gefahr, daB die
Menschen sich heute zu Tode amiisieren, zu Tode arbeiten und sogar zu
Tode lieben, wie prominente Fachexperten des modernen Lebens mit
Recht diagnostizieren.!” Auf jeden Fall werden der heute weitverbreitete
unbezogene Individualismus und die damit zusammenhéngende Tendenz
der Entsolidarisierung am meisten durch diese Diesseitskonzeption des
modernen Lebens vorangetrieben.

Dieses moderne und «selbstgemachte Geféngnis in der angestrengten
Diesseitigkeit»'® provoziert beim heutigen Menschen drittens groBte
Schwierigkeiten mit dem Fundamentalgedanken des christlichen Glau-
bens an seine Erlosung in Jesus Christus. Denn wie soll der heutige
Mensch das Glaubensbekenntnis, dafl Christus fiir uns Menschen gestor-
ben und auferstanden ist, ehrlich mitvollziechen kdnnen, wenn er es auf-
grund der modernen Lebenseinstellung als Verletzung seiner Wiirde emp-
findet, durch jemand anderen erlost worden zu sein? In der geistigen At-
mosphire der heutigen Gesellschaft versteht es sich eher von selbst, da3
der Gedanke der Selbsterlosung viele Menschen ungemein fasziniert und
wie ein elektrisierendes Stichwort wirkt. Von daher erklirt sich jedenfalls
der grofle Boom an Angeboten und Praktiken zur Selbsterlosung, der in
den letzten Jahrzehnten entstanden ist, der einem schillernden Markt von
unmoglichen Moglichkeiten gleichkommt und der — mit dem Bonner
Philosophen Hans Michael Baumgartner geurteilt — ein «technizistisches
Verstidndnis von Erlosung als Selbstbefreiung des Menschen vom Bosen»
verrit.!?

Als beliebtestes «Produkt» dieses Marktes diirfte sich die in der heu-
tigen Gesellschaft weitverbreitete Hoffnung auf Wiedergeburt darstellen.
Denn letztlich steht oder fillt jede Reinkarnationsvorstellung mit der An-
nahme, daB es dem Menschen selbst anheimgegeben ist, sich durch den
ProzeBB der Wiedergeburten zu vervollkommnen, sich selbst zu «erlésen»
und sich in die Vollendung hinein zu leisten. Diese Uberzeugung tritt be-
sonders deutlich zu Tage in der in der heutigen weltanschaulichen Dis-
kussion im Vordergrund stehenden Reinkarnationslehre, wie sie in der
Gestalt der Anthroposophie Rudolf Steiners vorliegt. Denn Steiners Sicht
von Karma und Reinkarnation ist — entgegen einer weitverbreiteten Ein-
schiatzung — gerade nicht deterministisch. Steiner schreibt dem Menschen
vielmehr ein Hochstmall an Selbstgestaltung zwischen Tod und neuer

17 Vgl. dazu POSTMAN, N., Wir amiisieren uns zu Tode. Urteilsbildung im Zeitalter
der Unterhaltungsindustrie, Frankfurt a. M. 1985; FASSEL, D., Wir arbeiten uns zu Tode.
Die vielen Gesichter der Arbeitssucht, Miinchen 1991; BECK, U./BECK-GERNSHEIM, E.,
Das ﬁ;anz normale Chaos der Liebe, Frankfurt a. M. 1990.

ZULEHNER, P.M., «Die Lage des Christentums in Europa. Konsequenzen fiir die
neue Evangelisierung», in: Katechetische Blitter 118 (1993) 533-556, hier 555.

19 BAUMGARTNER, H.M. (Hg.), Verfithrung statt Erleuchtung. Sekten, Scientology,

Esoterik, Diisseldorf 1993, 10.



92 Befreit von Siinde, Not und Tod!

Geburt zu. Denn im sogenannten «Zwischenzustand», den er als «Leben
zwischen Tod und neuer Geburt» bezeichnet, erweist sich der Mensch als
Gestalter seiner eigenen Zukunft. Genauerhin beschreibt Steiner in seinen
«Anthroposophischen Leitsdtzen» die Ausprigung des neuen Lebens
durch den Menschen selbst im «Geisterreich», genannt «Devachan», so:
«In dieser geistigen Verwirklichung (nédmlich des Guten und Schlechten
in friiheren Leben) gestaltet sich der Mensch selber zwischen dem Tod
und der neuen Geburt; er wird wesenhaft ein Abbild dessen, was er im
Erdenleben getan hat.»*

Von dieser unmiB3verstandlichen Aussage her dringt sich das Urteil
Reinhard Hummels von selbst auf, da3 Steiners Reinkarnationslehre nicht
zuletzt die Absicht verfolgt, «den Menschen, freilich in Zusammenarbeit
mit den Méchten der geistigen Welt, zum Schopfer seiner selbst zu ma-
chen», was genauerhin bedeutet, «den Schopfergott der Bibel arbeitslos
zu machen und durch den Glauben an einen konsequenten karmischen
Kausalzusammenhang zu ersetzen.»?! Wenn in diesem Sinn der Mensch
zum Schopfer seiner selbst erklédrt wird, versteht es sich leicht, daB sich
angesichts der heute weitverbreiteten Hoffnung auf Selbsterlosung die
christliche VerheiBung der Erlosung des Menschen durch Tod und Aufer-
stehung Jesu Christi wie ein Anachronismus ausnehmen muf}, der den
heutigen Menschen kaum mehr in Bann zu nehmen vermag.

Die beim heutigen Menschen feststellbare Freiheitssehnsucht, die
sich aber nicht mit Solidaritdt verschwistert, produziert viertens Angst,
genauerhin Angst vor der Zukunft. Diese Konsequenz héngt elementar
damit zusammen, da3 der Mensch ein durch und durch zeitliches Wesen
ist. Er lebt in der Gegenwart, hat aber die Vergangenheit hinter sich und
die Zukunft vor sich. Von diesen drei Zeitdimensionen scheint im durch-
schnittlichen Empfinden des heutigen Menschen die Vergangenheit zu
dominieren. Der Mensch erfihrt sich vor allem vom Erbe seiner Vergan-
genheit gepréagt: entweder positiv bevorteilt oder aber negativ stigmati-
siert. Seine Angst hingegen richtet sich auf die Zukunft. Und seine Ge-
genwart kommt ihm nicht selten vor wie ein Tunnel, von dem er nicht
weill, ob an seinem Ende eine lichtvolle Zukunft erscheinen oder ob er
endlos sein wird, wie der Schweizer Dichter Friedrich Diirrenmatt diese
hartnickige Grunderfahrung des heutigen Menschen mit dem atemberau-
benden Gleichnis des Tunnels in seiner gleichnamigen Erzdhlung treffend
artikuliert hat.

Im Mittelpunkt dieser Erzédhlung steht jener vierundzwanzigjihrige Stu-
dent, der sich in einen Zug setzt, der ihn wie gewohnt in die nahe gele-
gene Universitdtsstadt bringen soll. Doch diesmal scheint der Tunnel,

20 Leitsatz 43.
HUMMEL, R., Reinkarnation statt Schopfungsglaube. Zu Rudolf Steiners und
L. Ron Hubbards Entwiirfen, in: KOCHANEK, H. (Hg.), Reinkarnation oder Auferstehung.
Konsequenzen fiir das Leben, Freiburg i. Br. 1992, 100-118, hier 107.



Wie heute redlich an Erlosung glauben? 93

den der Zug jeweils durchqueren muf}, seltsamerweise kein Ende neh-
men zu wollen. Die iibrigen Passagiere im Zug sind ahnungslos; jeden-
falls verhalten sie sich zunichst so, als wiirden sie nichts bemerken. Der
Student hingegen begibt sich beunruhigt nach vorne zum Zugfiihrer.
Dieser beschwichtigt ihn: «Wir bewegen uns auf Schienen, der Tunnel
mufB also irgendwohin fiihren.» Nichts beweist, daB am Tunnel etwas
nicht in Ordnung ist — auBer natiirlich, daB er nicht aufhort. Die Situa-
tion dndert sich jedoch sofort, als die beiden, der Student und der Zug-
fithrer, feststellen miissen, dal der Zug mit «Sterngeschwindigkeit» ins
Erdinnere rast. Der Lokomotivfiihrer ist schon ldngst abgesprungen; ihm
war jeder Rettungsversuch von vornherein als sinnlos erschienen. Hilf-
los und verzweifelt wendet sich schlieBlich der Zugfiihrer an den Stu-
denten: «Was sollen wir tun?» Unbarmherzig antwortet der Student:
«Nichts.» Der Zug fidhrt ja schon lidngst nicht mehr; er «stiirzt» gera-
dezu, und jede Gelegenheit, sich noch retten zu konnen, ist endgiiltig
vertan.

Bei Diirrenmatt fillt zwar das Stichwort «Angst» nicht. Dennoch ist in
seiner Erzdhlung «Der Tunnel» genau dieser hartndckige Begleiter des
menschlichen Lebensweges gemeint, der dem Menschen die Erfahrung
aufzwingt, daB er immer mehr den Boden unter seinen Fiilen zu verlieren
droht, und zwar im buchstéblichen Sinne. DaB} sich somit die Urangst des
Menschen auf die Zukunft richtet, hat seinen Grund im spezifischen
Kennzeichen dieser Zeitdimension, das darin besteht, daB3 sie zwar noch
nicht vorhanden ist, aber gerade als noch nicht vorhandene die Gegen-
wart jetzt schon intensiv bestimmt. Denn es ist die Zukunft, die unser Le-
ben jeden Tag am meisten préigt; und diese Gegenwartsmacht der Zukunft
dangstigt den Menschen. Dies liegt genauerhin darin begriindet, da3 der
Blick in die Zukunft den Menschen auf seine Freiheit zuriickwirft. Denn
die Wirklichkeit der Zukunft duBlert sich elementar in der menschlichen
Freiheit, deren Reich die noch nicht verwirklichten, eben zukiinftigen
Moglichkeiten sind. Allem Vorhandenen gegeniiber gehoren deshalb die
Wirklichkeit der Zukunft und die Wirklichkeit der menschlichen Freiheit
unloésbar zusammen, insofern beide zwar noch nicht vorhanden sind, je-
doch das Vorhandene maBlgeblich bestimmen.

Die Angst ist folglich die notwendige «Tochter» der menschlichen
Freiheit. Und weil Freiheit vom heutigen Menschen sehr groB geschrie-
ben wird, nehmen auch die Angste in einem enormen Ausmafl zu. Nichts
diirfte jedenfalls den heutigen Menschen so sehr auszeichnen wie dies,
daB er ein Mensch voller Angst geworden ist. Die Angst gehort zu den
Grundstimmungen des heutigen Menschen, und unsere Zeit ist ein Zeital-
ter der Angst geworden. In frilheren Zeiten mochten Menschen das Aben-
teuer gesucht haben, um — wie der Taugenichts bei Eichendorff — das
Fiirchten zu lernen. Heute jedoch braucht kein Mensch erst auszuziehen,
um das Fiirchten zu lernen. Er lernt es vielmehr bitter ernst in seinen



94 Befreit von Siinde, Not und Tod!

eigenen vier Winden. Im Leben des heutigen Menschen hat die Angst
zahllose Gesichter, und sie glotzt ihm von allen Seiten in die Augen: Die
Menschen haben Angst, der Sinn ihres Lebens konnte auf einmal fraglich
werden. Sie dngstigen sich, dal eine Freundschaft miBlingen und die Ehe
scheitern konnte oder da sie ihre Arbeit verlieren. Die Menschen haben
Angst vor dem Neuen und Unberechenbaren in ihrem Leben, in der Ge-
sellschaft und in der Kirche. Sie haben Angst, sich selbst so anzunehmen,
wie sie sind, und Angst, sich einem anderen Menschen ganz anzuver-
trauen.

Nicht nur im persdnlichen Leben des einzelnen Menschen, sondern
auch im gesellschaftlichen GroBbereich weist die Angst neue Konturen
auf. Wihrend in fritheren Jahrzehnten das Stichwort des wissenschaftlich-
technischen Fortschritts sofort mit Hoffnung verbunden wurde, erzeugt
dieses heute vielmehr Angst. Die Menschen dngstigen sich vor weiteren
sogenannten Fortschritten in der Wissenschaft und Technik, sei es in der
Genforschung oder in der Atomtechnologie, weil sie die Zukunft wie
noch nie zuvor planbar machen. Denn es wird immer uniibersehbarer, daB
die Menschen bei allem Machtzuwachs die Macht iiber ihre eigene Macht
zu verlieren drohen und dabei die Erfahrung von Goethes Zauberlehrling
machen miissen: «Die Geister, die ich rief, werde ich nicht mehr los.»

III. Strudel menschlicher Angst und die christliche Freiheitsbotschaft

Angesichts des facettenreichen Klimas der Angst in der heutigen Welt
muB es sich fiir die christliche Kirche von selbst verstehen, dafl sie ihre
Erlosungsbotschaft auf diese Angst des heutigen Menschen und auf seine
Freiheit als den entscheidenden Wurzelgrund dieser Angst beziehen muB8,
um von daher eine be-frei-ende Antwort formulieren zu kénnen.?2 DaB es
sich bei dieser Aufgabe der Artikulation der christlichen Erlosungsbot-
schaft im Kontext der Angsterfahrungen des heutigen Menschen nicht nur
um eine zeitgemiBe, sondern auch ursprungsgetreue Formulierung dieser
Botschaft handelt, 148t sich daran ablesen, daB schon Paulus sie in dem
auf den ersten Blick unscheinbaren, tiefer gesehen aber inhaltsschweren
Satz verdichten kann, Christus habe uns zur Freiheit befreit. Denn damit

22 Diese Aufgabe konsequent in Angriff genommen zu haben, macht beispielsweise
das besondere Verdienst und wohl auch das Geheimnis des Erfolgs der Theologie Eugen
Drewermanns aus. Dies gilt trotz aller Probleme, die ihr ansonsten anhaften, deren
elementarstes zweifellos in der Gefahr besteht, daB die Wirklichkeit Gottes zu einer tie-
fenpsychologisch notwendigen Funktion menschlicher Bediirfnisse zu verkommen droht.
Einen noch weitergehenden Verdacht duBert MEUSER, B., Gottestherapie. Warum der
christliche Glaube gesund macht, Ostfildern 1993, 115: «Man wird bei Drewermann
manchmal das Gefiihl nicht los, die <Angst> miisse zu einem solch riesigen dunklen Po-
panz hochgeredet werden, damit der Gott der Liebe deckungsgleich auf ihn gespannt
werden kann.»



Wie heute redlich an Erlosung glauben? 95

geht Paulus von der Voraussetzung aus, da der Mensch an seiner Un-
freiheit leidet, ja daB sie das tiefste Leiden des Menschen ist.

1. Erlosung als befreite Freiheit

Mit dieser Diagnose trifft sich der Apostel durchaus mit dem Grundemp-
finden des heutigen Menschen, der sich als unfrei erfihrt und in vitaler
Sehnsucht nach Befreiung von seiner Unfreiheit lebt. Paulus unterschei-
det sich allerdings vom heutigen Menschen vor allem in der detektivi-
schen Suche nach den wahren Wurzeln dieser menschlichen Unfreiheit.
Denn der heutige Mensch pflegt diese sehr oft gerade nicht bei sich selbst
zu suchen, sondern gleichsam im AuBerorts seiner eigenen Existenz: sei
es in den sozialen Bedingungen, sei es in den gesellschaftlichen Verhilt-
nissen. DemgemiéB ist der moderne Mensch iiberzeugt, von Haus aus
eigentlich frei zu sein, in seiner Freiheit aber von der gesellschaftlichen
Umwelt behindert zu werden. Eben deshalb heifit sein entscheidendes
Stichwort Emanzipation, d. h. Selbstbefreiung von allen versklavenden
und unfrei machenden duBeren Bedingungen, um auf diesem Wege die
urspriingliche und ihm von Haus aus eigene Freiheit zuriickgewinnen zu
konnen.

Darin besteht im Kern die moderne Emanzipationsthese, die den ty-
pisch liberalen Freiheitsgedanken der europiischen Neuzeit enthilt, nicht
hingegen denjenigen der christlichen Botschaft. Diese geht ndmlich von
einem durchaus weniger optimistischen, dafiir aber realistischeren Men-
schenbild aus als demjenigen, das der radikalen Emanzipationsthese zu-
grunde liegt. Selbstverstdndlich leugnet auch der christliche Glaube
nicht, daf} es duflere Verhiltnisse und Bedingungen gibt, die die mensch-
liche Freiheit behindern. Aber diese machen in der Sicht des christlichen
Glaubens nicht die eigentliche Wurzel der menschlichen Unfreiheit aus.
Deshalb versteht der christliche Glaube den Menschen nicht als von Haus
aus frei, sondern gerade als unfrei, wiewohl er zur Freiheit bestimmt und
berufen ist. Und der Glaube weiBB darum, daB der Mensch elementar dar-
auf angewiesen ist, allererst zu seiner Freiheit befreit zu werden, und
zwar in der Begegnung mit jener Freiheit, die diesen Namen wirklich ver-
dient, nimlich der absoluten Freiheit Gottes. Genau darin liegt das ent-
scheidende und schone Angebot des christlichen Glaubens an den Men-
schen, daB er sich von Gott als dem absoluten Grund der Freiheit von sei-
ner Unfreiheit befreien 14B8t, um dann allerdings von seiner befreiten Frei-
heit befreienden Gebrauch zu machen.??

Versteht man unter der Erlosung des Menschen seine Befreiung von
der Unfreiheit zur Freiheit, gewinnt auch die traditionelle Aussage, der
Mensch sei durch Christus von seiner Siinde befreit, neue Aktualitdat und

23 Vgl. GRESHAKE, G., Geschenkte Freiheit. Einfiihrung in die Gnadenlehre, Freiburg
1. Br. 1977.



96 Befreit von Siinde, Not und Tod!

Plausibilitdt. Die christliche Lehre von der Siinde des Menschen hat je-
denfalls unendlich mehr mit der heute weitverbreiteten Daseinsangst des
Menschen zu tun, als die weithin moralistisch verzweckte Gestalt dieser
Lehre erahnen 1dBt.>* Mit Recht hat der Philosoph Martin Heidegger die
fundamentale Daseinsangst als Sorge des Menschen um sich selbst be-
schrieben. In der Tat zeigt sich in der Angst, wie sehr der Mensch in sei-
nem Verhiltnis zur Welt fundamental um sich selbst besorgt ist und des-
halb im anderen Menschen nur noch den bedrohlichen Gegner zu sehen
vermag, gegen den er sich mit allen Kriften absichern mu8. Genau diese
Sorge des Menschen um sich selbst aber stellt jenes Verhalten dar, das
der christliche Glaube seit jeher als Siinde diagnostiziert hat. Denn die
Siinde ist das Kreisen des Menschen um sich selbst, gleichsam die furcht-
bar verengte Bauchnabelperspektive des Menschen, in der sich alles nur
noch um ihn dreht. Der Siinder ist, wie ihn der Reformator Martin Luther
treffsicher analysiert hat, der «<homo incurvatus in seipsum», der in sich
selbst verkriimmte Mensch, der in dieser Position nur noch seinen eige-
nen Bauchnabel zu Gesicht bekommt und diesen fiir den Angelpunkt der
Welt hilt. Genau dieses In-sich-selbst-verkriimmt-Sein macht die Siind-
haftigkeit des Menschen aus und fiihrt in die Angst, die unter den Men-
schen ungemein desolidarisierend wirkt.

Der Mensch aber ist von Gott berufen, ein Mensch mit aufrechtem
Gang zu sein, der den anderen Menschen und vor allem Gott in die
Augen zu sehen vermag und der um Gott kreist und nicht um seinen eige-
nen Bauchnabel. Deshalb will und kann der christliche Glaube dem Men-
schen die GewiBheit schenken, daB3 er von dieser Daseinsangst als Aus-
druck der Siinde durch Gott erlost werden kann. Und der Glaube voll-
zieht dies dadurch, daBl er den Menschen dazu einlddt, sich um sich selbst
und sein Heil keine Sorgen zu machen, diese Sorge vielmehr Gott selbst
anheimzugeben, dafiir sich aber um so mehr Sorgen zu machen um das
Gliick der andern Menschen. Der christliche Glaube enthélt somit die
heilsame und zugleich provozierende Einladung an den Menschen, sich
von Gott entlasten zu lassen von der quidlenden Sorge um sich selbst, sich
dafiir aber um so mehr belasten zu lassen mit den Sorgen Gottes um den
Menschen, wie Jesus selbst dies seinen Jiingern zumutet: «Euch aber muB3
es zuerst um sein Reich und seine Gerechtigkeit gehen; dann wird euch
alles andere dazugegeben» (Mt 6,33). Allein in solchem Vertrauen auf
Gott vermag der Mensch jene Angst zu iiberwinden, die das Fieber der
menschlichen Siindhaftigkeit ist und die ihren Ausdruck findet in der ge-
quélten Sorge des Menschen um sich selbst.

Das christliche Leben in diesem Grundvertrauen auf Gott kann na-
tiirlich nicht bedeuten, da3 der glaubende Christ von der Angst iiberhaupt

4 Vgl. zum Folgenden PANNENBERG, W., Anthropologie in theologischer
Perspektive, Gottingen 1983, insbes. 77-150: 3. Kapitel: Zentralitdt und Siinde.



Wie heute redlich an Erlosung glauben? a7

erlost wiare. Wohl aber ist damit impliziert, da} er erldst ist von der wohl
schlimmsten Form der Angst. Dies ist die Angst vor der Angst. Sie ist
ohne jeden Zweifel die gefihrlichste Form der Angst, die den Menschen
befallen kann. Denn die Angst enthilt eine enorme Macht in sich. Sie
lahmt den Lebenswillen der Menschen, sie nagt an ihrer Lebenskraft, und
sie nutzt ihren Lebensmut ab. Die Angst bedrangt den Menschen derart,
daBl er immer wieder in der Versuchung steht, auf die vielfiltige Be-
dringnis der Angst mit der hilflosen Reaktion zu antworten, daB3 er sie
aus seinem Leben und aus der Gesellschaft in vielerlei Weise zu verdrén-
gen sucht: sei es, dal} er in die Zerstreuung der Unterhaltung flieht, sei es,
daB er in die Oberfldchlichkeit der alltiglichen Betriebsamkeit fliichtet,
sei es, daB er sich auf Scheinsicherheiten wie den materiellen Reichtum
verldBt, oder sei es, daBl er Zuflucht sucht beim Alkohol und anderen
Drogen oder daB er sogar vor dem Leben in den Tod flieht.

Bei dieser vielfiltigen Strategie der Verdriangung der menschlichen
Angste vergiBt der Mensch freilich allzu oft, daB Menschen, die ihre
Angste nicht mehr zulassen, sondern sie verdringen, letztlich auch keine
Hoffnung mehr haben kénnen. Denn die Zulassung der Angst ist geradezu
die vitalste Voraussetzung fiir lebensfiahige Hoffnung. Deshalb wire eine
Menschheit ohne Angst auch eine Menschheit ohne Hoffnung. Die Angst
gehort offensichtlich so sehr zum Menschen, dal man den Menschen ab-
schaffen miiBte, wenn man vorgibt, die Angst abschaffen zu konnen.?
Der befreiende Trost des christlichen Glaubens besteht aber gerade darin,
daB er die Angste der heutigen Menschen weder beschonigt noch ver-
harmlost, weder verdringt noch verscheucht. Er 148t sie vielmehr zu, er
nennt sie beim Namen und stellt sie niichtern und realistisch fest — wie
Jesus mit seinem beriihmten Wort im Johannesevangelium: «In der Welt
habt ihr Angst.»

Jesus fiigt freilich sofort hinzu: «Doch habt Mut: Ich habe die Welt
besiegt» (Joh 16,23). Beides gehort hier untrennbar zusammen: die reali-
stische Feststellung der Angste der Menschen in der Welt und die Ver-
heiBung der Uberwindung dieser Angste im glaubenden Vertrauen. Denn
der Trost des Evangeliums bedeutet nicht, daB wir unsere Angste unter-
driicken sollten, sondern daf} wir sie gerade ausdriicken diirfen, und zwar
vor Gott selbst. Der christliche Glaube stellt nicht die — ohnehin absolut
unrealistische — Zumutung, dall wir keine Angst mehr haben sollen. Er
mutet vielmehr zu, keine Angst gerade vor unseren Angsten zu haben und
angstfrei mit ihnen umzugehen. Der christlich offenbare Gott erlost den
Menschen somit nicht einfach von seinen Angsten, aber er schenkt ihm
die tragfihige VerheiBung, daB er mitten in seinen Angsten an seiner
Seite steht.

25 Vgl. dazu die sensiblen Bemerkungen von JUNGEL, E., Mut zur Angst, in: DERS.;
Entsprechungen: Gott — Wahrheit — Mensch. Theologische Erdrterungen, Miinchen 1980,
362-370.



98 Befreit von Siinde, Not und Tod!

Befreiung zur Angst und deshalb Erlosung von der Angst: Darin liegt
geradezu die Kurzformel fiir das Not-wendende Erlosungsangebot des
christlichen Glaubens an die Menschen heute, die von nur allzu berech-
tigten Zukunftsédngsten geplagt sind. Und diese Botschaft enthilt eine
Hoffnung, die nicht triigt, sondern trdgt. Da ndmlich die menschliche
Angst der teure Preis der kostbaren Freiheit ist, braucht gerade der heu-
tige freiheitsverliebte Mensch die Erfahrung einer unendlichen und un-
bedingten Bejahung, um das in ihm schlummernde Urvertrauen bewahren
und mitten in den heutigen Zukunftséingsten bewéhren zu kénnen. Angst
und Vertrauen sind denn auch jene beiden Pole in der Lebensellipse der
Menschen, um deren Gleichgewicht zu ringen das nicht entridtselbare Le-
bensgeheimnis ausmacht und die deshalb auch die entscheidenden Angel-
punkte eines heutigen Redens von der Erlésung sein miissen.

2. Gottliche Erlosung und menschliche Befreiung

In diesem groBeren Zusammenhang versteht es sich von selbst, daf die
christliche Kirche bei ihrem Reden von der Erlésung des Menschen ver-
pflichtet ist, auch die strukturell bedingten Behinderungen der menschli-
chen Freiheit, die Angste produzieren, mitzubedenken, wie es die christ-
liche Tradition bereits mit der Erbsiindenlehre getan hat. Dies trifft vor
allem dann zu, wenn man mit Piet Schoonenberg unter der Erbsiinde das
«Situiert-Sein» des Menschen in seinem sozialen Lebenszusammenhang?®
oder mit Karl Rahner die «Universalitit und Uniiberholbarkeit der
Schuldbestimmtheit der Freiheitssituation in der einen Menschheitsge-
schichte» versteht?’. Von daher ist es in der gegenwirtigen Theologie
iiblich geworden, das mit dem Erbsiindendogma wirklich Gemeinte nicht
mehr — wie in der Tradition — mit biologischen Kategorien wie derjenigen
der Vererbung, sondern mit Hilfe von sozialontologischen Begriffen wie
denjenigen der «sozialen» oder der «strukturellen Siinde» zum Ausdruck
zu bringen. Dies gilt vor allem von der lateinamerikanischen Theologie
der Befreiung, die die gesellschaftliche Situation der Verarmung, der Un-
terdriickung und der Abhingigkeit im Lichte des christlichen Glaubens
als Abwesenheit der Gnade Gottes und als Widerspruch zu dem in Jesus
Christus geschenkten gottlichen Heil beurteilt und damit als «strukturelle
Siinde» verurteilt.?

Nimmt man diese neue Herausforderung ernst, kann sich das heutige
Reden von Erlésung nicht mehr nur auf die existentielle Selbsterfahrung
der einzelnen menschlichen Person konzentrieren. Es mufl sich vielmehr

26 SCHOONENBERG, P., Der Mensch der Siinde, in: Mysterium Salutis. Band II, Zii-
rich 1967, 845-941, hier 931.

27 RAHNER, K., Grundkurs des Glaubens, Freiburg i. Br. 1976, 113.

28 Vgl. dazu HINKELAMMERT, F.-J., Befreiung, soziale Siinde und subjektive Ver-
antwortlichkeit, in: VENETZ, H.-J./VORGRIMMLER, H. (Hg.), Das Lehramt der Kirche und
der Schrei der Armen, Freiburg i.Ue.-Miinster 1985, 60-76.



Wie heute redlich an Erlésung glauben? 99

auch auf jene duBeren Bedingungen der Gesellschaft einlassen, die die in-
neren Erfahrungen und Krisen des neuzeitlichen Menschen provoziert
haben. Deshalb kann heutiges Reden von Erlésung nicht mehr bloB von
der Sinnfrage des einzelnen Menschen ausgehen, sondern es muB sich
auch und gerade im Kontext der Frage nach universaler Gerechtigkeit be-
wihren, wie dies der theologischen Grundiiberzeugung von Johann B.
Metz entspricht: «Die Wahrheitsfrage und die Gerechtigkeitsfrage sind
aufeinander bezogen; verum et bonum convertuntur.» In dieser Erkennt-
nis liegt es begriindet, warum heutiges Reden von Erlésung von der Frage
nach universaler Gerechtigkeit und damit nach «wahrheitsfihigen Interes-
sen» umgetrieben sein muf, um darauf als Antwort zu formulieren, daB
Interessen nur unter der einen Bedingung wahrheitsfahig sein konnen,
daB sie «universal, beziehungsweise universalisierbar» sind und daB sich
das universalste Interesse als dasjenige fiir Gerechtigkeit fiir alle Men-
schen, «fiir Lebende und Tote, fiir gegenwirtige und vergangene Leiden»
herausstellt.?

In diesem Kontext erkldren sich auch jene theologischen Neuansitze,
die «Emanzipation» als den neuen Namen fiir das traditionelle Wort
«Erlosung» ausgeben und in der Befreiung die geschichtliche Realisie-
rungsgestalt der Erlosung erblicken.’® Ihr Wahrheitsmoment besteht zwar
ohne jeden Zweifel darin, daB3 die in Jesus Christus vollzogene Erlosung
des Menschen nicht von der geschichtlich noch zu vollziehenden Befrei-
ung und Emanzipation der Menschen getrennt werden darf. Auf der ande-
ren Seite aber gilt es, die drohende Gefahr einer totalen Identifikation
von Erldsung und Befreiung abzuwehren.?! Denn in der Sicht des christ-
lichen Glaubens lassen sich gottliche Erlosung und menschliche Befrei-
ung weder voneinander trennen noch miteinander gleichschalten. Sie
miissen vielmehr miteinander — sakramental — vermittelt werden, wie dies
der Frankfurter Theologe Hans Kessler mit Recht betont: «Befreiungen
auf der geschichtlich-anthropologischen und auf der politisch-6konomi-
schen Ebene wiren dann — dhnlich(!) wie ein Sakrament — Realsymbol,
also Zeichen, vorbereitendes Werkzeug und proleptisch anbrechende
Wirklichkeit der umfassenden, endgiiltigen Erlosung.»*?

In dieser sakramentalen Sicht des christlichen Glaubens erweist sich
die gottliche Erlosung als der tragende Grund der menschlichen Emanzi-
pation und Befreiung. Denn der sich nach Emanzipation und Befreiung

29 METZ, J.-B., Unterwegs zu einer nachidealistischen Theologie, in: BAUER, J.-B.
(Hg.)b Entwiirfe der Theologie, Graz 1985, 209-223, hier 213-214.

“¥ Zur kritischen Auseinandersetzung vgl. METZ, J.-B., Erlésung und Emanzipation,
in: SCHEFFCZYK, L., Erlosung und Emanzipation, Freiburg i. Br. 1973, 120-140.

3 Vgl. dazu im Sinne einer notwendigen Kritik PANNENBERG, W., «Christianity,
Marxism and Liberation Theology», in: Christian Scholar's Review XVIII (1989) 215-
226. ;

32 KgssLER, H., Reduzierte Erlosung? Zum Erlsungsverstindnis der Befreiungs-
theologie, Freiburg i. Br. 1987, 41.



100 Befreit von Siinde, Not und Tod!

sehnende Mensch bedarf allererst-der erlésenden Befreiung zur Emanzi-
pation; und er ist und bleibt darauf angewiesen, auch in seinem emanzi-
patorischen Handeln immer wieder neu erldst zu werden. Die geschicht-
liche Erfahrung bietet jedenfalls geniigend Anschauungsunterricht dafiir,
dall der Mensch seine eigene Befreiung und Emanzipation nicht selbst zu
leisten vermag, ohne sich selbst zu iiberfordern und ohne einer neuen Ge-
setzlichkeit zu verfallen. Der Mensch bedarf zunichst vielmehr der ihm
evangelisch zugesprochenen Erlésung, da nur der tragende Grund der in
Jesus Christus geschehenen Erlosung zu gelassenem Engagement wie zu
engagierter Gelassenheit im emanzipatorischen Handeln des Menschen zu
befreien vermag.

IV. Erlosung durch den Kreuzestod Jesu?

Das Geschenk der sakramentalen Vermittlung von gottlicher Erlosung
und menschlicher Befreiung leuchtet in seiner Schonheit dann ein, wenn
man die tiefste Facette der menschlichen Daseinsangst wahrnimmt. Der
ganzen Tragik des menschlichen Angstgefdngnisses wird man nidmlich
nur ansichtig, wenn man erkennt, daf3 der radikalste Infekt der menschli-
chen Daseinsangst in der Angst des Menschen vor seinem eigenen Tod an
den Tag tritt, der zugleich das unerbittliche Ende allen befreienden Han-
delns des Menschen darstellt. Denn hinter jeder Gefihrdung des mensch-
lichen Lebens, die sich in der Daseinsangst des Menschen duBert, lauert
letztlich die Angst des Menschen vor seinem eigenen Tod, der die Tod-
sicherste Zukunft eines jeden Menschen ist. Und in dieser urmenschli-
chen Angst vor dem eigenen Tod liegt der tiefste und letzte Grund der
Friedlosigkeit des menschlichen Lebens.

Im Blick auf diese tiefliegenden menschlichen Urgriinde der bedng-
stigenden Friedlosigkeit in den Katakomben des menschlichen Herzens
wird aber auch verstehbar, warum Jesus Christus den ihm verbundenen
Menschen gerade dadurch entdngstigenden Frieden gebracht hat, dal er
in seiner Auferweckung aus dem Tod diesen Tod iiberwunden hat, der
unser Dasein so sehr dngstigt und deshalb friedlos macht, und warum der
Friede Gottes, der die Angst zu liberwinden vermag, durch Jesu Blut am
Kreuz gestiftet worden ist (Kol 1,20). Deshalb liegt der alles entschei-
dende Beitrag des christlichen Glaubens im Zeitalter der Angst und der
Freiheitssehnsucht der Menschen in der Verkiindigung von Ostern, in der
Verkiindigung des Evangeliums von der Auferweckung des Gekreuzigten.
Denn diese Botschaft vermag den Menschen von seiner Angst um sich.
selbst und letztlich von seiner Angst vor dem Tode zu befreien.



Wie heute redlich an Erlosung glauben? 101

1. Der Tod als Erlosung oder als Lebensfragmentierung?

Von dieser Botschaft her fallt zunichst ein erlosendes Licht auf den Tod,
das seine Wahrheit aufklart. Diese besteht darin, dal der Tod das Leben
des Menschen abbricht und seine Sinnstruktur fragmentiert. Deshalb
konnen in christlicher Sicht die Vollendung des menschlichen Lebens
und seine endgiiltig-giiltige Erlosung unmdéglich mit dem Tod des Men-
schen identisch sein. Es gilt vielmehr, jener Grundiiberzeugung zu wider-
sprechen, die seit Martin Heideggers Daseinsanalytik geschichtswirksam
geworden ist und die Menschen bis heute offensichtlich fasziniert. Nach
Heidegger kann der Mensch allein im «vorlaufenden» Wissen um den
eigenen Tod in der Ganzheit seines Daseins existieren. Deshalb deutet er
den Tod des Menschen als Vollendung des individuellen Daseins.?* Die
urmenschliche Frage nach der Vollendung des Lebenssinnes und damit
nach der Ganzheit des eigenen Seins weist nun nicht mehr iiber den Tod
hinaus. Vielmehr vermag der Mensch gerade in seinem Wissen um den
eigenen Tod seine Ganzheit zu finden, und zwar bereits in seinem dies-
seitigen Leben. Damit aber wird der Tod zum letzten Ent-Wurf des Men-
schen hochstilisiert. Er ist — in der treffenden Interpretation von Jospeh
M. Bochenski — «dem letzten Akkord eines Musikstiicks dhnlich, der dem
gesamten Stiick den Sinn verleiht»?4. Die letztlich nur als makaber zu be-
zeichnende Konsequenz, die daraus unfehlbar folgt, liegt darin, dal es
der Tod ist, der dem Leben einen Sinn zu geben vermag, ja dall der Tod
selbst die Erlosung des menschlichen Lebens ist.

Dieser Grundiiberzeugung Heideggers hat kein geringerer als der
franzosische Philosoph Jean-Paul Sartre heftig widersprochen. Wiewohl
Sartre von derselben Voraussetzung des vorlaufenden Wissens des Men-
schen um seinen Tod und dessen Bedeutung fiir das Selbstverstédndnis des
Daseins ausging, hat er doch energisch betont, dal der Tod — weit davon
entfernt, das Dasein des Menschen zu vollenden — das Leben gerade ab-
bricht und ihm «jede Bedeutung» nimmt33: «Wenn wir sterben miissen,
hat unser Leben keinen Sinn, weil seine Probleme ungel6st bleiben und
weil sogar die Bedeutung der Probleme unbestimmt bleibt.»3¢ Fiir Sartre
ist deshalb der Tod gerade nicht die Erlésung des Lebens, sondern er be-
raubt es so sehr jeden Sinnes, dal das Leben iiberhaupt eine «passion in-
utile» ist, namlich sowohl ein nutzloses Leiden als auch eine ebenso nutz-
lose Leidenschaft.

*3 HEIDEGGER, M., Sein und Zeit (1927), vor allem 235-267: Das mogliche Ganzsein
des Daseins und das Sein zum Tode.

34 BOCHENSKI, J.-M., Uber den Sinn des Lebens und iiber die Philosophie. Aufsitze,
Freiburg i. Br., Ziirich 1987, 32.

*7 SARTRE, J.-P., Das Sein und das Nichts. Versuch einer phinomenologischen
Ontologie (1943, Deutsch 1962) 679.

36 Ebd. 680.



102 Befreit von Siinde, Not und Tod!

In theologischer Sicht ist es durchaus aufregend festzustellen, daf} die
These Sartres — abgesehen freilich von der letztgenannten Konsequenz —
den biblischen Vorstellungen des Todes niher steht als die Uberzeugung
Heideggers. Denn bereits nach alttestamentlicher Auffassung bedeutet
der Tod die Trennung des Menschen von Gott als der Quelle des Lebens
und allen Lebenssinnes. Deshalb kann der Abbruch dieser Gemeinschaft
durch den Tod ebensowenig zugleich die Vollendung des menschlichen
Lebens zu seiner Ganzheit sein, wie der Tod nicht verstanden werden
kann als jene Tat des Menschen, mit der er selbst sein Leben vollendet.
Da der Tod vielmehr der Grundintention des Lebendigen auf seine Ganz-
heit widerspricht, ist mit dem evangelischen Theologen Wolthart Pan-
nenberg vielmehr die radikale Frage zu stellen, «ob man angesichts des
Todes iiberhaupt sinnvoll von einer Vollendung individueller Existenz
sprechen kann, ob nicht vielmehr der Tod alle Vollendung so radikal zu-
nichte macht, da3 Vollendung — wenn iiberhaupt — nur jenseits des Todes
moglich wire und nur im Lichte solcher jenseitigen Vollendung ihr Ab-
glanz im gegenwirtigen Leben wahrnehmbar werden kann.»*7

2. Das Kreuz Jesu als Siihneleistung fiir den Menschen?

Wenn die Vollendung des menschlichen Lebens letztlich nur jenseits der
Todesgrenze moglich ist, dringt sich nochmals eine einschneidende Kor-
rektur der traditionellen Artikulation der christlichen Erlosungsbotschaft
auf, und zwar in mehrfacher Hinsicht.

In der westlichen Tradition der christlichen Kirche ist erstens die
Frage, wie die Erlosung des Menschen genauerhin zu denken ist, immer
entschiedener mit dem Kreuzestod Jesu beantwortet worden, namlich mit
dem Bekenntnis, der Mensch sei durch das vergossene Blut Jesu Christi
am Kreuz erlost worden. Mit dieser Antwort wurde aber der Kreuzestod
Jesu Christi, zumindest tendenziell, in sich selbst, isoliert von seiner Le-
benspraxis auf der einen und von seiner Auferweckung aus dem Tode auf
der anderen Seite betrachtet, was verhdngnisvolle Konsequenzen insbe-
sondere fiir die christliche Spiritualitit und 1m Speziellen fiir die
Interpretation der Kreuzesnachfolge des Christen mit sich gebracht hat.

Uberhaupt war das traditionelle und bis heute wirksame Erlésungs-
verstidndnis zweitens ganz auf die Haftpunkte des Lebens Jesu entweder
am Anfang — in seiner Menschwerdung — oder am Ende — in seinem Tod
am Kreuz — konzentriert*®, wihrend das entscheidende «Zwischenstiick»
— der irdische Weg Jesu und sein messianisches Wirken — weithin ausge-
blendet wurde, so daf, mit dem jiidischen Theologen Pinchas Lapide ge-

37 PANNENBERG, W., Tod und Auferstehung in der Sicht christlicher Dogmatik, in:
DERS., Grundfragen systematischer Theologie. Band II, Gottingen 1980, 148-159, hier
155. .

38 Vgl. dazu KESSLER, H., Erlosung als Befreiung, Diisseldorf 1972, insbes. 43-60:
Die unterschiedliche Struktur der traditionellen Erlésungslehren.



Wie heute redlich an Erlosung glauben? 103

urteilt, «eine 33jdhrige Jesulogie» auf «eine 3tdgige Christologie
geschrumpft» wurde.?? Dabei hat sich die ostkirchliche Erlésungslehre
mit ihrem typischen Ubergewicht der Menschwerdung vor Kreuz und
Auferstehung vor allem am Lebensknotenpunkt des Anfangs — an der In-
karnation — orientiert und damit den Eindruck erwecken konnen, als falte
das Leben Jesu bloB noch die mit der Menschwerdung bereits vollgiiltig
geschehene Erlosung aus. Demgegeniiber war die westliche Erlésungs-
lehre ganz auf den Kreuzestod Jesu und damit auf den Haftpunkt am
Ende seines Lebens fixiert, so daB der umgekehrte Eindruck entstehen
konnte, das Leben Jesu sei nichts anderes als ein zielstrebiger Vor-Lauf
auf die in sich selbst sinnvolle Opfertat des Kreuzestodes. Und da dieser
Gedanke zudem verkniipft wurde mit der auf der Basis des alttestamentli-
chen Schriftbeweises gewonnenen Uberzeugung von der gottlichen Not-
wendigkeit des Leidens und Sterbens Jesu, konnte sein Kreuzestod in
sich und gleichsam isoliert als Erlosungsgeschehen betrachtet werden.

Weithin ausgeblendet wurde damit aber die lebensgeschichtliche
Dramatik des Kreuzestodes Jesu, in der er verstehbar ist als Konsequenz
des befreienden Handelns Jesu und seiner verheiBungsvollen Verkiindi-
gung des Nahegekommenseins des Gottesreiches. Oder, mit dem katholi-
schen Theologen Johannes B. Brantschen gesprochen: «Jesus ist gekreu-
zigt worden, weil er in seiner leidiiberwindenden Praxis Gott als Feind
des Leidens und Freund des Lebens vorbehaltlos zum Zuge gebracht hat.
Damit hat er sich den HaB jener zugezogen, die Gott brauchen, um
andere zu knechten.»*

Eng verbunden mit der in der traditionellen Erlésungslehre vollzoge-
nen Ausblendung der Situierung des Kreuzestodes Jesu in seinem Leben
war drittens auch jene problematische Rede von der durch das Kreuz
Jesu geschehenen Erldsung des Menschen, als deren Urheber auch heute
noch weithin Anselm von Canterbury gilt. Sie diirfte aber vielmehr zu-
riickgehen auf die reformatorische Uminterpretation der Erlosungslehre
Anselms, die die Konsequenz nach sich zog, da die am Kreuz Jesu Chri-
sti erwirkte Genugtuung dahingehend (mif3-) verstanden werden konnte,
das Lebensopfer Jesu Christi sei notwendig geworden, weil der Mensch
aufgrund seiner Siinde Gott die ihm schuldige Ehre weggenommen habe,
die der Genugtuung bediirfe. Da aber der endliche Mensch zu einer un-
endlichen Genugtuung nicht in der Lage ist, habe Gott seinen Sohn ge-
sandt, um stellvertretend fiir die Menschen durch seinen Kreuzestod die
Genugtuung zu bezahlen, um das zerbrochene Verhiltnis zwischen Gott
und den Menschen wiederherzustellen und Gott die Ehre zuriickzugeben.

Diese Vorstellung von der Erlosung des Menschen durch den als
Siihne verstandenen Kreuzestod Jesu bereitet dem heutigen Menschen

39 LAPIDE, P./PANNENBERG, W., Judentum und Christentum. Einheit und Unter-
schied. Ein Gesprich, Miinchen 1981, 32.
40 BRANTSCHEN, J.-B., Gott ist gréBer als unser Herz, Freiburg i. Br. 1981, 68.



104 Befreit von Siinde, Not und Tod!

und selbst dem Christen die groBten Schwierigkeiten, weil sie ihm das
Bild eines Gottes vermittelt, dessen unnachsichtige Gerechtigkeit ein
Menschenopfer, und zwar das Opfer seines eigenen Sohnes, verlangt ha-
be. Diese Erlosungsvorstellung ist deshalb heute der heftigsten Kritik
ausgesetzt, am deutlichsten wohl beim Freiburger Psychologen Franz
Buggle. Fiir ihn ist es vor allem die christliche Kreuzeslehre, die den
«Namen psychischen Terrors» verdient und deshalb den eigentlichen wie
«unheilbaren Skandal gerade des Neuen Testamentes und damit aller sich
auf das Neue Testament berufenden christlichen Kirchen und Konfessio-
nen darstellt»*' . Genauerhin setzt nach Buggle die neutestamentliche In-
terpretation des Kreuzestodes Jesu als Siihneopfer das alttestamentliche
«archaisch-inhumane Gottesbild» voraus, das im Kern impliziert, daB es
von Gott her keine Verséhnung geben kann, ohne dafl Blut vergossen
wird. Deshalb fiihlt sich Buggle zum schirfsten Verdikt iiber die neute-
stamentliche Erlosungslehre verpflichtet: «Der Kreuzestod Jesu reiht sich
nahtlos ein in die altestamentarisch als offenbar selbstverstdandlich ange-
nommene Vorstellung eines gekrdnkten, durch menschliche Missetaten
beleidigten, ziirnenden und strafwilligen Gottes, der durch Opfer und ins-
besondere das dabei oder auch anlidBlich von Strafaktionen geflossene
Blut wieder zu versdhnen ist.»*

Mit diesem harten Urteil hat Buggle sicher Anhalt an nicht wenigen
Erlosungskonzeptionen der Tradition. Trotzdem liegt sein Grundfehler
darin, daB er die christliche Rede von der Erlosung mit ihrer falschen In-
terpretation identifiziert und deshalb derselben fatalen Konsequenz wie
diese verfillt, indem er ndmlich den gottlichen Vater als Objekt des ver-
sohnenden Gehorsams Jesu betrachtet, statt als Subjekt des Versoh-
nungshandelns selbst.#* In der Sicht des Neuen Testamentes aber er-
scheint das Kreuz Jesu Christi gerade nicht als ein Geschehen im ver-
hiangnisvollen und unbarmherzigen Regelkreis des verletzten Rechtes,
sondern als duBerster Ausdruck der Radikalitdt der Liebe Gottes zu den
Menschen, wie dies Joseph Ratzinger schon friih richtiggestellt hat:
«Nicht der Mensch ist es, der zu Gott geht und ihm eine ausgleichende
Gabe bringt, sondern Gott kommt zum Menschen, um ihm zu geben. Aus
der Initiative seiner Liebesmacht heraus stellt er das gestérte Recht wie-
der her, indem er durch sein schopferisches Erbarmen den ungerechten
Menschen gerecht macht, den Toten lebendig. Seine Gerechtigkeit ist

41 BUGGLE, F., Denn sie wissen nicht, was sie glauben. Oder warum man redlicher-
weise nicht mehr Christ sein kann, Reinbek bei Hamburg 1992, 98.

42 Ebd. 134.

43 Zur kritischen Auseinandersetzung vgl. KUSCHEL, K.-J., «Ist das Christentum in-
human? Kritische Anmerkungen zu einer Streitschrift», in: Herder Korrespondenz 46
(1992) 222-226; SCHWAGER, R., «Erlosung durch das Blut — Inhumanitit eines gewalt-
tiatigen Gottes? Zu einem Buch von Franz Buggle», in: Stimmen der Zeit 118 (1993) 168-
176.



Wie heute redlich an Erlosung glauben? 105

Gnade; sie ist aktive Gerechtigkeit, die den verkriimmten Menschen rich-
tet, das heiBt zurechtbiegt, richtig macht.»

Genau darin erblickt Ratzinger mit Recht die wahre Revolution, die
die christliche Kreuzesbotschaft gegeniiber den Siihne- und Erlosungs-
vorstellungen der auBerchristlichen Religionsgeschichte darstellt: «Das
Neue Testament sagt nicht, daB die Menschen Gott versdhnen, wie wir es
eigentlich erwarten miilten, da ja sie gefehlt haben, nicht Gott. Es sagt
vielmehr, daB <Gott in Christus die Welt mit sich verséhnt hat> (2 Kor
5,19). Das ist etwas wahrhaft Unerhortes, Neues — der Ausgangspunkt der
christlichen Existenz und die Mitte neutestamentlicher Kreuzestheologie:
Gott wartet nicht, bis die Schuldigen kommen und sich verséhnen, er geht
ihnen zuerst entgegen und versohnt sie.»*

3. Erlosung als Stell-Vertretung des Siinders

Vom Neuen Testament her ist damit vollig klar, daB der Gott Jesu kein
Blut will, dal seine Heilswille aber darin besteht, daB der Gute Hirt
selbst dann nicht von seiner liebenswiirdigen Suche nach dem Verlorenen
abldBt, wenn die bosen Krifte in den Menschen voll entbrennen und so-
gar den Guten Hirten selbst treffen. Insofern ist der Kreuzestod Jesu
Christi kein Siihneopfer fiir einen blutriinstigen und rachedurstigen Gott.
Er ist vielmehr das konsequente Handeln des grenzenlos liebenden Got-
tes, der den Menschen selbst bis in die tiefsten Abgriinde ihres Lebens
hinein nahe sein will. Erst unter diesem christologischen Vorzeichen 148t
sich addquat und sinnvoll zugleich von der durch Jesus am Kreuz voll-
brachten Siihne reden, wie dies der katholische Innsbrucker Dogmatiker
Raymund Schwager mit Recht betont: Jesu «siihnende Tat war nicht eine
Ersatzleistung, damit der himmlische Vater verzeihe, sondern ein Tun an
Stelle jener, die die Gottesherrschaft hdtten annehmen sollen, sie aber
zunédchst abgelehnt haben. Jesus beniitzt gerade die Ablehnung, um unter
ihrem <Deckmantel> in jenes dunkle Reich vorzudringen, wo die Men-
schen sich selber richten. Indem er zulie8, dafl die Siinder ihr Tun auf ihn
abschoben, lief er sich in ihre dunkle Welt hineinziehen (Todesangst,
Gottverlassenheit), um diese von innen her nochmals zum Vater hin zu
offnen.»®

Will man somit die Sithnedimension des Kreuzes Jesu verstehen, muf3
man sich zundchst der entscheidenden Frage stellen, wie sich die Verur-
teilung Jesu, die zu seinem Kreuzestod gefiihrt hat, zu seiner Lebenspra-
xis verhilt. Dann zeigt sich, daB} Jesus in den Mittelpunkt seiner ganzen
Verkiindigung gerade nicht seine eigene Person gestellt hat, sondern

44 RATZINGER, J., Einfithrung in das Christentum. Vorlesungen iiber das
Apostolische Glaubensbekenntnis, Miinchen 1968, 232.

*5 SCHWAGER, R., Jesus im Heilsdrama. Entwurf einer biblischen Erlosungslehre,
Innsbruck 1990, 153.



106 Befreit von Siinde, Not und Tod!

Gott, seinen Vater, und damit die Ndhe seiner Herrschaft und seine vi-
terliche Liebe. Doch genau diese Botschaft Jesu muBte auf der anderen
Seite unweigerlich auch seine eigene Person mit ins Spiel bringen. Vom
Inhalt seiner Botschaft her war es deshalb unvermeidlich, daB3 seine Per-
son mit dem Heilsbringer identifiziert wurde. Und da sich Jesus nicht nur
in voller Ubereinstimmung mit Gott wuBte, sondern auch als Mittler des
Anbruchs der Gottesherrschaft, muBBte das Auftreten Jesu, der im Namen
Gottes die Nihe seines Reiches ankiindigte, Kranke heilte und Siinden
vergab, unweigerlich in den Verdacht geraten, daB er sich selbst gottliche
Autoritdt anmaBte und gleichsam an die Stelle Gottes trat.

Von daher lag iiber dem irdischen Leben Jesu eine tiefe Zweideutig-
keit. Und das Argernis, das das jiidische Volk an Jesu Verhalten und Bot-
schaft genommen und das schlielich zu seinem Tod gefiihrt hat, ist
keineswegs zufillig entstanden, sondern folgte aus jener Zweideutigkeit,
in die die Person Jesu durch seine Botschaft und seine Lebenspraxis gera-
ten war. Zugleich versteht es sich aber auch von selbst, dal diese tiefe
Zweideutigkeit nur durch Gott selbst beseitigt werden konnte — und be-
seitigt worden ist durch die Auferweckung des als Gotteslédsterer Ge-
kreuzigten. Dadurch ndmlich hat sich Gott selbst zur Botschaft und zur
Person Jesu, der vorher als Gotteslédsterer erschienen war, bekannt. Von
Ostern her mufiten deshalb die Plitze beim Prozel Jesu wie vertauscht
erscheinen: Nun war nicht nur die Beschuldigung Jesu als Gotteslasterer
hinfillig, weil von Gott selbst her beseitigt, sondern nun standen auch
und vor allem diejenigen, die Jesus als Gotteslédsterer verurteilten, selbst
als die eigentlichen Gotteslésterer da.

Nimmt man diesen Platztausch zwischen dem Schuldlosen und den
Schuldigen in seiner ganzen Tragweite ernst, wird deutlich, da Jesus in
allererster Linie fiir seine Richter und an ihrer Stelle gestorben ist, ndm-
lich fiir das Verbrechen der Gottesldsterung, das seine Richter durch ihr
Urteil iiber Jesus auf sich geladen hatten. Seine Richter aber haben dabei
als Représentanten ihres Volkes gehandelt, weshalb sich die stellvertre-
tende Siihnekraft des Kreuzestodes Jesu auch auf das ganze jiidische
Volk bezog, das in den Augen Gottes sein ein fiir alle Male erwihltes
Volk ist und bleibt. Und da letztlich alle Menschen von jenem fatalen
Widerspruch gegen Gott infiziert sind, der in der Verurteilung Jesu durch
seine Richter wirksam geworden ist, ist Jesus fiir die ganze Menschheit
und an ihrer Stelle gestorben.

Dal} Jesus im buchstidblichen Sinne an Stelle derer starb, die ihn ver-
urteilt hatten, wird allerdings erst sichtbar in der im Ostergeschehen be-
griindeten Sinnumkehrung derjeniger Ereignisse, die zu Jesu Kreuzigung
gefiihrt hatten. In diesem Osterlicht konnte bereits Paulus die allgemein-
menschliche Infektion von der Siinde als Grund fiir die universale Heils-
bedeutung des Kreuzestodes Jesu fiir alle Menschen, genauerhin als
stellvertretende Siihne, betrachten. Da nidmlich alle Menschen an ihrer



Wie heute redlich an Erlésung glauben? 107

Daseinsverfassung der Gottesldsterung leiden, hat Jesus stellvertretend
fiir alle Menschen die Strafe der Gottesldsterung getragen. Insofern folgt
die Universalitidt des durch den Kreuzestod Jesu gewirkten Heils unfehl-
bar aus der Universalitdt der menschlichen Siindhaftigkeit selbst.

4. Erlosung vom Tod in der Auferstehung

In diesem Osterlichen Vorzeichen des als Stellvertretung gedeuteten
Kreuzestodes Jesu dréngt sich noch eine weitere Korrektur in der tradi-
tionellen Interpretation des in Jesus Christus vollzogenen Erlosungsge-
schehens auf. Denn nun ist vollends deutlich, da3 im Zenit des christ-
lichen Glaubens keineswegs das Kreuz Jesu Christi steht — und schon gar
nicht isoliert —, sondern seine Auferweckung aus dem Tode, und daB3 nur
von Ostern her Licht auf sein Kreuz fallen kann. Wird dieser unldsbare
Zusammenhang ausgeblendet, kann man verstehen, warum heute viele
Menschen und selbst Christen Schwierigkeiten mit der Erldsungsbot-
schaft des christlichen Glaubens haben und bohrende Anfragen stellen:
Wie kann denn der Tod, der das wohl unfreieste Ereignis des Lebens
genannt zu werden verdient, und deshalb auch der Tod Jesu Ursprung
und Urgrund der Erlésung des Menschen von seiner Unfreiheit sein? Und
vor allem: Was niitzt dem Menschen, der tod-sicher durch die hohle
Gasse des Todes hindurchgehen muB, die Auskunft, dall auch Jesus hat
am Kreuz sterben miissen? Wahrscheinlich genauso wenig, wie es einem
Menschen, der am Ertrinken ist, hilft, darum zu wissen, daf3 auch ein an-
derer schon einmal ertrunken ist.

Diesen auf den ersten Blick ketzerisch anmutenden Fragen hat man
sich gerade als Christ zu stellen, will man der tiefsten Wurzel der Erlo-
sung des Menschen ansichtig werden. Dann aber zeigt sich, dal der Tod
und das Kreuz Jesu Christi aus sich allein keine erlésende Kraft haben.
Erlosende Kraft kann ihnen vielmehr nur dann zukommen, wenn auch
und gerade der Tod Jesu nicht das letzte Wort hat, wenn er vielmehr von
Ostern her zum zweitletzten Wort hin relativiert worden ist in die Freiheit
des ewigen Lebens bei Gott hinein, wenn also das Kreuz Jesu von Gott
her selbst durchkreuzt worden ist. Von der Erlésung des Menschen von
seiner Unfreiheit und Angst durch das Kreuz Jesu Christi 146t sich folg-
lich erst im Blick auf seine Auferweckung aus dem Tode sprechen, wie
dies bereits der gldubigen Sicht des Paulus entspricht. Er hat gegeniiber
den Korinthern mit aller nur wiinschbaren Deutlichkeit Ostern als den
radikalen Ernstfall des christlichen Glaubens namhaft gemacht: «Wenn es
keine Auferstehung der Toten gibt, ist auch Christus nicht auferweckt
worden. Ist aber Christus nicht auferweckt worden, dann ist unsere Ver-
kiindigung leer und euer Glaube sinnlos» (1Kor 15,13-14).

Mit Ostern steht und fallt der christliche Glaube, und damit auch sei-
ne Erlosungsbotschaft. Und daB durch das Kreuz Jesu Christi die Erlo-
sung des Menschen und die Verséhnung der Welt bereits geschehen sind,



108 Befreit von Siinde, Not und Tod!

ist deshalb, mit dem evangelischen Theologen Wolfhart Pannenberg ge-
sprochen, «nur in der Form der Antizipation von Ostern méglich»*. Von
daher 148t sich erahnen, welche revolutionédre Sprengkraft das christliche
Evangelium von der Auferweckung Jesu Christi aus dem Tode und damit
die Osterbotschaft in sich tragen. Wenn es namlich wahr ist, was der
Dichter F.M. Dostojewski in seinem «Tagebuch» formuliert hat, «daB das
Dasein des Menschen ohne Glauben an seine Seele und ihre Unsterblich-
keit unnatiirlich, undenkbar und unertriglich sei»*’, dann haben Christen
iiberhaupt nichts Wichtigeres zu tun, als Ostern zu verkiinden. Denn es ist
genau die Osterliche VerheiBung der Auferweckung des Gekreuzigten aus
dem Tode, die die menschliche Urangst vor dem Tode zu iiberwinden und
damit auch den Menschen von seiner Angst um sich selbst freizumachen
vermag, indem sie ihm endgiiltig-giiltige Gemeinschaft mit Jesus Christus
in seinem Auferweckungsleben bei Gott in frohmachende Aussicht stellt.

Solches Angst iiberwindendes Vertrauen auf das neue Leben bei Gott
brauchen die Menschen in der heutigen Zeit, die eine Zeit der Angst ge-
worden ist. In dieser Grundstimmung weist unsere Zeit iibrigens eine
grofe Ndhe zum dritten Jahrhundert auf, das der englische Altertumsfor-
scher Eric Robertson Dodds ein «Zeitalter der Angst» genannt hat, inso-
fern die Angst eines der dieses Jahrhundert beherrschenden Erlebnisse
war.*® Von daher beginnt man zu verstehen, warum gerade in diesem
Jahrhundert die Darstellung Jesu Christi als des Guten Hirten aufkam und
eine ungemein trostliche Botschaft enthielt. Denn hier zeigt sich Christus,
der Gute Hirte, als VerheiBung von Schutz und Bergung. In einer gera-
dezu rithrenden Unmittelbarkeit wird dies deutlich in der Inschrift des
Beratios, die sich heute im Lateranmuseum in Rom befindet und unter der
ein kleines Bild eingeritzt ist. Dieses zeigt auf der linken Seite ein Unge-
heuer, das einen Menschen verschlingt und boswillig lacht, wiahrend die
Beine des noch nicht ganz verschlungenen Opfers zappeln. Auf der ande-
ren Seite ist ein Lowe dargestellt, der briillend sein Furcht einfloBendes
Maul aufreifit. In der Mitte aber steht der Gute Hirt mit einem Lamm auf
den Schultern, das er sicher durch die Todesgefahren des schmalen Tales
tragt, das zwischen dem Ungeheuer und dem Lowen liegt. Der Gute Hirt
erscheint hier als derjenige, der das gefdhrdete Lamm rettet. Wenn man
bedenkt, daBB unsere Zeit voll ist von Ungeheuern, die die Menschen zu
verschlingen drohen, und von Ldwen, die ihr Maul aufreilen, konnte
auch fiir die heutigen Menschen das Bild des Guten Hirten in neuer
Weise die trostliche VerheiBung des den Menschen aus seinem Tode ret-
tenden und schiitzenden Gottes hochst aktuell verkiinden.

46 PANNENBERG, W., Systematische Theologie. Band II, Gottingen 1991, 458.

7 Vgl. dazu die Interpretation des Werkes Dostojewskis bei DREWERMANN, E., Ich
steige hinab in die Barke der Sonne. Meditationen zu Tod und Auferstehung, Olten 1989,
insbes. 46-73: Eine Dostojewskische Meditation oder: Lazarus komm heraus! (Joh 11,43)

48 DoDDs, E.R., Pagan and Christian in an Age of Anxiety, Cambridge 1965.



Wie heute redlich an Erlosung glauben? ' 109

5. Osterliche Heilshoffnung und menschliche Solidarititskraft

Von daher erweist sich die christliche Osterbotschaft als der wohl ele-
mentarste Beitrag des christlichen Glaubens zur Humanisierung des ge-
sellschaftlichen Zusammenlebens der Menschen und zur Schalomisierung
der ganzen Welt. Sie enthilt vor allem die Kraft, die in unserer Gesell-
schaft weithin entleerten kulturellen Vorratskammern mit tragfdhiger und
belastbarer Solidaritdtsenergie neu zu erfiillen. Dieselben kulturdiagno-
stischen Untersuchungen, die einen unldsbaren Zusammenhang zwischen
der Diesseitsorientierung und dem grofen Entsolidarisierungsschub beim
heutigen Menschen feststellten, haben jedenfalls umgekehrt das erfreuli-
che Ergebnis zu Tage bringen kdnnen, dafl lebensreligiose Kirchginger
den niedrigsten Individualismusgrad aufweisen und daBl die am meisten
den unsolidarischen Individualismus hemmende und Solidaritét fordernde
Kraft in der praktizierten Religion liegt.

Bedenkt man ferner, daB3 der heute weitverbreitete unbezogene Indi-
vidualismus, der Angste produziert, am stirksten durch reine Diesseitig-
keit gefordert wird, leuchtet ein, dal in der christlichen Auferstehungs-
hoffnung eine lebendige Quelle sprudelt, aus der verbindliche und ver-
bindende Solidaritét zu entspringen vermag und mit der die menschlichen
Angste verarbeitet werden konnen. Dann aber dringt sich jene Konse-
quenz geradezu auf, die der Wiener Pastoraltheologe Paul M. Zulehner
zieht: «Solidarische Liebe wichst nur aus der Erfahrung zuvorkommen-
der Liebe. In ihrem bergenden Erfahrungsraum kann jene (erbsiindliche)
Angst gezdhmt werden, die uns notigt, um uns selbst zu kreisen und
krampfhaft unser eigenes Leben sichern und seine Chancen mehren zu
wollen. So gesehen, mindert die Liebe die Angst vor der Endlichkeit, den
Tod, in dessen Umkreis Solidaritidt nachweislich nur schwer aufkommt
und fortbesteht. Solidaritdtsquellen zu erschlieBen bedeutet damit, den
Menschen im lebendigen Gott zu verwurzeln und aus dem Gefingnis
purer Diesseitigkeit frei zu machcn Sohdarltat cntsteht vor allem im Um-
kreis der Auferstehungshoffnung.»*

Dieser unlosbare Zusammenhang zwischen der Hoffnung auf ein Le-
ben nach dem Tod, der Solidaritdtsforderung und der Verarbeitung der
menschlichen Angste vermag zu verdeutlichen, daB die Hoffnung des
christlichen Glaubens, auch und gerade die Hoffnung iiber den Tod hin-
aus, dieselbe, wenn auch spiegelverkehrte, Struktur aufweist wie die
Angst. Denn sie lebt und zehrt genauso von der Zukunft wie die Angst.
Deshalb erweist sich die Hoffnung als die eigentliche Zwillingsschwester
der Angst, und deshalb kann es ohne realistische Anerkennung der
menschlichen Angste keine wahre und tragfihige Hoffnung geben. Dies
gilt zumal, wenn sich die Hoffnung auf den im christlichen Glauben be-

49 ZULEHNER, P.M., «Religion und Autoritarismus. Inkulturation des Evangeliums in
den Kontext der Freiheitlichkeit», in: Stimmen der Zeit 209 (1991) 597-608, hier 604.



110 Befreit von Siinde, Not und Tod!

kannten Gott richtet. Denn hier ist Gott offenbar als jene Macht der Zu-
kunft, die bei der Vollendung der Schopfung alles in allem sein wird.
Deshalb vermag der christliche Glaube dazu zu ermutigen, die Angst vor
der Zukunft zu biandigen. In der Tat: Wer im Glauben darum wissen darf,
wem die Stunden und deshalb auch die allerletzte Stunde des menschli-
chen Lebens und der ganzen Welt gehéren wird, wird die allerndchste
Stunde nicht mehr ohne Hoffnung zu fiirchten haben.

Zugleich legt sich damit eine abschlieBende Korrektur der traditio-
nellen Gestalt der christlichen Erlosungsbotschaft nahe. Diese beschriank-
te sich namlich fast ganz auf die Erlosung des Menschen durch Gott; sie
faBBte aber das menschliche Heil, verstanden als das letzte Woraufhin und
Worumwillen des menschlichen Lebens im Hinblick auf sein Gliick in
Sinnerfiillung und Sinnvollendung zu wenig ins Auge. Tiefer gesehen
aber gehoren die Erlésung durch Gott und das Heil in Gott, bezie-
hungsweise die Gottgewirktheit der Erlésung und die Gottinnigkeit des
Heils, unldsbar zusammen. Deshalb muB} sich die Soteriologie mit der
Salutologie verbinden und zur Theosoterik weiterentwickeln, wie dies der
katholische Tiibinger Theologe Max Seckler vorschlidgt: «Der Gott der
christlichen Theosoterik ist ein Gott der Erlosung und des Heils. Wenn
<Erlosung> und <Heil> zu unterscheiden sind wie Mittel und Zweck oder
Weg und Ziel und wenn beide in ihrer Unterschiedenheit radikal an Gott
zu binden sind, dann besagt der Begriff <Theosoterik>, daB3 das Heil ver-
mittels des Vorgangs und in den Vorgéngen der Erlosung von Gott
kommt und durch Gott bewirkt wird, daB seine finale Substanz aber auch
allein in Gott liegt. Diese Unterscheidung ist eine notwendige Unter-
scheidung im Begriff der Theosoterik.»°

V. Sakramentale Vorerfahrungen der Erlosung und des Heils

In dieser theosoterischen Perspektive erschlieBt sich iibrigens auch ein
verheiBungsvoller Weg zur Uberwindung des traditionellen Gegensatzes
zwischen Selbsterlésung und Erldsung durch Gott. Diese sind ndmlich
nicht als purer Gegensatz zu begreifen, sondern koénnen im Sinne einer
«erlosten Selbsterlosung» miteinander versohnt werden: «Eine Soterio-
logie, die es z. B. unterldt oder gar verbietet, die Anliegen der Auto-
soterik gebiihrend zu beriicksichtigen, um die Ehre Gottes zu erhdhen,
vertritt nicht etwa eine besonders gute, sondern eine falsche Theosote-
rik.»! Denn der umfassende Heilsbegriff der christlichen Theosoterik
meint nicht nur eine jenseitige, sondern schon eine in der Geschichte

50 SECKLER, M., «Theosoterik — eine Option und ihre Dimensionen. Fundamental-
theologische Anfragen und AnstoBe zur Soteriologie», in: Theologische Quartalschrift
172 51992) 257-284, hier 268.

31 Ebd. 283.



Wie heute redlich an Erlésung glauben? ' 111

wirksame Wirklichkeit; und Gottes Heil will die mitwirkende Praxis de-
rer, die es empfangen, nicht ausschlieBen, sondern zu ihr einladen.

Von daher gehort es mit zur Aufgabe der Verkiindigung der christli-
chen Erlosungsbotschaft, nach geschichtlichen Vorerfahrungen der Erlo-
sung und des Heils im Leben der christlichen Kirche zu fragen, wie dies
bereits Klemens von Alexandrien im dritten Jahrhundert mit einem scho-
nen Bild getan hat.>? Dabei bediente er sich des alten Mythos von Or-
pheus und Eurydike, der beinhaltet, daB der liebende Orpheus seine
Geliebte durch ihren frithen Tod verloren hat, daB er deshalb, angetrieben
von seiner Liebe, in die Unterwelt hinabsteigt, um aus ihr die geliebte
Eurydike wieder ins Leben zuriickzufilhren. Wiewohl er dies mit der
Kraft der Musik seiner Leier versucht, muB er doch scheitern, weil er sich
nicht an die Regeln hilt. Klemens aber erblickt die Erfiillung dieses alten
Mythos in Jesus Christus. Denn er ist der eigentliche Orpheus, ndmlich
der Liebende. Und die geliebte Eurydike ist die Menschheit, die von ihm
geliebt wird, die aber in den Bereich des Todes geraten ist. Deshalb steigt
Christus — in seiner Menschwerdung — hinab in diesen Bereich, der vom
Tod stigmatisiert ist, um kraft des Spiels auf seiner Leier die Menschheit
wiederum in den Bereich des Lebens zuriickzufithren. Und im Unter-
schied zu Orpheus scheitert Christus nicht. Denn das Plektron, d. h. das
Plittchen, mit dem man die Saiten zum Schwingen bringt, ist fiir Klemens
der Heilige Geist, ohne den die Saiten in der Hand des Spielmanns Chri-
stus nicht zum Schwingen kidmen. Und die Leier, auf der Christus spielt,
ist in den Augen des Alexandriners schlieBlich die Kirche, auf der das
Lied des Lachens, der Auferstehung und der Hoffnung erklingt.

Diese wunderschone Vision der Kirche als Leier der Erlosung ist ge-
eignet, eine letzte Wegweisung fiir ein glaubwiirdiges Reden von der Er-
1osung des Menschen heute zu verdeutlichen. Dies kann nédmlich nur
geschehen, wenn die Kirche selbst sich als jene Leier présentiert, auf der
das Lied des Lachens, der Hoffnung und der Erlosung durch den Spiel-
mann Jesus Christus, unterstiitzt vom Plektron des Heiligen Geistes, er-
klingen kann. Dementsprechend kann es nicht geniigen, dal die Kirche
nur von der Erlosung des Menschen spricht; sie ist vielmehr auch berufen
und in die Pflicht genommen, Vorerfahrungen der endgiiltigen Erlésung
zu ermoglichen, und zwar prioritdr im gottesdienstlichen Leben der Kir-
che, zuhdchst in der Feier der Eucharistie.’® Denn als Gedéchtnisfeier
von Tod und Auferstehung Jesu Christi ist das gottesdienstliche Leben

32 Diesen Hinweis verdanke ich ZULEHNER, P.M., «Die Lage des Christentums in
Europa. Konsequenzen fiir die neue Evangelisierung», in: Katechetische Bldtter 118
(1993‘) 533-556, 533.

53 Vgl. KocH, K., Menschliche und kirchliche Schonheit der Liturgie. Gottesdienst
als soteriologisches und ekklesiologisches Ereignis, in: SCHIFFERLE, A. (Hg.), Mitein-
ander. Fiir die vielféltige Einheit der Kirche. Festschrift fiir Anton Hénggi, Freiburg i. Br.
1992, 103-121.



112 Befreit von Siinde, Not und Tod!

der Kirche sowohl die Vergegenwirtigung der Erlosung des Menschen
durch Jesus Christus als auch die geschichtliche Vermittlung des kiinfti-
gen Heiles in der Gegenwart. Auf diesen fundamentalen Stellenwert des
Gottesdienstes im Leben der christlichen Kirche hat Wolfhart Pannenberg
mit Recht hingewiesen: «Als die das Herrenmahl feiernde Gemeinschaft
ist sie Zeichen und Werkzeug der eschatologischen Bestimmung der
Menschheit zur Gemeinschaft im Reiche Gottes.» Deshalb ist «die Kirche
primér in ihrem gottesdienstlichen Leben das, was ihr Wesen ausmacht,
ndmlich <eschatologische Gemeinde> — vorauslaufende Darstellung der
eschatologischen Gemeinschaft der Menschen in der Zukunft der Gottes-
herrschaft. Der Gottesdienst der Kirche bringt den Grund ihres eigenen
Daseins in der Mahlfeier Jesu zur Darstellung.»>*

Damit erschlie8t sich auch das Grundwesen der christlichen Liturgie
als sakramentaler Vorwegfeier der Erlosung: Wenn die Versohnung der
Menschen mit Gott durch den Kreuzestod Jesu nicht als eine gleichsam
von unten nach oben, die einem ziirnenden Gott angeboten werden miif3-
te, zu verstehen ist, sondern als eine Bewegung von oben nach unten,
namlich als Ausdruck der Liebesbewegung Gottes zu seiner Schopfung,
dann besteht die christliche Liturgie zunéchst im dankenden Empfangen
des gottlichen Heils, und dann heifit die wesentliche Form der christli-
chen Liturgie mit Recht Danksagung: Eucharistia. In diesem Sinn geht es
christlicher Liturgie nicht darum, daB menschliche Leistungen vor Gott
gebracht wiirden, sondern vielmehr darum, da3 sich der Mensch von Gott
beschenken 148t, worauf der Miinsteraner Liturgiewissenschaftler Kle-
mens Richter mit Recht insistiert: «Liturgie hat nichts mit einer zu er-
bringenden Leistung vor Gott zu tun. Es geht zundchst nicht um einen
Gott geschuldeten Kult, und schon gar nicht um einen Handel mit Gott,
der vom Menschen bestimmte Leistungen fordert, um sie dann zu beloh-
nen.» Im Unterschied zum Mittelalter, in dem die letztere Auffassung an-
gesichts der Siinden- und Gerichtsangst der Menschen eine groBle Rolle
spielte, ist der christliche Gottesdienst zunédchst «Feier des Glaubens, in
der Gott als Schopfer und Erléser absichtslos — also ohne Hintergedanken
an einen bestimmten Nutzen — gelobt wird.»>® Freilich ist dann die
christliche Kirche, die das Gedichtnis von Tod und Auferstehung Christi
feiert und sein Lebensopfer dankbar empfingt, auch berufen und ver-
pflichtet, sich in seine Hingabebewegung hineinehmen zu lassen, dadurch
selbst als lebendige Hostie im Alltag der Welt zu leben und in dieser
eucharistisch-osterlichen Grundhaltung erlost(er) zu handeln.

Osterlich zu leben, dazu ist die christliche Kirche auch aufgrund der
Taufe berufen und verpflichtet. Denn die Taufe, die ihren historischen

54 PANNENBERG, W., Systematische Theologie. Band III, Gottingen 1993, 323.
5 RICHTER, K., Liturgiereform als Mitte einer Erneuerung der Kirche, in: DERS.
(Hg.), Das Konzil war erst der Anfang. Die Bedeutung des II. Vatikanums fiir Theologie
und Kirche, Mainz 1991, 53-74, hier 61.



Wie heute redlich an Erlosung glauben? 113

Ursprung wie systematischen Urgrund in Ostern hat, ist das befreiende
Fanal dafiir, daBB die Vollendung des menschlichen Lebens in Gottes
Ewigkeit bereits im irdischen Leben begonnen hat. Die eigentliche Schei-
delinie des menschlichen Lebens ist in den Augen des Apostels Paulus,
namlich nicht der Tod, den die Menschen noch vor sich haben, sondern
die Taufe, in deren Riickenwind die Christen leben diirfen. Die Taufe
impliziert eine elementare Vorverlagerung des menschlichen Todes und
der Auferweckung, insofern in der Taufe — jedenfalls von Gott her — gar
nichts weniger vollzogen worden ist als der Tod und die Neugeburt des
Menschen: Wie Jesus selbst in das Bad des Todes getaucht, aus ihm aber
an Ostern als der vollendet neue Mensch auferstanden ist, so taucht im
Bad der Taufe auch der alte Mensch in das Grab Jesu Christi hinab, um
zusammen mit Christus als wahrhaft neuer Mensch aufzuerstehen. Wer
die Taufe, die an Tod und Auferweckung Jesu Christi Anteil gibt, emp-
fangen hat, ist deshalb die feierlich ernste Selbstverpflichtung einge-
gangen, ein Mensch zu werden, der gerade nicht mit allen Wassern gewa-
schen ist, sondern allein mit dem Wasser des neuen Lebens.

Dazu gehort vor allem, daB der in der Taufe garantierte Ausblick
iiber die eigene Todesgrenze hinaus auf die volle Anteilhabe an der Auf-
erweckung Jesu Christi den Getauften gerade nicht ablenkt von den Auf-
gaben seiner Gegenwart, sondern ihn einlenkt zum leidenschaftlichen
Kampf gegen den Tod fiir das Leben, gegen die Ausbeutung fiir mehr Ge-
rechtigkeit, gegen den Krieg fiir den Frieden und gegen die Zerstérung
fiir die Bewahrung der Schopfung. Denn der christliche Glaube an die
Erlosung durch die Auferstehung fiihrt in den Aufstand gegen alle
Michte des Todes in der heutigen Welt. In diesem Sinne sind Christen,
wie Josef Imbach mit Recht betont, «<zwar keine Friedensstorer, aber sie
betidtigen sich ganz massiv als Storenfriede, wo immer die Michte des
Todes am Werk sind — sei das im privaten, im gesellschaftlichen oder im
politischen Bereich.»® Nicht zuletzt darin hat der Christ als &sterlich
neuer Mensch auch und gerade in der heutigen Welt seinen Erlosungs-
glauben und seine Auferstehungshoffnung unter lebendigen Tatbeweis zu
stellen.

Je erloster die christliche Kirche aus den sakramentalen Vorerfahrun-
gen der Erlosung und des vollendeten Heils in ihrem Alltag lebt, desto
mehr wird der Christ die Erfahrung machen konnen, «daB ich mit Leib
und Seele im Leben und im Sterben nicht mein, sondern meines getreuen
Heilandes Jesu Christi eigen bin, der mit seinem teuren Blut fiir alle
meine Siinden vollkdmmlich bezahlt und mich aus aller Gewalt des Teu-
fels erlost hat und also bewahrt.» Damit aber wird abschlieBend deutlich,
daB die eingangs zitierte Antwort des Heidelberger Katechismus auf die

56 IMBACH, J., Himmelsglaube und Hoéllenangst. Was wissen wir vom Leben nach
dem Tode?, Miinchen 1987, 133.



114 Befreit von Siinde, Not und Tod!

Grundfrage des Menschen nach Erlésung auch heute nichts an Aktualitit
eingebiit hat, auch wenn sie in einem Sprachgewand daherkommt, das
der heutige Mensch nur mit Schwierigkeiten zu verstehen vermag. Wenn
diese traditionelle Antwort aber zeitgemall ausgelegt wird, wird zugleich
sichtbar, daB auch das heutige Reden der Kirche von der Erlosung des
Menschen bei aller ZeitgeméBheit immer auch ursprungsgetreu sein muB.



	Befreit von Sünde, Not und Tod! : Wie heute redlich an Erlösung glauben?

