
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 43 (1996)

Heft: 1-2

Artikel: Befreit von Sünde, Not und Tod! : Wie heute redlich an Erlösung
glauben?

Autor: Koch, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761245

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761245
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kurt Koch

Befreit von Sünde, Not und Tod!

Wie heute redlich an Erlösung glauben?

«Was ist dein einziger Trost im Leben und im Sterben?» Mit dieser für
den Christen alles entscheidenden Frage beginnt der reformatorische
«Heidelberger Katechismus», der auf der großen Synode von Dordrecht
in Holland im Jahre 1619 von den versammelten Vertretern der
reformierten Kirchen als einhellig gebilligtes Bekenntnisbuch anerkannt wurde.

Auf diese allererste Frage gab der Katechismus damals als Antwort:
«Daß ich mit Leib und Seele im Leben und im Sterben nicht mein,
sondern meines getreuen Heilands Jesu Christi eigen bin, der mit seinem teuren

Blut für alle meine Sünden vollkömmlich bezahlt und mich aus aller
Gewalt des Teufels erlöst hat und also bewahrt, daß ohne den Willen
meines Vaters im Himmel kein Haar von meinem Haupt kann fallen, ja
auch mir alles zu meiner Seligkeit dienen muß.»1

Diese Antwort des Heidelberger Katechismus spricht zwar die Sprache

einer vergangenen Zeit, die denn auch den heutigen Menschen kaum
mehr unmittelbar anspricht. Trotzdem ist seine Ausgangsfrage äußerst
aktuell geblieben. Dies gilt selbst dann, wenn der heutige Mensch diese

Frage anders formuliert, beispielsweise so: «Was ist der Sinn meines
Lebens?» Dieses Beispiel zeigt, daß jedes Bemühen um ein heutiges redliches

Reden über Erlösung verpflichtet ist, nicht nur auf die
Antwortformulierungen zu hören, die uns von der Tradition her (an)vertraut sind,
sondern ebenso sensibel aufmerksam zu werden für die Fragen, die der
heutige Mensch diesbezüglich stellt. Das pastorale Problem, wie die Kirche

heute über Erlösung reden kann, setzt deshalb eine feinfühlige
Diagnose über das Empfinden des heutigen Menschen hinsichtlich seiner
Erlösungsbedürftigkeit voraus. Soll heute nämlich eine verantwortbare
und hilfreiche Antwort aus der Sicht des christlichen Glaubens formuliert
werden können, gilt es sich zunächst den menschlichen Grundfragen
auszusetzen: Wie versteht sich der heutige Mensch selbst? Woran leidet er?

Der Heidelberger Katechismus. Neubearbeitung der Jubiläumsausgabe 1963,
Frage 1.



Wie heute redlich an Erlösung glauben? 85

Wodurch ist er versklavt? Und wovon hofft er befreit und erlöst zu
werden?

I. Zeitgemäßheit und Ursprungstreue der christlichen Erlösungsbotschaft

Die konkrete Art und Weise, wie diese menschlichen Grundfragen
gestellt und beantwortet werden, erweist sich allerdings als geschichtlich
bedingt und trägt die Signaturen der jeweiligen Zeit. Dies kann ein auch
nur kurzer Blick in die Geschichte verdeutlichen, der aber nicht um seiner

selbst willen, sondern nur als erster Schritt zur Bewältigung des
Problems heute vollzogen werden soll. In diesem Sinne hat der evangelische
Theologe Paul Tillich darauf aufmerksam gemacht2, wie sehr sich die
Formulierungen der Erlösungsbotschaft des christlichen Glaubens
veränderten, sobald sie versuchten, auf die jeweilige Erfahrungssituation und
Heilsfrage des Menschen einzugehen und eine glaubwürdige und
überzeugende Antwort darauf zu geben:

In der Antike dürfte der Mensch am meisten unter der Erfahrung seiner

eigenen Sterblichkeit und Vergänglichkeit gelitten haben. In der
Begegnung mit der Wirklichkeit des unendlichen Gottes wurde der Mensch
sich erst recht seiner endlichen Menschlichkeit bewußt und nahm die
fundamentale Unterschiedenheit zwischen dem Göttlichen und dem
Irdischen, zwischen dem Schöpfer und dem Geschöpflichen wahr. Von daher
richtete sich seine alles entscheidende Existenzfrage darauf, wie das
endliche Seiende am unendlichen Sein so Anteilhabe bekommen kann, daß es

gegen die Vergänglichkeit alles Irdischen und gegen das eigene Vergehen
im Tod Bestand im ewigen Sein Gottes zu gewinnen vermag. Diese Frage
stellte der antike Mensch zudem stellvertretend für alles irdische Seiende
und somit für den ganzen Kosmos.

Auf diese Existenzfrage nach Unvergänglichkeit und Unsterblichkeit,
die der damalige Mensch im Kontext seiner metaphysisch interpretierten
kosmozentrischen Weltschau stellte, hat sich die altkirchliche Theologie
sensibel eingelassen, und zwar sowohl christologisch mit der Entfaltung
der Zweinaturenlehre als auch soteriologisch mit der Vision der Theo-
poiesis, der Vergöttlichung des Menschen, wie sie bereits Athanasius
exemplarisch artikuliert hat: «Gott wurde Mensch, damit wir Menschen
Götter, d. h. des göttlichen Logos teilhaftig werden.»3 Von diesem
Grundsatz her versteht es sich leicht, daß diese soteriologisch zugespitzte
Abstiegschristologie der Alten Kirche eine nicht unwesentliche Verschiebung

des christlichen Glaubenszentrums von Ostern auf Weihnachten mit
sich brachte und daß sie insgesamt zu verstehen und zu würdigen ist als

2 Vgl. TILLICH, P., Der Mut zum Sein, Hamburg 1965.
3 ATHANASIUS, De incarnatione, Kapitel 54. Vgl. dazu GlLG, A., Weg und Bedeutung

der altkirchlichen Christologie, München 1955.



86 Befreit von Sünde, Not und Tod!

äußerst zeitgemäße Artikulation des christlichen Glaubens für den damaligen

Menschen und die ihn brennende Existenzfrage nach einer hilfreichen

Überwindung seiner eigenen Sterblichkeit.
Wiewohl die Erfahrung der Vergänglichkeit und die Sehnsucht nach

dem Leben über den Tod hinaus die Menschen aller Zeiten bewegt haben,
stand doch in der westlich-lateinischen Welt des Mittelalters im Unterschied

zur Alten Kirche nicht mehr so sehr die Frage der Endlichkeit,
sondern die Frage der Schuld des Menschen im dominierenden Vordergrund

des existentiellen Interesses der Menschen und deshalb auch der
theologischen Reflexion. Diese Verschiebung dürfte dabei wesentlich
zusammenhängen mit dem unterschiedlichen soziokulturellen Kontext des
westlichen Christentums, das sich entschieden den praktischen Fragen der
konkreten Lebensführung und der politisch-rechtlichen Gestaltung des
Gemeinwesens zuwandte. Da es dem Lateiner, durchaus im Unterschied
zum Griechen, vor allem um die konkrete Praxis des Lebens ging, rückten

die menschlichen Fragen nach Verantwortung, Lohn und Schuld in
den Vordergrund des existentiellen Interesses und auch der theologischen
Denkbemühung. Für die letztere implizierte diese neue Konstellation vor
allem, daß sie maßgeblich von Rechtskategorien bestimmt wurde.

Von daher ist es zu verstehen und zu würdigen, daß die westlichen
Erlösungskonzeptionen anknüpften bei der Frage nach der möglichen
Heilung des durch die menschliche Schuld eingetretenen Rechtsbruches
zwischen den Menschen und Gott und daß dementsprechend unter der
Erlösung des Menschen die Wiederherstellung jener rechtlichen
Ordnung, die aufgrund der Schuld des Menschen zerbrochen worden ist,
durch Gott selbst verstanden wurde. Diese Grundkonzeption des Mittelalters

hat vor allem Anselm von Canterbury systematisch und geschichts-
wirksam ausgearbeitet, und zwar dahingehend, die Erlösung des
Menschen bestehe im Kern darin, daß die aus dem Rechtsbruch der Sünde
folgende Strafe Gottes vom Menschen durch Jesus Christus abgewendet
worden sei, indem er sich selbst als Sühneopfer für die Menschen dem
himmlischen Vater angeboten und auf diesem Weg das gestörte
Rechtsverhältnis zwischen Gott und den Menschen repariert und die durch die
Sünde des Menschen verletzte Ehre Gottes wiederhergestellt habe.4 In
diesem Erfahrungs- und Denkkontext erweist es sich als konsequent, daß
das Zentrum des christlichen Glaubens wie seiner theologischen
Reflexion ganz auf den Opfertod Jesu Christi und damit auf den Karfreitag
orientiert wurde und daß sich die Grundfrage auf die Thematik der
Vergebung der Schuld und der Rechtfertigung des Sünders verlagerte.
Dies gilt nicht nur für die mittelalterliche Bußfrömmigkeit, sondern auch

4 Als gelungene Exegese der Satisfaktionslehre Anselms vgl. GRESHAKE, G.,
Erlösung und Freiheit. Eine Neuinterpretation der Erlösungslehre Anselms von Canterbury,
in: Ders., Gottes Heil - Glück des Menschen. Theologische Perspektiven, Freiburg i. Br.
1983, 80-104.



Wie heute redlich an Erlösung glauben? 87

und erst recht für die reformatorische Erfahrung, die bei Martin Luther
ihren entscheidenden Ausgang genommen hatte von der ihn existentiell
quälenden Frage: «Wie kriege ich einen gnädigen Gott?»

Im Unterschied zum Mittelalter und zur Reformationszeit pflegt der
aufgeklärte Mensch der Neuzeit nicht mehr zu fragen, wie er einen gnädigen

Gott «kriegen» kann.5 Er fragt viel elementarer und radikaler, ob es
Gott überhaupt gibt. Und er sehnt sich nicht so sehr, zumindest jedenfalls
nicht vordergründig, nach der Vergebung seiner Schuld, sondern
vielmehr danach, daß sein persönliches Leben überhaupt Sinn hat. Diese
neuzeitliche Verschiebung der existentiellen Fragerichtung bedeutet ge-
nauerhin, daß sich in der Neuzeit die Erfahrungssituation des Menschen
von der Frage der Schuld auf die Frage nach dem Sinn im persönlichen
Leben des Menschen und erst von daher nach seiner Schuld verlagert hat.

Demgemäß konzentriert sich das Interesse an Erlösung in der Neuzeit
nicht mehr auf die Menschwerdung, aber auch nicht mehr auf den Opfertod

Jesu Christi, sondern auf den irdischen, historisch zugänglichen und

ganz und gar menschlichen Jesus. Dabei fand man in seinem Leben und
in der lebendigen Wirkung seiner Persönlichkeit den wahren und guten
Menschen schlechthin, genauerhin das Vorbild der sittlichen Vollkommenheit

und das Urbild jener Menschheit, die Gott wohlgefällt. Die
genaueren Konsequenzen dieser entscheidenden Wende zur menschlichen
Subjektivität in der Neuzeit hat Jürgen Moltmann treffend dahingehend
artikuliert, daß Jesus «nicht mehr auf theologischem Hintergrund als der
<Gott-Mensch> verstanden» wurde, «sondern auf anthropologischem
Vordergrund als der <Mensch Gottes>. Nicht seine Inkarnation und als ihr
physisches Zeichen die Jungfrauengeburt, sondern seine gottentsprechende,

menschliche Vollkommenheit und als ihr Zeichen die Sündlosig-
keit werden betont. Nicht mehr in der Vergöttlichung von Mensch und
Schöpfung liegt das Heil, sondern in der inneren Identität des mit sich
entzweiten und sich selbst unkenntlich gewordenen Menschen und in der
daraus folgenden Ermöglichung sittlicher Humanität.»6 Genau auf diese
Sinnfrage des einzelnen Menschen versucht die neuzeitliche Erlösungslehre,

die eben deshalb im Kern Jesuologie geworden ist, zu antworten.
Dieser - allerdings arg geraffte - Überblick über die Geschichte der

Erlösungsvorstellungen in der Theologiegeschichte vermag zu dokumentieren,

wie sehr die christliche Theologie stets darum bemüht war, ihre
Heilsbotschaft zeitgemäß zum Ausdruck zu bringen und sich deshalb
sensibel auf die jeweilige Heilsfrage des Menschen einzulassen. Damit war
freilich auch eine permanente Gefahr verbunden. Wenn nämlich das
christliche Reden von der Erlösung derart bedingt ist vom Erlösungsin-

5 Vgl. dazu LOHFF, W./WALTER, Ch. (Hg.), Rechtfertigung im neuzeitlichen
Lebenszusammenhang. Studien zur Neuinterpretation der Rechtfertigungslehre, Gütersloh 1974.

6 MOLTMANN, J., Der Weg Jesu Christi. Christologie in messianischen Dimensionen,
München 1989, 76.



88 Befreit von Sünde, Not und Tod!

teresse der jeweiligen Zeit, erhebt sich von selbst der vom evangelischen
Theologen Wolfhart Pannenberg immer wieder ausgesprochene Verdacht,
die christologisch-soteriologischen Konzeptionen der christlichen Tradition

könnten auch gelesen werden als «Projektionen der jeweils leitenden
Sinndeutungen menschlicher Existenz»7. Wäre aber die christliche
Erlösungsbotschaft nichts weiter als eine Projektion der unterschiedlichen
und wechselnden Heilserwartungen der Menschen, verlöre sie von selbst
ihre christliche Authentizität und Glaubwürdigkeit. In dieser Sinnrichtung,

wie sie sich beispielsweise in der fundamentalchristologischen
Basisformel bei Karl-Heinz Ohlig ausspricht, die Christologie sei eine
«Funktion der Soteriologie»8, kann deshalb die Beantwortung der Frage,
wie heute von der Erlösung des Menschen zu sprechen ist, nicht gesucht
werden. Denn die christliche Erlösungsbotschaft muß nicht nur zeitgemäß,

sondern auch ursprungsgetreu, und dies heißt am Christusglauben
orientiert, ausgelegt werden.9

Trotzdem gilt es, sich bei der Formulierung der christlichen
Erlösungsbotschaft auf die Heilsfrage des heutigen Menschen sensibel
einzulassen. Geben sich Kirche und Theologie nämlich keine Rechenschaft
über die Zeitgemäßheit - die freilich immer auch Zeitbedingtheit bedeutet

- der konkreten Art und Weise, wie sie die Erlösungsbotschaft zu
verkünden und zu reflektieren haben, droht die andere Gefahr, daß sie sich
anachronistisch auf frühere Antwortversuche fixieren, die damals gewiß
adäquate Antworten auf die Heilsfrage der Menschen gewesen sind, die
sich heute aber als Antworten auf Fragen herausstellen, die der heutige
Mensch so nicht mehr stellt. Dies dürfte beispielsweise weithin der Fall
sein bei der nach wie vor dominierenden Bußfrömmigkeit, die Wolfhart
Pannenberg in den evangelischen Kirchen mit Recht als anachronistisch
kritisiert hat.10 In der katholischen Kirche der Gegenwart dürfte es sich
aber kaum anders verhalten, wie auch und gerade der hohe Stellenwert
zeigt, der in der nachkonziliaren Liturgiereform dem Bußakt im
Eröffnungsteil der Eucharistiefeier zugewiesen wurde, so daß die große
Danksagungsfeier der christlichen Kirche weithin unter dem Vorzeichen der
Schuld und der Buße des Menschen steht. Diese nicht unproblematische
Entwicklung11 hat aber zur unabdingbaren Konsequenz, daß der heutige

7 Pannenberg, W., «Das christologische Fundament christlicher Anthropologie», in:
Concilium 9 (1973) 425-434, hier 425.

8 OHLIG, K.-H., Fundamentalchristologie. Im Spannungsfeld von Christentum und
Kultur, München 1986, 27.

9 Vgl. zu dieser fundamentalen Spannung genauer KOCH, K., Christliche Identität im
Widerstreit heutiger Theologie, Ostfildern 1990.

10 Vgl. Pannenberg, W., Christliche Spiritualität. Theologische Aspekte, Göttingen
1986, insbes. 5-25: Protestantische Bußfrömmigkeit.

11 Daß jedoch auch andere und bessere liturgische Realisierungen möglich sind, zeigt
nicht zuletzt der neue Meßritus im Zaire, in dem der Bußakt erst als Antwort auf die Ver-



Wie heute redlich an Erlösung glauben? 89

Christ, der bedrängt ist von der Sinnfrage in seinem persönlichen Leben,
im Gottesdienst sogleich mit Glaubensantworten auf Fragen konfrontiert
wird, die er zunächst so nicht hat, dafür aber kaum Antworten auf jene
Fragen erhält, die ihn wirklich bedrängen. In dieser anachronistischen
Fixierung auf traditionelle Konzeptionen dürfte denn auch eine der
entscheidenden Wurzeln nicht nur für die gegenwärtige Krise des
gottesdienstlichen Lebens liegen, sondern auch für den Glaubwürdigkeitsverlust

des christlichen Redens von der Erlösung des Menschen in der
gegenwärtigen Lebenssituation.

II. Modernes Grundklima der Angst als Ort der christlichen Erlösungs¬
botschaft

Die christliche Botschaft von der Erlösung des Menschen erweist sich
demgegenüber nur dann als glaubwürdig, wenn sie sowohl ursprungsgetreu

als auch zeitgemäß verkündet wird. Wie aber stellt sich die
Erlösungssehnsucht des heutigen Menschen dar? Nicht nur erweist sich seit
der Französischen Revolution und ihrem Dreigestirn von Freiheit,
Gleichheit und Brüderlichkeit das Stichwort der Freiheit gleichsam als
nervöses Zentrum der menschlichen Entwicklungsgeschichte in der Neuzeit,

sondern auch und erst recht heute gehört die Freiheit zu jenen
Lebensheiligtümern, die der Mensch gerade deshalb unbedingt geschützt
haben will, weil er sie als in vielfältiger Weise bedroht erfährt.
Kulturdiagnostische Untersuchungen haben jedenfalls das Ergebnis zu Tage
gefördert, daß der heutige Mensch einen hohen Anspruch auf Freiheit und
Eigenmächtigkeit, Autonomie und Selbstbestimmung für sich
reklamiert.'2 «Vive le moi!» - «Es lebe das eigene Ich!»: an dieser Kurzformel

könnte man denn auch das dominierende Lebensgefühl des heutigen
Menschen am adäquatesten festmachen.

Das eigentliche Kernproblem des heutigen Menschen ist freilich
keinesfalls in seinem Freiheitsanspruch und Selbstbestimmungsstreben zu
diagnostizieren. Ganz im Gegenteil! Diese gilt es vielmehr mit allen
Kräften zu fördern. Deshalb muß auch die christliche Erlösungsbotschaft
im Kontext der neuzeitlichen Freiheitssehnsucht des Menschen ausgelegt
werden.13 Auf der anderen Seite darf man sich aber auch keiner Illusion

kündigung des Wortes Gottes folgt. Vgl. BERTSCH, L. (Hg.), Der neue Meßritus im Zaire.
Ein Beispiel kontextueller Liturgie, Freiburg i. Br. 1993.

12 Vgl. ZULEHNER, P.M./DENZ, H./Beham, M./FRIESL, Ch., Vom Untertan zum
Freiheitskünstler. Eine Kulturdiagnose anhand der Untersuchungen «Religion im Leben
der Österreicher 1970-1990» - «Europäische Wertestudie - Österreichteil 1990», Wien
1991. Vgl. neuerdings auch ZULEHNER, P.M./DENZ, H., Wie Europa lebt und glaubt.
Europäische Wertestudie, Düsseldorf 1993.

Vgl. dazu vor allem PRÖPPER, Th., Erlösungsglaube und Freiheitsgeschichte. Eine
Skizze zur Soteriologie, München 1988.



90 Befreit von Sünde, Not und Tod!

darüber hingeben, daß diese heute dominierende Lebensbestimmung des
Menschen einen ungewöhnlich hohen Preis fordert.

An erster Stelle muß die weitgehende Vereinzelung der Menschen in
der heutigen Gesellschaft genannt werden, die mit ihrem Freiheitsstreben
einhergeht. Der Mensch ist völlig auf sich selbst zurückgeworfen, was
sich vor allem in der Vervielfältigung von zwischenmenschlichen
Kontakten bei gleichzeitiger Abnahme ihrer Intensität äußert. Immer mehr
scheinen die Menschen heute ihr Leben nach jener Maxime zu gestalten,
die Fritz Perls, dem Begründer der Gestalttherapie zugeschrieben wird:
«Ich tue, was ich tue, und du tust, was du tust. Ich bin nicht auf dieser
Welt, um nach deinen Erwartungen zu leben. Und du bist nicht auf dieser
Welt, um nach meinen zu leben. Und wenn wir uns zufällig finden -
wunderbar. Wenn nicht, kann man auch nichts machen.» In dieser
Lebensmaxime, mit der jeder selbst Nähe und Distanz in den
zwischenmenschlichen Beziehungen definiert, liegt nicht nur das zentrale
Kennzeichen der modernen Stadt;14 sie bringt vielmehr auch unmißverständlich

zum Ausdruck, daß der Anspruch des heutigen Menschen auf
freiheitliche Selbstbestimmung keineswegs einhergeht mit einem Zuwachs an
zwischenmenschlicher Solidarität, und zwar in dem elementaren Sinn,
daß sich Freiheit und Gerechtigkeit verschwistern könnten.

Der heute weitverbreitete Individualismus korreliert vielmehr mit
Desolidarisierung, also mit einem katastrophalen Mangel an belastbarer
Solidarität. Die moderne Freiheit ist deshalb der großen Gefahr ausgesetzt,

unsolidarisch gelebt zu werden. Für die moderne Lebensart des

heutigen Menschen ist jedenfalls - mit dem Züricher Paardynamiker Jürg
Willi gesprochen - die «unbezogene Selbstverwirklichung» charakteristisch.15

Und amerikanische Soziologen wie Robert N. Bellah reden
sogar von einem «expressiven Individualismus» und «utilitaristischen
Individualismus» als den dominierenden Haltungen vornehmlich derjenigen
Menschen, die heute zu den jüngeren Generationen gehören.16

Das eigentliche Kernproblem des heutigen Menschen ist folglich daran

festzumachen, daß sein Freiheitsanspruch im Kontext mangelnder
Solidarität aufkommt und nicht selten darin umkommt. Hinzu kommt zweitens

erschwerend, daß dieser Desolidarisierungsschub maßgeblich gefördert

wird durch jene angestrengte Diesseitigkeit, die den heutigen
Menschen, dem offensichtlich der religiöse Himmel weithin verschlossen ist,
zwingt, den Himmel gleichsam auf Erden zu suchen. Für dieses Bemühen
stehen in der heutigen gesellschaftlichen Lebenswelt allerdings nur weni-

14 Vgl. Höhn, H.-J., «Religion in der City - oder: Den Glauben zu Markte tragen?!»,
in: Lebendige Seelsorge 43 (1992) 1-6.

15 WILLI, J., Was hält Paare zusammen? Der Prozeß des Zusammenlebens in psycho-
ökologischer Sicht, Reinbek bei Hamburg 1991.

Bellah, R.N. u. a., Gewohnheiten des Herzens. Individualismus und Gemeinsinn
in der amerikanischen Gesellschaft, Köln 1987.



Wie heute redlich an Erlösung glauben? 91

ge Betätigungsfelder zur Verfügung, genauerhin diejenigen des Amusements,

der Arbeit und der Liebe. Deshalb droht die große Gefahr, daß die
Menschen sich heute zu Tode amüsieren, zu Tode arbeiten und sogar zu
Tode lieben, wie prominente Fachexperten des modernen Lebens mit
Recht diagnostizieren.17 Auf jeden Fall werden der heute weitverbreitete
unbezogene Individualismus und die damit zusammenhängende Tendenz
der Entsolidarisierung am meisten durch diese Diesseitskonzeption des
modernen Lebens vorangetrieben.

Dieses moderne und «selbstgemachte Gefängnis in der angestrengten
Diesseitigkeit»18 provoziert beim heutigen Menschen drittens größte
Schwierigkeiten mit dem Fundamentalgedanken des christlichen Glaubens

an seine Erlösung in Jesus Christus. Denn wie soll der heutige
Mensch das Glaubensbekenntnis, daß Christus für uns Menschen gestorben

und auferstanden ist, ehrlich mitvollziehen können, wenn er es
aufgrund der modernen Lebenseinstellung als Verletzung seiner Würde
empfindet, durch jemand anderen erlöst worden zu sein? In der geistigen
Atmosphäre der heutigen Gesellschaft versteht es sich eher von selbst, daß
der Gedanke der Selbsterlösung viele Menschen ungemein fasziniert und
wie ein elektrisierendes Stichwort wirkt. Von daher erklärt sich jedenfalls
der große Boom an Angeboten und Praktiken zur Selbsterlösung, der in
den letzten Jahrzehnten entstanden ist, der einem schillernden Markt von
unmöglichen Möglichkeiten gleichkommt und der - mit dem Bonner
Philosophen Hans Michael Baumgartner geurteilt - ein «technizistisches
Verständnis von Erlösung als Selbstbefreiung des Menschen vom Bösen»
verrät.19

Als beliebtestes «Produkt» dieses Marktes dürfte sich die in der
heutigen Gesellschaft weitverbreitete Hoffnung auf Wiedergeburt darstellen.
Denn letztlich steht oder fällt jede ReinkarnationsVorstellung mit der
Annahme, daß es dem Menschen selbst anheimgegeben ist, sich durch den
Prozeß der Wiedergeburten zu vervollkommnen, sich selbst zu «erlösen»
und sich in die Vollendung hinein zu leisten. Diese Überzeugung tritt
besonders deutlich zu Tage in der in der heutigen weltanschaulichen
Diskussion im Vordergrund stehenden Reinkarnationslehre, wie sie in der
Gestalt der Anthroposophie Rudolf Steiners vorliegt. Denn Steiners Sicht
von Karma und Reinkarnation ist - entgegen einer weitverbreiteten
Einschätzung - gerade nicht deterministisch. Steiner schreibt dem Menschen
vielmehr ein Höchstmaß an Selbstgestaltung zwischen Tod und neuer

17 Vgl. dazu POSTMAN, N., Wir amüsieren uns zu Tode. Urteilsbildung im Zeitalter
der Unterhaltungsindustrie, Frankfurt a. M. 1985; FASSEL, D., Wir arbeiten uns zu Tode.
Die vielen Gesichter der Arbeitssucht, München 1991; BECK, U./BECK-GERNSHEIM, E.,
Das ganz normale Chaos der Liebe, Frankfurt a. M. 1990.

ZULEHNER, P.M., «Die Lage des Christentums in Europa. Konsequenzen für die
neue Evangelisierung», in: Katechetische Blätter 118 (1993) 533-556, hier 555.

19 BAUMGARTNER, H.M. (Hg.), Verführung statt Erleuchtung. Sekten, Scientology,
Esoterik, Düsseldorf 1993, 10.



92 Befreit von Sünde, Not und Tod!

Geburt zu. Denn im sogenannten «Zwischenzustand», den er als «Leben
zwischen Tod und neuer Geburt» bezeichnet, erweist sich der Mensch als
Gestalter seiner eigenen Zukunft. Genauerhin beschreibt Steiner in seinen
«Anthroposophischen Leitsätzen» die Ausprägung des neuen Lebens
durch den Menschen selbst im «Geisterreich», genannt «Devachan», so:
«In dieser geistigen Verwirklichung (nämlich des Guten und Schlechten
in früheren Leben) gestaltet sich der Mensch selber zwischen dem Tod
und der neuen Geburt; er wird wesenhaft ein Abbild dessen, was er im
Erdenleben getan hat.»20

Von dieser unmißverständlichen Aussage her drängt sich das Urteil
Reinhard Hümmels von selbst auf, daß Steiners Reinkarnationslehre nicht
zuletzt die Absicht verfolgt, «den Menschen, freilich in Zusammenarbeit
mit den Mächten der geistigen Welt, zum Schöpfer seiner selbst zu
machen», was genauerhin bedeutet, «den Schöpfergott der Bibel arbeitslos
zu machen und durch den Glauben an einen konsequenten karmischen
Kausalzusammenhang zu ersetzen.»21 Wenn in diesem Sinn der Mensch
zum Schöpfer seiner selbst erklärt wird, versteht es sich leicht, daß sich
angesichts der heute weitverbreiteten Hoffnung auf Selbsterlösung die
christliche Verheißung der Erlösung des Menschen durch Tod und
Auferstehung Jesu Christi wie ein Anachronismus ausnehmen muß, der den

heutigen Menschen kaum mehr in Bann zu nehmen vermag.
Die beim heutigen Menschen feststellbare Freiheitssehnsucht, die

sich aber nicht mit Solidarität verschwistert, produziert viertens Angst,
genauerhin Angst vor der Zukunft. Diese Konsequenz hängt elementar
damit zusammen, daß der Mensch ein durch und durch zeitliches Wesen
ist. Er lebt in der Gegenwart, hat aber die Vergangenheit hinter sich und
die Zukunft vor sich. Von diesen drei Zeitdimensionen scheint im
durchschnittlichen Empfinden des heutigen Menschen die Vergangenheit zu
dominieren. Der Mensch erfährt sich vor allem vom Erbe seiner Vergangenheit

geprägt: entweder positiv bevorteilt oder aber negativ stigmatisiert.

Seine Angst hingegen richtet sich auf die Zukunft. Und seine
Gegenwart kommt ihm nicht selten vor wie ein Tunnel, von dem er nicht
weiß, ob an seinem Ende eine lichtvolle Zukunft erscheinen oder ob er
endlos sein wird, wie der Schweizer Dichter Friedrich Dürrenmatt diese
hartnäckige Grunderfahrung des heutigen Menschen mit dem atemberaubenden

Gleichnis des Tunnels in seiner gleichnamigen Erzählung treffend
artikuliert hat.

Im Mittelpunkt dieser Erzählung steht jener vierundzwanzigjährige
Student, der sich in einen Zug setzt, der ihn wie gewohnt in die nahe gelegene

Universitätsstadt bringen soll. Doch diesmal scheint der Tunnel,

20 Leitsatz 43.
21 HUMMEL, R., Reinkarnation statt Schöpfungsglaube. Zu Rudolf Steiners und

L. Ron Hubbards Entwürfen, in: KOCHANEK, H. (Hg.), Reinkarnation oder Auferstehung.
Konsequenzen für das Leben, Freiburg i. Br. 1992, 100-118, hier 107.



Wie heute redlich an Erlösung glauben? 93

den der Zug jeweils durchqueren muß, seltsamerweise kein Ende nehmen

zu wollen. Die übrigen Passagiere im Zug sind ahnungslos; jedenfalls

verhalten sie sich zunächst so, als würden sie nichts bemerken. Der
Student hingegen begibt sich beunruhigt nach vorne zum Zugführer.
Dieser beschwichtigt ihn: «Wir bewegen uns auf Schienen, der Tunnel
muß also irgendwohin führen.» Nichts beweist, daß am Tunnel etwas
nicht in Ordnung ist - außer natürlich, daß er nicht aufhört. Die Situation

ändert sich jedoch sofort, als die beiden, der Student und der
Zugführer, feststellen müssen, daß der Zug mit «Sterngeschwindigkeit» ins
Erdinnere rast. Der Lokomotivführer ist schon längst abgesprungen; ihm
war jeder Rettungsversuch von vornherein als sinnlos erschienen. Hilflos

und verzweifelt wendet sich schließlich der Zugführer an den
Studenten: «Was sollen wir tun?» Unbarmherzig antwortet der Student:
«Nichts.» Der Zug fährt ja schon längst nicht mehr; er «stürzt»
geradezu, und jede Gelegenheit, sich noch retten zu können, ist endgültig
vertan.

Bei Dürrenmatt fällt zwar das Stichwort «Angst» nicht. Dennoch ist in
seiner Erzählung «Der Tunnel» genau dieser hartnäckige Begleiter des

menschlichen Lebensweges gemeint, der dem Menschen die Erfahrung
aufzwingt, daß er immer mehr den Boden unter seinen Füßen zu verlieren
droht, und zwar im buchstäblichen Sinne. Daß sich somit die Urangst des
Menschen auf die Zukunft richtet, hat seinen Grund im spezifischen
Kennzeichen dieser Zeitdimension, das darin besteht, daß sie zwar noch
nicht vorhanden ist, aber gerade als noch nicht vorhandene die Gegenwart

jetzt schon intensiv bestimmt. Denn es ist die Zukunft, die unser
Leben jeden Tag am meisten prägt; und diese Gegenwartsmacht der Zukunft
ängstigt den Menschen. Dies liegt genauerhin darin begründet, daß der
Blick in die Zukunft den Menschen auf seine Freiheit zurückwirft. Denn
die Wirklichkeit der Zukunft äußert sich elementar in der menschlichen
Freiheit, deren Reich die noch nicht verwirklichten, eben zukünftigen
Möglichkeiten sind. Allem Vorhandenen gegenüber gehören deshalb die
Wirklichkeit der Zukunft und die Wirklichkeit der menschlichen Freiheit
unlösbar zusammen, insofern beide zwar noch nicht vorhanden sind,
jedoch das Vorhandene maßgeblich bestimmen.

Die Angst ist folglich die notwendige «Tochter» der menschlichen
Freiheit. Und weil Freiheit vom heutigen Menschen sehr groß geschrieben

wird, nehmen auch die Ängste in einem enormen Ausmaß zu. Nichts
dürfte jedenfalls den heutigen Menschen so sehr auszeichnen wie dies,
daß er ein Mensch voller Angst geworden ist. Die Angst gehört zu den
Grundstimmungen des heutigen Menschen, und unsere Zeit ist ein Zeitalter

der Angst geworden. In früheren Zeiten mochten Menschen das Abenteuer

gesucht haben, um - wie der Taugenichts bei Eichendorff - das
Fürchten zu lernen. Heute jedoch braucht kein Mensch erst auszuziehen,
um das Fürchten zu lernen. Er lernt es vielmehr bitter ernst in seinen



94 Befreit von Sünde, Not und Tod!

eigenen vier Wänden. Im Leben des heutigen Menschen hat die Angst
zahllose Gesichter, und sie glotzt ihm von allen Seiten in die Augen: Die
Menschen haben Angst, der Sinn ihres Lebens könnte auf einmal fraglich
werden. Sie ängstigen sich, daß eine Freundschaft mißlingen und die Ehe
scheitern könnte oder daß sie ihre Arbeit verlieren. Die Menschen haben
Angst vor dem Neuen und Unberechenbaren in ihrem Leben, in der
Gesellschaft und in der Kirche. Sie haben Angst, sich selbst so anzunehmen,
wie sie sind, und Angst, sich einem anderen Menschen ganz anzuvertrauen.

Nicht nur im persönlichen Leben des einzelnen Menschen, sondern
auch im gesellschaftlichen Großbereich weist die Angst neue Konturen
auf. Während in früheren Jahrzehnten das Stichwort des wissenschaftlichtechnischen

Fortschritts sofort mit Hoffnung verbunden wurde, erzeugt
dieses heute vielmehr Angst. Die Menschen ängstigen sich vor weiteren
sogenannten Fortschritten in der Wissenschaft und Technik, sei es in der
Genforschung oder in der Atomtechnologie, weil sie die Zukunft wie
noch nie zuvor planbar machen. Denn es wird immer unübersehbarer, daß
die Menschen bei allem Machtzuwachs die Macht über ihre eigene Macht
zu verlieren drohen und dabei die Erfahrung von Goethes Zauberlehrling
machen müssen: «Die Geister, die ich rief, werde ich nicht mehr los.»

III. Strudel menschlicher Angst und die christliche Freiheitsbotschaft

Angesichts des facettenreichen Klimas der Angst in der heutigen Welt
muß es sich für die christliche Kirche von selbst verstehen, daß sie ihre
Erlösungsbotschaft auf diese Angst des heutigen Menschen und auf seine
Freiheit als den entscheidenden Wurzelgrund dieser Angst beziehen muß,
um von daher eine be-frei-ende Antwort formulieren zu können.22 Daß es
sich bei dieser Aufgabe der Artikulation der christlichen Erlösungsbotschaft

im Kontext der Angsterfahrungen des heutigen Menschen nicht nur
um eine zeitgemäße, sondern auch ursprungsgetreue Formulierung dieser
Botschaft handelt, läßt sich daran ablesen, daß schon Paulus sie in dem
auf den ersten Blick unscheinbaren, tiefer gesehen aber inhaltsschweren
Satz verdichten kann, Christus habe uns zur Freiheit befreit. Denn damit

22 Diese Aufgabe konsequent in Angriff genommen zu haben, macht beispielsweise
das besondere Verdienst und wohl auch das Geheimnis des Erfolgs der Theologie Eugen
Drewermanns aus. Dies gilt trotz aller Probleme, die ihr ansonsten anhaften, deren
elementarstes zweifellos in der Gefahr besteht, daß die Wirklichkeit Gottes zu einer
tiefenpsychologisch notwendigen Funktion menschlicher Bedürfnisse zu verkommen droht.
Einen noch weitergehenden Verdacht äußert Meuser, B., Gottestherapie. Warum der
christliche Glaube gesund macht, Ostfildern 1993, 115: «Man wird bei Drewermann
manchmal das Gefühl nicht los, die <Angst> müsse zu einem solch riesigen dunklen
Popanz hochgeredet werden, damit der Gott der Liebe deckungsgleich auf ihn gespannt
werden kann.»



Wie heute redlich an Erlösung glauben? 95

geht Paulus von der Voraussetzung aus, daß der Mensch an seiner
Unfreiheit leidet, ja daß sie das tiefste Leiden des Menschen ist.

1. Erlösung als befreite Freiheit

Mit dieser Diagnose trifft sich der Apostel durchaus mit dem Grundempfinden

des heutigen Menschen, der sich als unfrei erfährt und in vitaler
Sehnsucht nach Befreiung von seiner Unfreiheit lebt. Paulus unterscheidet

sich allerdings vom heutigen Menschen vor allem in der detektivischen

Suche nach den wahren Wurzeln dieser menschlichen Unfreiheit.
Denn der heutige Mensch pflegt diese sehr oft gerade nicht bei sich selbst
zu suchen, sondern gleichsam im Außerorts seiner eigenen Existenz: sei

es in den sozialen Bedingungen, sei es in den gesellschaftlichen Verhältnissen.

Demgemäß ist der moderne Mensch überzeugt, von Haus aus

eigentlich frei zu sein, in seiner Freiheit aber von der gesellschaftlichen
Umwelt behindert zu werden. Eben deshalb heißt sein entscheidendes
Stichwort Emanzipation, d. h. Selbstbefreiung von allen versklavenden
und unfrei machenden äußeren Bedingungen, um auf diesem Wege die
ursprüngliche und ihm von Haus aus eigene Freiheit zurückgewinnen zu
können.

Darin besteht im Kern die moderne Emanzipationsthese, die den
typisch liberalen Freiheitsgedanken der europäischen Neuzeit enthält, nicht
hingegen denjenigen der christlichen Botschaft. Diese geht nämlich von
einem durchaus weniger optimistischen, dafür aber realistischeren
Menschenbild aus als demjenigen, das der radikalen Emanzipationsthese
zugrunde liegt. Selbstverständlich leugnet auch der christliche Glaube
nicht, daß es äußere Verhältnisse und Bedingungen gibt, die die menschliche

Freiheit behindern. Aber diese machen in der Sicht des christlichen
Glaubens nicht die eigentliche Wurzel der menschlichen Unfreiheit aus.
Deshalb versteht der christliche Glaube den Menschen nicht als von Haus
aus frei, sondern gerade als unfrei, wiewohl er zur Freiheit bestimmt und
berufen ist. Und der Glaube weiß darum, daß der Mensch elementar darauf

angewiesen ist, allererst zu seiner Freiheit befreit zu werden, und
zwar in der Begegnung mit jener Freiheit, die diesen Namen wirklich
verdient, nämlich der absoluten Freiheit Gottes. Genau darin liegt das
entscheidende und schöne Angebot des christlichen Glaubens an den
Menschen, daß er sich von Gott als dem absoluten Grund der Freiheit von seiner

Unfreiheit befreien läßt, um dann allerdings von seiner befreiten Freiheit

befreienden Gebrauch zu machen.23

.Versteht man unter der Erlösung des Menschen seine Befreiung von
der Unfreiheit zur Freiheit, gewinnt auch die traditionelle Aussage, der
Mensch sei durch Christus von seiner Sünde befreit, neue Aktualität und

23 Vgl. GRESHAKE, G., Geschenkte Freiheit. Einführung in die Gnadenlehre, Freiburg
i. Br. 1977.



96 Befreit von Sünde, Not und Tod!

Plausibilität. Die christliche Lehre von der Sünde des Menschen hat
jedenfalls unendlich mehr mit der heute weitverbreiteten Daseinsangst des
Menschen zu tun, als die weithin moralistisch verzweckte Gestalt dieser
Lehre erahnen läßt.24 Mit Recht hat der Philosoph Martin Heidegger die
fundamentale Daseinsangst als Sorge des Menschen um sich selbst
beschrieben. In der Tat zeigt sich in der Angst, wie sehr der Mensch in
seinem Verhältnis zur Welt fundamental um sich selbst besorgt ist und
deshalb im anderen Menschen nur noch den bedrohlichen Gegner zu sehen

vermag, gegen den er sich mit allen Kräften absichern muß. Genau diese
Sorge des Menschen um sich selbst aber stellt jenes Verhalten dar, das
der christliche Glaube seit jeher als Sünde diagnostiziert hat. Denn die
Sünde ist das Kreisen des Menschen um sich selbst, gleichsam die furchtbar

verengte Bauchnabelperspektive des Menschen, in der sich alles nur
noch um ihn dreht. Der Sünder ist, wie ihn der Reformator Martin Luther
treffsicher analysiert hat, der «homo incurvatus in seipsum», der in sich
selbst verkrümmte Mensch, der in dieser Position nur noch seinen eigenen

Bauchnabel zu Gesicht bekommt und diesen für den Angelpunkt der
Welt hält. Genau dieses In-sich-selbst-verkrümmt-Sein macht die
Sündhaftigkeit des Menschen aus und führt in die Angst, die unter den
Menschen ungemein desolidarisierend wirkt.

Der Mensch aber ist von Gott berufen, ein Mensch mit aufrechtem
Gang zu sein, der den anderen Menschen und vor allem Gott in die
Augen zu sehen vermag und der um Gott kreist und nicht um seinen eigenen

Bauchnabel. Deshalb will und kann der christliche Glaube dem
Menschen die Gewißheit schenken, daß er von dieser Daseinsangst als
Ausdruck der Sünde durch Gott erlöst werden kann. Und der Glaube
vollzieht dies dadurch, daß er den Menschen dazu einlädt, sich um sich selbst
und sein Heil keine Sorgen zu machen, diese Sorge vielmehr Gott selbst
anheimzugeben, dafür sich aber um so mehr Sorgen zu machen um das
Glück der andern Menschen. Der christliche Glaube enthält somit die
heilsame und zugleich provozierende Einladung an den Menschen, sich
von Gott entlasten zu lassen von der quälenden Sorge um sich selbst, sich
dafür aber um so mehr belasten zu lassen mit den Sorgen Gottes um den
Menschen, wie Jesus selbst dies seinen Jüngern zumutet: «Euch aber muß
es zuerst um sein Reich und seine Gerechtigkeit gehen; dann wird euch
alles andere dazugegeben» (Mt 6,33). Allein in solchem Vertrauen auf
Gott vermag der Mensch jene Angst zu überwinden, die das Fieber der
menschlichen Sündhaftigkeit ist und die ihren Ausdruck findet in der
gequälten Sorge des Menschen um sich selbst.

Das christliche Leben in diesem Grundvertrauen auf Gott kann
natürlich nicht bedeuten, daß der glaubende Christ von der Angst überhaupt

24 Vgl. zum Folgenden Pannenberg, W., Anthropologie in theologischer
Perspektive, Göttingen 1983, insbes. 77-150: 3. Kapitel: Zentralität und Sünde.



Wie heute redlich an Erlösung glauben? 97

erlöst wäre. Wohl aber ist damit impliziert, daß er erlöst ist von der wohl
schlimmsten Form der Angst. Dies ist die Angst vor der Angst. Sie ist
ohne jeden Zweifel die gefährlichste Form der Angst, die den Menschen
befallen kann. Denn die Angst enthält eine enorme Macht in sich. Sie
lähmt den Lebenswillen der Menschen, sie nagt an ihrer Lebenskraft, und
sie nutzt ihren Lebensmut ab. Die Angst bedrängt den Menschen derart,
daß er immer wieder in der Versuchung steht, auf die vielfältige
Bedrängnis der Angst mit der hilflosen Reaktion zu antworten, daß er sie
aus seinem Leben und aus der Gesellschaft in vielerlei Weise zu verdrängen

sucht: sei es, daß er in die Zerstreuung der Unterhaltung flieht, sei es,
daß er in die Oberflächlichkeit der alltäglichen Betriebsamkeit flüchtet,
sei es, daß er sich auf Scheinsicherheiten wie den materiellen Reichtum
verläßt, oder sei es, daß er Zuflucht sucht beim Alkohol und anderen
Drogen oder daß er sogar vor dem Leben in den Tod flieht.

Bei dieser vielfältigen Strategie der Verdrängung der menschlichen
Ängste vergißt der Mensch freilich allzu oft, daß Menschen, die ihre
Ängste nicht mehr zulassen, sondern sie verdrängen, letztlich auch keine
Hoffnung mehr haben können. Denn die Zulassung der Angst ist geradezu
die vitalste Voraussetzung für lebensfähige Hoffnung. Deshalb wäre eine
Menschheit ohne Angst auch eine Menschheit ohne Hoffnung. Die Angst
gehört offensichtlich so sehr zum Menschen, daß man den Menschen
abschaffen müßte, wenn man vorgibt, die Angst abschaffen zu können.25
Der befreiende Trost des christlichen Glaubens besteht aber gerade darin,
daß er die Ängste der heutigen Menschen weder beschönigt noch
verharmlost, weder verdrängt noch verscheucht. Er läßt sie vielmehr zu, er
nennt sie beim Namen und stellt sie nüchtern und realistisch fest - wie
Jesus mit seinem berühmten Wort im Johannesevangelium: «In der Welt
habt ihr Angst.»

Jesus fügt freilich sofort hinzu: «Doch habt Mut: Ich habe die Welt
besiegt» (Joh 16,23). Beides gehört hier untrennbar zusammen: die
realistische Feststellung der Ängste der Menschen in der Welt und die
Verheißung der Überwindung dieser Ängste im glaubenden Vertrauen. Denn
der Trost des Evangeliums bedeutet nicht, daß wir unsere Ängste
unterdrücken sollten, sondern daß wir sie gerade ausdrücken dürfen, und zwar
vor Gott selbst. Der christliche Glaube stellt nicht die - ohnehin absolut
unrealistische - Zumutung, daß wir keine Angst mehr haben sollen. Er
mutet vielmehr zu, keine Angst gerade vor unseren Ängsten zu haben und

angstfrei mit ihnen umzugehen. Der christlich offenbare Gott erlöst den
Menschen somit nicht einfach von seinen Ängsten, aber er schenkt ihm
die tragfähige Verheißung, daß er mitten in seinen Ängsten an seiner
Seite steht.

25 Vgl. dazu die sensiblen Bemerkungen von JÜNGEL, E., Mut zur Angst, in: ÜERS.,'

Entsprechungen: Gott - Wahrheit - Mensch. Theologische Erörterungen, München 1980,
362-370.



98 Befreit von Sünde, Not und Tod!

Befreiung zur Angst und deshalb Erlösung von der Angst: Darin liegt
geradezu die Kurzformel für das Not-wendende Erlösungsangebot des
christlichen Glaubens an die Menschen heute, die von nur allzu berechtigten

Zukunftsängsten geplagt sind. Und diese Botschaft enthält eine
Hoffnung, die nicht trügt, sondern trägt. Da nämlich die menschliche
Angst der teure Preis der kostbaren Freiheit ist, braucht gerade der heutige

freiheitsverliebte Mensch die Erfahrung einer unendlichen und
unbedingten Bejahung, um das in ihm schlummernde Urvertrauen bewahren
und mitten in den heutigen Zukunftsängsten bewähren zu können. Angst
und Vertrauen sind denn auch jene beiden Pole in der Lebensellipse der
Menschen, um deren Gleichgewicht zu ringen das nicht enträtselbare
Lebensgeheimnis ausmacht und die deshalb auch die entscheidenden
Angelpunkte eines heutigen Redens von der Erlösung sein müssen.

2. Göttliche Erlösung und menschliche Befreiung
In diesem größeren Zusammenhang versteht es sich von selbst, daß die
christliche Kirche bei ihrem Reden von der Erlösung des Menschen
verpflichtet ist, auch die strukturell bedingten Behinderungen der menschlichen

Freiheit, die Ängste produzieren, mitzubedenken, wie es die christliche

Tradition bereits mit der Erbsündenlehre getan hat. Dies trifft vor
allem dann zu, wenn man mit Piet Schoonenberg unter der Erbsünde das
«Situiert-Sein» des Menschen in seinem sozialen Lebenszusammenhang26
oder mit Karl Rahner die «Universalität und Unüberholbarkeit der
Schuldbestimmtheit der Freiheitssituation in der einen Menschheitsgeschichte»

versteht27. Von daher ist es in der gegenwärtigen Theologie
üblich geworden, das mit dem Erbsündendogma wirklich Gemeinte nicht
mehr - wie in der Tradition - mit biologischen Kategorien wie derjenigen
der Vererbung, sondern mit Hilfe von sozialontologischen Begriffen wie
denjenigen der «sozialen» oder der «strukturellen Sünde» zum Ausdruck
zu bringen. Dies gilt vor allem von der lateinamerikanischen Theologie
der Befreiung, die die gesellschaftliche Situation der Verarmung, der
Unterdrückung und der Abhängigkeit im Lichte des christlichen Glaubens
als Abwesenheit der Gnade Gottes und als Widerspruch zu dem in Jesus
Christus geschenkten göttlichen Heil beurteilt und damit als «strukturelle
Sünde» verurteilt.28

Nimmt man diese neue Herausforderung ernst, kann sich das heutige
Reden von Erlösung nicht mehr nur auf die existentielle Selbsterfahrung
der einzelnen menschlichen Person konzentrieren. Es muß sich vielmehr

26 SCHOONENBERG, P., Der Mensch der Sünde, in: Mysterium Salutis. Band II,
Zürich ^1967, 845-941, hier 931.

27 RAHNER, K., Grundkurs des Glaubens, Freiburg i. Br. 1976, 113.
28 Vgl. dazu Hinkelammert, F.-J., Befreiung, soziale Sünde und subjektive

Verantwortlichkeit, in: Venetz, H.-J./Vorgrimmler, H. (Hg.), Das Lehramt der Kirche und
der Schrei der Armen, Freiburg i.Ue.-Münster 1985, 60-76.



Wie heute redlich an Erlösung glauben? 99

auch auf jene äußeren Bedingungen der Gesellschaft einlassen, die die
inneren Erfahrungen und Krisen des neuzeitlichen Menschen provoziert
haben. Deshalb kann heutiges Reden von Erlösung nicht mehr bloß von
der Sinnfrage des einzelnen Menschen ausgehen, sondern es muß sich
auch und gerade im Kontext der Frage nach universaler Gerechtigkeit
bewähren, wie dies der theologischen Grundüberzeugung von Johann B.
Metz entspricht: «Die Wahrheitsfrage und die Gerechtigkeitsfrage sind
aufeinander bezogen; verum et bonum convertuntur.» In dieser Erkenntnis

liegt es begründet, warum heutiges Reden von Erlösung von der Frage
nach universaler Gerechtigkeit und damit nach «wahrheitsfähigen Interessen»

umgetrieben sein muß, um darauf als Antwort zu formulieren, daß
Interessen nur unter der einen Bedingung wahrheitsfähig sein können,
daß sie «universal, beziehungsweise universalisierbar» sind und daß sich
das universalste Interesse als dasjenige für Gerechtigkeit für alle
Menschen, «für Lebende und Tote, für gegenwärtige und vergangene Leiden»
herausstellt.29

In diesem Kontext erklären sich auch jene theologischen Neuansätze,
die «Emanzipation» als den neuen Namen für das traditionelle Wort
«Erlösung» ausgeben und in der Befreiung die geschichtliche
Realisierungsgestalt der Erlösung erblicken.30 Ihr Wahrheitsmoment besteht zwar
ohne jeden Zweifel darin, daß die in Jesus Christus vollzogene Erlösung
des Menschen nicht von der geschichtlich noch zu vollziehenden Befreiung

und Emanzipation der Menschen getrennt werden darf. Auf der anderen

Seite aber gilt es, die drohende Gefahr einer totalen Identifikation
von Erlösung und Befreiung abzuwehren.3' Denn in der Sicht des christlichen

Glaubens lassen sich göttliche Erlösung und menschliche Befreiung

weder voneinander trennen noch miteinander gleichschalten. Sie
müssen vielmehr miteinander - sakramental - vermittelt werden, wie dies
der Frankfurter Theologe Hans Kessler mit Recht betont: «Befreiungen
auf der geschichtlich-anthropologischen und auf der politisch-ökonomischen

Ebene wären dann - ähnlich(!) wie ein Sakrament - Realsymbol,
also Zeichen, vorbereitendes Werkzeug und proleptisch anbrechende
Wirklichkeit der umfassenden, endgültigen Erlösung.»32

In dieser sakramentalen Sicht des christlichen Glaubens erweist sich
die göttliche Erlösung als der tragende Grund der menschlichen Emanzipation

und Befreiung. Denn der sich nach Emanzipation und Befreiung

29 METZ, J.-B., Unterwegs zu einer nachidealistischen Theologie, in: Bauer, J.-B.
Entwürfe der Theologie, Graz 1985, 209-223, hier 213-214.
Zur kritischen Auseinandersetzung vgl. METZ, J.-B., Erlösung und Emanzipation,

in: Scheffczyk, L., Erlösung und Emanzipation, Freiburg i. Br. 1973, 120-140.
31 Vgl. dazu im Sinne einer notwendigen Kritik PANNENBERG, W., «Christianity,

Marxism and Liberation Theology», in: Christian Scholar's Review XVIII (1989) 215—

226.
32 Kessler, H., Reduzierte Erlösung? Zum Erlösungsverständnis der Befreiungstheologie,

Freiburg i. Br. 1987, 41.



100 Befreit von Sünde, Not und Tod!

sehnende Mensch bedarf allererst der erlösenden Befreiung zur Emanzipation;

und er ist und bleibt darauf angewiesen, auch in seinem emanzi-
patorischen Handeln immer wieder neu erlöst zu werden. Die geschichtliche

Erfahrung bietet jedenfalls genügend Anschauungsunterricht dafür,
daß der Mensch seine eigene Befreiung und Emanzipation nicht selbst zu
leisten vermag, ohne sich selbst zu überfordern und ohne einer neuen
Gesetzlichkeit zu verfallen. Der Mensch bedarf zunächst vielmehr der ihm
evangelisch zugesprochenen Erlösung, da nur der tragende Grund der in
Jesus Christus geschehenen Erlösung zu gelassenem Engagement wie zu
engagierter Gelassenheit im emanzipatorischen Handeln des Menschen zu
befreien vermag.

IV. Erlösung durch den Kreuzestod Jesu?

Das Geschenk der sakramentalen Vermittlung von göttlicher Erlösung
und menschlicher Befreiung leuchtet in seiner Schönheit dann ein, wenn
man die tiefste Facette der menschlichen Daseinsangst wahrnimmt. Der
ganzen Tragik des menschlichen Angstgefängnisses wird man nämlich
nur ansichtig, wenn man erkennt, daß der radikalste Infekt der menschlichen

Daseinsangst in der Angst des Menschen vor seinem eigenen Tod an
den Tag tritt, der zugleich das unerbittliche Ende allen befreienden
Handelns des Menschen darstellt. Denn hinter jeder Gefährdung des menschlichen

Lebens, die sich in der Daseinsangst des Menschen äußert, lauert
letztlich die Angst des Menschen vor seinem eigenen Tod, der die
Todsicherste Zukunft eines jeden Menschen ist. Und in dieser urmenschlichen

Angst vor dem eigenen Tod liegt der tiefste und letzte Grund der
Friedlosigkeit des menschlichen Lebens.

Im Blick auf diese tiefliegenden menschlichen Urgründe der
beängstigenden Friedlosigkeit in den Katakomben des menschlichen Herzens
wird aber auch verstehbar, warum Jesus Christus den ihm verbundenen
Menschen gerade dadurch entängstigenden Frieden gebracht hat, daß er
in seiner Auferweckung aus dem Tod diesen Tod überwunden hat, der
unser Dasein so sehr ängstigt und deshalb friedlos macht, und warum der
Friede Gottes, der die Angst zu überwinden vermag, durch Jesu Blut am
Kreuz gestiftet worden ist (Kol 1,20). Deshalb liegt der alles entscheidende

Beitrag des christlichen Glaubens im Zeitalter der Angst und der
Freiheitssehnsucht der Menschen in der Verkündigung von Ostern, in der
Verkündigung des Evangeliums von der Auferweckung des Gekreuzigten.
Denn diese Botschaft vermag den Menschen von seiner Angst um sich
selbst und letztlich von seiner Angst vor dem Tode zu befreien.



Wie heute redlich an Erlösung glauben? 101

1. Der Tod als Erlösung oder als Lebensfragmentierung

Von dieser Botschaft her fällt zunächst ein erlösendes Licht auf den Tod,
das seine Wahrheit aufklärt. Diese besteht darin, daß der Tod das Leben
des Menschen abbricht und seine Sinnstruktur fragmentiert. Deshalb
können in christlicher Sicht die Vollendung des menschlichen Lebens
und seine endgültig-gültige Erlösung unmöglich mit dem Tod des
Menschen identisch sein. Es gilt vielmehr, jener Grundüberzeugung zu
widersprechen, die seit Martin Heideggers Daseinsanalytik geschichtswirksam
geworden ist und die Menschen bis heute offensichtlich fasziniert. Nach
Heidegger kann der Mensch allein im «vorlaufenden» Wissen um den
eigenen Tod in der Ganzheit seines Daseins existieren. Deshalb deutet er
den Tod des Menschen als Vollendung des individuellen Daseins.33 Die
urmenschliche Frage nach der Vollendung des Lebenssinnes und damit
nach der Ganzheit des eigenen Seins weist nun nicht mehr über den Tod
hinaus. Vielmehr vermag der Mensch gerade in seinem Wissen um den

eigenen Tod seine Ganzheit zu finden, und zwar bereits in seinem
diesseitigen Leben. Damit aber wird der Tod zum letzten Ent-Wurf des
Menschen hochstilisiert. Er ist - in der treffenden Interpretation von Jospeh
M. Bochenski - «dem letzten Akkord eines Musikstücks ähnlich, der dem
gesamten Stück den Sinn verleiht»34. Die letztlich nur als makaber zu
bezeichnende Konsequenz, die daraus unfehlbar folgt, liegt darin, daß es

der Tod ist, der dem Leben einen Sinn zu geben vermag, ja daß der Tod
selbst die Erlösung des menschlichen Lebens ist.

Dieser Grundüberzeugung Heideggers hat kein geringerer als der
französische Philosoph Jean-Paul Sartre heftig widersprochen. Wiewohl
Sartre von derselben Voraussetzung des vorlaufenden Wissens des
Menschen um seinen Tod und dessen Bedeutung für das Selbstverständnis des
Daseins ausging, hat er doch energisch betont, daß der Tod - weit davon
entfernt, das Dasein des Menschen zu vollenden - das Leben gerade
abbricht und ihm «jede Bedeutung» nimmt35 : «Wenn wir sterben müssen,
hat unser Leben keinen Sinn, weil seine Probleme ungelöst bleiben und
weil sogar die Bedeutung der Probleme unbestimmt bleibt.»36 Für Sartre
ist deshalb der Tod gerade nicht die Erlösung des Lebens, sondern er
beraubt es so sehr jeden Sinnes, daß das Leben überhaupt eine «passion
inutile» ist, nämlich sowohl ein nutzloses Leiden als auch eine ebenso nutzlose

Leidenschaft.

33 HEIDEGGER, M., Sein und Zeit (1927), vor allem 235-267: Das mögliche Ganzsein
des Daseins und das Sein zum Tode.

34 BOCHENSKI, J.-M., Über den Sinn des Lebens und über die Philosophie. Aufsätze,
Freiburg i. Br., Zürich 1987, 32.

35 SARTRE, J.-P., Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänomenologischen
Ontologie (1943, Deutsch 1962) 679.

36 Ebd. 680.



102 Befreit von Sünde, Not und Tod!

In theologischer Sicht ist es durchaus aufregend festzustellen, daß die
These Sartres - abgesehen freilich von der letztgenannten Konsequenz -
den biblischen Vorstellungen des Todes näher steht als die Überzeugung
Heideggers. Denn bereits nach alttestamentlicher Auffassung bedeutet
der Tod die Trennung des Menschen von Gott als der Quelle des Lebens
und allen Lebenssinnes. Deshalb kann der Abbruch dieser Gemeinschaft
durch den Tod ebensowenig zugleich die Vollendung des menschlichen
Lebens zu seiner Ganzheit sein, wie der Tod nicht verstanden werden
kann als jene Tat des Menschen, mit der er selbst sein Leben vollendet.
Da der Tod vielmehr der Grundintention des Lebendigen auf seine Ganzheit

widerspricht, ist mit dem evangelischen Theologen Wolfhart
Pannenberg vielmehr die radikale Frage zu stellen, «ob man angesichts des

Todes überhaupt sinnvoll von einer Vollendung individueller Existenz
sprechen kann, ob nicht vielmehr der Tod alle Vollendung so radikal
zunichte macht, daß Vollendung - wenn überhaupt - nur jenseits des Todes
möglich wäre und nur im Lichte solcher jenseitigen Vollendung ihr
Abglanz im gegenwärtigen Leben wahrnehmbar werden kann.»37

2. Das Kreuz Jesu als Sühneleistung für den Menschen?

Wenn die Vollendung des menschlichen Lebens letztlich nur jenseits der
Todesgrenze möglich ist, drängt sich nochmals eine einschneidende
Korrektur der traditionellen Artikulation der christlichen Erlösungsbotschaft
auf, und zwar in mehrfacher Hinsicht.

In der westlichen Tradition der christlichen Kirche ist erstens die
Frage, wie die Erlösung des Menschen genauerhin zu denken ist, immer
entschiedener mit dem Kreuzestod Jesu beantwortet worden, nämlich mit
dem Bekenntnis, der Mensch sei durch das vergossene Blut Jesu Christi
am Kreuz erlöst worden. Mit dieser Antwort wurde aber der Kreuzestod
Jesu Christi, zumindest tendenziell, in sich selbst, isoliert von seiner
Lebenspraxis auf der einen und von seiner Auferweckung aus dem Tode auf
der anderen Seite betrachtet, was verhängnisvolle Konsequenzen
insbesondere für die christliche Spiritualität und im Speziellen für die
Interpretation der Kreuzesnachfolge des Christen mit sich gebracht hat.

Überhaupt war das traditionelle und bis heute wirksame
Erlösungsverständnis zweitens ganz auf die Haftpunkte des Lebens Jesu entweder
am Anfang - in seiner Menschwerdung - oder am Ende - in seinem Tod
am Kreuz - konzentriert38, während das entscheidende «Zwischenstück»

- der irdische Weg Jesu und sein messianisches Wirken - weithin
ausgeblendet wurde, so daß, mit dem jüdischen Theologen Pinchas Lapide ge-

37 PANNENBERG, W., Tod und Auferstehung in der Sicht christlicher Dogmatik, in:
DERS., Grundfragen systematischer Theologie. Band II, Göttingen 1980, 148-159, hier
155.

38 Vgl. dazu KESSLER, H., Erlösung als Befreiung, Düsseldorf 1972, insbes. 43-60:
Die unterschiedliche Struktur der traditionellen Erlösungslehren.



Wie heute redlich an Erlösung glauben? 103

urteilt, «eine 33jährige Jesulogie» auf «eine 3tägige Christologie
geschrumpft» wurde.39 Dabei hat sich die ostkirchliche Erlösungslehre
mit ihrem typischen Übergewicht der Menschwerdung vor Kreuz und
Auferstehung vor allem am Lebensknotenpunkt des Anfangs - an der
Inkarnation - orientiert und damit den Eindruck erwecken können, als falte
das Leben Jesu bloß noch die mit der Menschwerdung bereits vollgültig
geschehene Erlösung aus. Demgegenüber war die westliche Erlösungslehre

ganz auf den Kreuzestod Jesu und damit auf den Haftpunkt am
Ende seines Lebens fixiert, so daß der umgekehrte Eindruck entstehen
konnte, das Leben Jesu sei nichts anderes als ein zielstrebiger Vor-Lauf
auf die in sich selbst sinnvolle Opfertat des Kreuzestodes. Lind da dieser
Gedanke zudem verknüpft wurde mit der auf der Basis des alttestamentli-
chen Schriftbeweises gewonnenen Überzeugung von der göttlichen
Notwendigkeit des Leidens und Sterbens Jesu, konnte sein Kreuzestod in
sich und gleichsam isoliert als Erlösungsgeschehen betrachtet werden.

Weithin ausgeblendet wurde damit aber die lebensgeschichtliche
Dramatik des Kreuzestodes Jesu, in der er verstehbar ist als Konsequenz
des befreienden Handelns Jesu und seiner verheißungsvollen Verkündigung

des Nahegekommenseins des Gottesreiches. Oder, mit dem katholischen

Theologen Johannes B. Brantschen gesprochen: «Jesus ist gekreuzigt

worden, weil er in seiner leidüberwindenden Praxis Gott als Feind
des Leidens und Freund des Lebens vorbehaltlos zum Zuge gebracht hat.
Damit hat er sich den Haß jener zugezogen, die Gott brauchen, um
andere zu knechten.»40

Eng verbunden mit der in der traditionellen Erlösungslehre vollzogenen

Ausblendung der Situierung des Kreuzestodes Jesu in seinem Leben
war drittens auch jene problematische Rede von der durch das Kreuz
Jesu geschehenen Erlösung des Menschen, als deren Urheber auch heute
noch weithin Anselm von Canterbury gilt. Sie dürfte aber vielmehr
zurückgehen auf die reformatorische Uminterpretation der Erlösungslehre
Anselms, die die Konsequenz nach sich zog, daß die am Kreuz Jesu Christi

erwirkte Genugtuung dahingehend (miß-) verstanden werden konnte,
das Lebensopfer Jesu Christi sei notwendig geworden, weil der Mensch
aufgrund seiner Sünde Gott die ihm schuldige Ehre weggenommen habe,
die der Genugtuung bedürfe. Da aber der endliche Mensch zu einer
unendlichen Genugtuung nicht in der Lage ist, habe Gott seinen Sohn
gesandt, um stellvertretend für die Menschen durch seinen Kreuzestod die
Genugtuung zu bezahlen, um das zerbrochene Verhältnis zwischen Gott
und den Menschen wiederherzustellen und Gott die Ehre zurückzugeben.

Diese Vorstellung von der Erlösung des Menschen durch den als
Sühne verstandenen Kreuzestod Jesu bereitet dem heutigen Menschen

39 LAPIDE, P./Pannenberg, W., Judentum und Christentum. Einheit und
Unterschied. Ein Gespräch, München 1981, 32.

40 BRANTSCHEN, J.-B., Gott ist größer als unser Herz, Freiburg i. Br. 1981, 68.



104 Befreit von Sünde, Not und Tod!

und selbst dem Christen die größten Schwierigkeiten, weil sie ihm das

Bild eines Gottes vermittelt, dessen unnachsichtige Gerechtigkeit ein
Menschenopfer, und zwar das Opfer seines eigenen Sohnes, verlangt habe.

Diese Erlösungsvorstellung ist deshalb heute der heftigsten Kritik
ausgesetzt, am deutlichsten wohl beim Freiburger Psychologen Franz
Buggle. Für ihn ist es vor allem die christliche Kreuzeslehre, die den
«Namen psychischen Terrors» verdient und deshalb den eigentlichen wie
«unheilbaren Skandal gerade des Neuen Testamentes und damit aller sich
auf das Neue Testament berufenden christlichen Kirchen und Konfessionen

darstellt»41. Genauerhin setzt nach Buggle die neutestamentliche
Interpretation des Kreuzestodes Jesu als Sühneopfer das alttestamentliche
«archaisch-inhumane Gottesbild» voraus, das im Kern impliziert, daß es

von Gott her keine Versöhnung geben kann, ohne daß Blut vergossen
wird. Deshalb fühlt sich Buggle zum schärfsten Verdikt über die
neutestamentliche Erlösungslehre verpflichtet: «Der Kreuzestod Jesu reiht sich
nahtlos ein in die altestamentarisch als offenbar selbstverständlich
angenommene Vorstellung eines gekränkten, durch menschliche Missetaten
beleidigten, zürnenden und strafwilligen Gottes, der durch Opfer und
insbesondere das dabei oder auch anläßlich von Strafaktionen geflossene
Blut wieder zu versöhnen ist.»42

Mit diesem harten Urteil hat Buggle sicher Anhalt an nicht wenigen
Erlösungskonzeptionen der Tradition. Trotzdem liegt sein Grundfehler
darin, daß er die christliche Rede von der Erlösung mit ihrer falschen
Interpretation identifiziert und deshalb derselben fatalen Konsequenz wie
diese verfällt, indem er nämlich den göttlichen Vater als Objekt des
versöhnenden Gehorsams Jesu betrachtet, statt als Subjekt des

Versöhnungshandelns selbst.43 In der Sicht des Neuen Testamentes aber
erscheint das Kreuz Jesu Christi gerade nicht als ein Geschehen im
verhängnisvollen und unbarmherzigen Regelkreis des verletzten Rechtes,
sondern als äußerster Ausdruck der Radikalität der Liebe Gottes zu den
Menschen, wie dies Joseph Ratzinger schon früh richtiggestellt hat:
«Nicht der Mensch ist es, der zu Gott geht und ihm eine ausgleichende
Gabe bringt, sondern Gott kommt zum Menschen, um ihm zu geben. Aus
der Initiative seiner Liebesmacht heraus stellt er das gestörte Recht wieder

her, indem er durch sein schöpferisches Erbarmen den ungerechten
Menschen gerecht macht, den Toten lebendig. Seine Gerechtigkeit ist

41 BUGGLE, f., Denn sie wissen nicht, was sie glauben. Oder warum man redlicherweise

nicht mehr Christ sein kann, Reinbek bei Hamburg 1992, 98.
42 Ebd. 134.
43 Zur kritischen Auseinandersetzung vgl. Kuschel, K.-J., «Ist das Christentum

inhuman? Kritische Anmerkungen zu einer Streitschrift», in: Herder Korrespondenz 46
(1992) 222-226; SCHWAGER, R., «Erlösung durch das Blut - Inhumanität eines gewalttätigen

Gottes? Zu einem Buch von Franz Buggle», in: Stimmen der Zeit 118 (1993) 168—

176.



Wie heute redlich an Erlösung glauben? 105

Gnade; sie ist aktive Gerechtigkeit, die den verkrümmten Menschen richtet,

das heißt zurechtbiegt, richtig macht.»
Genau darin erblickt Ratzinger mit Recht die wahre Revolution, die

die christliche Kreuzesbotschaft gegenüber den Sühne- und
Erlösungsvorstellungen der außerchristlichen Religionsgeschichte darstellt: «Das
Neue Testament sagt nicht, daß die Menschen Gott versöhnen, wie wir es

eigentlich erwarten müßten, da ja sie gefehlt haben, nicht Gott. Es sagt
vielmehr, daß <Gott in Christus die Welt mit sich versöhnt hat> (2 Kor
5,19). Das ist etwas wahrhaft Unerhörtes, Neues - der Ausgangspunkt der
christlichen Existenz und die Mitte neutestamentlicher Kreuzestheologie:
Gott wartet nicht, bis die Schuldigen kommen und sich versöhnen, er geht
ihnen zuerst entgegen und versöhnt sie.»44

3. Erlösung als Stell-Vertretung des Sünders

Vom Neuen Testament her ist damit völlig klar, daß der Gott Jesu kein
Blut will, daß seine Heilswille aber darin besteht, daß der Gute Hirt
selbst dann nicht von seiner liebenswürdigen Suche nach dem Verlorenen
abläßt, wenn die bösen Kräfte in den Menschen voll entbrennen und
sogar den Guten Hirten selbst treffen. Insofern ist der Kreuzestod Jesu
Christi kein Sühneopfer für einen blutrünstigen und rachedurstigen Gott.
Er ist vielmehr das konsequente Handeln des grenzenlos liebenden Gottes,

der den Menschen selbst bis in die tiefsten Abgründe ihres Lebens
hinein nahe sein will. Erst unter diesem christologischen Vorzeichen läßt
sich adäquat und sinnvoll zugleich von der durch Jesus am Kreuz
vollbrachten Sühne reden, wie dies der katholische Innsbrucker Dogmatiker
Raymund Schwager mit Recht betont: Jesu «sühnende Tat war nicht eine
Ersatzleistung, damit der himmlische Vater verzeihe, sondern ein Tun an
Stelle jener, die die Gottesherrschaft hätten annehmen sollen, sie aber
zunächst abgelehnt haben. Jesus benützt gerade die Ablehnung, um unter
ihrem <Deckmantel> in jenes dunkle Reich vorzudringen, wo die
Menschen sich selber richten. Indem er zuließ, daß die Sünder ihr Tun auf ihn
abschoben, ließ er sich in ihre dunkle Welt hineinziehen (Todesangst,
Gottverlassenheit), um diese von innen her nochmals zum Vater hin zu
öffnen.»43

Will man somit die Sühnedimension des Kreuzes Jesu verstehen, muß
man sich zunächst der entscheidenden Frage stellen, wie sich die
Verurteilung Jesu, die zu seinem Kreuzestod geführt hat, zu seiner Lebenspraxis

verhält. Dann zeigt sich, daß Jesus in den Mittelpunkt seiner ganzen
Verkündigung gerade nicht seine eigene Person gestellt hat, sondern

44 Ratzinger, J., Einführung in das Christentum. Vorlesungen über das

Apostolische Glaubensbekenntnis, München 1968, 232.
SCHWAGER, R., Jesus im Heilsdrama. Entwurf einer biblischen Erlösungslehre,

Innsbruck 1990, 153.



106 Befreit von Sünde, Not und Tod!

Gott, seinen Vater, und damit die Nähe seiner Herrschaft und seine
väterliche Liebe. Doch genau diese Botschaft Jesu mußte auf der anderen
Seite unweigerlich auch seine eigene Person mit ins Spiel bringen. Vom
Inhalt seiner Botschaft her war es deshalb unvermeidlich, daß seine Person

mit dem Heilsbringer identifiziert wurde. Und da sich Jesus nicht nur
in voller Übereinstimmung mit Gott wußte, sondern auch als Mittler des
Anbruchs der Gottesherrschaft, mußte das Auftreten Jesu, der im Namen
Gottes die Nähe seines Reiches ankündigte, Kranke heilte und Sünden
vergab, unweigerlich in den Verdacht geraten, daß er sich selbst göttliche
Autorität anmaßte und gleichsam an die Stelle Gottes trat.

Von daher lag über dem irdischen Leben Jesu eine tiefe Zweideutigkeit.

Und das Ärgernis, das das jüdische Volk an Jesu Verhalten und
Botschaft genommen und das schließlich zu seinem Tod geführt hat, ist
keineswegs zufällig entstanden, sondern folgte aus jener Zweideutigkeit,
in die die Person Jesu durch seine Botschaft und seine Lebenspraxis geraten

war. Zugleich versteht es sich aber auch von selbst, daß diese tiefe
Zweideutigkeit nur durch Gott selbst beseitigt werden konnte - und
beseitigt worden ist durch die Auferweckung des als Gotteslästerer
Gekreuzigten. Dadurch nämlich hat sich Gott selbst zur Botschaft und zur
Person Jesu, der vorher als Gotteslästerer erschienen war, bekannt. Von
Ostern her mußten deshalb die Plätze beim Prozeß Jesu wie vertauscht
erscheinen: Nun war nicht nur die Beschuldigung Jesu als Gotteslästerer
hinfällig, weil von Gott selbst her beseitigt, sondern nun standen auch
und vor allem diejenigen, die Jesus als Gotteslästerer verurteilten, selbst
als die eigentlichen Gotteslästerer da.

Nimmt man diesen Platztausch zwischen dem Schuldlosen und den

Schuldigen in seiner ganzen Tragweite ernst, wird deutlich, daß Jesus in
allererster Linie für seine Richter und an ihrer Stelle gestorben ist, nämlich

für das Verbrechen der Gotteslästerung, das seine Richter durch ihr
Urteil über Jesus auf sich geladen hatten. Seine Richter aber haben dabei
als Repräsentanten ihres Volkes gehandelt, weshalb sich die stellvertretende

Sühnekraft des Kreuzestodes Jesu auch auf das ganze jüdische
Volk bezog, das in den Augen Gottes sein ein für alle Male erwähltes
Volk ist und bleibt. Und da letztlich alle Menschen von jenem fatalen
Widerspruch gegen Gott infiziert sind, der in der Verurteilung Jesu durch
seine Richter wirksam geworden ist, ist Jesus für die ganze Menschheit
und an ihrer Stelle gestorben.

Daß Jesus im buchstäblichen Sinne an Stelle derer starb, die ihn
verurteilt hatten, wird allerdings erst sichtbar in der im Ostergeschehen
begründeten Sinnumkehrung derjeniger Ereignisse, die zu Jesu Kreuzigung
geführt hatten. In diesem Osterlicht konnte bereits Paulus die
allgemeinmenschliche Infektion von der Sünde als Grund für die universale
Heilsbedeutung des Kreuzestodes Jesu für alle Menschen, genauerhin als
stellvertretende Sühne, betrachten. Da nämlich alle Menschen an ihrer



Wie heute redlich an Erlösung glauben? 107

Daseinsverfassung der Gotteslästerung leiden, hat Jesus stellvertretend
für alle Menschen die Strafe der Gotteslästerung getragen. Insofern folgt
die Universalität des durch den Kreuzestod Jesu gewirkten Heils unfehlbar

aus der Universalität der menschlichen Sündhaftigkeit selbst.

4. Erlösung vom Tod in der Auferstehung
In diesem österlichen Vorzeichen des als Stellvertretung gedeuteten
Kreuzestodes Jesu drängt sich noch eine weitere Korrektur in der
traditionellen Interpretation des in Jesus Christus vollzogenen Erlösungsgeschehens

auf. Denn nun ist vollends deutlich, daß im Zenit des christlichen

Glaubens keineswegs das Kreuz Jesu Christi steht - und schon gar
nicht isoliert -, sondern seine Auferweckung aus dem Tode, und daß nur
von Ostern her Licht auf sein Kreuz fallen kann. Wird dieser unlösbare
Zusammenhang ausgeblendet, kann man verstehen, warum heute viele
Menschen und selbst Christen Schwierigkeiten mit der Erlösungsbotschaft

des christlichen Glaubens haben und bohrende Anfragen stellen:
Wie kann denn der Tod, der das wohl unfreieste Ereignis des Lebens
genannt zu werden verdient, und deshalb auch der Tod Jesu Ursprung
und Urgrund der Erlösung des Menschen von seiner Unfreiheit sein? Und
vor allem: Was nützt dem Menschen, der tod-sicher durch die hohle
Gasse des Todes hindurchgehen muß, die Auskunft, daß auch Jesus hat
am Kreuz sterben müssen? Wahrscheinlich genauso wenig, wie es einem
Menschen, der am Ertrinken ist, hilft, darum zu wissen, daß auch ein
anderer schon einmal ertrunken ist.

Diesen auf den ersten Blick ketzerisch anmutenden Fragen hat man
sich gerade als Christ zu stellen, will man der tiefsten Wurzel der Erlösung

des Menschen ansichtig werden. Dann aber zeigt sich, daß der Tod
und das Kreuz Jesu Christi aus sich allein keine erlösende Kraft haben.
Erlösende Kraft kann ihnen vielmehr nur dann zukommen, wenn auch
und gerade der Tod Jesu nicht das letzte Wort hat, wenn er vielmehr von
Ostern her zum zweitletzten Wort hin relativiert worden ist in die Freiheit
des ewigen Lebens bei Gott hinein, wenn also das Kreuz Jesu von Gott
her selbst durchkreuzt worden ist. Von der Erlösung des Menschen von
seiner Unfreiheit und Angst durch das Kreuz Jesu Christi läßt sich folglich

erst im Blick auf seine Auferweckung aus dem Tode sprechen, wie
dies bereits der gläubigen Sicht des Paulus entspricht. Er hat gegenüber
den Korinthern mit aller nur wünschbaren Deutlichkeit Ostern als den
radikalen Ernstfall des christlichen Glaubens namhaft gemacht: «Wenn es
keine Auferstehung der Toten gibt, ist auch Christus nicht auferweckt
worden. Ist aber Christus nicht auferweckt worden, dann ist unsere
Verkündigung leer und euer Glaube sinnlos» (IKor 15,13-14).

Mit Ostern steht und fällt der christliche Glaube, und damit auch seine

Erlösungsbotschaft. Und daß durch das Kreuz Jesu Christi die Erlösung

des Menschen und die Versöhnung der Welt bereits geschehen sind,



108 Befreit von Sünde, Not und Tod!

ist deshalb, mit dem evangelischen Theologen Wolfhart Pannenberg
gesprochen, «nur in der Form der Antizipation von Ostern möglich»46. Von
daher läßt sich erahnen, welche revolutionäre Sprengkraft das christliche
Evangelium von der Auferweckung Jesu Christi aus dem Tode und damit
die Osterbotschaft in sich tragen. Wenn es nämlich wahr ist, was der
Dichter F.M. Dostojewski in seinem «Tagebuch» formuliert hat, «daß das
Dasein des Menschen ohne Glauben an seine Seele und ihre Unsterblichkeit

unnatürlich, undenkbar und unerträglich sei»47, dann haben Christen
überhaupt nichts Wichtigeres zu tun, als Ostern zu verkünden. Denn es ist
genau die österliche Verheißung der Auferweckung des Gekreuzigten aus
dem Tode, die die menschliche Urangst vor dem Tode zu überwinden und
damit auch den Menschen von seiner Angst um sich selbst freizumachen

vermag, indem sie ihm endgültig-gültige Gemeinschaft mit Jesus Christus
in seinem Auferweckungsieben bei Gott in frohmachende Aussicht stellt.

Solches Angst überwindendes Vertrauen auf das neue Leben bei Gott
brauchen die Menschen in der heutigen Zeit, die eine Zeit der Angst
geworden ist. In dieser Grundstimmung weist unsere Zeit übrigens eine
große Nähe zum dritten Jahrhundert auf, das der englische Altertumsforscher

Eric Robertson Dodds ein «Zeitalter der Angst» genannt hat, insofern

die Angst eines der dieses Jahrhundert beherrschenden Erlebnisse
war.48 Von daher beginnt man zu verstehen, warum gerade in diesem
Jahrhundert die Darstellung Jesu Christi als des Guten Hirten aufkam und
eine ungemein tröstliche Botschaft enthielt. Denn hier zeigt sich Christus,
der Gute Hirte, als Verheißung von Schutz und Bergung. In einer geradezu

rührenden Unmittelbarkeit wird dies deutlich in der Inschrift des

Beratios, die sich heute im Lateranmuseum in Rom befindet und unter der
ein kleines Bild eingeritzt ist. Dieses zeigt auf der linken Seite ein Ungeheuer,

das einen Menschen verschlingt und böswillig lacht, während die
Beine des noch nicht ganz verschlungenen Opfers zappeln. Auf der anderen

Seite ist ein Löwe dargestellt, der brüllend sein Furcht einflößendes
Maul aufreißt. In der Mitte aber steht der Gute Hirt mit einem Lamm auf
den Schultern, das er sicher durch die Todesgefahren des schmalen Tales

trägt, das zwischen dem Ungeheuer und dem Löwen liegt. Der Gute Hirt
erscheint hier als derjenige, der das gefährdete Lamm rettet. Wenn man
bedenkt, daß unsere Zeit voll ist von Ungeheuern, die die Menschen zu
verschlingen drohen, und von Löwen, die ihr Maul aufreißen, könnte
auch für die heutigen Menschen das Bild des Guten Hirten in neuer
Weise die tröstliche Verheißung des den Menschen aus seinem Tode
rettenden und schützenden Gottes höchst aktuell verkünden.

46 PANNENBERG, W., Systematische Theologie. Band II, Göttingen 1991, 458.
47 Vgl. dazu die Interpretation des Werkes Dostojewskis bei DREWERMANN, E., Ich

steige hinab in die Barke der Sonne. Meditationen zu Tod und Auferstehung, Ölten 1989,
insbes. 46-73: Eine Dostojewskische Meditation oder: Lazarus komm heraus! (Joh 11,43)

48 DODDS, E.R., Pagan and Christian in an Age of Anxiety, Cambridge 1965.



Wie heute redlich an Erlösung glauben? 109

5. Österliche Heilshoffnung und menschliche Solidaritätskraft
Von daher erweist sich die christliche Osterbotschaft als der wohl
elementarste Beitrag des christlichen Glaubens zur Humanisierung des
gesellschaftlichen Zusammenlebens der Menschen und zur Schalomisierung
der ganzen Welt. Sie enthält vor allem die Kraft, die in unserer Gesellschaft

weithin entleerten kulturellen Vorratskammern mit tragfähiger und
belastbarer Solidaritätsenergie neu zu erfüllen. Dieselben kulturdiagnostischen

Untersuchungen, die einen unlösbaren Zusammenhang zwischen
der Diesseitsorientierung und dem großen Entsolidarisierungsschub beim
heutigen Menschen feststellten, haben jedenfalls umgekehrt das erfreuliche

Ergebnis zu Tage bringen können, daß lebensreligiöse Kirchgänger
den niedrigsten Individualismusgrad aufweisen und daß die am meisten
den unsolidarischen Individualismus hemmende und Solidarität fördernde
Kraft in der praktizierten Religion liegt.

Bedenkt man ferner, daß der heute weitverbreitete unbezogene
Individualismus, der Ängste produziert, am stärksten durch reine Diesseitigkeit

gefördert wird, leuchtet ein, daß in der christlichen Auferstehungshoffnung

eine lebendige Quelle sprudelt, aus der verbindliche und
verbindende Solidarität zu entspringen vermag und mit der die menschlichen
Ängste verarbeitet werden können. Dann aber drängt sich jene Konsequenz

geradezu auf, die der Wiener Pastoraltheologe Paul M. Zulehner
zieht: «Solidarische Liebe wächst nur aus der Erfahrung zuvorkommender

Liebe. In ihrem bergenden Erfahrungsraum kann jene (erbsündliche)
Angst gezähmt werden, die uns nötigt, um uns selbst zu kreisen und
krampfhaft unser eigenes Leben sichern und seine Chancen mehren zu
wollen. So gesehen, mindert die Liebe die Angst vor der Endlichkeit, den
Tod, in dessen Umkreis Solidarität nachweislich nur schwer aufkommt
und fortbesteht. Solidaritätsquellen zu erschließen bedeutet damit, den
Menschen im lebendigen Gott zu verwurzeln und aus dem Gefängnis
purer Diesseitigkeit frei zu machen. Solidarität entsteht vor allem im
Umkreis der Auferstehungshoffnung.»49

Dieser unlösbare Zusammenhang zwischen der Hoffnung auf ein
Leben nach dem Tod, der Solidaritätsförderung und der Verarbeitung der
menschlichen Ängste vermag zu verdeutlichen, daß die Hoffnung des
christlichen Glaubens, auch und gerade die Hoffnung über den Tod hinaus,

dieselbe, wenn auch spiegelverkehrte, Struktur aufweist wie die
Angst. Denn sie lebt und zehrt genauso von der Zukunft wie die Angst.
Deshalb erweist sich die Hoffnung als die eigentliche Zwillingsschwester
der Angst, und deshalb kann es ohne realistische Anerkennung der
menschlichen Ängste keine wahre und tragfähige Hoffnung geben. Dies
gilt zumal, wenn sich die Hoffnung auf den im christlichen Glauben be-

49 ZULEHNER, P.M., «Religion und Autoritarismus. Inkulturation des Evangeliums in
den Kontext der Freiheitlichkeit», in: Stimmen derZeit 209 (1991) 597-608, hier 604.



110 Befreit von Sünde, Not und Tod!

kannten Gott richtet. Denn hier ist Gott offenbar als jene Macht der
Zukunft, die bei der Vollendung der Schöpfung alles in allem sein wird.
Deshalb vermag der christliche Glaube dazu zu ermutigen, die Angst vor
der Zukunft zu bändigen. In der Tat: Wer im Glauben darum wissen darf,
wem die Stunden und deshalb auch die allerletzte Stunde des menschlichen

Lebens und der ganzen Welt gehören wird, wird die allernächste
Stunde nicht mehr ohne Hoffnung zu fürchten haben.

Zugleich legt sich damit eine abschließende Korrektur der traditionellen

Gestalt der christlichen Erlösungsbotschaft nahe. Diese beschränkte
sich nämlich fast ganz auf die Erlösung des Menschen durch Gott; sie

faßte aber das menschliche Heil, verstanden als das letzte Woraufhin und
Worumwillen des menschlichen Lebens im Hinblick auf sein Glück in
Sinnerfüllung und Sinnvollendung zu wenig ins Auge. Tiefer gesehen
aber gehören die Erlösung durch Gott und das Heil in Gott,
beziehungsweise die Gottgewirktheit der Erlösung und die Gottinnigkeit des

Heils, unlösbar zusammen. Deshalb muß sich die Soteriologie mit der
Salutologie verbinden und zur Theosoterik weiterentwickeln, wie dies der
katholische Tübinger Theologe Max Seckler vorschlägt: «Der Gott der
christlichen Theosoterik ist ein Gott der Erlösung und des Heils. Wenn
<Erlösung> und <Heil> zu unterscheiden sind wie Mittel und Zweck oder
Weg und Ziel und wenn beide in ihrer Unterschiedenheit radikal an Gott
zu binden sind, dann besagt der Begriff <Theosoterik>, daß das Heil
vermittels des Vorgangs und in den Vorgängen der Erlösung von Gott
kommt und durch Gott bewirkt wird, daß seine finale Substanz aber auch
allein in Gott liegt. Diese Unterscheidung ist eine notwendige
Unterscheidung im Begriff der Theosoterik.»50

V. Sakramentale Vorerfahrungen der Erlösung und des Heils

In dieser theosoterischen Perspektive erschließt sich übrigens auch ein
verheißungsvoller Weg zur Überwindung des traditionellen Gegensatzes
zwischen Selbsterlösung und Erlösung durch Gott. Diese sind nämlich
nicht als purer Gegensatz zu begreifen, sondern können im Sinne einer
«erlösten Selbsterlösung» miteinander versöhnt werden: «Eine Soteriologie,

die es z. B. unterläßt oder gar verbietet, die Anliegen der Auto-
soterik gebührend zu berücksichtigen, um die Ehre Gottes zu erhöhen,
vertritt nicht etwa eine besonders gute, sondern eine falsche Theosoterik.»51

Denn der umfassende Heilsbegriff der christlichen Theosoterik
meint nicht nur eine jenseitige, sondern schon eine in der Geschichte

50 SECKLER, M., «Theosoterik - eine Option und ihre Dimensionen. Fundamentaltheologische

Anfragen und Anstöße zur Soteriologie», in: Theologische Quartalschrift
172 (1992) 257-284, hier 268.

51 Ebd. 283.



Wie heute redlich an Erlösung glauben? 111

wirksame Wirklichkeit; und Gottes Heil will die mitwirkende Praxis
derer, die es empfangen, nicht ausschließen, sondern zu ihr einladen.

Von daher gehört es mit zur Aufgabe der Verkündigung der christlichen

Erlösungsbotschaft, nach geschichtlichen Vorerfahrungen der Erlösung

und des Heils im Leben der christlichen Kirche zu fragen, wie dies
bereits Klemens von Alexandrien im dritten Jahrhundert mit einem schönen

Bild getan hat.52 Dabei bediente er sich des alten Mythos von
Orpheus und Eurydike, der beinhaltet, daß der liebende Orpheus seine
Geliebte durch ihren frühen Tod verloren hat, daß er deshalb, angetrieben
von seiner Liebe, in die Unterwelt hinabsteigt, um aus ihr die geliebte
Eurydike wieder ins Leben zurückzuführen. Wiewohl er dies mit der
Kraft der Musik seiner Leier versucht, muß er doch scheitern, weil er sich
nicht an die Regeln hält. Klemens aber erblickt die Erfüllung dieses alten
Mythos in Jesus Christus. Denn er ist der eigentliche Orpheus, nämlich
der Liebende. Und die geliebte Eurydike ist die Menschheit, die von ihm
geliebt wird, die aber in den Bereich des Todes geraten ist. Deshalb steigt
Christus - in seiner Menschwerdung - hinab in diesen Bereich, der vom
Tod stigmatisiert ist, um kraft des Spiels auf seiner Leier die Menschheit
wiederum in den Bereich des Lebens zurückzuführen. Und im Unterschied

zu Orpheus scheitert Christus nicht. Denn das Plektron, d. h. das

Plättchen, mit dem man die Saiten zum Schwingen bringt, ist für Klemens
der Heilige Geist, ohne den die Saiten in der Hand des Spielmanns Christus

nicht zum Schwingen kämen. Und die Leier, auf der Christus spielt,
ist in den Augen des Alexandriners schließlich die Kirche, auf der das

Lied des Lachens, der Auferstehung und der Hoffnung erklingt.
Diese wunderschöne Vision der Kirche als Leier der Erlösung ist

geeignet, eine letzte Wegweisung für ein glaubwürdiges Reden von der
Erlösung des Menschen heute zu verdeutlichen. Dies kann nämlich nur
geschehen, wenn die Kirche selbst sich als jene Leier präsentiert, auf der
das Lied des Lachens, der Hoffnung und der Erlösung durch den Spielmann

Jesus Christus, unterstützt vom Plektron des Heiligen Geistes,
erklingen kann. Dementsprechend kann es nicht genügen, daß die Kirche
nur von der Erlösung des Menschen spricht; sie ist vielmehr auch berufen
und in die Pflicht genommen, Vorerfahrungen der endgültigen Erlösung
zu ermöglichen, und zwar prioritär im gottesdienstlichen Leben der
Kirche, zuhöchst in der Feier der Eucharistie.53 Denn als Gedächtnisfeier
von Tod und Auferstehung Jesu Christi ist das gottesdienstliche Leben

52 Diesen Hinweis verdanke ich ZULEHNER, P.M., «Die Lage des Christenturas in
Europa. Konsequenzen für die neue Evangelisierung», in: Katechetische Blätter 118

(1993) 533-556, 533.
53 Vgl. KOCH, K., Menschliche und kirchliche Schönheit der Liturgie. Gottesdienst

als soteriologisches und ekklesiologisches Ereignis, in: SCHIFFERLE, A. (Hg.), Miteinander.

Für die vielfältige Einheit der Kirche. Festschrift für Anton Hänggi, Freiburg i. Br.
1992, 103-121.



112 Befreit von Sünde, Not und Tod!

der Kirche sowohl die Vergegenwärtigung der Erlösung des Menschen
durch Jesus Christus als auch die geschichtliche Vermittlung des künftigen

Heiles in der Gegenwart. Auf diesen fundamentalen Stellenwert des
Gottesdienstes im Leben der christlichen Kirche hat Wolfhart Pannenberg
mit Recht hingewiesen: «Als die das Herrenmahl feiernde Gemeinschaft
ist sie Zeichen und Werkzeug der eschatologischen Bestimmung der
Menschheit zur Gemeinschaft im Reiche Gottes.» Deshalb ist «die Kirche
primär in ihrem gottesdienstlichen Leben das, was ihr Wesen ausmacht,
nämlich <eschatologische Gemeinde> - vorauslaufende Darstellung der
eschatologischen Gemeinschaft der Menschen in der Zukunft der
Gottesherrschaft. Der Gottesdienst der Kirche bringt den Grund ihres eigenen
Daseins in der Mahlfeier Jesu zur Darstellung.»54

Damit erschließt sich auch das Grundwesen der christlichen Liturgie
als sakramentaler Vorwegfeier der Erlösung: Wenn die Versöhnung der
Menschen mit Gott durch den Kreuzestod Jesu nicht als eine gleichsam
von unten nach oben, die einem zürnenden Gott angeboten werden müßte,

zu verstehen ist, sondern als eine Bewegung von oben nach unten,
nämlich als Ausdruck der Liebesbewegung Gottes zu seiner Schöpfung,
dann besteht die christliche Liturgie zunächst im dankenden Empfangen
des göttlichen Heils, und dann heißt die wesentliche Form der christlichen

Liturgie mit Recht Danksagung: Eucharistia. In diesem Sinn geht es
christlicher Liturgie nicht darum, daß menschliche Leistungen vor Gott
gebracht würden, sondern vielmehr darum, daß sich der Mensch von Gott
beschenken läßt, worauf der Münsteraner Liturgiewissenschaftler
Klemens Richter mit Recht insistiert: «Liturgie hat nichts mit einer zu
erbringenden Leistung vor Gott zu tun. Es geht zunächst nicht um einen
Gott geschuldeten Kult, und schon gar nicht um einen Handel mit Gott,
der vom Menschen bestimmte Leistungen fordert, um sie dann zu belohnen.»

Im Unterschied zum Mittelalter, in dem die letztere Auffassung
angesichts der Sünden- und Gerichtsangst der Menschen eine große Rolle
spielte, ist der christliche Gottesdienst zunächst «Feier des Glaubens, in
der Gott als Schöpfer und Erlöser absichtslos - also ohne Hintergedanken
an einen bestimmten Nutzen - gelobt wird.»55 Freilich ist dann die
christliche Kirche, die das Gedächtnis von Tod und Auferstehung Christi
feiert und sein Lebensopfer dankbar empfängt, auch berufen und
verpflichtet, sich in seine Hingabebewegung hineinehmen zu lassen, dadurch
selbst als lebendige Hostie im Alltag der Welt zu leben und in dieser
eucharistisch-österlichen Grundhaltung erlöst(er) zu handeln.

Österlich zu leben, dazu ist die christliche Kirche auch aufgrund der
Taufe berufen und verpflichtet. Denn die Taufe, die ihren historischen

54 Pannenberg, W., Systematische Theologie. Band III, Göttingen 1993, 323.
55 RICHTER, K., Liturgiereform als Mitte einer Erneuerung der Kirche, in: DERS.

(Hg.), Das Konzil war erst der Anfang. Die Bedeutung des II. Vatikanums für Theologie
und Kirche, Mainz 1991, 53-74, hier 61.



Wie heute redlich an Erlösung glauben? 113

Ursprung wie systematischen Urgrund in Ostern hat, ist das befreiende
Fanal dafür, daß die Vollendung des menschlichen Lebens in Gottes
Ewigkeit bereits im irdischen Leben begonnen hat. Die eigentliche
Scheidelinie des menschlichen Lebens ist in den Augen des Apostels Paulus,
nämlich nicht der Tod, den die Menschen noch vor sich haben, sondern
die Taufe, in deren Rückenwind die Christen leben dürfen. Die Taufe
impliziert eine elementare Vorverlagerung des menschlichen Todes und
der Auferweckung, insofern in der Taufe - jedenfalls von Gott her - gar
nichts weniger vollzogen worden ist als der Tod und die Neugeburt des
Menschen: Wie Jesus selbst in das Bad des Todes getaucht, aus ihm aber
an Ostern als der vollendet neue Mensch auferstanden ist, so taucht im
Bad der Taufe auch der alte Mensch in das Grab Jesu Christi hinab, um
zusammen mit Christus als wahrhaft neuer Mensch aufzuerstehen. Wer
die Taufe, die an Tod und Auferweckung Jesu Christi Anteil gibt,
empfangen hat, ist deshalb die feierlich ernste Selbstverpflichtung
eingegangen, ein Mensch zu werden, der gerade nicht mit allen Wassern gewaschen

ist, sondern allein mit dem Wasser des neuen Lebens.
Dazu gehört vor allem, daß der in der Taufe garantierte Ausblick

über die eigene Todesgrenze hinaus auf die volle Anteilhabe an der
Auferweckung Jesu Christi den Getauften gerade nicht ablenkt von den
Aufgaben seiner Gegenwart, sondern ihn einlenkt zum leidenschaftlichen
Kampf gegen den Tod für das Leben, gegen die Ausbeutung für mehr
Gerechtigkeit, gegen den Krieg für den Frieden und gegen die Zerstörung
für die Bewahrung der Schöpfung. Denn der christliche Glaube an die
Erlösung durch die Auferstehung führt in den Aufstand gegen alle
Mächte des Todes in der heutigen Welt. In diesem Sinne sind Christen,
wie Josef Imbach mit Recht betont, «zwar keine Friedensstörer, aber sie
betätigen sich ganz massiv als Störenfriede, wo immer die Mächte des
Todes am Werk sind - sei das im privaten, im gesellschaftlichen oder im
politischen Bereich.»56 Nicht zuletzt darin hat der Christ als österlich
neuer Mensch auch und gerade in der heutigen Welt seinen Erlösungsglauben

und seine Auferstehungshoffnung unter lebendigen Tatbeweis zu
stellen.

Je erlöster die christliche Kirche aus den sakramentalen Vorerfahrungen

der Erlösung und des vollendeten Heils in ihrem Alltag lebt, desto
mehr wird der Christ die Erfahrung machen können, «daß ich mit Leib
und Seele im Leben und im Sterben nicht mein, sondern meines getreuen
Heilandes Jesu Christi eigen bin, der mit seinem teuren Blut für alle
meine Sünden vollkömmlich bezahlt und mich aus aller Gewalt des Teufels

erlöst hat und also bewahrt.» Damit aber wird abschließend deutlich,
daß die eingangs zitierte Antwort des Heidelberger Katechismus auf die

56 IMBACH, J„ Himmelsglaube und Höllenangst. Was wissen wir vom Leben nach
dem Tode?, München 1987, 133.



114 Befreit von Sünde, Not und Tod!

Grundfrage des Menschen nach Erlösung auch heute nichts an Aktualität
eingebüßt hat, auch wenn sie in einem Sprachgewand daherkommt, das
der heutige Mensch nur mit Schwierigkeiten zu verstehen vermag. Wenn
diese traditionelle Antwort aber zeitgemäß ausgelegt wird, wird zugleich
sichtbar, daß auch das heutige Reden der Kirche von der Erlösung des
Menschen bei aller Zeitgemäßheit immer auch ursprungsgetreu sein muß.


	Befreit von Sünde, Not und Tod! : Wie heute redlich an Erlösung glauben?

