Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 43 (1996)

Heft: 1-2

Artikel: Zur Bedeutung der Mediavistik fur die systematische Theologie
Autor: Gerwing, Manfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761244

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761244
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MANFRED GERWING

Zur Bedeutung der Medidvistik fiir die
systematische Theologie

'

Der Theologe, zumal der an der Systematik orientierte und an der katho-
lischen Dogmatik interessierte! , denkt, sobald er die Sammelbezeichnung
«Medidvistik» im Zusammenhang mit dem Terminus «systematische
Theologie» vernimmt, zweifellos nicht zuletzt an jenen mittelalterlichen
Gelehrten, geméB dessen Lehre, wie es in der bekannten Enzyklika Aeter-
ni Patris aus dem Jahre 1879 heit, das christliche Denken zu erneuern
ist: an Thomas von Aquino.?

Tatsachlich stand noch auf dem Zweiten Vatikanum der thomasische
Denkweg zur Debatte: Wurde anfangs noch dariiber disputiert, wie die
normative Bedeutung des Aquinaten fiir die Philosophie und Theologie
gesichert werde konne, stellte etwa Pater Dezza SJ, der friihere Rektor
der Gregoriana, die grundsitzlichere Frage, worin denn iiberhaupt die
Verbindlichkeit der thomasischen Lehre hinsichtlich der principia, me-
thodus und doctrina bestehe.?

Wihrend die einen strikt die Lehrautoritdt des Thomas akzentuieren
wolten, sich gar einsetzten fiir eine «canonizatio doctrinae Doctoris An-
gelici», die «ad factum dogmaticum accedit», sahen die anderen das Pa-

! Habilitationsvorlesung, gehalten am 21. 04. 1995 in der Ruhr-Universitidt Bochum
zur Erlangung der Lehrbefugnis fiir das Fach Dogmatik und Dogmengeschichte, Katho-
lisch-Theologische Fakultit.

2 ASS 12 (1879) 275.

3 OEING-HANHOFF, Ludger: Thomas von Aquin und die gegenwirtige katholische
Theologie. Kritische Erwigungen eines Laien, in: Thomas von Aquino. Interpretation und
Rezeption. Studien und Texte. Hrsg. von Willehad Paul Eckert. Mainz 1974, 245-306,
bes. 245f. (Walberberger Studien. Philosophische Reihe Bd. 5). DERS.: Ist das kirchliche
Lehramt fiir den Bereich des Sittlichen zustéindig? Alfons Auer zum 65. Geburtstag, in:
ThQ 161 (1981) 56-66, hier 61ff. JEDIN, Hubert: Lebensbericht mit einem Dokumenten-
anhang. Mainz 1984, 197-219, 200ff. (Verdffentlichungen der Kommission fiir Zeitge-
schichte bei der katholischen Akademie in Bayern. Reihe A: Quellen 35). PIEPER, Josef:
Uber einen verschollenen Vorschlag zum Zweiten Vatikanum, in: Weisheit Gottes —
Weisheit der Welt. Festschrift fiir Joseph Kardinal Ratzinger zum 60. Geburtstag, Bd. 2.
Hrsg. von Walter Baier, Stephan Otto Horn, Vinzenz Pfniir u. a. St. Ottilien 1987, 971-
975.



66 Zur Bedeutung der Medidvistik

radigmatische des Aquinaten gerade nicht in der Etablierung einer be-
stimmten Lehre oder gar einer geschlossenen Systematik, auch nicht «in
dem Konkret-Materialen seiner Konklusionen», sondern vor allem in
einer «menschlichen und denkerischen Grundhaltung». Diese bestehe
vornehmlich in der Bereitschaft zum Dialog, die von der Sorge getragen
sei, «nur ja nicht um irgendeiner vordergriindigen Stimmigkeit willen ir-
gendetwas auszulassen oder zuzudecken, das zum Totum der Wirklich-
keit und Wahrheit» gehore.*

Mit dem letzten Votum sollte der in der geistigen Auseinanderset-
zung zwischen den beiden Weltkriegen immer lauter werdende Kampfruf
«Zuriick zu Thomas!» seine polarisierende Wirkung verlieren und jener
ProzeB der Entmythologisierung der thomasischen Schultheologie pro-
longiert werden, der — gerade im Zuge der historischen Erforschung der
mittelalterlichen Scholastik — durch so ausgezeichnete Forscher wie etwa
Fidelis a Fanna, Ignatius Jeiler, Heinrich Denifle, Franz Kardinal Ehrle
und Clemens Baeumker in Gang gekommen war und — nicht zuletzt durch
Martin Grabmann und seine «Schule» — weltweit konsolidiert zu werden
vermochte.® Nicht als hitten diese Literaturhistoriker, Paldographen, Me-
didvisten, Philosophen und Theologen die exponierte und exemplarische
Denkleistung des Aquinaten geleugnet. Im Gegenteil: Sie haben durch
ihre unermiidliche Sammlung und Sichtung des reichhaltigen Handschrif-
tenmaterials, ihre zahlreichen kritischen Texteditionen und sorgfiltigen
Reflexionen entscheidend dazu beigetragen, daB3 die scholastische
Wissenschaft — und damit auch die geschichtliche Leistung eines Thomas
von Aquino — selbst «in nichtkatholischen Forscherkreisen immer gro3ere
Anerkennung» finden konnten:® Indem und sofern ihre Arbeiten jedoch
den fundierten Vergleich zwischen den verschiedenen scholastischen
Gelehrten des Mittelalters und ihrem jeweiligen «Sitz im Leben»
ermoglichten, erwiesen sie gleichzeitig und gleichsam en passant auch

4 PIEPER, Vorschlag 1987, 974 (s. oben Anm. 3).

5 FLASCH, Kurt: La concezione storiografica della filosifia in Baeumker ¢ Grabmann,
in: Gli studi di filosofia medievale fra otto e novecento. Contributo a un bilancio storio-
grafico. Hrsg. von Ruedi Imbach und Alfonso Maieri. Rom 1991, 51-73 (Raccolta di
studi e testi 179). Vgl. dazu aber die Rezension von PERLER, Dominik in: FZPhTh 40
(1993) 487-492, bes. 488f. KOHLER, Oskar: Neuthomismus, Scholastik und die «neuen
Philosophen», in: Handbuch der Kirchengeschichte. Bd. VI/2: Die Kirche in der Gegen-
wart: Zwischen Anpassung und Widerstand. Freiburg, Basel, Wien 1973, 320-327; KLU-"
XEN, Wolfgang: Die geschichtliche Erforschung der mittelalterlichen Philosophie und die
Neuscholastik, in: Christliche Philosophie im katholischen Denken des 19. und 20. Jahr-
hunderts, Bd. 2: Riickgriff auf scholastisches Erbe. Hrsg. von Emerich Coreth, Walter M.
Neidl, Georg Pfligersdorffer. Graz, Wien, Koln 1988, 362-389.

GRABMANN, Martin: Die Geschichte der katholischen Theologie seit dem Ausgang
der Viterzeit. Darmstadt 1974, 224 (Nachdr. der Ausgabe Freiburg i. Br. 1933).



fiir die systematische Theologie 67

die Unhaltbarkeit jener Vorstellung, Thomas habe die philosophischen
und theologischen Probleme vor und nach ihm ein fiir allemal gelost.”

Dal} aufgrund dieses vergleichenden, die historisch-kritische Metho-
de anwendenden und iiberhaupt die Geschichte ernstnehmenden Ver-.
fahrens der «allgemeine Lehrer» der Christenheit keineswegs an Strah-
lungskraft verlieren muBte, vielmehr deutlich an Kontur gewinnen
konnte, belegen anschaulich die ansonsten in vielfacher Hinsicht durch-
aus divergierenden Arbeiten zu Person, Werk und Wirkungsgeschichte
des Aquinaten etwa von M.D. Chenu, E. Gilson, F. van Steenberghen,
J.A. Weisheipl und O.H. Pesch. So bemiihte sich Gilson (18841-978)
beispielsweise darum, die Historie als das eigentlich Vermittelnde der
philosophisch-theologischen Einsicht geltend zu machen.® Dieses sein
angestrengtes Bemiihen zeigte sich bereits in «L'étre et I'essence», wo es
ihm aufgrund genauer historischer Lektiire gelingt, den Gedanken in dem
Zusammenhang aufzusuchen, in dem ihn sein Autor auch tatsidchlich ent-
wickelt und dargestellt hat. Im Unterschied etwa zu Maréchal und in Dif-
ferenz vor allem zu dem von Maréchal abhidngigen sogenannten «Tran-
szendentalthomismus» bringt Gilson die zu untersuchenden Texte keines-
wegs unter normativen Vorgaben zu Wort, betrachtet sie auch nicht bloB
unter wirkungsgeschichtlicher Fragestellung, sondern aus dem jeweiligen
Horizont der unterschiedlichen Autoren: sich dabei auf den Quellentext
und Kontext konzentrierend.’

Auf diesem Wege gelingt es Gilson vergleichend festzustellen, daf
die Sicht des Aquinaten auf das Grundproblem des Verhiltnisses von
Sein und Wesen nicht nur hochst originell ist, sondern sich auch noch als
jene Perspektive erweist, dank derer Thomas das Problem selbst am tief-
sten reflektiert und konsequent weitergefiihrt hat. Gilsons Option fiir den
thomasischen Denkweg ist «nicht wirkungsgeschichtlich, sondern durch
historische Forschung vergegenwirtigt»!?. Mittels historisch-kritischer

7 Diese Position stellt so pointiert wie suffisant Kurt FLASCH folgendermaBen dar:
Die «Anhédnger des Thomas von Aquino» sagen «mehr oder weniger hoflich, daB erst
Thomas die Probleme geldst habe, die man von 800 bis 1250 bearbeitet hatte. Die Zeit
nach Thomas erschien als Zerfallszeit, oft als schuldhafte Zerstorung der erreichten
Synthese. Oder sie wurde zur Geschichte der thomistischen Schule. Die, wie man sagte,
«vorthomistische> Philosophie hitte demnach nur Vorarbeiten, die achthomistische»
Zeit nur Thomisten und sachlich iiberholte Neuansitze gebracht.» Einfiihrung in die
Philosophie des Mittelalters. Darmstadt 1987, 13f.

Dazu die lesenswerte Septemberausgabe 1994 der RThom. In diesem Heft,
iiberschrieben mit «Autour d'Etienne Gilson», ging es ausschlieBlich um Gilson und seine
Verdienste um die Erforschung des Thomas von Aquino.

? CORVES, Maurice: Etienne Gilson, Philosophe Historien, in: Doctor Communis 38
(1985) 351-355 (Sonderband: Etienne Gilson. Filosofo cristiano. Numero speciale di
«Omaggio» dell'Accademia Romana di S. Tommaso alla memoria del suo illustre socio
nel centenario della nascita).

KLUXEN, Wolfgang: Leitideen und Zielsetzungen philosophiegeschichtlicher
Mittelalterforschung, in: Sprache und Erkenntnis im Mittelalter. 1. Halbband. Hrsg. von



68 Zur Bedeutung der Medidvistik

Methode wird in der Tat der «urspriingliche Gedanke» aufgedeckt, den
die Tradition weitgehend verdeckt hatte: insgesamt eine «neue Unmittel-
barkeit» ermdglichend.!!

41,

Die Frage nach der Bedeutung der Medidvistik fiir die systematische
Theologie darf aber keineswegs auf die Frage nach dem Stellenwert des
Thomismus innerhalb der Theologie reduziert werden.!? Vielmehr gilt es,
den Fragehorizont erheblich zu erweitern und sich zuvor der stets viru-
lenten Frage nach dem Eigenverstédndnis gegenwirtiger Theologie zu stel-
len, einer Theologie, die ja ebenfalls — bei aller Systematik — auch histo-
rische Implikate aufweist. Pointiert formuliert: Wie auch immer die Frage
nach der Bedeutung der Mediévistik fiir die systematische Theologie be-
antwortet wird, die gegebene Antwort hangt nicht zum geringen Teil von
der theologischen Position des Gefragten selbst ab.!?

Zwei Positionen theologischen Eigenverstindnisses sind einleitend
bereits angedeutet worden. Sie zeigen sich exemplarisch in der unter-
schiedlichen Rezeption thomasischer Theologie: Wihrend diejenigen, die
auf der Lehrautoritdt des Aquinaten bestehen, jenen wissenschaftstheore-
tischen Ansatz!* auf die Theologie applizieren, der, in Abbreviatur for-
muliert, dem «semantischen» Wissenschaftsverstindnis das Wort redet,
bringen die, die Thomas als exponiertes Exempel dafiir sehen, wie sich

Jan P. Beckmann, Ludger Honnefelder, Gabriel Jiissen u. a. Berlin, New York 1981, 1-
16, hier 10 (MM 13/1).

T DEgs., Erforschung 1988, 381 (s. oben Anm. 5).

12 Im Dekret iiber die Ausbildung der Priester «Optatam totius» Art. 16 heiBt es: Die
Theologiestudierenden sollen lernen, «... mit dem heiligen Thomas als Meister, die
Heilsgeheimnisse in ihrer Ganzheit spekulativ tiefer zu durchdringen und ihren Zusam-
menhang zu verstehen, um sie, soweit moglich, zu erhellen.» [«...deinde ad mysteria salu-
tis integre quantum fieri potest illustranda, ea ope speculationis, S. Thoma magistro, inti-
mius *)cnctrarc eorumque nexum perspicere alumni addiscant»].

13 Fiir die Theologie gilt — mutatis mutandis — ebenfalls das, was Kurt Flasch in
einem «Focus»-Interview fiir die Philosophie skizzenhaft reklamierte: Wir miissen die
gegenwirtigen Fragestellungen und Problemzonen genauestens kennen. «Nur von der
Gegenwart aus werden die Unterschiede und Entwicklungen der Philosophiegeschichte
deutlich.» FLASCH, Kurt: Man geht jetzt auf die Dorfer, in: Focus 9 (1995) 122-124, hier
124; zum philosophiegeschichtlichen Ansatz von K. Flasch insgesamt vgl. die Rezension
von Mechthild DREYER in: PhJ 98 (1991) 354-364, bes. 363f.

4 Als Begriinder der neuzeitlichen Wissenschaftstheorie kann Fichtes «Wissen--
schaftslehre» gelten, die vor allem «eine Wissenschaft der Wissenschaft» iiberhaupt zu
sein beansprucht. FICHTE, Johann Gottlieb: Werke. Gesamtausgabe, Bd. 1,2. Hrsg. von
der Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Stuttgart-Bad Cannstatt 1965, 119. Doch
macht bereits die Antike das Wissen zum Gegenstand ihrer Reflexion. So nennt PLATON,
Charmides 168 a, die Philosophie insgesamt «ein Wissen» von nichts anderem «als vom
Wissen selbst».



fiir die systematische Theologie 69

die Theologie jeweils der Erkenntnismittel ihrer Zeit bedient, eher das
«pragmatische» Wissenschaftsverstindnis zur Geltung.!®

Wie erinnerlich: Entsprechend der von Charles S. Peirce und Charles
W. Morris in Semantik, Syntaktik und Pragmatik eingeteilten «all-
gemeinen Zeichentheorie», als deren Spezialfall die Theorie der Sprache
gilt'® | sucht das an der Semantik orientierte Wissenschaftsverstindnis
durch Bedeutungsanalyse der tragenden Begriffe einer Fragestellung,
eines Antwortversuchs und Argumentationsgangs nicht so sehr den hi-
storischen Kontext, sondern den Sachbezug zu bemessen, der durch diese
Bedeutungen artikuliert wird. Ausgehend von der Semantik, die bekannt-
lich die Relationen zwischen Zeichen und Bezeichnetem zum Gegenstand
hat, wird hier nach der sachlichen Bedeutung eines sprachlichen
Ausdrucks gefragt und Wissenschaft vornehmlich als die Erkenntnis der
Dinge aus ihren Ursachen verstanden. Das Wissenschaftsverstindnis
aber, das sich an der Pragmatik orientiert, die ja die Relationen zwischen
den Zeichen selbst und ihren Benutzern reflektiert, definiert die Aufga-
benstellung der Wissenschaft systemtheoretisch, interpretativ und hand-
lungsorientiert. Im Vordergrund steht nicht so sehr die Frage nach der
sachlichen Bedeutung eines sprachlichen Ausdrucks und der tatsidchli-
chen Ursache eines Dinges, als vielmehr die «syntaktische» Frage nach
der Struktur und Funktion eines Regelsystems im Blick auf mdgliche
Handlungen. Der Wissenschaftscharakter aller Erkenntnisschritte bemif3t
sich dann, wie Richard Schaeffler formulierte, nach der logischen Kohi-
renz eines Regelsystems und seiner Relevanz fiir Pragmata.!”

Also: Gefragt wird hier nicht so sehr nach den «ersten Ursachen» al-
ler Dinge, nicht — wie gerade in der mittelalterlichen Philosophie — nach
dem Sein des Seienden, nicht nach der Wahrheit aller Dinge, sofern sie
seiend seien!®, nicht nach dem Einen als der Ungeteiltheit des Seienden,
das, wie Thomas in seiner Summa betont, seine Einheit wie sein Sein hii-
tet.'? Vielmehr geht es um das kritische Verstehen des Wortes unter aus-
driicklicher Reflexion auf den Handlungscharakter des Sprechens wie des
Horens. Es geht der an dem pragmatischen Wissenschaftsverstdndnis ori-

15 Dazu insgesamt sehr anregend SCHAEFFLER, Richard: Glaubensreflexion und
Wissenschaftslehre. Thesen zur Wissenschaftstheorie und Wissenschaftsgeschichte der
Theologie. Freiburg, Basel, Wien 1980, bes. 154-161 (QD 82).

16 MORRIS, Charles W.: Grundlagen der Zeichentheorie. Miinchen ’1975, 26 (amerik.
Originalausg.: Foundations of the theory of signs. Chicago 1938).

SCHAEFFLER, Richard: Wissenschaftstheorie und Theologie, in: Christlicher
Glaube in moderner Gesellschaft. Teilband 20. Freiburg, Basel, Wien 1982, 6-83, bes.
56-73: «Sprachanalyse als wissenschaftstheoretische Grundlagendisziplin — Von der
«Semantik> zur <Pragmatik>».

18 (Est veritas in omnibus, que sunt entia.» THOMAS von Aquino: De veritate 1,10.

19" «Unde manifestum est quod unumquodque rei consistit in indivisione. Et inde est
quod unumquodque sicut custodit suum esse, ita custodit suam unitatem.» DERS.: Sth
1:11.1. '



70 Zur Bedeutung der Medidvistik

entierten Theologie weniger um die rationale Einsicht in' «Transcenden-
talia»?, in die alle Gliederungen und Gattungen des Seienden iibergrei-
fenden «ersten Ursachen», sondern deutlicher um eine theologische Er-
kenntnis, die als konditioniert betrachtet und damit als zumeist analytisch
progrediente Deutung des jeweils leitenden Welt- und Wirklich-
keitsverstindnisses betrieben wird.?!

Die Vertreter dieses «pragmatisch» orientierten Theologieverstind-
nisses sind also eher gleichgiiltig gegeniiber den ersten Ursachen. Sie se-
hen sich deswegen auch nicht veranlaBt, die «Erkenntnis der Dinge aus
ihren Ursachen» noch einmal im angestrengten Blick auf Gott hin zu be-
denken. Thnen geht es durchaus nicht darum, den Schopfergott als erste
Ursache aller Ursachen zu begreifen, ohne den Eins-sein, Wahr-sein und
Gut-sein der Dinge nicht denkbar sind. Einem vorwiegend systemtheore-
tischen Wissenschaftsverstindnis verpflichtet, féllt es ihnen im Gegensatz
zu den groBen Theologen des Hochmittelalters kaum ein, den Schéopfer
als «deus est maxime unus»?? in den Blick zu nehmen oder Gott als das
im hochsten Grad «einige» Wesen und somit als erste Ursache fiir die
Ungeteiltheit eines jeglichen Seienden und ihn als «causa prima» des In-
sich-Seins wahrzunehmen, weil und sofern die Ubereinstimmung von Er-
kennen und «res» in der Identitdt von Schopfungsmacht und Wahrheits-
wort des frei sprechenden und frei handelnden Gottes griindet. Allzu
rasch iibersehen sie, dall das Sein des Seienden auf Gottes schopferischen
Intellekt verwiesen ist und die transzendentalen Bestimmungen des Seins
— unum, verum, bonum - eben nicht nur «die eigentliche Machtfiille des
Seins» ausmachen, sondern zugleich als ein dreifach potenziertes Vermo-
gen zu sehen sind, das dem Seienden nur aufgrund des gottlich-schopferi-
schen Geistes zukommt: Lediglich dank der freien Schopfungstat Gottes
ist in allen Dingen jener Wortsinn deponiert, dem der Wortverstand des
menschlichen Geistes insofern «korrespondieren» kann, als dieser von
jenem affiziert wird. Nur aufgrund ihrer Beziehung zum gottlichen Ur-
sprung, in dem Intellekt und Wille eins sind, kommt den Dingen das Ver-
mogen zu, eins, wahr und gut zu sein; und kraft dieser Beziehung vermo-
gen sie es ihrerseits, dal Gott, der im Glauben als «der eine, wahre und

20 AERTSEN, Jan A.: The Medieval Doctrine of the Transcendentals. The Current
State for Research, in: Bulletin de Philosophie Médiévale 33 (1991) 130-147. Die ge-
meinte Sache und das entsprechende Verb «transcendere» findet sich bereits bei Augusti-
nus: De civitate dei. VIIL6: «Isti philosophi [...] cuncta corpore transcenderunt quaerentes
deum.» Albertus Magnus nennt res, unum und aliquid diejenigen Bestimmungen, die alle
Gcngra iiberschreiten. Philipp der Kanzler nennt unum, verum, bonum.

21 SCHAEFFLER, Wissenschaftstheorie 1982, S8ff. (s. oben Anm. 17).

22 THOMAS von Aquino: Sth 1,11,4; dazu OEING-HANHOFF, Ludger: Ens et unum
convertuntur. Stellung und Gehalt des Grundsatzes in der Philosophie des hl. Thomas von
Aquin. Miinster 1953.



fiir die systematische Theologie 71

gute» gewuBt wird, auch in der Welt in gewisser Weise erkannt zu wer-
den vermag oder, metaphorisch gesprochen, «mitklingt».2

Die dem «syntaktisch-pragmatischen» Wissenschaftsverstiandnis kor-
respondierende Theologie sucht indes nicht den «metaphysischen Mit-
laut» zu artikulieren?*, sondern setzt primir methodische Akzente, die
vorrangig das formale, nicht inhaltliche Regelsystem betonen, um so
dann zu untersuchen, welche Inhalte in diesem Regelsystem zum Aus-
druck gebracht und welche spezifischen Handlungen zur Situationsbe-
wiltigung unter den ndher bestimmten Voraussetzungen des erkannten
Regelsystems Erfolg versprechen. Daher sieht diese Theologie ihre spe-
zifische Aufgabe zunehmend darin, innerhalb eines hermeneutischen Pro-
zesses die situative Konditionierung jeglicher theologischer Erkenntnis
zu erweisen. Hier zeichnet sich die Gefahr einer Reduktion des Ge-
schichtlichen auf das vorrangig Heutige und das situativ Niitzliche ab.
Die damit verbundene Marginalisierung des Geschichtlichen zeigt sich
nicht zuletzt in einer «transzendentalen Theologie», die nicht primir «die
Sache selbst» zu Gehor und zur Geltung zu bringen sucht, sondern der es
zuerst und vor allem darum zu tun ist, die erkenntnisermdéglichenden
Strukturen zu analysieren.?

Ausgehend von der epistemischen Kritik, die differenziert zwischen
dem «Fiir-uns-Sein» und dem «An-sich-Sein» unserer Erkenntnisgegen-
stinde und in «transzendentaler Reflexion» nach den Moglichkeitsgriin-
den wissenschaftlicher Gegenstandserkenntnis iiberhaupt fragt®®, werden
diese transzendentalen Strukturen durchaus nicht als bdse Frucht eines
religionsfeindlichen Willens zur «Autonomie» des Subjekts, sondern als
Ertrag eines apriorischen Gottesbezugs im Menschen gewertet. Erst im

23 HODL, Ludwig: Welt-Wissen und Gottes-Glaube in der Synthese des Thomas von
Aquin, in: Welt-Wissen und Gottes-Glaube in Geschichte und Gegenwart. Festgabe fiir
Ludwig Hodl zu seinem 65. Geburtstag. Ausgewihlte Aufsitze. Gesammelte Forschungen.
Hrsgz. von Manfred Gerwing. St. Ottilien 1990, 11-17, hier 16.

4 HopL, Ludwig: Metaphysik und Mystik im Denken des Meister Eckhart, in: ZKTh
82 (1960) 257-274, hier 258. Metaphysik, verstanden als die «Wissenschaft vom Ersten
und Urséchlichen» (Aristoteles Metaph. A,2), beschiftigt sich im oben angedeuteten Sinn
mit der Frage nach dem Sein des Seienden, ohne sich aber vom Seienden selbst zu 16sen,
sondern gerade in der konkreten Auseinandersetzung mit dem Seienden aufkommt.

25 Das heiBt nicht, da8 jeder transzendentalen Theologie Geschichtsvergessenheit
vorzuwerfen sei. Es heiBt nur, daB der transzendentaltheologische Ansatz in genannter
Hinsicht besonderen Gefihrdungen ausgesetzt ist, die erkannt, thematisiert und so reflek-
tiert werden miissen, dal von vornherein — vom Ansatz her — das Geschichtliche radikal
ernstgenommen und tatséchlich aufgenommen, jedenfalls nicht leichtfiiBig «iibersprun-
gen» wird.

26 Dabei bleibt die Bestimmung von transzendental maBgebend, wie sie Kant priigte:
«Ich nenne alle Erkenntnis transzendental, die sich nicht sowohl mit Gegenstinden, son-
dern mit unserer Erkenntnisart von Gegensténden, sofern diese a priori moglich sein soll,
beschiftigt.» KANT, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. B 25.



72 Zur Bedeutung der Medidvistik

kritischen Rekurs auf Maréchals «transposition du Kantisme»?? ist der
transzendentaltheologische Ansatz Karl Rahners moglich geworden, nach
dem der Mensch immer schon auf das Geheimnis des allumfassenden
Seins — auf Gott hin — vorgreift.?

Die Gefahren der transzendentalen Theologie, ihre Tendenz etwa zur
«Privatisierung», «Praxisentfremdung», und «Entpolitisierung», sind viel-
fach besprochen und kritisch reflektiert worden.?® Sie lassen nicht zuletzt
fragen, ob in der konzentrierten Acht- und Aufmerksamkeit auf die im-
mer schon vorgegebenen Strukturen, die innerhalb dieser Strukturen wir-
kenden Beziige und den gerade dadurch bedingten Vorgriff auf das Sein,
die individuelle wie menschheitliche Geschichte mit ihren konkreten Ent-
scheidungsalternativen weitgehend iibersehen werden. '

Da aber dem Christusmysterium gerade als geschichtlichem Ereignis
historische Einmaligkeit und personaler Entscheidungscharakter zukom-
men, der Kreuzestod Christi, diese, wie Gottlieb Sohngen formulierte,
«Heilstatsache der Heilstatsachen», in den Bereich des geschichtlichen
Handelns fillt, ja «die groBte und wichtigste Entscheidung aller Ge-
schichte» ist und uns in eine Entscheidung stellt, «die mit unserem Tode
ein fiir allemal gefallen ist», lduft jeder theologische Entwurf, der die Ge-
schichte nicht radikal ernstnimmt, Gefahr, der Geschichtlichkeit und dem
Entscheidungsgewicht der christlichen Botschaft zu widerlaufen.?°

Jirgen Moltmann hat zwar recht, wenn er das Christusmysterium
nicht nur als «factum historicum» gelten lassen will.’! Es ist als «manda-
tum dei» und «exemplum Christi» nur giiltig in der Spannungseinheit von
gottlicher Offenbarung und kirchlicher Verkiindigung. Doch darf es
deswegen als «veritas facti» nicht in Frage gestellt werden.

27 In seinem Buch «Le point de départ de la métaphysique», Cahiers I-V, Briissel,
Paris 1922-1947, iibernimmt Maréchal den kantischen Gedanken, der menschliche Geist
sei fihig, subjektive Erlebnisse so zu gestalten, daB8 sie dem erkennenden und wollenden
Subjekt Gegenstdnde gegeniiberstellen. Diesen Gedanken will der Lowener Jesuit in den
Zusammenhang der aristotelisch-thomistischen Lehre vom «intellectus agens» zuriick-
stellen, «transponieren».

28 RAHNER, Karl: Grundkurs des Glaubens. Freiburg, Basel, Wien #1976, 54-96.

? Den Vorwurf, der seitens der politischen Theologie, namentlich von Johann B.
Metz, der transzendentalen Theologie gemacht wurde, reflektiert kritisch NEUHAUS, Gerd:
Transzendentale Erfahrung als Geschichtsverlust? Der Vorwurf der Subjektlosigkeit an
Rahners Begriff geschichtlicher Existenz und eine weiterfiihrende Perspektive tran-
szendentaler Theologie. Diisseldorf 1982. MOLTMANN, Jiirgen: Was ist heute Theologie?
Freiburg, Basel, Wien 1988, bes. 83ff. (QD 114). DALFERTH, Ingolf U.: Kombinatorische
Theologie. Probleme theologischer Rationalitit. Freiburg, Basel, Wien 1991 (QD 130).

0 Philosophischerseits sind es Schelling und Martin Heidegger, die versuchten,
Transzendentalphilosophie mit der historischen Reflexion zu verbinden. Theologischer-
seits wurde dieser Ansatz vor allem durch die Schelling-Rezeption der Katholischen
Tiibinger Schule aufgegriffen.

MOLTMANN, Jiirgen: Der Weg Jesu Christi. Christologie in messianischen
Dimensionen. Miinchen 1989, 256-268.



fiir die systematische Theologie 73

Gerade das ist doch eines der keineswegs unwesentlichen Verdienste
gerade jener historisch-kritischen Methode, die in den letzten Jahren von
extremen, sich ansonsten gegenseitig ausschlieBenden Positionen her ge-
scholten wird: Sie hat zum BewufBtsein gebracht, daB es bereits im Neuen
Testament den ProzeB der Entstehung und den «Vorgang der Entwick-
lungen sowohl der historischen Phinomene als auch ihres Verstdndnisses
gibt.»*2 Die legitime Rede von der «sacra doctrina» betont ja gerade im
Blick auf das Christusmysterium, daB3 die «veritas facti» selbst wiederum
nicht von der gottlichen Offenbarung und kirchlichen Bezeugung in der
Geschichte abgetrennt werden kann, sondern stets nur bezeugte Wahrheit
ist, die aus der Vergangenheit als einer lebendigen «traditio» lebt, sich
als VerheiBung auf die Zukunft bezieht und in der Gegenwart stets neu
zur Entscheidung kommt.3?

Insofern ist Christus selbst als das «verbum incarnatum» die «sacra
doctrina» schlechthin, der groe Zeuge der «Gotteswahrheit im Myste-
rium» (1Kor 2,7), die sich als «traditio divina» und «actio divina» in der
Geschichte bezeugt und, weil sie zum Mysterium selbst gehort, auch wie-
derum bezeugtes und bezeugendes «factum historicum» ist. Gerade weil
das Christusmysterium die Wesensziige eines einzigartigen Geschehens
an sich trdgt, in besonderer Weise gottgewirkte Geschichte, Heilsge-
schichte, ist>*, muB namentlich die Dogmatik — als systematische Diszi-
plin — vollen Ernst machen mit der Geschichtlichkeit und geschichtlichen
Greifbarkeit der Uberlieferung. Nur im radikalen Blick auf die Ge-
schichte konnen auch die Variabilitdt der erkenntnisermoglichenden
Strukturen und der in ihnen vielfdltig wirkenden Beziige namhaft ge-
macht und die geschichtliche Konditionierung der eigenen, gegenwirtig
giiltigen Position kritisch bedacht und befragt werden. Mit anderen Wor-
ten und prézisiert auf die spezifische Frage nach der Bedeutung mediévi-

32 SCHLIER, Heinrich: Kurze Rechenschaft, in: Bekenntnis zur katholischen Kirche.
Hrsg. von Karl Hardt. Wiirzburg *1956, 171-195, hier 178. Dazu auch BENDEMANN,
Reinhard von: Heinrich Schlier. Eine kritische Analyses seiner Interpretationen paulini-
scher Texte. Giitersloh 1995 (Beitrige zur evangelischen Theologie. Theologische Ab-
handlungen 115). Pdpstliche Bibelkommission: Die Interpretation der Bibel in der Kirche.
23. April 1993. Hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn 1993
(Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 115).

33 SOHNGEN, Gottlieb: Die Einheit in der Theologie. Die Einheit von natiirlicher und
iibernatiirlicher, historischer und systematischer Theologie christlicher und humaner
Existenz. Gesammelte Abhandlungen, Aufsitze, Vortrige. Miinchen 1952, 350f. Zum phi-
losophischen Verstindnis von «Uberlieferung» und «traditio» immer noch bedenkenswert
PIEPER, Josef: Uberlieferung. Begriff und Anspruch, in: DERS., Werke in acht Binden,
Bd. 3: Schriften zum Philosophiebegriff. Hrsg. von Berthold Wald. Hamburg 1995, 236-
299.

34 SCHILLEBEECKX, Edward: Menschen. Die Geschichte von Gott. Freiburg, Basel,
Wien 1990, 21-38; im Blick auf das mittelalterliche Verstindnis von Heilsgeschichte
GERWING, Manfred: «Heilsplan, -geschichte», in: LexMA 1V, 1989, 2031f.



74 Zur Bedeutung der Medidvistik

stischer Forschungen fiir die systematische Theologie kann daher gesagt
werden:

Die Dogmengeschichte generell wie die medidvistische Forschung
speziell muBl theologisch dahingehend fruchtbar gemacht werden, daB sie
hilft, jene «Erneuerung» und «Umstellung des Denkens» zu begreifen und
auch heute voranzubringen, von der Paulus im Brief an die R6mer (R6m
12,2) spricht: «Auch macht euch nicht dieser Welt konform, sondern
wandelt euch um durch Erneuerung eures Denkens.»

Es geht nicht darum, das «Wort des Glaubens» lediglich auf die si-
tuative Bedingung seiner Giiltigkeit zu befragen, sondern es kritisch zu
vergegenwadrtigen in seiner geschichtlichen Sinnfiille, die dann die Fragen
nach der historischen Faktizitit, der aktuellen Weisung und eschatologi-
schen VerheiBung enthalten wird.

Die Frage nach den Aufgaben medidvistischer Forschung fiir die sy-
stematische Theologie erhilt vor dieser kritischen Reflexion der Theolo-
gie allererst ihre Bedeutung, nidhere Bestimmung und komplexe Kompli-
ziertheit.

1.

Aus dem Gesagten ergibt sich bereits, daf sich die systematische Theo-
logie keineswegs mit jenem Rekurs auf die mittelalterliche Theologie und
medidvistische Forschung zufrieden geben kann, der, wie Georg Lange-
meyer treffend feststellte, lediglich im Sinne einer Alibifunktion die so-
genannten traditionellen Gemiiter beruhigen soll: Man zitiert einzelne
Aussagen mittelalterlicher Autoritdten — Augustinus, Bernhard von Clair-
vaux, Thomas von Aquino, Bonaventura —, um den neuen, aus der le-
bendigen Begegnung mit der Wirklichkeit gewonnenen theologischen
Ansatz vor den Vertretern der traditionellen Theologie zu rechtfertigen,
darauf — meistens vergeblich — hoffend, daBB der verbale Konsens iiber
den sachlichen Dissens hinwegtiduscht.’> Ohne, wie Hegel sagen wiirden,
die «Arbeit des Begriffes» zu leisten, verliert die Theologie den histori-
schen Boden unter ihren Fii8en und droht zur rechtfertigenden Ideologie
des gerade Faktischen oder gar zur weltfremden und realitdtsfernen Uto-
pie zu verkommen.

Ein Beispiel aus dem Mittelalter mag das Gemeinte kurz veranschau-
lichen. Dabei wird mitten hineingegriffen in das schon seit geraumer Zeit
recht aufgeregt gefiihrte Ringen um ein neues Eheverstidndnis. Die Viel-
falt der Meinungen und Aussagen sind kaum mehr zu iiberschauen.

35 LANGEMEYER, B. Georg: Leitideen und Zielsetzungen theologischer Mittelalter-
forschung aus der Sicht der systematischen Theologie, in: Renovatio et Reformatio.
Wider das Bild vom «finsteren» Mittelalter. Festschrift fiir Ludwig H6dl zum 60. Geburts-
tag. Hrsg. von Manfred Gerwing und Godehard Ruppert. Miinster 1985, 3-13, hier 4.



fiir die systematische Theologie 75

Kirchlicher- wie aulerkirchlicherseits werden — zu Recht — sogar wissen-
schaftliche Institute gegriindet und auch — zu Unrecht — wieder geschlos-
sen, die sich diesem Thema in interdisziplindr ausgerichteter Lehre und
Forschung widmen.’® Wer sich auf diesem aktuellen Hintergrund mit der
Geschichte der Ehetheologie etwa der Theologenschulen der Friihschola-
stik beschiftigt, wird liberrascht sein, wie umsichtig hier argumentiert
wird, wie sehr man es verstand, sich auf das Wesentliche zu konzentrie-
ren und beispielsweise noch wullte, daB3 hier nicht nur neue Methoden
und Pragmata gefragt, sondern eine Intensivierung des Christlichen
selbst, der Einstieg in die Tiefe und die Aktivierung der christlich-au-
thochthonen Substanz gefordert sind. Er wird auch feststellen, daB3 in je-
ner schwierigen Zeit mit Erfolg eine theologische Renaissance zuwege
gebracht wurde, die einerseits die Fragen der Menschen ernstgenommen
hat, andererseits dariiber nicht den Anspruch der «traditio» vergaB3. Im
Gegenteil: Dieser wurde dadurch Gehor verschafft, daB so energisch wie
ingenids versucht wurde, die «auctoritas» unter die Form des Denkens
und Verstehens zu bringen. Es ist ja keineswegs so, dal die Ehelehren (!)
des heiligen Augustin einfachhin repetiert wurden. Die iiberragende
Autoritdt des Augustinus hat zwar die Ehetheologie der lateinischen
Kirche mafgebend mitbestimmt, gerade in der frithscholastischen Theo-
logie wurde diese augustinische Tradition rezipiert, aber, wie beim néhe-
ren Betrachten festzustellen ist, doch keineswegs unkritisch, vielmehr
recht souverin-geistvoll und stets im korrekt-korrigierenden Blick auf die
Heilige Schrift und die eigene Gegenwart.?” Dabei wurde der biblische
Text nie rein literarisch ausgelegt, sondern systematisch reflektiert und
theologisch interpretiert. Die Spannungseinheit von «littera» und «spiri-
tus», von Buchstabe und Geist, konstitutiv fiir die biblische und patristi-
sche Tradition®®, wurde keineswegs dialektisch aufgehoben, wie vielfach
behauptet wurde und wird, sondern im Gegenteil: Sie wurde theologisch
geltend und fruchtbar gemacht. Gerade den dialektisch, also philoso-

36 S0 eroffnete Papst Johannes Paul II. am 7. 10. 1982 ein wissenschaftliches Institut
fiir das Studium der Ehe und Familie an der Lateran-Universitit. Acht Jahre spiiter errich-
tete die Kongregation fiir das Katholische Bildungswesen ein «Internationales Akademi-
sches Institut fiir Ehe und Familie» in Kerkrade (Diozese Roermond, NL) mit Promotions-
recht, das aber demnichst aus, wie es heifit, finanziellen Griinden seine Pforten schlieBen
wird. Ich hoffe, iiber die damit verbundene «historia calamitatum», die im iibrigen helles
Licht auf das problematische Verhiltnis von Universal- und Partikularkirche wirft, dem-
nichst eine reflektierende Studie vorlegen zu kénnen.

37 MULLER, Michael: Die Lehre des hl. Augustinus von der Paradiesesehe und ihre
Auswirkungen in der Sexualethik des 12. und 13. Jahrhunderts bis Thomas von Aquin.
Regensburg 1954, bes. 32-41. METZ, Helmut: Die Entwicklung der Eheauffassungen von
der Friih- zur Hochscholastik. Ein Beitrag zum Verstdndnis der religiosen Motive der
Minne- und Eheproblematik in der mittelhochdeutschen Epik. Kdln 1972, bes. 101-104.
GERWING, Manfred: «Paradiesesehe», in: LexMA VI, 1993, 1699f.

38 REVENTLOW, Henning Graf von: Epochen der Bibelauslegung: Bd. 2: Von der
Spitantike bis zum Ausgang des Mittelalters. Miinchen 1994, 146-230.



76 Zur Bedeutung der Medidvistik

phisch geschulten Theologen der Friihscholastik ist es doch zu danken,
daBl sich z.B. jene Sicht vom Zustandekommen der Ehe allmihlich
durchsetzte, in der die eheliche Lebensgemeinschaft von der freien Ent-
scheidung der Eheleute und nicht etwa von der Einwilligung ihrer Eltern
oder von einem wie auch immer gearteten Familienvertrag abhingig ge-
macht wurde. Dieser Rekurs auf die personliche Entscheidung, auf den
von aufen unverfiigbaren Ehewillen der Gatten, kam, wie Schillebeeckx
hervorhebt, insgesamt «einer Miindigkeitserklarung des Paares selbst»
gleich®® und kann wirkungsgeschichtlich kaum hoch genug eingeschitzt
werden. Die Heilige Schrift, Augustinus, die gesamte «traditio» wurde
neu gelesen, nachgelesen. Und wenn ich die aus dieser frilhen Zeit stam-
menden, noch grofBtenteils unedierten Textzeugen, namentlich den an-
onym iiberlieferten, aber einfluBreichen Ehetraktat «videndum est, quod
sit coniugium» aus der Handschriftensammlung der Biblioteca Apostolica
Vaticana®® richtig interpretiere, so muB dieser entschiedene Rekurs auf
die Willensfreiheit der Eheleute — stérker als es in der Forschung bislang
geschah —, auf dem Hintergrund der frithscholastischen Lehre von der na-
turalen Gottebenbildlichkeit und der personalen Gottverdhnlichung des
Menschen gesehen werden: Der Mensch, der seine Vollendung auf dem
Wege in die freie Verfiigung des personalen, sittlich-religiésen Lebens
findet, steht unter dem Anspruch und der VerheiBung des ewigen Logos.
Gerade in der Differenz von Natur und Person, Gottebenbildlichkeit und
Gottverdhnlichung liegt fiir die friihscholastische Theologie der Span-
nungsraum der Freiheit. Dieser gespannte Freiheitsraum wird fiir den
Menschen von Gott her erschlossen: Durch Gottes SelbsterschlieBung ist
der Mensch in seiner Existenz und Transzendenz, in seinem Woher und
Woraufhin ermichtigt, diesen Freiheitsraum zu betreten und so zu gestal-
ten, daB er darin seine Vollendung und sein Heil findet. Die Selbstver-
weigerung des Menschen gegeniiber diesem gottgeschenkten Freiheits-
raum ist auf der ganzen Linie Lieblosigkeit und unter allen Umstidnden
Unheil. Durch den vornehmlich aufgrund der frei gesprochenen Einwilli-
gung zustandegekommenen Ehebund liefert sich der Mensch — nach der
Uberzeugung der frithscholastischen Theologen — eben nicht mehr jenen
mit Augustinus als «concupiscentia» bezeichneten iiblen Trieben aus, die
den Menschen desorientieren, desintegrieren und also ruinieren. Viel-
mehr betritt er entschieden den Raum der gnadenhaft geschenkten Frei-
heit, den er in der Ehe als «sacramentum» wahrnimmt, und zwar in des

39 SCHILLEBEECKX, Edward: Le mariage. Réalité terrestre et mystére de salut. Paris
1966, 264.

40 Cod. vat. Barb. lat. 484, fol. 40 r—46 v; Cod. Vat. Ross. 241, fol 166 r—170 r. Die
Edition dieses Ehetraktates ist von mir in Vorbereitung. Sie ist Teil eines Projektes zur
Erforschung der frithmittelalterlichen Ehetheologie, das von Rudolf Weigand (Wiirzburg),
der vor allem den kirchenrechtsgeschichtlichen Part iibernimmt, und mir durchgefiihrt
wird.



fiir die systematische Theologie 77

Wortes doppelter Bedeutung von «Schépfungsbund, der Siinde vorgin-
gig»® | und von, wie Hugo von St. Viktor formuliert, «Liebesbund», der
Erldsung ein- und nachgingig.#? Im Ehebund kommt die Schopfer- und
Erloserliebe Gottes zum Zuge, wird sein schopferisches Handeln bezeugt
und gefeiert.

IV.

Ebenso wenig aber wie die Theologie auf die Anstrengung des Begriffs
verzichten darf, kann sie es sich leisten, die Ergebnisse der medidvisti-
schen Forschung jeweils nur insoweit zur Kenntnis zu nehmen, als sie
sich von ihr bestitigt findet. Der eigene theologische Ansatz wird dann
als Ergebnis einer linearen Entfaltung und woméglich dialektisch verlau-
fenden geistesgeschichtlichen Entwicklung vorgestellt und gerechtfertigt,
das widerspriichlich Vergangene zur reinen «Siegergeschichte» hin ego-
zentrisch — eben auf das Eigene hin — umformuliert.

Dieser verengte Blick in die Vergangenheit vergifit, daB es in der Ge-
schichte nicht nur die Kontinuitdt, sondern eben auch die Diskontinui-
t4t**, den Abbruch von Entwicklungen, den deutlichen Kontrast gibt, die
«differance», wie Foucault sagen wiirde.** Dem Dogmenhistoriker, der
zugleich systematischer Theologe ist, ziemt selbstredend Analysieren und
Generalisieren, doch ziemt ihm auch, mehr als jedem anderen, Skepsis
gegeniiber seinen Analysen und Generalisierungen. Diese vielfiltige und
widerspriichliche Welt des Mittelalters (allein der Begriff «Mittelalter»
suggeriert ja bereits eine raum-zeitliche, materiell-geistige Einheit, die es
in den damit bezeichneten rund tausend Jahren europidischer Geschichte
nie gegeben hat) ist ja nicht einfach nur der «ferne Spiegel»* der heuti-

41 KNocH, Wendelin: Die Einsetzung der Sakramente durch Christus. Eine

Untersuchung zur Sakramententheologie der Frithscholastik von Anselm von Laon bis zu
Wllhelm von Auxerre. Miinster 1983, 144 (BGPhThMA NF Bd. 24).

42 HuGo VON ST. VIKTOR spricht vom «foedus dilectionis», z. B, in: De B. Mariae
Vlrglmtate libellus epistolaris. PL 176, 874 C: «coniugium est in foedere dilectionis.»

SEIBT, Ferdinand: Glanz und Elend des Mittelalters. Berlin 1987, 13; insgesamt
dazu Kontinuitdt — Diskontinuitdt in den Geisteswissenschaften. Hrsg. und eingl. von
Hans Trumpy Darmstadt 1973, bes. Einleitung 1-10.

4 FoucauLT, Michel: Archiologie des Wissens. Frankfurt a. M. *1988, 17ff.; inso-
fern geht es heute gerade in der Philosophie nicht nur darum, «die tiefe Zusammengeho-
rigkeit wieder zu entdecken, welche in einer «concordia discors» die zeitgendssische Re-
flexion mit derjenigen der vergangenen Jahrhunderte verbindet und die konstanten
Antinomien der menschlichen Vernunft zum Ausdruck bringt», wie Mauro noch jiingst im
Blick auf die Bedeutung der Philosophiegeschichte meinte. MAURO, Letterio: Die Be-
deutung der Philosophiegeschichte: Wilhelm Weischedel als Philosophie-Historiker, in:
FZPhTh 41 (1994) 546-559, hier 559.

*5 TUCHMAN, Barbara: Der ferne Spiegel. Das dramatische 14. Jahrhundert. Diis-
seldorf 1980, 10f.



78 Zur Bedeutung der Medidvistik

gen, in den wir nur zu blicken brauchten, um genau das zu sehen, was wir
immer schon kennen: nichts als uns selbst, wenn auch von ferne.46

Vielmehr bedarf es jener oben genannten «Umstellung des Denkens»,
jener «Bekehrung», von der noch jiingst der Altmeister der Spatscholastik
Fritz Hoffmann gesprochen hat.*’ Dieser geforderte «Akt der Bekeh-
rung» ist zunichst keineswegs religios-moralisch, sondern «intellektuell»
zu begreifen und historisch-kritisch zu leisten: als «selbstlose Hinwen-
dung des Geistes zu einem Phidnomen, einer geschichtlichen Gestalt, die
auBerhalb unseres Denkhorizonts liegt.»*?

Der «Bekehrungs»schritt, um den es geht, fiihrt uns in eine qualitativ
andere Verstehenswelt, etwa in die Welt des endenden 13. und des be-
ginnenden 14. Sdkulums, die sich wiederum nicht wenig von der des 11./
12. Jahrhunderts unterscheidet. Um uns im Mittelalter, dieser nach allen
Lebensumstidnden, den materiellen wie den geistigen, fremden Welt, auch
nur halbwegs zurechtzufinden, bedarf es durchaus jener «connaturalitas»,
durch die auch das im Sagen eines Autors Ungesagte, weil fiir selbst-
verstindlich Gehaltene erkannt und namhaft gemacht zu werden ver-
mag.* Doch darf keine wie auch immer ndher bestimmte Kongenialitit
dariiber hinwegtduschen, da wir auf Phdnomene treffen, die einem
Denk- und Lebenshorizont angehoren, der zu dem unsrigen nicht nur in
einem Verhiltnis der Kontinuitdt, sondern eben auch der Diskontinuitat,
miunter des scharfen Kontrastes steht.>® Die stindige Versuchung, grob-

46 FUHRMANN, Horst: Einladung ins Mittelalter. Miinchen 1987, 10. Er macht hier
nachdriicklich darauf aufmerksam, daB die Medidvistik sich «dem allgemeinen Interesse
fiir Geschichte stellen und sich als Trédger einer geistigen Kultur verstehen» sollte, «fiir
deren Gestaltung er mitverantwortlich ist.»

HOFFMANN, Fritz: Die «Conferentiae» des Robert Holcot OP und die
akademischen Auseinandersetzungen an der Universitit Oxford. 1330-1332. Miinster
1993, 56 (BGPhThMA. NF. Bd. 36); zur Bio- und Bibliographie Fritz Hoffmanns vgl.
HODL, Ludwig: Dr. theol. Fritz Hoffmann, emeritierter Professor am philosophisch-theo-
logischen Studium in Erfurt, in: ThG 83 (1993) 1-5, und die darin von GERWING, Man-
fred zusammengestellte Publikationsliste Hoffmanns, ebd. 5-9.

48 HOFFMANN 1993, 56 (BGPhThMA. NF. Bd. 36).

49 HEIDEGGER,,Martin: Platons Lehre von der Wahrheit. Mit einem Brief iiber den
Humanismus. Bern 1954, 5 (= 1947).

) Dazu SEIBT, Ferdinand: Geleitwort, in: GERWING, Manfred: Cappenberg unter
Tage. Zur Bedeutung Cappenbergs im Mittelalter. Kéln 1990, V-VII (Programme, Analy-
sen, Tatbestinde Bd. 10). DERS.: Gesellschaftsgeschichte. Festschrift fiir Karl Bosl zum
80. Gebursttag, Bd. 1. Hrsg. von dems., Miinchen 1988, 16-28. Heute kann es in der Ge-
schichte nicht mehr darum gehen, naiv einem Objektivierungsideal das Wort zu reden,
das Ranke, der bekanntlich mit Niebuhr an der Krippe der Geschichte als Wissenschaft
steht, noch fordern konnte, sondern lediglich darum, der stets groBeren Wahrheit auf der
Spur zu bleiben. RANKE, Leopold von: Geschichten der romanischen und germanischen
Volker um 1494 bis 1514. Vorrede. Bd. 1, Leipzig, Berlin 1824, S. III-VIIL. Dazu FUCHS,
Walther P.: Was heiBt das: «bloB zeigen, wie es eigentlich gewesen»?, in: GWU 30 (1979)
655-667; zum gesamten hier angesprochenen Problemkreis vgl. die ausgezeichnete Zu-
sammenstellung von HARDTWIG, Wolfgang: Uber das Studium der Geschichte. Miinchen



fiir die systematische Theologie ‘ 79

kornig zu generalisieren, ist gerade fiir den systematischen Theologen
eine kaum zu unterschitzende Gefahr. Sie kann nur durch die textnahe,
kritische Untersuchung moglichst aller — auch der bislang vergessenen —
theologischen Interpretationen unterlaufen werden. Im sachgemif3en Vor-
und Mitgehen durch die Einzelheiten wird dem Theologen nicht nur die
begrenzt-subjektive Perspektive jener Interpreten bewuBt, die er kritisch
untersucht, sondern auch seine eigene. Der geschichtlich vorgelegte
Inhalt der Offenbarung, der in einen pluralen anthropologischen Kontext
hinein zu bezeugen ist, kann rational, diskursiv und argumentativ nur in
einer Vielzahl von Sitzen, Denkformen, Modellen und unter un-
terschiedlichen Horizonten unvermindert und unverfidlscht ausgelegt
werden. Die auf die Weise des Vergessens oder des Verschweigens er-
schlichene Freiheit wird bekanntlich nur allzu schnell schal und leer.’!
Gerade weil die Selbstaussage Gottes universal giiltig und in die jewei-
lige Gegenwart hinein zu vermitteln ist, muB3 der Theologe nicht nur
zeitgemdB, auch nicht nur zeitkritisch, sondern mitunter auch unzeitge-
mafB denken, mu3 er die intellektuelle «Bekehrung» immer wieder neu
vollziehen; zunédchst auch mit recht konkreten methodischen Konse-
quenzen fiir seine eigene Disziplin.

V.

So darf der systematische Theologe nicht das jeweilig dominante Welt-
und Wirklichkeitsverstindnis des Theologen, den er gerade vorstellt oder
mit dessen Theologie er sich befaBt, auBer acht lassen. An die Stelle ei-
nes zwar breitflichigen Gedankenstromes, der hdufig im Sinne einer
selbstindigen, in sich kohidrenten, aber vom gesellschaftlichen Hinter-
grund allzuweit geldsten Ideengeschichte betrieben wird, miite Dog-
mengeschichte starker als bisher auch die gesamte soziokulturelle, poli-
tisch-staatenbildende Situation in den Blick nehmen. Dies natiirlich nicht,
um etwa durch eine kontextuelle Untersuchung eine womoglich einseitige
soziale Dependenz zu behaupten, sondern im Gegenteil: im Hinblick auf
die jeweiligen geschichtlichen Konditionierungen, etwa auf die vorgege-
bene Sozialstruktur, neue theologische Ansétze in ihrer iibergreifenden
Bedeutung sichtbar werden zu lassen. Die reine Ideengeschichte, wie sie
noch der um die Erforschung der Theologie des 12. Jahrhunderts ver-

1990, bes. 42-60 (dtv 4546); RUSEN, Jorn: Historische Methode, in: Geschichte. Hrsg.
von Richard van Diilmen. Frankfurt a. M. 1990, 13-32.

I Ein Wort von W. IWANOW aus: Iwanow, Wjatscheslaw, Gerschenson, Michail
Ossipowitsch: Briefwechsel zwischen zwei Zimmerwinkeln. Wien 1949, 12, das Josef
PIEPER zusammen mit der erschreckenden Beobachtung von Gerhard KRUGER aus: Ge-
schichte und Tradition, Stuttgart 1948, 28, in: PIEPER, Uberlieferung 1995, 298 (s. oben
Anm. 33) bedenkt: «Wir leben nur noch von unserer eigenen Inkonsequenz, davon, daB
wir nicht wirklich alle Tradition zum Schweigen gebracht haben.»



80 Zur Bedeutung der Mediidvistik

diente Arthur M. Landgraf vertreten hat, fiir den «Fortschritt [...] nur
durch Miénner von besonderer Intelligenz» moglich war, ist mit Recht
heute abzulehnen.’> Eine Ideengeschichte, bei der die Ideen zu ihrer
Fortschreibung allein einiger fihiger Kopfe bediirfen, unterschitzt das
Gewicht — ja, mitunter die Brutalitdt — der geschichtlichen Realitdt und
konkreten Verhiltnisse. Weil die Theologie nach den Regeln der Wissen-
schaft arbeitet, mufl auch der Dogmengeschichtler die Ergebnisse der
modernen Geschichtswissenschaft mit ihren vielfdltigen, subtilen Metho-
den kennen und anzuwenden wissen.>® Als systematischer Theologe und
theologiegeschichtlicher Forscher muf} er gleichsam in zwei «Welten» zu
Hause sein, in der Welt der systematischen wie in der Welt der histori-
schen Wissenschaft. Die Methoden dieser beiden Welten gilt es zur Ein-
heit zu binden, und zwar so, dafl beide Welten sich gegenseitig fordern
und fordern, auf gar keinen Fall aber gegenseitig behindern, verdringen
und gar' vernebeln. Der Interpretationsspielraum des systematischen
Theologen mufl damit nicht zwangsldufig eingeschrinkt werden, vermag
vielmehr durch den Rekurs auf die empirische Basis jeder historischen
Erkenntnis gehaltvoller zu werden, daran erinnernd, daf das Christliche
nicht zunichst Lehre, sondern Wirklichkeit ist. Unschwer ist dann auch
zu begeifen, daB3 die vieldiskutierte Diskrepanz zwischen den diversen
Positionen, etwa die zwischen der eingangs erwahnten, durchaus kritisch
zu beurteilenden Position Gilsons und der ganz anderen van Steen-
berghens, auf der Ebene der Interpretation liegt und sich bei genauem Zu-
sehen als Verschiedenheit der Perspektiven erweist, die nicht nach richtig
oder falsch gleichsam fundamentalistisch zu be- oder gar verurteilen,
sondern als legitime Optionen zu tolerieren sind.?*

Allerdings sind gerade dank des Blicks auf die Geschichte der theo-
logischen Phantasie klare Grenzen gesetzt. So verbietet es sich, Luziditét
und Attraktivitdt theologischer Aussagen auf dem Wege der Selektion,
der Auslassung und des Verschweigens von historischen Wirklichkeiten
zu gewinnen. Der Denkweg dessen, der methodisch das systematische
und historische Element zu vereinigen hat, ist komplizierter, aber auch
wirklichkeitsgeméBer als jener, der iiber den Bereich bloBer Denk-
schwierigkeiten hinaus nichts zu beachten hat. Kontroversen vielfacher
Art, nicht nur fachwissenschaftlicher, sind vorprogrammiert und miissen
ausgehalten werden, wenngleich sie womdglich lebhafter, jedenfalls
spannender als anderswo sind.

52 Auffallend ist auch, daB Landgraf nur von «Minnern» spricht, als habe es in der
Theologiegeschichte keine Frauen von beachtlicher Intelligenz und mit enormer Wir-
kungsgeschichte gegeben. Die Entdeckung der Frau in der Theologie, auch in der Dogma-
tik, gehﬁrt zweifellos zu den groBen Forschungsdesideraten der Gegenwart.

3 LANDGRAF, A. M.: Einfiihrung in die Geschichte der theologischen Literatur der
Friihscholastik. Regensburg 1948, 20.
54 KLUXEN, Erforschung 1988, 385 (s. oben Anm. 5).



fiir die systematische Theologie 81

Uberhaupt muB auch der systematische Theologe den Mut haben, die
Texte in ihrer historischen Fremdheit zu akzeptieren. Er darf sie nicht als
etwas immer schon Bekanntes und GewuBtes, ihn womoglich nur Bestiiti-
gendes leichthin «einordnen». Gerade auf die Fremdheit muB er sich zu-.
nichst einmal einlassen;?>® nicht um sie in ihrer Fremdheit und Distanz
still und stumm zu belassen’®, sondern um sich auf sie als das Fremde
und Andere gerade horend und verstehend einzustellen, zu analysieren
und kritisch zu interpretieren.’” Nur so vermag er die Stimme der «tra-
ditio», der Vergangenheit, zu héren®®, um sie in den theologischen Dis-
kurs der Gegenwart einzubringen.”®> Wie sonst sollte eine Tradition auf-
gehoben und womoglich wiedergewonnen werden, wenn nicht durch eine
kritische Revision? Ein solches «revidere» verunsichert nicht, sondern
macht Unterschiede und Verdnderungen in der Tradition bewuft und
lenkt den Blick auf ihren Ursprung. Dieser Ursprung aber ist, nach dem
Zeugnis der Schrift, Gottes Bundestreue, eine Treue, «die sich gerade in
der Geschichte durch Wort und Tat erweist, endgiiltig in Jesus Christus
erscheint, und am Ende, in der kommenden Herrschaft Gottes, als Grund
und Sinnziel aller Wirklichkeit offenbar werden wird»®0 .

55 Dazu informativ IMBACH, Ruedi: Interesse am Mittelalter. Beobachtungen zur
Historiographie der mittelalterlichen Philosophie in den letzten hundertfiinfzig Jahren, in:
ThQ 172 (1992) 196-207, bes. 204-207; zu diesem Themenkomplex bedenkenswert auch
GRAUS, Frantisek: Verfassungsgeschichte des Mittelalters, in: HZ 243 (1986) 529-589.
Zu den verschiedenen Methoden innerhalb der Medidvistik SEIBT, Ferdinand: Gesell-
schaftsgeschichte. Festschrift fiir Karl Bosl, Bd. 1. Hrsg. von dems. Miinchen 1988, 21f.

«Wer sich einmal das Unterscheidende von Begriff (Denkleistung, Konstrukt),
Wort-Laut, Satz-Aussage, Sinn-Gefiige und Realwissen deutlich gemacht hat, muBl diese
Unterschiede auch im Bereich des Theologischen je und je kritisch priifen. Gerade von
der Theologie her konnte Hoffmann ein kritisches Verstidndnis des vielfach geschmihten
Nominalismus anbahnen.» HODL, Hoffmann 1993, 4 (s. oben Anm. 48). Dazu auch Co-
RETH, Emerich: Scholastische Philosophie in der Gegenwart, in: ThQ 172 (1992) 162-
177, bes. seine Ausfithrung zur analytischen Philosophie 175f; LANGEMEYER, Leitideen
1885, 3—-13 (s. oben Anm. 36).

7 SEIBT, Ferdinand: Revolution in Europa. Ursprung und Wege innerer Gewalt.
Strukturen, Elemente, Exempel. Miinchen 1984, 8.

58 Dazu auch SPEER, Andreas/SCHNEIDER, Jakob Hans J.: Das Mittelalter im Spiegel
neuerer Literatur, in: ThQ 172 (1992) 221-236, bes. 221.

? Das schlieBt nicht aus, sondern bestitigt genau das Phénomen, das Alexander
Gerken bei der kritischen Edition und wissenschaftlichen ErschlieBung der Werke
Bonaventuras feststellte, daB nimlich der «scheinbar objektive Bezug der kritischen Edi-
toren von Quaracchi lingst nicht so gut in das genuine Denken Bonaventuras hinein-
gefiihrt [hat] wie der interessierte, vom Leben herkommende und das Leben des heutigen
Menschen anzielende Blick der Autoren seit den dreiBiger Jahren. Hier zeigt sich die
Realitéit der hermeneutischen Frage: Wir kommen immer mit einem bestimmten, heutigen
Blickwinkel an das Vergangene heran. Wenn wir aber zur Begegnung bereit sind, ist dies
kein Hindernis, wir werden vielmehr verwandelt». GERKEN, Alexander: «Wissenschaft
und Weisheit» im fiinfzigsten Jahrgang, in: WiWei 50 (1987) 2f.

60 KASPER, Walter: Dogmatik als Wissenschaft. Versuch einer Neubegriindung, in:
ThQ 157 (1977) 189-203, hier 196.



82 Zur Bedeutung der Medidvistik

Unsicherheiten im Glaubensvollzug ergeben sich haufig aus den nicht
recht, weil nicht radikal genug erkannten und damit verkannten Anderun-
gen und Entwicklungen der Geschichte, der Bundesgeschichte. Auch
wenn niemand sich in den Glauben hineinphilosophieren kann, so gehort
doch zweifellos zum Glaubensvollzug die freie Zustimmung des Verstan-
des in die bezeugte Wahrheit. «Traditio» ohne «ratio» verliert ebenso
ihre Bedeutung wie die «ratio» ohne «traditio» unverbindlich, bodenlos
und phantastisch wird.

Die mediévistische Forschung bildet bei diesem notwendigen Revisi-
onsprozeB3 umstindehalber nur einen, allerdings bedeutenden Zweig in-
nerhalb der Dogmengeschichte. Sie beschiftigt sich mit einem Zeitab-
schnitt innerhalb der Theologiegeschichte, in dem die vielfdltigen bi-
blisch-historischen, die ethisch-spirituellen und systematisch-dogmati-
schen theologischen Ansétze eben nicht zu einem geschlossenen System,
wohl aber zu einer inneren Einheit strebten.%! Dieser Einheit innerhalb
der Theologie ist es nicht zuletzt zu danken, daB, aufs Ganze gesehen,
der Theologe so glaubwiirdig war und die Theologie so iiberzeugend.
Und darin scheint mir, ebenfalls nicht zum geringen Teil, die paradigma-
tische Bedeutung der mittelalterlichen Theologie zu liegen: daB sie auf-
grund dieser im Blick auf den Logos gewonnenen inneren Einheit gleich-
zeitig eine Vielzahl von méglichen «Sinnen» (sensus) zulassen konnte®?
und gerade dadurch die anderen Wissenschaften, vornehmlich die Artes,
immer wieder in Anspruch zu nehmen und herauszufordern vermochte.
So 14Bt zwar die Erforschung der mittelalterlichen Theologie deutlich ge-
nug erkennen, da3 die lange Zeit fiir ewig giiltig gehaltene scholastische
Theologie kontingent ist wie die eigene, macht aber auch unmiB3versténd-
lich klar, worum es letztlich geht: um das spannende Ringen, die Bot-
schaft des Evangeliums im jeweiligen Welt- und Wirklichkeitsverstédndnis
angemessen zur Geltung zu bringen, es auch immer wieder neu mit Hilfe
des Anspruchs des Evangeliums zu befragen, aufzubrechen und so auf
Zukunft hin offenzuhalten.

Die solchermaBen geforderte Medidvistik, die nicht davor zuriick-
schreckt, sich gerade der Fremdheit geschichtlicher Faktizitit interpreta-
tiv auszusetzen, aber auch den erwihnten «metaphysischen Mitlaut» zum
Klingen bringt, der die theologischen Entwiirfe des Mittelalters durch-
zieht, konnte insgesamt dazu beitragen, dal die Dogmengeschichte auch

61 GaysBa, B. P.: Aspects of the mediaeval history of theology. 12" to 14"
Centuries. Pretoria 1988, bes. 67-189 (Studia Originalia Bd. 7); dazu aber die Rez. von’
MARCOLINO, Venicio in: ThRv 88 (1993) 37f.

62 Vgl. dazu etwa die Argumentation eines Johannes Quidort OP in der Pariser Aus-
einandersetzung um eschatologische Fragen, GERWING, Manfred: Vom Ende der Zeit. Der
Traktat des Arnald von Villanova iiber die Ankunft des Antichrist in der akademischen
Auseinandersetzung zu Beginn des 14. Jahrhunderts. Miinster 1995, im Druck (BGPhTh
MA NF. 45).



fiir die systematische Theologie 83

kiinftig in Form bleibt, geistvoll ihr Stimmrecht wahrnimmt und immer
mehr das wird, was sie eigentlich sein sollte: gleichsam das kritische
«Gewissen der systematischen Theologie»®?.

63 Dazu Vorwort von GERWING, Manfred/RUPPERT, Godehard in: Renovatio et Re-:
formatio. Wider das Bild vom «finsteren> Mittelalter. Festschrift fiir Ludwig Hédl zum 60.
Geburtstag. Miinster 1985, V.



	Zur Bedeutung der Mediävistik für die systematische Theologie

