
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 43 (1996)

Heft: 1-2

Artikel: Zur Bedeutung der Mediävistik für die systematische Theologie

Autor: Gerwing, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761244

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761244
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Manfred Gerwing

Zur Bedeutung der Mediävistik für die
systematische Theologie

i.

Der Theologe, zumal der an der Systematik orientierte und an der
katholischen Dogmatik interessierte1, denkt, sobald er die Sammelbezeichnung
«Mediävistik» im Zusammenhang mit dem Terminus «systematische
Theologie» vernimmt, zweifellos nicht zuletzt an jenen mittelalterlichen
Gelehrten, gemäß dessen Lehre, wie es in der bekannten Enzyklika Aeter-
ni Patris aus dem Jahre 1879 heißt, das christliche Denken zu erneuern
ist: an Thomas von Aquino.2

Tatsächlich stand noch auf dem Zweiten Vatikanum der thomasische
Denkweg zur Debatte: Wurde anfangs noch darüber disputiert, wie die
normative Bedeutung des Aquinaten für die Philosophie und Theologie
gesichert werde könne, stellte etwa Pater Dezza SJ, der frühere Rektor
der Gregoriana, die grundsätzlichere Frage, worin denn überhaupt die
Verbindlichkeit der thomasischen Lehre hinsichtlich der principia, me-
thodus und doctrina bestehe.3

Während die einen strikt die Lehrautorität des Thomas akzentuieren
wolten, sich gar einsetzten für eine «canonizatio doctrinae Doctoris An-
gelici», die «ad factum dogmaticum accedit», sahen die anderen das Pa-

1

Habilitationsvorlesung, gehalten am 21. 04. 1995 in der Ruhr-Universität Bochum
zur Erlangung der Lehrbefugnis für das Fach Dogmatik und Dogmengeschichte,
Katholisch-Theologische Fakultät.

2 ASS 12 (1879) 275.
3 Oeing-Hanhoff, Ludger: Thomas von Aquin und die gegenwärtige katholische

Theologie. Kritische Erwägungen eines Laien, in: Thomas von Aquino. Interpretation und
Rezeption. Studien und Texte. Hrsg. von Willehad Paul Eckert. Mainz 1974, 245-306,
bes. 245f. (Walberberger Studien. Philosophische Reihe Bd. 5). DerS.: Ist das kirchliche
Lehramt für den Bereich des Sittlichen zuständig? Alfons Auer zum 65. Geburtstag, in:
ThQ 161 (1981) 56-66, hier 61 ff. Jedin, Hubert: Lebensbericht mit einem Dokumentenanhang.

Mainz 1984, 197-219, 200ff. (Veröffentlichungen der Kommission für
Zeitgeschichte bei der katholischen Akademie in Bayern. Reihe A: Quellen 35). PIEPER, Josef:
Über einen verschollenen Vorschlag zum Zweiten Vatikanum, in: Weisheit Gottes -
Weisheit der Welt. Festschrift für Joseph Kardinal Ratzinger zum 60. Geburtstag, Bd. 2.

Hrsg. von Walter Baier, Stephan Otto Horn, Vinzenz Pfnür u. a. St. Ottilien 1987, 971—

975.



66 Zur Bedeutung der Mediävistik

radigmatische des Aquinaten gerade nicht in der Etablierung einer
bestimmten Lehre oder gar einer geschlossenen Systematik, auch nicht «in
dem Konkret-Materialen seiner Konklusionen», sondern vor allem in
einer «menschlichen und denkerischen Grundhaltung». Diese bestehe
vornehmlich in der Bereitschaft zum Dialog, die von der Sorge getragen
sei, «nur ja nicht um irgendeiner vordergründigen Stimmigkeit willen
irgendetwas auszulassen oder zuzudecken, das zum Totum der Wirklichkeit

und Wahrheit» gehöre.4
Mit dem letzten Votum sollte der in der geistigen Auseinandersetzung

zwischen den beiden Weltkriegen immer lauter werdende Kampfruf
«Zurück zu Thomas!» seine polarisierende Wirkung verlieren und jener
Prozeß der Entmythologisierung der thomasischen Schultheologie
prolongiert werden, der - gerade im Zuge der historischen Erforschung der
mittelalterlichen Scholastik - durch so ausgezeichnete Forscher wie etwa
Fidelis a Fanna, Ignatius Jeder, Heinrich Denifle, Franz Kardinal Ehrle
und Clemens Baeumker in Gang gekommen war und - nicht zuletzt durch
Martin Grabmann und seine «Schule» - weltweit konsolidiert zu werden
vermochte.5 Nicht als hätten diese Literaturhistoriker, Paläographen,
Mediävisten, Philosophen und Theologen die exponierte und exemplarische
Denkleistung des Aquinaten geleugnet. Im Gegenteil: Sie haben durch
ihre unermüdliche Sammlung und Sichtung des reichhaltigen
Handschriftenmaterials, ihre zahlreichen kritischen Texteditionen und sorgfältigen
Reflexionen entscheidend dazu beigetragen, daß die scholastische
Wissenschaft - und damit auch die geschichtliche Leistung eines Thomas

von Aquino - selbst «in nichtkatholischen Forscherkreisen immer größere
Anerkennung» finden konnten:6 Indem und sofern ihre Arbeiten jedoch
den fundierten Vergleich zwischen den verschiedenen scholastischen
Gelehrten des Mittelalters und ihrem jeweiligen «Sitz im Leben»
ermöglichten, erwiesen sie gleichzeitig und gleichsam en passant auch

4 Pieper, Vorschlag 1987, 974 (s. oben Anm. 3).
5 Flasch, Kurt: La concezione storiografica della filosifia in Baeumker e Grabmann,

in: Gli studi di filosofia medievale fra otto e novecento. Contributo a un bilancio storio-
grafico. Hrsg. von Ruedi Imbach und Alfonso Maierù. Rom 1991, 51-73 (Raccolta di
studi e testi 179). Vgl. dazu aber die Rezension von PERLER, Dominik in: FZPhTh 40
(1993) 487-492, bes. 488f. Köhler, Oskar: Neuthomismus, Scholastik und die «neuen
Philosophen», in: Handbuch der Kirchengeschichte. Bd. VI/2: Die Kirche in der Gegenwart:

Zwischen Anpassung und Widerstand. Freiburg, Basel, Wien 1973, 320-327; Klü-
XEN, Wolfgang: Die geschichtliche Erforschung der mittelalterlichen Philosophie und die
Neuscholastik, in: Christliche Philosophie im katholischen Denken des 19. und 20.
Jahrhunderts, Bd. 2: Rückgriff auf scholastisches Erbe. Hrsg. von Emerich Coreth, Walter M.
Neidl, Georg Pfligersdorffer. Graz, Wien, Köln 1988, 362-389.

6 GRABMANN, Martin: Die Geschichte der katholischen Theologie seit dem Ausgang
der Väterzeit. Darmstadt 1974, 224 (Nachdr. der Ausgabe Freiburg i. Br. 1933).



für die systematische Theologie 67

die Unhaltbarkeit jener Vorstellung, Thomas habe die philosophischen
und theologischen Probleme vor und nach ihm ein für allemal gelöst.7

Daß aufgrund dieses vergleichenden, die historisch-kritische Methode

anwendenden und überhaupt die Geschichte ernstnehmenden
Verfahrens der «allgemeine Lehrer» der Christenheit keineswegs an
Strahlungskraft verlieren mußte, vielmehr deutlich an Kontur gewinnen
konnte, belegen anschaulich die ansonsten in vielfacher Hinsicht durchaus

divergierenden Arbeiten zu Person, Werk und Wirkungsgeschichte
des Aquinaten etwa von M.D. Chenu, E. Gilson, F. van Steenberghen,
J.A. Weisheipl und O.H. Pesch. So bemühte sich Gilson (18841-978)
beispielsweise darum, die Historie als das eigentlich Vermittelnde der
philosophisch-theologischen Einsicht geltend zu machen.8 Dieses sein
angestrengtes Bemühen zeigte sich bereits in «L'être et l'essence», wo es
ihm aufgrund genauer historischer Lektüre gelingt, den Gedanken in dem
Zusammenhang aufzusuchen, in dem ihn sein Autor auch tatsächlich
entwickelt und dargestellt hat. Im Unterschied etwa zu Maréchal und in
Differenz vor allem zu dem von Maréchal abhängigen sogenannten «Tran-
szendentalthomismus» bringt Gilson die zu untersuchenden Texte keineswegs

unter normativen Vorgaben zu Wort, betrachtet sie auch nicht bloß
unter wirkungsgeschichtlicher Fragestellung, sondern aus dem jeweiligen
Horizont der unterschiedlichen Autoren: sich dabei auf den Quellentext
und Kontext konzentrierend.9

Auf diesem Wege gelingt es Gilson vergleichend festzustellen, daß
die Sicht des Aquinaten auf das Grundproblem des Verhältnisses von
Sein und Wesen nicht nur höchst originell ist, sondern sich auch noch als

jene Perspektive erweist, dank derer Thomas das Problem selbst am tiefsten

reflektiert und konsequent weitergeführt hat. Gilsons Option für den
thomasischen Denkweg ist «nicht wirkungsgeschichtlich, sondern durch
historische Forschung vergegenwärtigt»10. Mittels historisch-kritischer

7 Diese Position stellt so pointiert wie suffisant Kurt Flasch folgendermaßen dar:
Die «Anhänger des Thomas von Aquino» sagen «mehr oder weniger höflich, daß erst
Thomas die Probleme gelöst habe, die man von 800 bis 1250 bearbeitet hatte. Die Zeit
nach Thomas erschien als Zerfallszeit, oft als schuldhafte Zerstörung der erreichten
Synthese. Oder sie wurde zur Geschichte der thomistischen Schule. Die, wie man sagte,
<vorthomistische> Philosophie hätte demnach nur Vorarbeiten, die <nachthomistische>
Zeit nur Thomisten und sachlich überholte Neuansätze gebracht.» Einführung in die
Philosophie des Mittelalters. Darmstadt 1987, 13f.

8 Dazu die lesenswerte Septemberausgabe 1994 der RThom. In diesem Heft,
überschrieben mit «Autour d'Etienne Gilson», ging es ausschließlich um Gilson und seine
Verdienste um die Erforschung des Thomas von Aquino.

9 Corves, Maurice: Etienne Gilson, Philosophe Historien, in: Doctor Communis 38

(1985) 351-355 (Sonderband: Etienne Gilson. Filosofo cristiano. Numero speciale di
«Omaggio» dell'Accademia Romana di S. Tommaso alla memoria del suo illustre socio
nel centenario della nascita).

10 KlUXEN, Wolfgang: Leitideen und Zielsetzungen philosophiegeschichtlicher
Mittelalterforschung, in: Sprache und Erkenntnis im Mittelalter. 1. Halbband. Hrsg. von



68 Zur Bedeutung der Mediävistik

Methode wird in der Tat der «ursprüngliche Gedanke» a«/gedeckt, den
die Tradition weitgehend verdeckt hatte: insgesamt eine «neue Unmittelbarkeit»

ermöglichend.11

II.

Die Frage nach der Bedeutung der Mediävistik für die systematische
Theologie darf aber keineswegs auf die Frage nach dem Stellenwert des
Thomismus innerhalb der Theologie reduziert werden.12 Vielmehr gilt es,
den Fragehorizont erheblich zu erweitern und sich zuvor der stets
virulenten Frage nach dem Eigenverständnis gegenwärtiger Theologie zu stellen,

einer Theologie, die ja ebenfalls - bei aller Systematik - auch
historische Implikate aufweist. Pointiert formuliert: Wie auch immer die Frage
nach der Bedeutung der Mediävistik für die systematische Theologie
beantwortet wird, die gegebene Antwort hängt nicht zum geringen Teil von
der theologischen Position des Gefragten selbst ab.13

Zwei Positionen theologischen Eigenverständnisses sind einleitend
bereits angedeutet worden. Sie zeigen sich exemplarisch in der
unterschiedlichen Rezeption thomasischer Theologie: Während diejenigen, die
auf der Lehrautorität des Aquinaten bestehen, jenen wissenschaftstheoretischen

Ansatz14 auf die Theologie applizieren, der, in Abbreviatur
formuliert, dem «semantischen» Wissenschaftsverständnis das Wort redet,
bringen die, die Thomas als exponiertes Exempel dafür sehen, wie sich

Jan P. Beckmann, Ludger Honnefelder, Gabriel Jüssen u. a. Berlin, New York 1981, 1-
16, hier 10 (MM 13/1).

11 Ders., Erforschung 1988, 381 (s. oben Anm. 5).
12 Im Dekret über die Ausbildung der Priester «Optatam totius» Art. 16 heißt es: Die

Theologiestudierenden sollen lernen, «... mit dem heiligen Thomas als Meister, die
Heilsgeheimnisse in ihrer Ganzheit spekulativ tiefer zu durchdringen und ihren
Zusammenhang zu verstehen, um sie, soweit möglich, zu erhellen.» [«...deinde ad mysteria salu-
tis integre quantum fieri potest illustranda, ea ope speculationis, S. Thoma magistro, inti-
mius penetrare eorumque nexum perspicere alumni addiscant»].

Für die Theologie gilt - mutatis mutandis - ebenfalls das, was Kurt Flasch in
einem «Focus»-Interview für die Philosophie skizzenhaft reklamierte: Wir müssen die
gegenwärtigen Fragestellungen und Problemzonen genauestens kennen. «Nur von der
Gegenwart aus werden die Unterschiede und Entwicklungen der Philosophiegeschichte
deutlich.» FLASCH, Kurt: Man geht jetzt auf die Dörfer, in: Focus 9 (1995) 122-124, hier
124; zum philosophiegeschichtlichen Ansatz von K. Flasch insgesamt vgl. die Rezension
von Mechthild DREYER in: PhJ 98 (1991) 354-364, bes. 363f.

14 Als Begründer der neuzeitlichen Wissenschaftstheorie kann Fichtes
«Wissenschaftslehre» gelten, die vor allem «eine Wissenschaft der Wissenschaft» überhaupt zu
sein beansprucht. Fichte, Johann Gottlieb: Werke. Gesamtausgabe, Bd. 1,2. Hrsg. von
der Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Stuttgart-Bad Cannstatt 1965, 119. Doch
macht bereits die Antike das Wissen zum Gegenstand ihrer Reflexion. So nennt Platon,
Charmides 168 a, die Philosophie insgesamt «ein Wissen» von nichts anderem «als vom
Wissen selbst».



für die systematische Theologie 69

die Theologie jeweils der Erkenntnismittel ihrer Zeit bedient, eher das

«pragmatische» Wissenschaftsverständnis zur Geltung.15
Wie erinnerlich: Entsprechend der von Charles S. Peirce und Charles

W. Morris in Semantik, Syntaktik und Pragmatik eingeteilten
«allgemeinen Zeichentheorie», als deren Spezialfall die Theorie der Sprache
gilt16, sucht das an der Semantik orientierte Wissenschaftsverständnis
durch Bedeutungsanalyse der tragenden Begriffe einer Fragestellung,
eines Antwortversuchs und Argumentationsgangs nicht so sehr den
historischen Kontext, sondern den Sachbezug zu bemessen, der durch diese
Bedeutungen artikuliert wird. Ausgehend von der Semantik, die bekanntlich

die Relationen zwischen Zeichen und Bezeichnetem zum Gegenstand
hat, wird hier nach der sachlichen Bedeutung eines sprachlichen
Ausdrucks gefragt und Wissenschaft vornehmlich als die Erkenntnis der

Dinge aus ihren Ursachen verstanden. Das Wissenschaftsverständnis
aber, das sich an der Pragmatik orientiert, die ja die Relationen zwischen
den Zeichen selbst und ihren Benutzern reflektiert, definiert die
Aufgabenstellung der Wissenschaft systemtheoretisch, interpretativ und hand-
lungsorientiert. Im Vordergrund steht nicht so sehr die Frage nach der
sachlichen Bedeutung eines sprachlichen Ausdrucks und der tatsächlichen

Ursache eines Dinges, als vielmehr die «syntaktische» Frage nach
der Struktur und Funktion eines Regelsystems im Blick auf mögliche
Handlungen. Der Wissenschaftscharakter aller Erkenntnisschritte bemißt
sich dann, wie Richard Schaeffler formulierte, nach der logischen Kohärenz

eines Regelsystems und seiner Relevanz für Pragmata.17
Also: Gefragt wird hier nicht so sehr nach den «ersten Ursachen»

aller Dinge, nicht - wie gerade in der mittelalterlichen Philosophie - nach
dem Sein des Seienden, nicht nach der Wahrheit aller Dinge, sofern sie
seiend seien18, nicht nach dem Einen als der Ungeteiltheit des Seienden,
das, wie Thomas in seiner Summa betont, seine Einheit wie sein Sein
hütet.19 Vielmehr geht es um das kritische Verstehen des Wortes unter
ausdrücklicher Reflexion auf den Handlungscharakter des Sprechens wie des
Hörens. Es geht der an dem pragmatischen Wissenschaftsverständnis ori-

15 Dazu insgesamt sehr anregend SCHAEFFLER, Richard: Glaubensreflexion und
Wissenschaftslehre. Thesen zur Wissenschaftstheorie und Wissenschaftsgeschichte der
Theologie. Freiburg, Basel, Wien 1980, bes. 154-161 (QD 82).

MORRIS, Charles W.: Grundlagen der Zeichentheorie. München 21975, 26 (amerik.
Originalausg.: Foundations of the theory of signs. Chicago 1938).

17 SCHAEFFLER, Richard: Wissenschaftstheorie und Theologie, in: Christlicher
Glaube in moderner Gesellschaft. Teilband 20. Freiburg, Basel, Wien 1982, 6-83, bes.

56-73: «Sprachanalyse als wissenschaftstheoretische Grundlagendisziplin - Von der
<Semantik> zur <Pragmatik>».

18 «Est Veritas in omnibus, que sunt entia.» THOMAS von Aquino: De veritate 1,10.
19 «Unde manifestum est quod unumquodque rei consistit in indivisione. Et inde est

quod unumquodque sicut custodit suum esse, ita custodit suam unitatem.» DERS.: Sth
1,11,1.



70 Zur Bedeutung der Mediävistik

entierten Theologie weniger um die rationale Einsicht in" «Transcenden-
talia»20, in die alle Gliederungen und Gattungen des Seienden übergreifenden

«ersten Ursachen», sondern deutlicher um eine theologische
Erkenntnis, die als konditioniert betrachtet und damit als zumeist analytisch
progrediente Deutung des jeweils leitenden Welt- und
Wirklichkeitsverständnisses betrieben wird.21

Die Vertreter dieses «pragmatisch» orientierten Theologieverständnisses

sind also eher gleichgültig gegenüber den ersten Ursachen. Sie
sehen sich deswegen auch nicht veranlaßt, die «Erkenntnis der Dinge aus
ihren Ursachen» noch einmal im angestrengten Blick auf Gott hin zu
bedenken. Ihnen geht es durchaus nicht darum, den Schöpfergott als erste
Ursache aller Ursachen zu begreifen, ohne den Eins-sein, Wahr-sein und
Gut-sein der Dinge nicht denkbar sind. Einem vorwiegend systemtheoretischen

Wissenschaftsverständnis verpflichtet, fällt es ihnen im Gegensatz
zu den großen Theologen des Hochmittelalters kaum ein, den Schöpfer
als «deus est maxime unus»22 in den Blick zu nehmen oder Gott als das
im höchsten Grad «einige» Wesen und somit als erste Ursache für die
Ungeteiltheit eines jeglichen Seienden und ihn als «causa prima» des In-
sich-Seins wahrzunehmen, weil und sofern die Übereinstimmung von
Erkennen und «res» in der Identität von Schöpfungsmacht und Wahrheitswort

des frei sprechenden und frei handelnden Gottes gründet. Allzu
rasch übersehen sie, daß das Sein des Seienden auf Gottes schöpferischen
Intellekt verwiesen ist und die transzendentalen Bestimmungen des Seins

- unum, verum, bonum - eben nicht nur «die eigentliche Machtfülle des
Seins» ausmachen, sondern zugleich als ein dreifach potenziertes Vermögen

zu sehen sind, das dem Seienden nur aufgrund des göttlich-schöpferischen
Geistes zukommt: Lediglich dank der freien Schöpfungstat Gottes

ist in allen Dingen jener Wortsinn deponiert, dem der Wortverstand des
menschlichen Geistes insofern «korrespondieren» kann, als dieser von
jenem affiziert wird. Nur aufgrund ihrer Beziehung zum göttlichen
Ursprung, in dem Intellekt und Wille eins sind, kommt den Dingen das
Vermögen zu, eins, wahr und gut zu sein; und kraft dieser Beziehung vermögen

sie es ihrerseits, daß Gott, der im Glauben als «der eine, wahre und

20 AERTSEN, Jan A.: The Medieval Doctrine of the Transcendentals. The Current
State for Research, in: Bulletin de Philosophie Médiévale 33 (1991) 130-147. Die
gemeinte Sache und das entsprechende Verb «transcendere» findet sich bereits bei Augustinus:

De civitate dei. VIII,6: «Isti philosophi [...] cuncta corpore transcenderont quaerentes
deum.» Albertus Magnus nennt res, unum und aliquid diejenigen Bestimmungen, die alle
Genera überschreiten. Philipp der Kanzler nennt unum, verum, bonum.

21
SCHAEFFLER, Wissenschaftstheorie 1982, 58ff. (s. oben Anm. 17).

22 THOMAS von Aquino: Sth 1,11,4; dazu Oeing-Hanhoff, Ludger: Ens et unum
convertuntur. Stellung und Gehalt des Grundsatzes in der Philosophie des hl. Thomas von
Aquin. Münster 1953.



für die systematische Theologie 71

gute» gewußt wird, auch in der Welt in gewisser Weise erkannt zu werden

vermag oder, metaphorisch gesprochen, «mitklingt».23
Die dem «syntaktisch-pragmatischen» Wissenschaftsverständnis

korrespondierende Theologie sucht indes nicht den «metaphysischen
Mitlaut» zu artikulieren24, sondern setzt primär methodische Akzente, die
vorrangig das formale, nicht inhaltliche Regelsystem betonen, um so
dann zu untersuchen, welche Inhalte in diesem Regelsystem zum
Ausdruck gebracht und welche spezifischen Handlungen zur Situationsbewältigung

unter den näher bestimmten Voraussetzungen des erkannten
Regelsystems Erfolg versprechen. Daher sieht diese Theologie ihre
spezifische Aufgabe zunehmend darin, innerhalb eines hermeneutischen
Prozesses die situative Konditionierung jeglicher theologischer Erkenntnis
zu erweisen. Hier zeichnet sich die Gefahr einer Reduktion des
Geschichtlichen auf das vorrangig Heutige und das situativ Nützliche ab.
Die damit verbundene Marginalisierung des Geschichtlichen zeigt sich
nicht zuletzt in einer «transzendentalen Theologie», die nicht primär «die
Sache selbst» zu Gehör und zur Geltung zu bringen sucht, sondern der es

zuerst und vor allem darum zu tun ist, die erkenntnisermöglichenden
Strukturen zu analysieren.25

Ausgehend von der epistemischen Kritik, die differenziert zwischen
dem «Für-uns-Sein» und dem «An-sich-Sein» unserer Erkenntnisgegenstände

und in «transzendentaler Reflexion» nach den Möglichkeitsgründen
wissenschaftlicher Gegenstandserkenntnis überhaupt fragt26, werden

diese transzendentalen Strukturen durchaus nicht als böse Frucht eines

religionsfeindlichen Willens zur «Autonomie» des Subjekts, sondern als

Ertrag eines apriorischen Gottesbezugs im Menschen gewertet. Erst im

23 HöDL, Ludwig: Welt-Wissen und Gottes-Glaube in der Synthese des Thomas von
Aquin, in: Welt-Wissen und Gottes-Glaube in Geschichte und Gegenwart. Festgabe für
Ludwig Hödl zu seinem 65. Geburtstag. Ausgewählte Aufsätze. Gesammelte Forschungen.
Hrsg. von Manfred Gerwing. St. Ottilien 1990, 11-17, hier 16.

HÖDL, Ludwig: Metaphysik und Mystik im Denken des Meister Eckhart, in: ZKTh
82 (1960) 257-274, hier 258. Metaphysik, verstanden als die «Wissenschaft vom Ersten
und Ursächlichen» (Aristoteles Metaph. A,2), beschäftigt sich im oben angedeuteten Sinn
mit der Frage nach dem Sein des Seienden, ohne sich aber vom Seienden selbst zu lösen,
sondern gerade in der konkreten Auseinandersetzung mit dem Seienden aufkommt.

25 Das heißt nicht, daß jeder transzendentalen Theologie Geschichtsvergessenheit
vorzuwerfen sei. Es heißt nur, daß der transzendentaltheologische Ansatz in genannter
Hinsicht besonderen Gefährdungen ausgesetzt ist, die erkannt, thematisiert und so reflektiert

werden müssen, daß von vornherein - vom Ansatz her - das Geschichtliche radikal
ernstgenommen und tatsächlich aufgenommen, jedenfalls nicht leichtfüßig «übersprungen»

wird.
26 Dabei bleibt die Bestimmung von transzendental maßgebend, wie sie Kant prägte:

«Ich nenne alle Erkenntnis transzendental, die sich nicht sowohl mit Gegenständen,
sondern mit unserer Erkenntnisart von Gegenständen, sofern diese a priori möglich sein soll,
beschäftigt.» KANT, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. B 25.



72 Zur Bedeutung der Mediävistik

kritischen Rekurs auf Maréchals «transposition du Kantisme»27 ist der
transzendentaltheologische Ansatz Karl Rahners möglich geworden, nach
dem der Mensch immer schon auf das Geheimnis des allumfassenden
Seins - auf Gott hin - vorgreift.28

Die Gefahren der transzendentalen Theologie, ihre Tendenz etwa zur
«Privatisierung», «Praxisentfremdung», und «Entpolitisierung», sind vielfach

besprochen und kritisch reflektiert worden.29 Sie lassen nicht zuletzt
fragen, ob in der konzentrierten Acht- und Aufmerksamkeit auf die
immer schon vorgegebenen Strukturen, die innerhalb dieser Strukturen
wirkenden Bezüge und den gerade dadurch bedingten Vorgriff auf das Sein,
die individuelle wie menschheitliche Geschichte mit ihren konkreten
Entscheidungsalternativen weitgehend übersehen werden.

Da aber dem Christusmysterium gerade als geschichtlichem Ereignis
historische Einmaligkeit und personaler Entscheidungscharakter zukommen,

der Kreuzestod Christi, diese, wie Gottlieb Söhngen formulierte,
«Heilstatsache der Heilstatsachen», in den Bereich des geschichtlichen
Handelns fällt, ja «die größte und wichtigste Entscheidung aller
Geschichte» ist und uns in eine Entscheidung stellt, «die mit unserem Tode
ein für allemal gefallen ist», läuft jeder theologische Entwurf, der die
Geschichte nicht radikal ernstnimmt, Gefahr, der Geschichtlichkeit und dem
Entscheidungsgewicht der christlichen Botschaft zu widerlaufen.30

Jürgen Moltmann hat zwar recht, wenn er das Christusmysterium
nicht nur als «factum historicum» gelten lassen will.31 Es ist als «manda-
tum dei» und «exemplum Christi» nur gültig in der Spannungseinheit von
göttlicher Offenbarung und kirchlicher Verkündigung. Doch darf es

deswegen als «veritas facti» nicht in Frage gestellt werden.

27 In seinem Buch «Le point de départ de la métaphysique», Cahiers I-V, Brüssel,
Paris 1922-1947, übernimmt Maréchal den kantischen Gedanken, der menschliche Geist
sei fähig, subjektive Erlebnisse so zu gestalten, daß sie dem erkennenden und wollenden
Subjekt Gegenstände gegenüberstellen. Diesen Gedanken will der Löwener Jesuit in den

Zusammenhang der aristotelisch-thomistischen Lehre vom «intellectus agens» zurückstellen,

«transponieren».
28 RAHNER, Karl: Grundkurs des Glaubens. Freiburg, Basel, Wien 41976, 54-96.
29 Den Vorwurf, der seitens der politischen Theologie, namentlich von Johann B.

Metz, der transzendentalen Theologie gemacht wurde, reflektiert kritisch NEUHAUS, Gerd:
Transzendentale Erfahrung als Geschichtsverlust? Der Vorwurf der Subjektlosigkeit an
Rahners Begriff geschichtlicher Existenz und eine weiterführende Perspektive
transzendentaler Theologie. Düsseldorf 1982. MOLTMANN, Jürgen: Was ist heute Theologie?
Freiburg, Basel, Wien 1988, bes. 83ff. (QD 114). DALFERTH, Ingolf U.: Kombinatorische
Theologie. Probleme theologischer Rationalität. Freiburg, Basel, Wien 1991 (QD 130).

30 Philosophischerseits sind es Schelling und Martin Heidegger, die versuchten,
Transzendentalphilosophie mit der historischen Reflexion zu verbinden. Theologischer-
seits wurde dieser Ansatz vor allem durch die Schelling-Rezeption der Katholischen
Tübinger Schule aufgegriffen.

31 MOLTMANN, Jürgen: Der Weg Jesu Christi. Christologie in messianischen
Dimensionen. München 1989, 256-268.



für die systematische Theologie 73

Gerade das ist doch eines der keineswegs unwesentlichen Verdienste
gerade jener historisch-kritischen Methode, die in den letzten Jahren von
extremen, sich ansonsten gegenseitig ausschließenden Positionen her
gescholten wird: Sie hat zum Bewußtsein gebracht, daß es bereits im Neuen
Testament den Prozeß der Entstehung und den «Vorgang der Entwicklungen

sowohl der historischen Phänomene als auch ihres Verständnisses
gibt.»32 Die legitime Rede von der «sacra doctrina» betont ja gerade im
Blick auf das Christusmysterium, daß die «veritas facti» selbst wiederum
nicht von der göttlichen Offenbarung und kirchlichen Bezeugung in der
Geschichte abgetrennt werden kann, sondern stets nur bezeugte Wahrheit
ist, die aus der Vergangenheit als einer lebendigen «traditio» lebt, sich
als Verheißung auf die Zukunft bezieht und in der Gegenwart stets neu
zur Entscheidung kommt.33

Insofern ist Christus selbst als das «verbum incarnatum» die «sacra
doctrina» schlechthin, der große Zeuge der «Gotteswahrheit im Mysterium»

(IKor 2,7), die sich als «traditio divina» und «actio divina» in der
Geschichte bezeugt und, weil sie zum Mysterium selbst gehört, auch
wiederum bezeugtes und bezeugendes «factum historicum» ist. Gerade weil
das Christusmysterium die Wesenszüge eines einzigartigen Geschehens
an sich trägt, in besonderer Weise gottgewirkte Geschichte,
Heilsgeschichte, ist34, muß namentlich die Dogmatik - als systematische Disziplin

- vollen Ernst machen mit der Geschichtlichkeit und geschichtlichen
Greifbarkeit der Überlieferung. Nur im radikalen Blick auf die
Geschichte können auch die Variabilität der erkenntnisermöglichenden
Strukturen und der in ihnen vielfältig wirkenden Bezüge namhaft
gemacht und die geschichtliche Konditionierung der eigenen, gegenwärtig
gültigen Position kritisch bedacht und befragt werden. Mit anderen Worten

und präzisiert auf die spezifische Frage nach der Bedeutung mediävi-

32 SCHLIER, Heinrich: Kurze Rechenschaft, in: Bekenntnis zur katholischen Kirche.
Hrsg. von Karl Hardt. Würzburg 41956, 171-195, hier 178. Dazu auch BENDEMANN,
Reinhard von: Heinrich Schlier. Eine kritische Analyses seiner Interpretationen paulini-
scher Texte. Gütersloh 1995 (Beiträge zur evangelischen Theologie. Theologische
Abhandlungen 115). Päpstliche Bibelkommission: Die Interpretation der Bibel in der Kirche.
23. April 1993. Hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn 1993

(Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 115).
33 SÖHNGEN, Gottlieb: Die Einheit in der Theologie. Die Einheit von natürlicher und

übernatürlicher, historischer und systematischer Theologie christlicher und humaner
Existenz. Gesammelte Abhandlungen, Aufsätze, Vorträge. München 1952, 350f. Zum
philosophischen Verständnis von «Überlieferung» und «traditio» immer noch bedenkenswert
PIEPER, Josef: Überlieferung. Begriff und Anspruch, in: DERS., Werke in acht Bänden,
Bd. 3: Schriften zum Philosophiebegriff. Hrsg. von Berthold Wald. Hamburg 1995, 236-
299,

34 SCHILLEBEECKX, Edward: Menschen. Die Geschichte von Gott. Freiburg, Basel,
Wien 1990, 21-38; im Blick auf das mittelalterliche Verständnis von Heilsgeschichte
GERWING, Manfred: «Heilsplan, -geschichte», in: LexMA IV, 1989, 2031f.



74 Zur Bedeutung der Mediävistik

stischer Forschungen für die systematische Theologie kann daher gesagt
werden:

Die Dogmengeschichte generell wie die mediävistische Forschung
speziell muß theologisch dahingehend fruchtbar gemacht werden, daß sie
hilft, jene «Erneuerung» und «Umstellung des Denkens» zu begreifen und
auch heute voranzubringen, von der Paulus im Brief an die Römer (Rom
12,2) spricht: «Auch macht euch nicht dieser Welt konform, sondern
wandelt euch um durch Erneuerung eures Denkens.»

Es geht nicht darum, das «Wort des Glaubens» lediglich auf die
situative Bedingung seiner Gültigkeit zu befragen, sondern es kritisch zu
vergegenwärtigen in seiner geschichtlichen Sinnfülle, die dann die Fragen
nach der historischen Faktizität, der aktuellen Weisung und eschatologi-
schen Verheißung enthalten wird.

Die Frage nach den Aufgaben mediävistischer Forschung für die
systematische Theologie erhält vor dieser kritischen Reflexion der Theologie

allererst ihre Bedeutung, nähere Bestimmung und komplexe
Kompliziertheit.

III.

Aus dem Gesagten ergibt sich bereits, daß sich die systematische Theologie

keineswegs mit jenem Rekurs auf die mittelalterliche Theologie und
mediävistische Forschung zufrieden geben kann, der, wie Georg Langemeyer

treffend feststellte, lediglich im Sinne einer Alibifunktion die
sogenannten traditionellen Gemüter beruhigen soll: Man zitiert einzelne
Aussagen mittelalterlicher Autoritäten - Augustinus, Bernhard von Clair-
vaux, Thomas von Aquino, Bonaventura -, um den neuen, aus der
lebendigen Begegnung mit der Wirklichkeit gewonnenen theologischen
Ansatz vor den Vertretern der traditionellen Theologie zu rechtfertigen,
darauf - meistens vergeblich - hoffend, daß der verbale Konsens über
den sachlichen Dissens hinwegtäuscht.35 Ohne, wie Hegel sagen würden,
die «Arbeit des Begriffes» zu leisten, verliert die Theologie den historischen

Boden unter ihren Füßen und droht zur rechtfertigenden Ideologie
des gerade Faktischen oder gar zur weltfremden und realitätsfernen Utopie

zu verkommen.
Ein Beispiel aus dem Mittelalter mag das Gemeinte kurz veranschaulichen.

Dabei wird mitten hineingegriffen in das schon seit geraumer Zeit
recht aufgeregt geführte Ringen um ein neues Eheverständnis. Die Vielfalt

der Meinungen und Aussagen sind kaum mehr zu überschauen.

35 LANGEMEYER, B. Georg: Leitideen und Zielsetzungen theologischer Mittelalterforschung

aus der Sicht der systematischen Theologie, in: Renovatio et Reformatio.
Wider das Bild vom «finsteren» Mittelalter. Festschrift für Ludwig Hödl zum 60. Geburtstag.

Hrsg. von Manfred Gerwing und Godehard Ruppert. Münster 1985, 3-13, hier 4.



für die systematische Theologie 75

Kirchlicher- wie außerkirchlicherseits werden - zu Recht - sogar
wissenschaftliche Institute gegründet und auch - zu Unrecht - wieder geschlossen,

die sich diesem Thema in interdisziplinär ausgerichteter Lehre und
Forschung widmen.36 Wer sich auf diesem aktuellen Hintergrund mit der
Geschichte der Ehetheologie etwa der Theologenschulen der Frühscholastik

beschäftigt, wird überrascht sein, wie umsichtig hier argumentiert
wird, wie sehr man es verstand, sich auf das Wesentliche zu konzentrieren

und beispielsweise noch wußte, daß hier nicht nur neue Methoden
und Pragmata gefragt, sondern eine Intensivierung des Christlichen
selbst, der Einstieg in die Tiefe und die Aktivierung der christlich-au-
thochthonen Substanz gefordert sind. Er wird auch feststellen, daß in
jener schwierigen Zeit mit Erfolg eine theologische Renaissance zuwege
gebracht wurde, die einerseits die Fragen der Menschen ernstgenommen
hat, andererseits darüber nicht den Anspruch der «traditio» vergaß. Im
Gegenteil: Dieser wurde dadurch Gehör verschafft, daß so energisch wie
ingeniös versucht wurde, die «auctoritas» unter die Form des Denkens
und Verstehens zu bringen. Es ist ja keineswegs so, daß die Ehelehren
des heiligen Augustin einfachhin repetiert wurden. Die überragende
Autorität des Augustinus hat zwar die Ehetheologie der lateinischen
Kirche maßgebend mitbestimmt, gerade in der frühscholastischen Theologie

wurde diese augustinische Tradition rezipiert, aber, wie beim näheren

Betrachten festzustellen ist, doch keineswegs unkritisch, vielmehr
recht souverän-geistvoll und stets im korrekt-korrigierenden Blick auf die
Heilige Schrift und die eigene Gegenwart.37 Dabei wurde der biblische
Text nie rein literarisch ausgelegt, sondern systematisch reflektiert und
theologisch interpretiert. Die Spannungseinheit von «littera» und «Spiritus»,

von Buchstabe und Geist, konstitutiv für die biblische und patristi-
sche Tradition38, wurde keineswegs dialektisch aufgehoben, wie vielfach
behauptet wurde und wird, sondern im Gegenteil: Sie wurde theologisch
geltend und fruchtbar gemacht. Gerade den dialektisch, also philoso-

So eröffnete Papst Johannes Paul II. am 7. 10. 1982 ein wissenschaftliches Institut
für das Studium der Ehe und Familie an der Lateran-Universität. Acht Jahre später errichtete

die Kongregation für das Katholische Bildungswesen ein «Internationales Akademisches

Institut für Ehe und Familie» in Kerkrade (Diözese Roermond, NL) mit Promotionsrecht,

das aber demnächst aus, wie es heißt, finanziellen Gründen seine Pforten schließen
wird. Ich hoffe, über die damit verbundene «historia calamitatum», die im übrigen helles
Licht auf das problematische Verhältnis von Universal- und Partikularkirche wirft,
demnächst eine reflektierende Studie vorlegen zu können.

•,7 MÜLLER, Michael: Die Lehre des hl. Augustinus von der Paradiesesehe und ihre
Auswirkungen in der Sexualethik des 12. und 13. Jahrhunderts bis Thomas von Aquin.
Regensburg 1954, bes. 32-41. METZ, Helmut: Die Entwicklung der Eheauffassungen von
der Früh- zur Hochscholastik. Ein Beitrag zum Verständnis der religiösen Motive der
Minne- und Eheproblematik in der mittelhochdeutschen Epik. Köln 1972, bes. 101-104.
Gerwing, Manfred: «Paradiesesehe», in: LexMA VI, 1993, 1699f.

38 Reventlow, Henning Graf von: Epochen der Bibelauslegung: Bd. 2: Von der
Spätantike bis zum Ausgang des Mittelalters. München 1994, 146-230.



76 Zur Bedeutung der Mediävistik

phisch geschulten Theologen der Frühscholastik ist es doch zu danken,
daß sich z.B. jene Sicht vom Zustandekommen der Ehe allmählich
durchsetzte, in der die eheliche Lebensgemeinschaft von der freien
Entscheidung der Eheleute und nicht etwa von der Einwilligung ihrer Eltern
oder von einem wie auch immer gearteten Familienvertrag abhängig
gemacht wurde. Dieser Rekurs auf die persönliche Entscheidung, auf den
von außen unverfügbaren Ehewillen der Gatten, kam, wie Schillebeeckx
hervorhebt, insgesamt «einer Mündigkeitserklärung des Paares selbst»
gleich39 und kann wirkungsgeschichtlich kaum hoch genug eingeschätzt
werden. Die Heilige Schrift, Augustinus, die gesamte «traditio» wurde
neu gelesen, nachgelesen. Und wenn ich die aus dieser frühen Zeit
stammenden, noch größtenteils unedierten Textzeugen, namentlich den

anonym überlieferten, aber einflußreichen Ehetraktat «videndum est, quod
sit coniugium» aus der Handschriftensammlung der Biblioteca Apostolica
Vaticana40 richtig interpretiere, so muß dieser entschiedene Rekurs auf
die Willensfreiheit der Eheleute - stärker als es in der Forschung bislang
geschah -, auf dem Hintergrund der frühscholastischen Lehre von der
naturalen Gottebenbildlichkeit und der personalen Gottverähnlichung des
Menschen gesehen werden: Der Mensch, der seine Vollendung auf dem
Wege in die freie Verfügung des personalen, sittlich-religiösen Lebens
findet, steht unter dem Anspruch und der Verheißung des ewigen Logos.
Gerade in der Differenz von Natur und Person, Gottebenbildlichkeit und
Gottverähnlichung liegt für die frühscholastische Theologie der
Spannungsraum der Freiheit. Dieser gespannte Freiheitsraum wird für den
Menschen von Gott her erschlossen: Durch Gottes Selbsterschließung ist
der Mensch in seiner Existenz und Transzendenz, in seinem Woher und
Woraufhin ermächtigt, diesen Freiheitsraum zu betreten und so zu gestalten,

daß er darin seine Vollendung und sein Heil findet. Die
Selbstverweigerung des Menschen gegenüber diesem gottgeschenkten Freiheitsraum

ist auf der ganzen Linie Lieblosigkeit und unter allen Umständen
Unheil. Durch den vornehmlich aufgrund der frei gesprochenen Einwilligung

zustandegekommenen Ehebund liefert sich der Mensch - nach der
Überzeugung der frühscholastischen Theologen - eben nicht mehr jenen
mit Augustinus als «concupiscentia» bezeichneten üblen Trieben aus, die
den Menschen desorientieren, desintegrieren und also ruinieren.
Vielmehr betritt er entschieden den Raum der gnadenhaft geschenkten Freiheit,

den er in der Ehe als «sacramentum» wahrnimmt, und zwar in des

39 Schillebeeckx, Edward: Le manage. Réalité terrestre et mystère de salut. Paris
1966, 264.

40 Cod. Vat. Barb. lat. 484, fol. 40 r-46 v; Cod. Vat. Ross. 241, fol 166 r-170 r. Die
Edition dieses Ehetraktates ist von mir in Vorbereitung. Sie ist Teil eines Projektes zur
Erforschung der frühmittelalterlichen Ehetheologie, das von Rudolf Weigand (Würzburg),
der vor allem den kirchenrechtsgeschichtlichen Part übernimmt, und mir durchgeführt
wird.



für die systematische Theologie 77

Wortes doppelter Bedeutung von «Schöpfungsbund, der Sünde vorgängig»41

und von, wie Hugo von St. Viktor formuliert, «Liebesbund», der
Erlösung ein- und nachgängig.42 Im Ehebund kommt die Schöpfer- und
Erlöserliebe Gottes zum Zuge, wird sein schöpferisches Handeln bezeugt
und gefeiert.

IV.

Ebenso wenig aber wie die Theologie auf die Anstrengung des Begriffs
verzichten darf, kann sie es sich leisten, die Ergebnisse der mediävistischen

Forschung jeweils nur insoweit zur Kenntnis zu nehmen, als sie
sich von ihr bestätigt findet. Der eigene theologische Ansatz wird dann
als Ergebnis einer linearen Entfaltung und womöglich dialektisch verlaufenden

geistesgeschichtlichen Entwicklung vorgestellt und gerechtfertigt,
das widersprüchlich Vergangene zur reinen «Siegergeschichte» hin
egozentrisch - eben auf das Eigene hin - umformuliert.

Dieser verengte Blick in die Vergangenheit vergißt, daß es in der
Geschichte nicht nur die Kontinuität, sondern eben auch die Diskontinuität43

den Abbruch von Entwicklungen, den deutlichen Kontrast gibt, die
«differance», wie Foucault sagen würde.44 Dem Dogmenhistoriker, der

zugleich systematischer Theologe ist, ziemt selbstredend Analysieren und
Generalisieren, doch ziemt ihm auch, mehr als jedem anderen, Skepsis
gegenüber seinen Analysen und Generalisierungen. Diese vielfältige und
widersprüchliche Welt des Mittelalters (allein der Begriff «Mittelalter»
suggeriert ja bereits eine raum-zeitliche, materiell-geistige Einheit, die es
in den damit bezeichneten rund tausend Jahren europäischer Geschichte
nie gegeben hat) ist ja nicht einfach nur der «ferne Spiegel»43 der heuti-

41 KNOCH, Wendelin: Die Einsetzung der Sakramente durch Christus. Eine
Untersuchung zur Sakramententheologie der Frühscholastik von Anselm von Laon bis zu
Wilhelm von Auxerre. Münster 1983, 144 (BGPhThMA NF Bd. 24).

42 HUGO VON St. Viktor spricht vom «foedus dilectionis», z. B, in: De B. Mariae
Virginitate libellus epistolaris. PL 176, 874 C: «coniugium est in foedere dilectionis.»

43 Seibt, Ferdinand: Glanz und Elend des Mittelalters. Berlin 1987, 13; insgesamt
dazu Kontinuität - Diskontinuität in den Geisteswissenschaften. Hrsg. und eingl. von
Hans Trümpy. Darmstadt 1973, bes. Einleitung 1-10.

44 Foucault, Michel: Archäologie des Wissens. Frankfurt a. M. '1988, 17ff.; insofern

geht es heute gerade in der Philosophie nicht nur darum, «die tiefe Zusammengehörigkeit

wieder zu entdecken, welche in einer «concordia discors» die zeitgenössische
Reflexion mit derjenigen der vergangenen Jahrhunderte verbindet und die konstanten
Antinomien der menschlichen Vernunft zum Ausdruck bringt», wie Mauro noch jüngst im
Blick auf die Bedeutung der Philosophiegeschichte meinte. Mauro, Letterio: Die
Bedeutung der Philosophiegeschichte: Wilhelm Weischedel als Philosophie-Historiker, in:
FZPhTh 41 (1994) 546-559, hier 559.

45 Tuchman, Barbara: Der ferne Spiegel. Das dramatische 14. Jahrhundert.
Düsseldorf 1980, lOf.



78 Zur Bedeutung der Mediävistik

gen, in den wir nur zu blicken brauchten, um genau das zu sehen, was wir
immer schon kennen: nichts als uns selbst, wenn auch von ferne.46

Vielmehr bedarf es jener oben genannten «Umstellung des Denkens»,
jener «Bekehrung», von der noch jüngst der Altmeister der Spätscholastik
Fritz Hoffmann gesprochen hat.47 Dieser geforderte «Akt der Bekehrung»

ist zunächst keineswegs religiös-moralisch, sondern «intellektuell»
zu begreifen und historisch-kritisch zu leisten: als «selbstlose Hinwendung

des Geistes zu einem Phänomen, einer geschichtlichen Gestalt, die
außerhalb unseres Denkhorizonts liegt.»48

Der «Bekehrungs»schritt, um den es geht, führt uns in eine qualitativ
andere Verstehensweit, etwa in die Welt des endenden 13. und des

beginnenden 14. Säkulums, die sich wiederum nicht wenig von der des 11./
12. Jahrhunderts unterscheidet. Um uns im Mittelalter, dieser nach allen
Lebensumständen, den materiellen wie den geistigen, fremden Welt, auch

nur halbwegs zurechtzufinden, bedarf es durchaus jener «connaturalitas»,
durch die auch das im Sagen eines Autors Ungesagte, weil für
selbstverständlich Gehaltene erkannt und namhaft gemacht zu werden
vermag.49 Doch darf keine wie auch immer näher bestimmte Kongenialität
darüber hinwegtäuschen, daß wir auf Phänomene treffen, die einem
Denk- und Lebenshorizont angehören, der zu dem unsrigen nicht nur in
einem Verhältnis der Kontinuität, sondern eben auch der Diskontinuität,
miunter des scharfen Kontrastes steht.50 Die ständige Versuchung, grob-

46 Fuhrmann, Horst: Einladung ins Mittelalter. München 1987, 10. Er macht hier
nachdrücklich darauf aufmerksam, daß die Mediävistik sich «dem allgemeinen Interesse
für Geschichte stellen und sich als Träger einer geistigen Kultur verstehen» sollte, «für
deren Gestaltung er mitverantwortlich ist.»

47 Hoffmann, Fritz: Die «Conferentiae» des Robert Holcot OP und die
akademischen Auseinandersetzungen an der Universität Oxford. 1330-1332. Münster
1993, 56 (BGPhThMA. NF. Bd. 36); zur Bio- und Bibliographie Fritz Hoffmanns vgl.
Hödl, Ludwig: Dr. theol. Fritz Hoffmann, emeritierter Professor am philosophisch-theologischen

Studium in Erfurt, in: ThG 83 (1993) 1-5, und die darin von Gerwing, Manfred

zusammengestellte Publikationsliste Hoffmanns, ebd. 5-9.
48 Hoffmann 1993, 56 (BGPhThMA. NF. Bd. 36).
49 Heidegger,2Martin: Piatons Lehre von der Wahrheit. Mit einem Brief über den

Humanismus. Bern 1954, 5 1947).
50 Dazu Seibt, Ferdinand: Geleitwort, in: Gerwing, Manfred: Cappenberg unter

Tage. Zur Bedeutung Cappenbergs im Mittelalter. Köln 1990, V-VII (Programme, Analysen,

Tatbestände Bd. 10). Ders.: Gesellschaftsgeschichte. Festschrift für Karl Bosl zum
80. Gebursttag, Bd. 1. Hrsg. von dems., München 1988, 16-28. Heute kann es in der
Geschichte nicht mehr darum gehen, naiv einem Objektivierungsideal das Wort zu reden,
das Ranke, der bekanntlich mit Niebuhr an der Krippe der Geschichte als Wissenschaft
steht, noch fordern konnte, sondern lediglich darum, der stets größeren Wahrheit auf der
Spur zu bleiben. Ranke, Leopold von: Geschichten der romanischen und germanischen
Völker um 1494 bis 1514. Vorrede. Bd. 1, Leipzig, Berlin 1824, S. III-VIII. Dazu FUCHS,
Walther P.: Was heißt das: «bloß zeigen, wie es eigentlich gewesen»?, in: GWU 30 (1979)
655-667; zum gesamten hier angesprochenen Problemkreis vgl. die ausgezeichnete
Zusammenstellung von Hardtwig, Wolfgang: Über das Studium der Geschichte. München



für die systematische Theologie 79

körnig zu generalisieren, ist gerade für den systematischen Theologen
eine kaum zu unterschätzende Gefahr. Sie kann nur durch die textnahe,
kritische Untersuchung möglichst aller - auch der bislang vergessenen -
theologischen Interpretationen unterlaufen werden. Im sachgemäßen Vor-
und Mitgehen durch die Einzelheiten wird dem Theologen nicht nur die
begrenzt-subjektive Perspektive jener Interpreten bewußt, die er kritisch
untersucht, sondern auch seine eigene. Der geschichtlich vorgelegte
Inhalt der Offenbarung, der in einen pluralen anthropologischen Kontext
hinein zu bezeugen ist, kann rational, diskursiv und argumentativ nur in
einer Vielzahl von Sätzen, Denkformen, Modellen und unter
unterschiedlichen Horizonten unvermindert und unverfälscht ausgelegt
werden. Die auf die Weise des Vergessens oder des Verschweigens
erschlichene Freiheit wird bekanntlich nur allzu schnell schal und leer.51

Gerade weil die Selbstaussage Gottes universal gültig und in die jeweilige

Gegenwart hinein zu vermitteln ist, muß der Theologe nicht nur
zeitgemäß, auch nicht nur zeitkritisch, sondern mitunter auch unzeitgemäß

denken, muß er die intellektuelle «Bekehrung» immer wieder neu
vollziehen; zunächst auch mit recht konkreten methodischen
Konsequenzen für seine eigene Disziplin.

V.

So darf der systematische Theologe nicht das jeweilig dominante Welt-
und Wirklichkeitsverständnis des Theologen, den er gerade vorstellt oder
mit dessen Theologie er sich befaßt, außer acht lassen. An die Stelle
eines zwar breitflächigen Gedankenstromes, der häufig im Sinne einer
selbständigen, in sich kohärenten, aber vom gesellschaftlichen Hintergrund

allzuweit gelösten Ideengeschichte betrieben wird, müßte
Dogmengeschichte stärker als bisher auch die gesamte soziokulturelle,
politisch-staatenbildende Situation in den Blick nehmen. Dies natürlich nicht,
um etwa durch eine kontextuelle Untersuchung eine womöglich einseitige
soziale Dependenz zu behaupten, sondern im Gegenteil: im Hinblick auf
die jeweiligen geschichtlichen Konditionierungen, etwa auf die vorgegebene

Sozialstruktur, neue theologische Ansätze in ihrer übergreifenden
Bedeutung sichtbar werden zu lassen. Die reine Ideengeschichte, wie sie
noch der um die Erforschung der Theologie des 12. Jahrhunderts ver-

1990, bes. 42-60 (dtv 4546); RÜSEN, Jörn: Historische Methode, in: Geschichte. Hrsg.
von Richard van Dülmen. Frankfurt a. M. 1990, 13-32.

51 Ein Wort von W. IWANOW aus: Iwanow, Wjatscheslaw, Gerschenson, Michail
Ossipowitsch: Briefwechsel zwischen zwei Zimmerwinkeln. Wien 1949, 12, das Josef
PIEPER zusammen mit der erschreckenden Beobachtung von Gerhard KRÜGER aus:
Geschichte und Tradition, Stuttgart 1948, 28, in: Pieper, Überlieferung 1995, 298 (s. oben
Anm. 33) bedenkt: «Wir leben nur noch von unserer eigenen Inkonsequenz, davon, daß

wir nicht wirklich alle Tradition zum Schweigen gebracht haben.»



80 Zur Bedeutung der Mediävistik

diente Arthur M. Landgraf vertreten hat, für den «Fortschritt [...] nur
durch Männer von besonderer Intelligenz» möglich war, ist mit Recht
heute abzulehnen.52 Eine Ideengeschichte, bei der die Ideen zu ihrer
Fortschreibung allein einiger fähiger Köpfe bedürfen, unterschätzt das
Gewicht - ja, mitunter die Brutalität - der geschichtlichen Realität und
konkreten Verhältnisse. Weil die Theologie nach den Regeln der Wissenschaft

arbeitet, muß auch der Dogmengeschichtler die Ergebnisse der
modernen Geschichtswissenschaft mit ihren vielfältigen, subtilen Methoden

kennen und anzuwenden wissen.53 Als systematischer Theologe und
theologiegeschichtlicher Forscher muß er gleichsam in zwei «Welten» zu
Hause sein, in der Welt der systematischen wie in der Welt der historischen

Wissenschaft. Die Methoden dieser beiden Welten gilt es zur Einheit

zu binden, und zwar so, daß beide Welten sich gegenseitig fordern
und fördern, auf gar keinen Fall aber gegenseitig behindern, verdrängen
und gar vernebeln. Der Interpretationsspielraum des systematischen
Theologen muß damit nicht zwangsläufig eingeschränkt werden, vermag
vielmehr durch den Rekurs auf die empirische Basis jeder historischen
Erkenntnis gehaltvoller zu werden, daran erinnernd, daß das Christliche
nicht zunächst Lehre, sondern Wirklichkeit ist. Unschwer ist dann auch
zu begeifen, daß die vieldiskutierte Diskrepanz zwischen den diversen
Positionen, etwa die zwischen der eingangs erwähnten, durchaus kritisch
zu beurteilenden Position Gilsons und der ganz anderen van Steen-
berghens, auf der Ebene der Interpretation liegt und sich bei genauem
Zusehen als Verschiedenheit der Perspektiven erweist, die nicht nach richtig
oder falsch gleichsam fundamentalistisch zu be- oder gar verurteilen,
sondern als legitime Optionen zu tolerieren sind.54

Allerdings sind gerade dank des Blicks auf die Geschichte der
theologischen Phantasie klare Grenzen gesetzt. So verbietet es sich, Luzidität
und Attraktivität theologischer Aussagen auf dem Wege der Selektion,
der Auslassung und des Verschweigens von historischen Wirklichkeiten
zu gewinnen. Der Denkweg dessen, der methodisch das systematische
und historische Element zu vereinigen hat, ist komplizierter, aber auch
wirklichkeitsgemäßer als jener, der über den Bereich bloßer
Denkschwierigkeiten hinaus nichts zu beachten hat. Kontroversen vielfacher
Art, nicht nur fachwissenschaftlicher, sind vorprogrammiert und müssen
ausgehalten werden, wenngleich sie womöglich lebhafter, jedenfalls
spannender als anderswo sind.

52 Auffallend ist auch, daß Landgraf nur von «Männern» spricht, als habe es in der
Theologiegeschichte keine Frauen von beachtlicher Intelligenz und mit enormer
Wirkungsgeschichte gegeben. Die Entdeckung der Frau in der Theologie, auch in der Dogma-
tik, gehört zweifellos zu den großen Forschungsdesideraten der Gegenwart.

53 Landgraf, A. M.: Einführung in die Geschichte der theologischen Literatur der
Frühscholastik. Regensburg 1948, 20.

54 Kluxen, Erforschung 1988, 385 (s. oben Anm. 5).



für die systematische Theologie 81

Überhaupt muß auch der systematische Theologe den Mut haben, die
Texte in ihrer historischen Fremdheit zu akzeptieren. Er darf sie nicht als
etwas immer schon Bekanntes und Gewußtes, ihn womöglich nur Bestätigendes

leichthin «einordnen». Gerade auf die Fremdheit muß er sich
zunächst einmal einlassen;55 nicht um sie in ihrer Fremdheit und Distanz
still und stumm zu belassen56, sondern um sich auf sie als das Fremde
und Andere gerade hörend und verstehend einzustellen, zu analysieren
und kritisch zu interpretieren.57 Nur so vermag er die Stimme der
«traditio», der Vergangenheit, zu hören58, um sie in den theologischen
Diskurs der Gegenwart einzubringen.59 Wie sonst sollte eine Tradition
aufgehoben und womöglich wiedergewonnen werden, wenn nicht durch eine
kritische Revision? Ein solches «revidere» verunsichert nicht, sondern
macht Unterschiede und Veränderungen in der Tradition bewußt und
lenkt den Blick auf ihren Ursprung. Dieser Ursprung aber ist, nach dem
Zeugnis der Schrift, Gottes Bundestreue, eine Treue, «die sich gerade in
der Geschichte durch Wort und Tat erweist, endgültig in Jesus Christus
erscheint, und am Ende, in der kommenden Herrschaft Gottes, als Grund
und Sinnziel aller Wirklichkeit offenbar werden wird»60.

55 Dazu informativ IMBACH, Ruedi: Interesse am Mittelalter. Beobachtungen zur
Historiographie der mittelalterlichen Philosophie in den letzten hundertfünfzig Jahren, in:
ThQ 172 (1992) 196-207, bes. 204-207; zu diesem Themenkomplex bedenkenswert auch
Graus, Frantisek: Verfassungsgeschichte des Mittelalters, in: HZ 243 (1986) 529-589.
Zu den verschiedenen Methoden innerhalb der Mediävistik SEIBT, Ferdinand:
Gesellschaftsgeschichte. Festschrift für Karl Bosl, Bd. 1. Hrsg. von dems. München 1988, 21 f.

56 «Wer sich einmal das Unterscheidende von Begriff (Denkleistung, Konstrukt),
Wort-Laut, Satz-Aussage, Sinn-Gefüge und Realwissen deutlich gemacht hat, muß diese
Unterschiede auch im Bereich des Theologischen je und je kritisch prüfen. Gerade von
der Theologie her konnte Hoffmann ein kritisches Verständnis des vielfach geschmähten
Nominalismus anbahnen.» Hödl, Hoffmann 1993, 4 (s. oben Anm. 48). Dazu auch Co-
RETH, Emerich: Scholastische Philosophie in der Gegenwart, in: ThQ 172 (1992) 162-
177, bes. seine Ausführung zur analytischen Philosophie 175f; LANGEMEYER, Leitideen
1885, 3-13 (s. oben Anm. 36).

57 SEIBT, Ferdinand: Revolution in Europa. Ursprung und Wege innerer Gewalt.
Strukturen, Elemente, Exempel. München 1984, 8.

58 Dazu auch SPEER, Andreas/SCHNEIDER, Jakob Hans J.: Das Mittelalter im Spiegel
neuerer Literatur, in: ThQ 172 (1992) 221-236, bes. 221.

59 Das schließt nicht aus, sondern bestätigt genau das Phänomen, das Alexander
Gerken bei der kritischen Edition und wissenschaftlichen Erschließung der Werke
Bonaventuras feststellte, daß nämlich der «scheinbar objektive Bezug der kritischen
Editoren von Quaracchi längst nicht so gut in das genuine Denken Bonaventuras
hineingeführt [hat] wie der interessierte, vom Leben herkommende und das Leben des heutigen
Menschen anzielende Blick der Autoren seit den dreißiger Jahren. Hier zeigt sich die
Realität der hermeneutischen Frage: Wir kommen immer mit einem bestimmten, heutigen
Blickwinkel an das Vergangene heran. Wenn wir aber zur Begegnung bereit sind, ist dies
kein Hindernis, wir werden vielmehr verwandelt». Gerken, Alexander: «Wissenschaft
und Weisheit» im fünfzigsten Jahrgang, in: WiWei 50 (1987) 2f.

60 KASPER, Walter: Dogmatik als Wissenschaft. Versuch einer Neubegründung, in:
ThQ 157 (1977) 189-203, hier 196.



82 Zur Bedeutung der Mediävistik

Unsicherheiten im Glaubensvollzug ergeben sich häufig aus den nicht
recht, weil nicht radikal genug erkannten und damit verkannten Änderungen

und Entwicklungen der Geschichte, der Bundesgeschichte. Auch
wenn niemand sich in den Glauben hineinphilosophieren kann, so gehört
doch zweifellos zum Glaubensvollzug die freie Zustimmung des Verstandes

in die bezeugte Wahrheit. «Traditio» ohne «ratio» verliert ebenso
ihre Bedeutung wie die «ratio» ohne «traditio» unverbindlich, bodenlos
und phantastisch wird.

Die mediävistische Forschung bildet bei diesem notwendigen
Revisionsprozeß umständehalber nur einen, allerdings bedeutenden Zweig
innerhalb der Dogmengeschichte. Sie beschäftigt sich mit einem Zeitabschnitt

innerhalb der Theologiegeschichte, in dem die vielfältigen
biblisch-historischen, die ethisch-spirituellen und systematisch-dogmatischen

theologischen Ansätze eben nicht zu einem geschlossenen System,
wohl aber zu einer inneren Einheit strebten.61 Dieser Einheit innerhalb
der Theologie ist es nicht zuletzt zu danken, daß, aufs Ganze gesehen,
der Theologe so glaubwürdig war und die Theologie so überzeugend.
Und darin scheint mir, ebenfalls nicht zum geringen Teil, die paradigmatische

Bedeutung der mittelalterlichen Theologie zu liegen: daß sie
aufgrund dieser im Blick auf den Logos gewonnenen inneren Einheit gleichzeitig

eine Vielzahl von möglichen «Sinnen» (sensus) zulassen konnte62
und gerade dadurch die anderen Wissenschaften, vornehmlich die Artes,
immer wieder in Anspruch zu nehmen und herauszufordern vermochte.
So läßt zwar die Erforschung der mittelalterlichen Theologie deutlich
genug erkennen, daß die lange Zeit für ewig gültig gehaltene scholastische
Theologie kontingent ist wie die eigene, macht aber auch unmißverständlich

klar, worum es letztlich geht: um das spannende Ringen, die
Botschaft des Evangeliums im jeweiligen Welt- und Wirklichkeitsverständnis
angemessen zur Geltung zu bringen, es auch immer wieder neu mit Hilfe
des Anspruchs des Evangeliums zu befragen, aufzubrechen und so auf
Zukunft hin offenzuhalten.

Die solchermaßen geforderte Mediävistik, die nicht davor
zurückschreckt, sich gerade der Fremdheit geschichtlicher Faktizität interpreta-
tiv auszusetzen, aber auch den erwähnten «metaphysischen Mitlaut» zum
Klingen bringt, der die theologischen Entwürfe des Mittelalters durchzieht,

könnte insgesamt dazu beitragen, daß die Dogmengeschichte auch

61 GAYBBA, B. P.: Aspects of the mediaeval history of theology. 12lh to 14lh

Centuries. Pretoria 1988, bes. 67-189 (Studia Originalia Bd. 7); dazu aber die Rez. von
MARCOLINO, Venicio in: ThRv 88 (1993) 37f.

62 Vgl. dazu etwa die Argumentation eines Johannes Quidort OP in der Pariser
Auseinandersetzung um eschatologische Fragen, GERWING, Manfred: Vom Ende der Zeit. Der
Traktat des Arnald von Villanova über die Ankunft des Antichrist in der akademischen
Auseinandersetzung zu Beginn des 14. Jahrhunderts. Münster 1995, im Druck (BGPhTh
MA NF. 45).



für die systematische Theologie 83

künftig in Form bleibt, geistvoll ihr Stimmrecht wahrnimmt und immer
mehr das wird, was sie eigentlich sein sollte: gleichsam das kritische
«Gewissen der systematischen Theologie»63.

6j Dazu Vorwort von Gerwing, Manfred/RUPPERT, Godehard in: Renovatio et
Reformatio. Wider das Bild vom <finsteren> Mittelalter. Festschrift für Ludwig Hödl zum 60.

Geburtstag. Münster 1985, V.


	Zur Bedeutung der Mediävistik für die systematische Theologie

