
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 43 (1996)

Heft: 1-2

Artikel: Aristoteles in der Schweiz

Autor: Lohr, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761240

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761240
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Charles Lohr

Aristoteles in der Schweiz

«Wissenschaft ist ausschließlich eine Sache des bewiesenen Schlusses.»
Mit dieser kurzen Formel beginnt ein Heidelberger Kommentar zu
Aristoteles' Traktat über Wissenschaftstheorie, der in einer Handschrift der
Basler Universitätsbibliothek (Ms. F.VI.66 f. 64) erhalten ist. Der
Kommentar stammt aus den dreißiger Jahren des 15. Jahrhunderts, aber die
Formel drückt das Paradigma aus, das wissenschaftliche Tätigkeit für
mehr als ein Millenium bestimmte. Während der langen Zeit von Boe-
thius bis Galilei war Wissenschaft nicht das, was wir heute darunter
verstehen. Wissenschaft war nicht hypothetisch-induktive Forschung,
sondern die Zustimmung des Geistes zu syllogistischen Schlüssen, die nicht
nur wahr, sondern auch unzweifelhaft sind, weil sie auf evidenten
Prinzipien beruhen. Somit drückt die Formel des Basler Kommentars in wenigen

Worten das Wissenschaftsparadigma des lateinischen Aristotelismus
aus.

Um ein umfassendes Bild des lateinischen Aristotelismus zu ermöglichen,

wurden in den letzten fünfzig Jahren verschiedene Versuche
unternommen, die handschriftlich erhaltenen Übersetzungen und Kommentare
zu Aristoteles zu verzeichnen. Sämtliche Handschriften, die lateinische
Übersetzungen der Werke des Aristoteles enthalten, sind in drei Bänden
des Aristoteles latinus beschrieben. Verzeichnisse der Handschriften, die
mittelalterliche Kommentare zu den aristotelischen Werken enthalten,
sind für Belgien, Holland, Frankreich, Italien, Großbritannien (außer
London, Cambridge und Oxford) sowie für die wichtigsten Stadtbibliotheken

erschienen.1
Diese Verzeichnisse leiden aber an der Tatsache, daß sie nicht die

ganze Tradition des lateinischen Aristotelismus, sondern nur einen
Ausschnitt derselben berücksichtigen. Drei Etappen können nämlich in der
lateinischen Rezeption der Werke des Aristoteles unterschieden werden.
Die erste Etappe nahm ihren Anfang im 6. Jahrhundert mit Boethius'
Übersetzungen von Aristoteles' Traktaten zur Logik. Die Übersetzung des

1

Siehe Verzeichnis am Schluß dieses Aufsatzes



6 Aristoteles in der Schweiz

ganzen Corpus der aristotelischen Werke eröffnete im 12. Jahrhundert die
zweite Etappe. In dieser «scholastischen» Epoche versuchte man, die
herkömmliche lateinische Theologie und die aristotelischen Wissenschaften
zu einem einheitlichen Lehrgebäude zusammenzufügen. Die dritte und
letzte Etappe in der Geschichte des lateinischen Aristotelismus begann
etwa Ende des 15. Jahrhunderts. In dieser letzten Epoche mußte sich das

aristotelische Wissenschaftsparadigma gegen Angriffe aus anderen
philosophischen Schulen verteidigen, bis es schließlich von dem völlig neuen,

hypothetisch-deduktiven Paradigma Galileo Galileis überholt wurde.
Die drei Etappen des lateinischen Aristotelismus werden von den oben

genannten Handschriftenverzeichnissen nicht abgedeckt. Der Aristoteles
latinus verzeichnet nur mittelalterlichen Handschriften der Aristoteles-
Übersetzungen, also diejenigen, die vor 1350 angefertigt wurden, und
läßt die des 16. Jahrhunderts außer acht.

Die Handschriften der schweizerischen Bibliotheken zeugen von der
Bedeutung sowohl der Aristoteles-Übersetzungen der Renaissance und
Reformation als auch aller drei Etappen der Kommentierung des lateinischen

Aristoteles.2 Die Bedeutung der ersten Etappe ist durch die kostbaren

Handschriften der großen benediktinischen Klöster des schweizerischen

Mittelalters sicher belegt. Zu den Schätzen der Bibliotheken von
St. Gallen und Einsiedeln, Bern und Zürich gehören tausend Jahre alte
Handschriften der aristotelisch gefärbten, spätantiken Traktate Periher-
menias des Pseudo-Apuleius (Bern Burgerbibl. Mss. 265, 300; St. Gallen
Stiftsbibl. Ms. 64), De dialectica (Bern Mss. 363, 548, A.92; Einsiedeln
Stiftsbibl. Ms. 324) und Categoriae decern (Bern Ms. 300, C.219; St.

Gallen Ms. 274) des Pseudo-Augustinus sowie der entsprechenden Teile
des Martianus Capeila (Bern Mss. 265, 331). Zahlreiche Exemplare von
Boethius' Übersetzungen (Praed.: Einsiedeln Ms. 324; Perih.: Einsiedeln
Mss. 324, 325, St. Gallen Ms. 817) und Kommentaren zur Logik des

Aristoteles (Bern Mss. 300, 332; Einsiedeln Mss. 295, 301, 315, 324,
338; St. Gallen Mss. 817, 820, 830) sind auch in den alten Klosterbibliotheken

erhalten. Notker der Deutsche übertrug sogar Boethius' Übersetzungen

der Kategorienschrift und Perihermenias aus der lateinischen
lingua sacra ins Deutsche; seine Übersetzung findet sich in zwei St. Galler

Handschriften (Praed.: Mss. 818, 825; Perih.: Ms. 818).
Diese Werke bereiteten den Weg, Aristoteles' Idee von Wissenschaft

aufzunehmen. Obgleich Boethius' Übersetzungen der Traktate zum
wissenschaftlichen Beweis bereits verloren gegangen waren, wurde die
Argumentationstheorie schon als Teil der formalen Logik verstanden. Man
versuchte, die aristotelische Theorie durch Boethius' Traktate über den
kategorischen und den hypothetischen Syllogismus (Bern Ms. 300) und
durch seinen Kommentar zu den Topica des Cicero (St. Gallen Ms. 831)

2 C.H. LOHR, Aristotelica Helvetica AH) (Freiburg/Schweiz 1994).



Aristoteles in der Schweiz 7

zu rekonstruieren. Die Topik nimmt zum Beispiel in Alkuins Dialectica
(Bern Mss. 234, 336; St. Gallen Mss. 64, 276) den Platz der
Argumentationstheorie ein. Auch Notkers Traktat De syllogismis (Zürich Zentral-
bibl. Ms. C.121) war von Boethius' Kommentar zu Ciceros Topica
beeinflußt.

In der zweiten Etappe des lateinischen Aristotelismus kam Aristoteles'

Wissenschaftsparadigma voll zur Geltung. In dieser Epoche wurde
nicht nur die Logik, sondern auch das ganze Corpus der aristotelischen
Werke übersetzt. Von Anfang an wurde das Corpus als eine Enzyklopädie

verstanden, in der die Wissenschaften des antiken Griechenland und
des zeitgenössischen Islam ihren Platz finden konnten. Durch Aristoteles'
Enzyklopädie lernten die damaligen Philosophieprofessoren neue, ihnen
bisher nur dem Namen nach bekannten Wissensgebiete kennen. Die
Übersetzer des 12. und 13. Jahrhunderts in Toledo, Sizilien und
Südfrankreich machten dann Euklids Geometrie und Optik, Ptolemaeus'
Astronomie und Geographie, die medizinischen Traktate von Hippokrates
und Galenus, vor allem aber die Logik und Naturphilosophie des Aristoteles

selbst zugänglich. Im 13. Jahrhundert übersetzten Robert Grosseteste

und Wilhelm von Moerbeke auch die Werke der aristotelischen
Moralphilosophie. Albert der Große stellte all diese Werke in paraphra-
sierenden Kommentaren als neue Enzyklopädie der Wissenschaften vor.
Alle Wissenschaften der Enzyklopädie hatten Aristoteles' Idee der
Wissenschaft als syllogistisch bewiesene Schlüsse gemeinsam. In
Übereinstimmung mit dem aristotelischen Paradigma stellte Thomas von Aquin
auch die theologische Lehre der Kirche dar. Somit konnten die Theologen

den wissenschaftlichen Charakter der Theologie behaupten.3
Gleichzeitig aber tauchten Widersprüche zwischen christlicher Doktrin

und philosophischen Schlüssen auf, z. B. in den Fragen nach der
Schöpfung der Welt und der Unsterblichkeit der Seele. 1277 erfolgte die
Verurteilung von 219 theologischen und philosophischen Irrlehren durch
Etienne Tempier, den Bischof von Paris.4 Die Verurteilung stellt in der
Geschichte des Aristotelismus einen Wendepunkt dar, weil sie den
Philosophen der Artistenfakultäten ermöglichte, Distanz zu Aristoteles zu
gewinnen und in kritischen Punkten seine Schlüsse zu ergänzen oder gar zu
korrigieren. Im 14. Jahrhundert entwickelten Denker wie Wilhelm von
Ockham in Oxford, Johannes Buridan und Nicole Oresme in Paris, Albert
von Sachsen in Wien und Marsilius von Inghen in Heidelberg Lehren in
der Logik, der Naturphilosophie und der Ethik, die sowohl unabhängig

3 C.H. LOHR, Aristotelianism, in: Handbook of Metaphysics and Ontology (Hg.:
H. Burkhardt et al., München 1991) I 40-50.

4 Über das Dekret und seine Folgen siehe die neueren Veröffentlichungen von
L. BlANCHI, Il vescovo e i filosofi. La condanna parigina del 1277 e l'evoluzione dell'Ari-
stotelismo scolastico (Bergamo 1990); L. BlANCHI und E. RANDI, Le verità dissonanti.
Aristotele alla fine del Medioevo (Rom, Bari 1990).



8 Aristoteles in der Schweiz

von Aristoteles als auch ohne Rücksicht auf theologische. Konsequenzen
formuliert waren. Diese Richtung wurde deshalb als via moderna
bezeichnet.5

Diese Entwicklung vollzog sich vor allem in Paris, Oxford und in den

neuen deutschen Universitäten des 14. Jahrhunderts. Schweizerische
Schulen traten erst auf die wissenschaftliche Bühne, als die Städtegründungen

des 13. Jahrhunderts die Voraussetzungen für eine neue Schulart
schufen. Die Schulen der großen schweizerischen Klöster hatten bereits
im 12. Jahrhundert ihre Bedeutung verloren; mit den Städtegründungen
nahmen aber die Schulen der Bettelorden ihren Platz ein. Schon vor 1291
entstanden in den schweizerischen Kantonen vierzehn Franziskanerklöster.

Gleichzeitig wurden sieben Dominikanerklöster gegründet: An drei
Orten faßten auch die Augustinereremiten Fuß. Weil einige der Ordenshäuser

der Ausbildung der Ordensgeistlichen dienten, wurden in ihnen
Schulen gegründet und im Laufe des nächsten Jahrhunderts verhältnismäßig

gute Bibliotheken zusammengestellt.6
Das 1256 gegründete Franziskanerkloster zu Freiburg, ursprünglich

nur mit seelsorgerlichen Aufgaben beauftragt, baute ab Anfang des 15.

Jahrhunderts eine beachtliche Büchersammlung auf.7 Der Guardian der
Jahre 1409 und 1414, Friedrich von Amberg (fl432) - der in Strassburg,
Paris und Avignon studiert hatte und 1392-1404 Provinzial des Ordens
war8 - legte den Grundstock zur Klosterbibliothek. Der bekannte Codex
26, der Werke der neuen Naturphilosophie der Oxforder Schule (u. a.

Roger Anglicus, De maximo et minimo; Walter Burley,) enthält, wurde
von ihm gestiftet. Der berühmte Prediger Konrad Grütsch (f 1475) stiftete
der Bibliothek einige weitere philosophische Werke (Franziskanerkloster
Ms. 43). Wie Amberg studierte Grütsch in Strassburg und Paris und war
1452 Guardian in Freiburg.9

Der Guardian Johannes Joly (f 1510) stellte alle anderen Stifter in
den Schatten. Nach Studien in Strassburg, Paris und Avignon war er

Die «via moderna» entwickelte - wie die nicht-euklidische Geometrie des 17.
Jahrhunderts - eine Art «nicht-aristotelischer Philosophie» möglicher Welten, deren Kern die
Idee der «potentia Dei absoluta» war. Die Idee wird behandelt von T. RUDAVSKY, Hg.,
Divine Omniscience and Omnipotence in Medieval Philosophy (Dordrecht 1985); E.
RANDI, II sovrano e l'orologiaio. Due immagini di Dio nel dibattito sulla idea di «potentia
absoluta» fra XIII e XIV secolo (Florenz 1987).

6 Helvetia sacra 1/1 (Bern 1972) 61-88; vgl. V/l (Bern 1978) 31, 44-46.
7 Helvetia sacra V/l (Bern 1978) 164f.; R. IMBACH und E. TREMP, Hg., Zur geistigen

Welt der Franziskaner im 14. und 15. Jahrhundert. Die Bibliothek des Franziskanerklosters

in Freiburg/Schweiz: Akten der Tagung des Mediävistischen Instituts der Universität

Freiburg 1993 (Freiburg/Schweiz 1995).
8 Zu Amberg siehe LOHR, AH 207.
9 Zu Grütsch siehe LOHR, AH 212.



Aristoteles in der Schweiz 9

1467-1469 und 1472-1478 Guardian in Freiburg.10 Seit seiner Zeit
besitzt das Kloster eine umfangreiche Sammlung, vor allem franziskanische
Werke. Die meisten Autoren des Ordens vertraten - gegen die moderni -
die ältere Richtung, welche die Übereinstimmung zwischen christlicher
Theologie und aristotelischer Philosophie behauptete. So begegnen wir in
Jolys Bibliothek zahlreichen Kommentaren zur aristotelischen Logik, die
aus dieser Schule stammen: Duns Scotus (Ms. 39: In libros Praedicamen-
torum), Antonius Andreae (Ms. 39: In Artem veterem; 71, 73: In Meta-
physicam), Franciscus de Mayronis (Ms. 41: Passus super Universalia,
Praedicamenta et Perihermenias), Petrus Thomae (Ms. 43: In Metaphy-
sicam), Augustinus de Ferrara (Ms. 43: In Universalia et Praedicamenta;
73: In Praedicamenta). Wir finden auch den Metaphysik-Kommentar des
Nikolaus Bonetus (Ms. 39, 43) und den Physik-Kommentar des Johannes
Canonicus (Ms. 14, 22).

Ferner haben Freiburger Franziskaner während ihrer Studienzeit in
Paris auch englische Scholastiker kennengelernt und gesammelt. In Freiburg

befindet sich eine Anzahl der aristotelischen Werke von Robert
Grosseteste (Ms. 72, 99: Compendium super libros Physicorum [dub.]),
Walter Burley (Mss. 39: De universalibus, In Posteriora; 72: De insolu-
bilibus), Richard Billingham (Ms. 72: Speculum puerorum) und Robert
Alynton (Ms. 40: Praedicamenta) zusammen mit dem Pariser Philosophen
Jean Buridan (Ms. 61: In librum I Physicorum). Die Bibliothek der
Franziskaner in Freiburg ist heute noch unversehrt, weil die Reformation an
ihrem Kloster fast spurlos vorüberging.

Bei den Dominikanern in Basel war bis Ende des 15. Jahrhunderts
der Verlauf der Dinge ähnlich. Obgleich Männer wie Albert der Große,
Johannes von Dambach und Johannes Tauler im Basler Kloster weilten,
bilden erst Stiftungen des 14. Jahrhunderts den Anfang einer
wissenschaftlichen Bibliothek.11 Der Prior von 1320, Petrus von Moutier12,
stiftete in zwei Handschriften den umfangreichen Kommentar Alberts des
Großen Über die Tiere (Universitätsbibl. Ms. F.1.19-20). Ulrich Theo-
baldi, der als Provinzial (1390-1398) der Ordensprovinz Teutonia für
Ordensreform kämpfte13, stiftete 10 Codices, zwei davon philosophischen

Inhaltes: Alberts Kommentare zu Aristoteles' Büchern Über
Meteore und Über die Seele (Ms. F.IV.34) sowie einen anonymen Kommentar

zur Moralphilosophie des Philosophen (Ms. F.III.31).
Großen Einfluß auf den Ausbau der Bibliothek des Klosters hatte das

Konzil, das 1431-1437 in Basel tagte. Der spätere Kardinal Johannes von
Ragusa (fl444), der selbst Dominikaner war und während seiner Teil-

10 Zu Joly siehe LOHR, AH 205.
11 Zu OP Basel siehe LOHR, AH 10.
12 Zu Peter von Moutiers siehe LOHR, AH 41.
13 Zu Ulrich Theobaldi siehe LOHR, AH 54.



10 Aristoteles in der Schweiz

nähme am Konzil im Kloster wohnte14, vermachte den Basler Fratres
seine reichhaltige Bibliothek, in der sich eine griechische Aristoteles-
Handschrift aus dem 12. Jahrhundert (Ms. F.II.21) und auch ein Werk
des von der Verurteilung von 1277 betroffenen Boethius von Dazien (Ms.
A.VIII.8: De divinatione somniorum) befanden.

Der wichtigste Stifter der Bibliothek im 15. Jahrhundert war Albert
Loeffler (fl462) aus Rheinfelden, der 1455 dem Basler Kloster als Prior
vorstand. Vor seinem Ordenseintritt 1445 hatte Loeffler ab 1436 in
Heidelberg studiert. 1439 bestand er dort das Examen des baccalaureus arti-
um.15 Die Handschriften, die er während dieser Jahre schrieb, ermöglichen

es uns, seine Heidelberger Studien zu rekonstruieren. In den drei
Jahren an der Universität Heidelberg hörte er Jodocus Gartner zur Logik
(Ms. A.IX.7), einen nicht weiter bekannten Christianus zu Aristoteles'
Wissenschaftstheorie (Ms. F.VI.66 f. 2r-138r), Friedrich von Nürnberg
zur Physik (Ms. F.VI.28 f. lr-140r) und einen anonym gebliebenen
Professor zu den anderen Werken der aristotelischen Naturphilosophie (Ms.
F.VI.28 f. 141r-279v; F.VI.79). Diese Handschriften sowie dreißig
weitere Bände stiftete Loeffler dem Kloster. Durch sie lernten die Basler
Dominikaner die via moderna kennen, wie sie an der Universität Heidelberg

vertreten wurde.
Seit 1429 zog aber die Observanz-Bewegung im Basler

Dominikanerkloster ein. Mit ihr kam auch die via antiqua, wie sie sich an der
Universität Köln entwickelt hatte. Der bekannte Inquisitor und Mitverfasser

des Hexenhammers, Jakob Sprenger (J1495), der Professor an der
Universität Köln und Provinzial der Teutonia wurde, hatte in der Mitte
der fünfziger Jahre des Jahrhunderts seine Studien im Basler Kloster
gemacht und war dort auch Lektor.16 Er stiftete der Bibliothek eine
Handschrift der lateinischen Übersetzung von Aristoteles' Physik (Ms. F.VII.
15). Die Beziehungen zwischen dem Basler Kloster und der via antiqua
an der Universität Köln sind auch durch Stiftungen von zwei Prioren des

Klosters im späten 15. Jahrhundert belegt. Stefan Hofses17 stiftete eine
Handschrift mit den Kommentaren zu der Naturphilosophie des Aristoteles

(Ms. F.VI.21) von Johannes Tinctoris, der Professor der Philosophie

in Köln war. Caspar Witolf18 stiftete eine Handschrift mit einem an

14 Zu Johannes de Ragusa siehe TH. KAEPPELI, Scriptores Ordinis praedicatorura
medii aevi II (Rom 1975) 532f.; Lohr, AH 13. Johannes' griechische Handschriften
verzeichnet H. Omont, Catalogue des manuscrits grecs des bibliothèques de Suisse, in:
Zentralblatt für Bibliothekswesen 3 (1886) 385-452, 8 (1891) 22-26.

15 Zu Loeffler siehe LOHR, AH 16.
16 Zu Sprenger siehe Lohr, AH 135.
17 Zu Hofses siehe LOHR, AH 104.
18 Zu Witolf siehe LOHR, AH 20.



Aristoteles in der Schweiz 11

onymen Kommentar zur Nikomachischen Ethik, die auch den Kommentar
des Kölner Professors Gerhard von Elten zur Summa des Aquinaten enthält

(Ms. A.X.67).
Die Bibliothek des Klosters spiegelt die Bestrebung wider, zu der

alten, realistischen Synthese von Philosophie und Theologie zurückzukehren,

die Albert der Große und Thomas von Aquin entworfen hatten. Die
Dominikaner besaßen beinahe alle Kommentare Alberts zu Aristoteles
sowie die meisten des Thomas, auch in drei Exemplaren das albertisti-
sche Kompendium der Logik und Naturphilosophie (Mss. F.IV.15, F.VI.
6, F.VI.64) des Kölner Professors Heimericus de Campo sowie die
maßgebenden Kommentare zu den gleichen Werken von Johannes Versor
(Mss. A.X.58, A.X.67, F.II.14, F.III. 10, F.III. 11, F.IV.59, F.VI.4, F.VI.
16, F.VI.67, F.VII.11), der die via antiqua in Paris vertrat. In diesem
Zusammenhang sind auch die drei Exemplare der Pariser Verurteilung
von 1277, die das Kloster besaß, zu erwähnen (Mss. A.X.120, B.VII.30,
B.VIII. 10).

In der Errichtung der via antiqua an der Universität Basel scheinen
die Aristoteleskommentare Johannes Versors eine entscheidende Rolle
gespielt zu haben. Die Handschriften dieses sonst wenig beachteten
Kommentators sind zahlenmäßig die wichtigsten der Universitätsbibliothek

- was auch für die gesamte Schweiz zutrifft. Die meisten Basler
Versor-Handschriften stammen aus der Bibliothek von Johannes Heynlin
(t 1496), der als einer der wichtigsten Vertreter des Frühhumanismus am
Oberrhein gilt.19 Heynlin kam 1464 als Professor der Philosophie nach
Basel. Als Dekan der Artistenfakultät setzte er die via antiqua an der
Universität durch. Heynlin kannte beide Richtungen des spätmittelalterlichen

Lehrbetriebs aus erster Hand. Er hatte die via moderna als Student
in Erfurt und Leipzig, die via antiqua in Löwen und Paris kennengelernt.
Nach den Basler Jahren war Heynlin wieder in Paris, wo die Opposition
zur via moderna wuchs. Während er als Theologieprofessor dort tätig
war, verurteilte der König die Modernisten an der Universität. In Paris
arbeitete Heynlin auch an der Einführung des Buchdrucks. Die neue
Technik brachte er dann nach Basel, wo er ab 1484 Domherr und Prediger

am Münster war, bis er 1487 in den Kartäuserorden eintrat.
Unter den Handschriften Heynlins betreffen sehr viele die Werke des

Aristoteles. Er sammelte nicht nur Versors Kommentare, sondern auch
Abschriften von Aristoteles' Werken zur Logik mit den Kommentaren des

Boethius (Mss. F.I.l, F. 1.5, F.IV. 16), fast alle Bücher der Naturphilosophie

(Mss. F.1.4 Metaphysica, F.I.28 Metaphysica, F.1.3 Physica et De
generatione, F.1.31 De caelo, F.II.20 De animalibus) mit den Kommentaren

des Averroes (Mss. F.III.38, F.III.39) sowie die Metaphysik mit den
Kommentaren von Avicenna (Ms. F.I.4) und Averroes (Ms. F.III.37).

19 Zu Heynlin siehe LOHR, AH 29f.



12 Aristoteles in der Schweiz

Auch die aristotelische Moralphilosophie besaß er (Ms. F.1.2 Ethica, Oe-
conomica, Politica in der Übersetzung Leonardo Brunis; F.1.12 Rhetoric

a).
Heynlin hatte die Kommentare seiner Lehrer in Leipzig, Löwen und

Paris abgeschrieben (Mss. F.VI.67, F.VII.l), so daß seine Bücher die
Lehre sowohl der via antiqua als auch der via moderna widerspiegeln.
Einen Kommentar zu Aristoteles' Traktat Über die Seele verfaßte er
selbst (Ms. Bc.II.5).

Als Heynlin in die Kartause20 eintrat, brachte er dem Kloster in
Klein-Basel seine reiche Bücherei ein. Die Handschriften von Heynlin
und Jakob Louber (t 1513), dem vorletzten Prior der Kartause, machen
den Großteil der Bücher des Klosters aus. Louber hatte an der Basler
Universität die via moderna vertreten. Er studierte dort, wurde 1470
Professor der Philosophie, 1475 Dekan der Artistenfakultät in der via
moderna und 1477 Rektor der Universität. Im selben Jahr trat er in den
Kartäuserorden in Klein-Basel ein und wurde dort Prior. Als Bibliothekar
des Klosters ordnete und ergänzte Louber die Bestände der Bibliothek.21

Im Laufe der elf Jahre, die Louber an der Basler Universität
verbrachte, hatte er seinen persönlichen Studienapparat angelegt. Durch die
Bücher, die er zusammenstellte, ist es uns möglich, ein Bild des
wissenschaftlichen Lebens eines Anhängers der via moderna Ende des 15.
Jahrhunderts in Basel festzuhalten. Zusammen mit einem Versor-Codex (F.I.
13 De anima und Parva naturalia) und Exemplare der mittelalterlichen
Übersetzungen der Schriften des Aristoteles zur Natur- und Moralphilosophie

(Ms. F.1.3 Physica, F.II.8 De caelo, F.II.6 Parva naturalia,
F.II.3 Ethica, F.II.8 Oeconomica, Posteriora) besaß Louber die
Kommentare von Johannes Buridan (Ms. F.V.5, eigentlich Konrad von Soest)
und Albert von Sachsen (Ms. F.II.3) zur Nikomachischen Ethik sowie die
Erklärungen der Logik (Ms. F.VI.69) und Naturphilosophie (Mss.
F.VI.60 Physica und De anima, F.VIII.7 Metaphysica) von Johannes Ru-
cherat von Wesel (f 1481). Rucherat war einer der führenden moderni an
der Universität Basel. Nachdem er 16 Jahre lang an der Universität Erfurt
Philosophieprofessor, Dekan und Rektor war, wurde er 1461 als
Theologieprofessor an die neu gegründete Universität berufen. Zwei Jahre später
wechselte er nach Worms, wo er mit der Inquisition in Streit kam und
Widerruf leisten mußte.22 Sein Weggang von Basel ist sicher im
Zusammenhang mit der Etablierung der via antiqua an der Universität zu sehen.

Gegenüber den Bibliotheken der Dominikaner und Kartäuser waren
die Handschriftenbestände der Artistenfakultät der Universität eher be-

20 Zu OCarth Basel siehe Lohr, AH 9.
21 Zu Louber siehe LOHR, AH 32.
22 Zu Rucherat siehe C.H. Lohr, Medieval Latin Aristotle Commentaries MLAC),

in: Traditio 23-30 (1967-74), hier 27 (1971) 276f.



Aristoteles in der Schweiz 13

scheiden. Die Universität Basel wurde 1459 von Papst Pius II. gegründet
und 1460 von Bischof Johannes Venningen eröffnet. Die philosophischen
Handschriften, die im Besitz der Fakultät waren, bildeten eine Auswahl
aristotelischer Texte für den philosophischen Unterricht. Von den
mittelalterlichen Übersetzungen des Aristoteles besaß die Fakultät die Ana-
lytica priora und die Sophistici elenchi (Ms. F.VI.63) sowie De caelo,
De generatione und Parva naturalia (Ms. F.IV.23).

Die Kommentare waren vornehmlich die der via moderna. Sie
umfaßten die Erklärung des Heidelberger Professors Heinrich Dyst (fl. ca.
1420) zur Logik (Ms. F.VI.65) sowie in zwei Exemplaren die Sammlung
der Kommentare der via moderna zur aristotelischen Naturphilosophie:
Albert von Sachsen zu De caelo, Johannes Buridan zu De generatione et

corruptione, Nikolaus Oresme zu Meteora sowie Buridan zu De anima
(Mss. F.I.II, F.V.2). Zwei Dekane der Fakultät stifteten Handschriften
mit Kommentaren zur Ethik: Johannes Syber23 den von Buridan (Ms.
F.V.4) und Bernhard Oeglin24 den von Nikolaus de Orbellis (Ms.
F.VI.l).

Obwohl via antiqua und via moderna in der Frage nach dem
Verhältnis von Theologie und Philosophie verschiedener Meinung waren,
stimmten beide Seiten miteinander in ihrem Verständnis des aristotelischen

Wissenschaftsparadigmas überein. Für beide gilt der Satz des

Heidelberger Lehrers von Albert Loeffler in 1436: «Wissenschaft ist
ausschließlich eine Sache des bewiesenen Schlusses» (Basel UB Ms. F.VI.66
f. 64). Weil Wissenschaft als Schlüsse und die Schriften des Aristoteles
als die deduktive Beweisführung dafür verstanden wurden, wurden des

öfteren für Lernzwecke die Schlüsse ohne die Beweisführung
aufgezeichnet. Auf diese Weise wurden Auctoritates in Summae bzw.
Compendia zusammengestellt.

In den ehemaligen Klosterbibliotheken der Schweiz (vor allem in Basel

und Freiburg, aber auch in Bern, Einsiedeln, St. Gallen und Zürich)
begegnen uns zahlreiche Zusammenfassungen der aristotelischen
Wissenschaften, in denen die Lehre auf diese Weise aufgeführt wird. Am weitesten

verbreitet waren zwei Werke: die anonym überlieferte Auctoritates
Aristotelis und die Albert dem Großen zugeschriebene Summa naturalem.

Die Auctoritates Aristotelis führen die Lehre sämtlicher aristotelischer

Bücher in Sätzen auf. Der Autor des Kompendiums ist vor kurzem
identifiziert worden. Es handelt sich um den Franziskaner Johannes de

Fonte, der Anfang des 14. Jahrhunderts in Südfrankreich tätig war. In
schweizerischen Bibliotheken befinden sich fünfzehn Exemplare des

Werkes, eines bei den Franziskanern in Freiburg, und jeweils vier bei den

23 Zu Syber siehe LOHR, AH 71 f.
24 Zu Oeglin siehe LOHR, AH 94f.



14 Aristoteles in der Schweiz

Dominikanern und Kartäusern in Basel.25 Mit zwölf Exemplaren ist die
Summa naturalium des Dominikaners Albert von Orlamunde vertreten,
der in der Provinz Teutonia - ebenfalls am Anfang des 14. Jahrhunderts -
wirkte. Von den Exemplaren des Werkes befinden sich drei in Freiburg,
drei bei den Dominikanern in Basel und zwei in der Kartause.26 Ein drittes

Werk, das in der Schweiz weit verbreitet ist, ist der Parvulus philoso-
phiae naturalis des Petrus Gerticz von Dresden. Der Autor des Werkes
wird in einer Basler Handschrift genannt. Das Werk ist in der Schweiz
mit zehn Exemplaren vertreten, zwei davon im Basler Dominikanerkloster

und eines in der Kartause.27 Auch die aristotelische praktische
Philosophie wurde in Kompendien zusammengefaßt. Das Compendium philo-
sophiae moralis des Dominikaners Johannes Krosbein aus dem frühen
15. Jahrhundert ist in drei Basler Handschriften überliefert.28

Neben den echten Schriften des Aristoteles zirkulierten im Mittelalter
auch Pseudo-Aristotelica. Die Wirkung dieser Schriften auf die Interpretation

der echten ist noch nicht genügend untersucht worden. Aber die
Verbreitung der Pseudo-Aristotelica im späten Mittelalter ist beeindruk-
kend.29 Das Secretum secretorum - eine Art Fürstenspiegel, in dem
Aristoteles seinem Schüler Alexander kluge Ratschläge bezüglich Moral,
Politik und Gesundheit erteilt - wird in nicht weniger als zwanzig
schweizerischen Handschriften gefunden, davon vier aus dem Basler Dominikanerkloster

(Mss. D.III.21, F.III.8, F.IV.34, F.V.13), drei aus der Kartause
(F.II.5, F.II.6, K.C.V.2).30 In Basel finden wir den Text sogar auf
Deutsch unter dem Titel Heimlichkeit Aristotelis (Ms. O.II.26). Ein wichtiges

Werk, das auch in der Basler Kartause vorhanden war (Ms. F.II.6),
ist De mundo ad Alexandrum. Dieses sicher unechte Werk wurde schon
1533 in Basel mit einem Scholion des Simon Grynaeus gedruckt -
wahrscheinlich auf Grund dieser Handschrift. Die pseudo-aristotelischen
Physiognomia (Basel UB Mss. F.1.27, F.VIII.15; Bern Burgerbibl. Ms.
513; Langwiesen Eisenbibl. Ms. 20) und De complexionibus (Basel UB
Mss. A.V.14, F.II.6, F.III. 18, X.C.V.2) kommen jeweils in vier, Aenig-

25 Zu Johannes de Fonte siehe J. Hamesse, Hg., Les Auctoritates Aristotelis: Un
florilège médiéval (Louvain, Paris 1974); DIES., Johannes de Fonte, compilateur des «Parvi
flores», in: Archivum franciscanum historicum 87 (1995). Vgl. LOHR, AH 10, 308.

26 Zu Albert siehe Lohr, AH 289; vgl. Lohr, MLAC 23 (1967) 345-348.
27 Zu Gerticz siehe Lohr, AH 313; vgl. Lohr, MLAC 28 (1972) 352-354.
28 Zu Krosbein siehe LOHR, AH 309; vgl. Lohr, MLAC 27 (1971) 253f.
29 Zu den Pseudo-Aristotelica des Mittelalters siehe C.B. SCHMITT und D. KNOX,

Pseudo-Aristoteles latinus: A Guide to Latin Works Falsely Ascribed to Aristotle Before
1500 (London 1985).

30 Zu dem Secretum secretorum siehe SCHMITT-KNOX 54-76; LOHR, AH 334. Vgl.
auch R. IMBACH, De salute Aristotelis, in: Contemplata aliis tradere. Studien zum
Verhältnis von Literatur und Spiritualität (Hg. von CL. Brinker et al., Bern 1995) 157-173,
hier 167f.



Aristoteles in der Schweiz 15

mata Aristotelis (Basel UB Ms. B.VIII.10; St. Gallen StB Ms. 192) in
zwei, De mirabilibus auscultationibus (Basel UB Ms. O.III.6) und De

pomo (Langwiesen Eisenbibl. Ms. 20) in je einer Handschrift vor.31

Interessant sind die sehr alten Handschriften der Disputatio Piatonis et
Aristotelis (St. Gallen StB Mss. 751, 762), der Dicta Aristotelis (medizinische

Rezepte, St. Gallen StB Ms. 44), der Epistola Alexandri ad Ari-
stotelem de situ Indiae (Einsiedeln StB Mss. 323, 357; die Handschrift
323 reicht bis ins 10. Jahrhundert zurück).

Hiermit sind wir fast am Ziel der zweiten Etappe unserer Tour de
Suisse aristotélicienne. Es müssen aber noch einige schweizerische
Handschriften erwähnt werden, die Vorboten eines neuen Zeitalters sind. Die
Übersetzungen der aristotelischen Ethik, Oekonomik und Politik des
Florentiner Staatskanzlers Leonardo Bruni32 (fl444) finden sich sechsmal in
der Basler Universitätsbibliothek (Mss. F.VI.l, O.II.32, 0.111.23), davon
drei aus der Kartause (Mss. F.I.2, F.II. 10, AN.IV.14); eine weitere
Handschrift seiner Übersetzungen befindet sich in Zürich (ZB Ms. Car.C.
101; nur Ethica: Schaffhausen SB Min. 21, Winterthur SB F.126). In Basel

ist auch Brunis Kommentar zur Oekonomik viermal vorhanden (Mss.
F.I.2, F.II.10, O.II.32, AN.IV.14). Brunis Übersetzungen sind im Aristoteles

latinus nicht verzeichnet, weil dieses Verzeichnis nur die Übersetzungen

aufführt, die vor 1350 angefertigt wurden. Die Übersetzungen
Brunis bedeuten aber den Anfang einer dritten Etappe der Geschichte des

lateinischen Aristotelismus, den Anfang des Aristotelismus - besser

vielleicht, der Aristotelismen - des Zeitalters der Renaissance.
Gegen Ende des 15. Jahrhunderts brach die scholastische Synthese

von christlicher Theologie und aristotelischer Philosophie des Mittelalters

endgültig auseinander. Der Humanismus eröffnete neue philosophische

Alternativen; die Entdeckung des Piatonismus, des Epikureismus
und des Stoizismus bedeutete das Ende des aristotelischen Monopols.
Neue Wissenschaftsbereiche sprengten den Rahmen der Enzyklopädie
des Aristoteles. Innere Widersprüche - vor allem in der von dem Paduaner

Pietro Pomponazzi (f 1525) aufgeworfenen Frage nach der Unsterblichkeit

der Seele - machten es unmöglich, die scholastische
Gleichsetzung von Aristoteles und wahrer Philosophie aufrechtzuhalten33.

Während der dritten Etappe des lateinischen Aristotelismus
vermochte aber das aristotelische Wissenschaftsparadigma sich durch neue
Übersetzungen und neue Kommentare zu behaupten. Die Leistung der

Zu der Physiognomia siehe Schmitt-Knox 45-50; De complexionibus ebd. 25f.;
Aenigmata ebd. 30f.; De mirabilibus auscultationibus (Hg.: G. Livius-Arnold, Amsterdam

1978); De pomo SCHMITT-KNOX 51f.
32 Zu Leonardo Bruni siehe LOHR, MLAC 27 (1971) 316-320.
33 Zur «Pomponazzi-Affäre» und ihrer Bedeutung siehe C.H. LOHR, Metaphysics, in:

Cambridge History of Renaissance Philosophy (Hg.: C. B. Schmitt, Cambridge 1988)
537-638, hier 601-604.



16 Aristoteles in der Schweiz

Aristoteliker dieser Zeit wird allgemein verkannt. Die dritte Epoche
begann - wie die zweite - mit neuen Übersetzungen der aristotelischen
Werke. Bis Ende des 16. Jahrhunderts erschienen über 3000 neue lateinische

Teil- oder Ganzausgaben der Werke des Aristoteles.34 Die Zahl der
Kommmentare, die während der 150 Jahre zwischen Pomponazzi und
Galilei verfaßt wurden, übersteigt die der tausend Jahre, die Boethius von
Pomponazzi trennen.35

Der Aristotelismus der Renaissance nahm verschiedene Formen an.
In der Schweiz traten vor allem zwei Arten hervor, eine protestantische
und eine katholische. Zunächst die protestantische: Nachdem die Stadt
Basel 1529 unter Führung von Oekolampadius zur protestantischen Lehre
überging, blühten die Aristotelesstudien an der Universität wieder auf. Im
Jahre 1531 erschien die große Ausgabe der lateinischen Opera Aristote-
lis, herausgegeben von Desiderius Erasmus und Simon Grynaeus36

(t 1541). Rasch folgten Ausgaben von De mundo, Rhetorica, De animali-
bus, Problemata, Poetica und Ethica Nicomachea,37

An der Universität wurde die aristotelische Logik von Grynaeus
(Mss. F.VI.10, F.IX.13, O.II.30), Hieronymus Gemusaeus38 (f 1543) (Basel

UB Mss. F.VII.9, F.IX.20) und Simon Sulzer39 (fl585) (Basel UB
Ms. F.VI.27) vorgetragen. In der zweiten Hälfte des Jahrhunderts
beschäftigte sich der bekannte Basler Mediziner Theodor Zwinger40

(t 1588) mit der aristotelischen Moralphilosophie. Seine lateinische
Übersetzung von zwei Büchern der Politico ist in der Basler Universitätsbibliothek

erhalten (Ms. F.IX.7). Aristoteles' Zoologie wurde von dem
Zürcher Professor der Naturphilosophie und Ethik Konrad Gesner41

(t 1565) ergänzt und korrigiert (Historia animalium, Zürich 1551-58).
Gesner übersetzte auch das byzantinische Compendium de syllogismis,
das zum besseren Verständnis der Beweistheorie des Aristoteles
entscheidend beitrug; das Autograph ist in der Zürcher Zentralbibliothek
erhalten (Ms. C.50a).

Auch der katholische Aristotelismus erlebte im 16. Jahrhundert eine
Erneuerung, die nur zum Teil als Reaktion auf die protestantische
Reformation verstanden werden kann. Der neue Aristotelismus - in gewissem

34 F.E. Cranz, a Bibliography of Aristotle Editions, 1501-1600 (2d ed. by C.B.
SCHMITT, Baden-Baden 1984).

35 C.H. LOHR, Latin Aristotle Commentaries: II. Renaissance Authors LACR)
(Florenz 1988).

36 Zu Grynaeus siehe LOHR, LACR 175f.
37 Vgl. Cranz-Schmitt no. 107.928ff.
38 Zu Gemusaeus siehe Lohr, LACR 164f.
39 Zu Sulzer siehe Lohr, AH 107.
40 Zu Zwinger siehe LOHR, LACR 514f.
4' Zu Gesner siehe LOHR, LACR 166f.



Aristoteles in der Schweiz 17

Sinne eine Verlängerung der via antiqua - steht in erster Linie unter dem
Einfluß des Projekts des Thomas von Aquin, der die Übereinstimmung
philosophischer und theologischer Wahrheit vertrat. Thomas wurde 1567

von Papst Pius V. zum Kirchenlehrer proklamiert. Zu den Lehrern des

neugegründeten Jesuitenordens bestimmte der Ordensgründer Ignatius
von Loyola Aristoteles in der Philosophie und Thomas von Aquin in der
Theologie.42 Weil es aber nicht mehr möglich war, die Übereinstimmung
aller aristotelischen Schlüsse mit der katholischen Lehre zu behaupten,
unternahm es der Orden, die Philosophie des Aristoteles neu zu schreiben

- nach den wahren Prinzipien der Philosophie, das heißt, nach den
Prinzipien, die zu Schlüssen führen, die mit dem Glauben übereinstimmen.43

Dieses Programm der Jesuiten hatte in den Klöstern der Schweiz -
bei den Benediktinern in Einsiedeln, Engelberg und St. Gallen, bei den
Zisterziensern in St. Urban sowie bei den Chorherren in Beromünster -
eine enorme Wirkung. Nach den 1563 gefaßten Reformbeschlüssen des

Konzils von Trient44 machten die jungen Mönche ihre philosophische
und theologische Ausbildung in den Kollegien der Jesuiten vor allem in
Mailand und Dillingen, aber auch an dem berühmten Collège de
Clermont in Paris.45 So blieb - im Interesse des katholischen Glaubens - das

Wissenschaftsparadigma des Aristoteles erhalten, auch wenn seine
Schlüsse revisionsbedürftig waren.

Die Handschriften der Übersetzungen und Kommentare zu den Werken

des Aristoteles, die in den Bibliotheken der Confoederatio helvetica
erhalten sind, bleiben eloquente Zeugen der langen Tradition, die im Sinne

des Aristoteles die Wissenschaft ausschließlich als syllogistich bewiesene

Schlüsse verstand.

Aristoteles-Übersetzungen und Kommentare: Werkkataloge

G. Lacombe et al., ed., Aristoteles latinus: Codices I (Rom 1939), II (Cambridge
1955), Suppl. (Brugge, Paris 1961).

42 Constitutiones SJ IV 14 1-3 (MHSJ Mon. Ign. III/3 [Rom 1938] 150f.).
4° Zum Programm der Jesuiten siehe C.H. LOHR, Jesuit Aristotelianism and 16th-

century Metaphysics, in: Paradosis. FS E.A. QUAIN (New York 1976) 203-220; R. Da-
ROWSKI, Filozofia w szkolach jezuickich w Polsce w XVI wieku (Krakau 1994).

44 Concilii Tridentini sessio XXIII canon 18 (Concilium Tridentinum IX [Freiburg
i. Br. 1924] 628-630; vgl. IX 483, 596-598).

45 Dillingen; Aarau KB Mur. 214, Wett. 29-30, AQ.3; Einsiedeln StB 905;
Engelberg StB 487-490, 600-602, 840-841; Luzern ZB Pp. 153-165.4° (St. Urban); St.
Gallen StB 1605-1609, 1613, 1615. Mailand; Beromünster StB C.16.4°; Engelberg StB
274-279, 502-506, 595-596, 843, 848; Luzern ZB Pp. 189-192.4°. Paris; St. Gallen StB
1102, 1103, 1117, 1123, 1127, 1131, 1132.



18 Aristoteles in der Schweiz

Belgien: A. Pattin, Repertorium commentariorum medii aevi in Aristotelem
latinorum quae in bibliothecis belgicis asservantur (Leuven, Leiden 1978).

Frankreich (ohne Paris, s. unten): C.H. Lohr, Aristotelica Gallica, in: Theologie
und Philosophie 57 (1982) 225-259 (Bibliothecae A-L), 63 (1988) 79-121
(Bibliothecae M-Z).

Großbritannien (ohne Cambridge, London, Oxford): C.H. Lohr, Aristotelica
Britannica, in: Theologie und Philosophie 53 (1978) 79-101.

Niederlande: L.M. De Rijk et O. Weijers, Repertorium commentariorum medii
aevi in Aristotelem latinorum quae in bibliothecis publicis Neerlandicis
asservantur (Amsterdam 1981).

Italien: C. Leonardi et al., Catalogo di manoscritti filosofici nelle biblioteche
italiane (Florenz 1980ff.).

Erfurt: M. Markowski, Repertorium commentariorum medii aevi in Aristotelem
latinorum quae in Bibliotheca Amploniana Erffordiae asservantur (Wroclaw
1987).

Krakow: M. Markowski et Z. Wlodek, Repertorium commentariorum medii
aevi in Aristotelem latinorum quae in Bibliotheca Iagellonica Cracoviae
asservantur (Wroclaw 1974).

A. Slomczynska, Krakowskie kommentarze z XV wieku do <Ekonomiki>
Arystotelesa (Wroclaw 1978).

Milano: A.L. Gabriel, A Summary Catalogue of Microfilms of One Thousand
Scientific Manuscripts in the Ambrosiana Library, Milan (Notre Dame IN
1968).

München: M. Markowski, Buridanica quae in codicibus manu scriptis
bibliothecarum Monacensium asservantur (Wroclaw 1981).

J. Wolny et al., Polonica w ' srednowiecznych rekopisach bibliotek Mo-
nachijskich (Wroclaw 1969).

Pistoia: S. Zamponi, «Commenti ad Aristotele nella Biblioteca Forteguerriana di
Pistoia», in: Atti e memorie dell'Accademia Toscana di Scienze et lettere, La
Colombaria 42 (NS 28) (1977) 1-93; «Commenti ad Aristotele nell'Archivio
Capitolare di Pistoia», ebd. 43 (NS 29) (1978) 77-108.

Paris: W. Senko, Repertorium commentariorum medii aevi in Aristotelem
latinorum quae in bibliothecis publicis Parisiis asservantur (2 Bde., War-
szawa 1982).

Praha: G.B. Korolec, Repertorium commentariorum medii aevi in Aristotelem
latinorum quae in Bibliotheca olim Universitatis Pragensis nunc Stâtnf Kni-
hovna CSR vocata asservantur (Wroclaw 1977).

Salamanca: G. Beaujouan, Manuscrits scientifiques médiévaux de l'Université
de Salamanque et de ses «Colegios mayores» (Bordeaux 1962).

Sevilla: C.H. Lohr, «Aristotelica Hispalensia», in: Theologie und Philosophie
50 (1975) 547-564.

Wien: M. Markowski, Repertorium commentariorum medii aevi in Aristotelem
latinorum quae in bibliothecis Wiennae asservantur (Wroclaw 1985).


	Aristoteles in der Schweiz

