Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 43 (1996)

Heft: 1-2

Artikel: Aristoteles in der Schweiz

Autor: Lohr, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761240

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761240
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHARLES LOHR

Aristoteles in der Schweiz

«Wissenschaft ist ausschlieBlich eine Sache des bewiesenen Schlusses.»
Mit dieser kurzen Formel beginnt ein Heidelberger Kommentar zu Ari-
stoteles' Traktat iiber Wissenschaftstheorie, der in einer Handschrift der
Basler Universitidtsbibliothek (Ms. F.VI.66 f. 64) erhalten ist. Der Kom-
mentar stammt aus den dreiBliger Jahren des 15. Jahrhunderts, aber die
Formel driickt das Paradigma aus, das wissenschaftliche Tatigkeit fiir
mehr als ein Millenium bestimmte. Wihrend der langen Zeit von Boe-
thius bis Galilei war Wissenschaft nicht das, was wir heute darunter ver-
stehen. Wissenschaft war nicht hypothetisch-induktive Forschung, son-
dern die Zustimmung des Geistes zu syllogistischen Schliissen, die nicht
nur wahr, sondern auch unzweifelhaft sind, weil sie auf evidenten Prin-
zipien beruhen. Somit driickt die Formel des Basler Kommentars in weni-
gen Worten das Wissenschaftsparadigma des lateinischen Aristotelismus
aus.

Um ein umfassendes Bild des lateinischen Aristotelismus zu ermogli-
chen, wurden in den letzten fiinfzig Jahren verschiedene Versuche unter-
nommen, die handschriftlich erhaltenen Ubersetzungen und Kommentare
zu Aristoteles zu verzeichnen. Sdmtliche Handschriften, die lateinische
Ubersetzungen der Werke des. Aristoteles enthalten, sind in drei Binden
des Aristoteles latinus beschrieben. Verzeichnisse der Handschriften, die
mittelalterliche Kommentare zu den aristotelischen Werken enthalten,
sind fiir Belgien, Holland, Frankreich, Italien, GroBbritannien (auBler
London, Cambridge und Oxford) sowie fiir die wichtigsten Stadtbiblio-
theken erschienen.!

Diese Verzeichnisse leiden aber an der Tatsache, daBl sie nicht die
ganze Tradition des lateinischen Aristotelismus, sondern nur einen Aus-
schnitt derselben beriicksichtigen. Drei Etappen konnen nédmlich in der
lateinischen Rezeption der Werke des Aristoteles unterschieden werden.
Die erste Etappe nahm ihren Anfang im 6. Jahrhundert mit Boethius'
Ubersetzungen von Aristoteles' Traktaten zur Logik. Die Ubersetzung des

I Siehe Verzeichnis am SchluB dieses Aufsatzes



6 Aristoteles in der Schweiz

ganzen Corpus der aristotelischen Werke eroffnete im 12. Jahrhundert die
zweite Etappe. In dieser «scholastischen» Epoche versuchte man, die her-
kommliche lateinische Theologie und die aristotelischen Wissenschaften
zu einem einheitlichen Lehrgebidude zusammenzufiigen. Die dritte und
letzte Etappe in der Geschichte des lateinischen Aristotelismus begann
etwa Ende des 15. Jahrhunderts. In dieser letzten Epoche muflte sich das
aristotelische Wissenschaftsparadigma gegen Angriffe aus anderen phi-
losophischen Schulen verteidigen, bis es schlieBlich von dem véllig neu-
en, hypothetisch-deduktiven Paradigma Galileo Galileis iiberholt wurde.
Die drei Etappen des lateinischen Aristotelismus werden von den oben
genannten Handschriftenverzeichnissen nicht abgedeckt. Der Aristoteles
latinus verzeichnet nur mittelalterlichen Handschriften der Aristoteles-
Ubersetzungen, also diejenigen, die vor 1350 angefertigt wurden, und
148t die des 16. Jahrhunderts auBer acht.

Die Handschriften der schweizerischen Bibliotheken zeugen von der
Bedeutung sowohl der Aristoteles-Ubersetzungen der Renaissance und
Reformation als auch aller drei Etappen der Kommentierung des lateini-
schen Aristoteles.? Die Bedeutung der ersten Etappe ist durch die kostba-
ren Handschriften der groBen benediktinischen Kloster des schweizeri-
schen Mittelalters sicher belegt. Zu den Schitzen der Bibliotheken von
St. Gallen und Einsiedeln, Bern und Ziirich gehoren tausend Jahre alte
Handschriften der aristotelisch gefdrbten, spidtantiken Traktate Periher-
menias des Pseudo-Apuleius (Bern Burgerbibl. Mss. 265, 300; St. Gallen
Stiftsbibl. Ms. 64), De dialectica (Bern Mss. 363, 548, A.92; Einsiedeln
Stiftsbibl. Ms. 324) und Categoriae decem (Bern Ms. 300, C.219; St.
Gallen Ms. 274) des Pseudo-Augustinus sowie der entsprechenden Teile
des Martianus Capella (Bern Mss. 265, 331). Zahlreiche Exemplare von
Boethius' Ubersetzungen (Praed.: Einsiedeln Ms. 324; Perih.: Einsiedeln
Mss. 324, 325, St. Gallen Ms. 817) und Kommentaren zur Logik des
Aristoteles (Bern Mss. 300, 332; Einsiedeln Mss. 295, 301, 315, 324,
338; St. Gallen Mss. 817, 820, 830) sind auch in den alten Klosterbiblio-
theken erhalten. Notker der Deutsche iibertrug sogar Boethius' Uberset-
zungen der Kategorienschrift und Perihermenias aus der lateinischen
lingua sacra ins Deutsche; seine ["Jbersetzung findet sich in zwei St. Gal-
ler Handschriften (Praed.: Mss. 818, 825; Perih.: Ms. 818).

Diese Werke bereiteten den Weg, Aristoteles' Idee von Wissenschaft
aufzunehmen. Obgleich Boethius' Ubersetzungen der Traktate zum wis-
senschaftlichen Beweis bereits verloren gegangen waren, wurde die Ar-
gumentationstheorie schon als Teil der formalen Logik verstanden. Man
versuchte, die aristotelische Theorie durch Boethius' Traktate iiber den
kategorischen und den hypothetischen Syllogismus (Bern Ms. 300) und
durch seinen Kommentar zu den Topica des Cicero (St. Gallen Ms. 831)

2 CH. LOHR, Aristotelica Helvetica (= AH) (Freiburg/Schweiz 1994).



Aristoteles in der Schweiz 7

zu rekonstruieren. Die Topik nimmt zum Beispiel in Alkuins Dialectica
(Bern Mss. 234, 336; St. Gallen Mss. 64, 276) den Platz der Argumenta-
tionstheorie ein. Auch Notkers Traktat De syllogismis (Ziirich Zentral-
bibl. Ms. C.121) war von Boethius' Kommentar zu Ciceros Topica be-
einfluft.

In der zweiten Etappe des lateinischen Aristotelismus kam Aristote-
les' Wissenschaftsparadigma voll zur Geltung. In dieser Epoche wurde
nicht nur die Logik, sondern auch das ganze Corpus der aristotelischen
Werke iibersetzt. Von Anfang an wurde das Corpus als eine Enzyklopi-
die verstanden, in der die Wissenschaften des antiken Griechenland und
des zeitgenoOssischen Islam ihren Platz finden konnten. Durch Aristoteles'
Enzyklopadie lernten die damaligen Philosophieprofessoren neue, ihnen
bisher nur dem Namen nach bekannten Wissensgebiete kennen. Die
Ubersetzer des 12. und 13. Jahrhunderts in Toledo, Sizilien und Siid-
frankreich machten dann Euklids Geometrie und Optik, Ptolemaeus'
Astronomie und Geographie, die medizinischen Traktate von Hippokrates
und Galenus, vor allem aber die Logik und Naturphilosophie des Aristo-
teles selbst zugédnglich. Im 13. Jahrhundert iibersetzten Robert Grossete-
ste und Wilhelm von Moerbeke auch die Werke der aristotelischen Mo-
ralphilosophie. Albert der Grofle stellte all diese Werke in paraphra-
sierenden Kommentaren als neue Enzyklopéddie der Wissenschaften vor.
Alle Wissenschaften der Enzyklopadie hatten Aristoteles' Idee der Wis-
senschaft als syllogistisch bewiesene Schliisse gemeinsam. In Uberein-
stimmung mit dem aristotelischen Paradigma stellte Thomas von Aquin
auch die theologische Lehre der Kirche dar. Somit konnten die Theolo-
gen den wissenschaftlichen Charakter der Theologie behaupten.?

Gleichzeitig aber tauchten Widerspriiche zwischen christlicher Dok-
trin und philosophischen Schliissen auf, z. B. in den Fragen nach der
Schépfung der Welt und der Unsterblichkeit der Seele. 1277 erfolgte die
Verurteilung von 219 theologischen und philosophischen Irrlehren durch
Etienne Tempier, den Bischof von Paris.* Die Verurteilung stellt in der
Geschichte des Aristotelismus einen Wendepunkt dar, weil sie den Philo-
sophen der Artistenfakultiten ermoglichte, Distanz zu Aristoteles zu ge-
winnen und in kritischen Punkten seine Schliisse zu ergédnzen oder gar zu
korrigieren. Im 14. Jahrhundert entwickelten Denker wie Wilhelm von
Ockham in Oxford, Johannes Buridan und Nicole Oresme in Paris, Albert
von Sachsen in Wien und Marsilius von Inghen in Heidelberg Lehren in
der Logik, der Naturphilosophie und der Ethik, die sowohl unabhéngig

3 C.H. LOHR, Aristotelianism, in: Handbook of Metaphysics and Ontology (Hg.:
H. BURKHARDT et al., Miinchen 1991) I 40-50.

4 Uber das Dekret und seine Folgen siehe die neueren Verdffentlichungen von
L. BIANCHI, Il vescovo e i filosofi. La condanna parigina del 1277 e l'evoluzione dell'Ari-
stotelismo scolastico (Bergamo 1990); L. BIANCHI und E. RANDI, Le veritd dissonanti.
Aristotele alla fine del Medioevo (Rom, Bari 1990).



8 Aristoteles in der Schweiz

von Aristoteles als auch ohne Riicksicht auf theologische. Konsequenzen
formuliert waren. Diese Richtung wurde deshalb als via moderna be-
zeichnet.?

Diese Entwicklung vollzog sich vor allem in Paris, Oxford und in den
neuen deutschen Universititen des 14. Jahrhunderts. Schweizerische
Schulen traten erst auf die wissenschaftliche Biihne, als die Stddtegriin-
dungen des 13. Jahrhunderts die Voraussetzungen fiir eine neue Schulart
schufen. Die Schulen der groBen schweizerischen Kloster hatten bereits
im 12. Jahrhundert ihre Bedeutung verloren; mit den Stidtegriindungen
nahmen aber die Schulen der Bettelorden ihren Platz ein. Schon vor 1291
entstanden in den schweizerischen Kantonen vierzehn Franziskanerklo-
ster. Gleichzeitig wurden sieben Dominikanerkldster gegriindet. An drei
Orten faBten auch die Augustinereremiten Fufl. Weil einige der Ordens-
hduser der Ausbildung der Ordensgeistlichen dienten, wurden in ihnen
Schulen gegriindet und im Laufe des nédchsten Jahrhunderts verhéltnis-
miBig gute Bibliotheken zusammengestellt.

Das 1256 gegriindete Franziskanerkloster zu Freiburg, urspriinglich
nur mit seelsorgerlichen Aufgaben beauftragt, baute ab Anfang des 15.
Jahrhunderts eine beachtliche Biichersammlung auf.” Der Guardian der
Jahre 1409 und 1414, Friedrich von Amberg (11432) — der in Strassburg,
Paris und Avignon studiert hatte und 1392-1404 Provinzial des Ordens
war® — legte den Grundstock zur Klosterbibliothek. Der bekannte Codex
26, der Werke der neuen Naturphilosophie der Oxforder Schule (u. a.
Roger Anglicus, De maximo et minimo; Walter Burley,) enthilt, wurde
von ihm gestiftet. Der beriihmte Prediger Konrad Griitsch (1475) stiftete
der Bibliothek einige weitere philosophische Werke (Franziskanerkloster
Ms. 43). Wie Amberg studierte Griitsch in Strassburg und Paris und war
1452 Guardian in Freiburg.’

Der Guardian Johannes Joly (11510) stellte alle anderen Stifter in
den Schatten. Nach Studien in Strassburg, Paris und Avignon war er

3 Die «via moderna» entwickelte — wie die nicht-euklidische Geometrie des 17. Jahr-
hunderts — eine Art «nicht-aristotelischer Philosophie» moglicher Welten, deren Kern die
Idee der «potentia Dei absoluta» war. Die Idee wird behandelt von T. RUDAVSKY, Hg.,
Divine Omniscience and Omnipotence in Medieval Philosophy (Dordrecht 1985); E.
RANDI, Il sovrano e l'orologiaio. Due immagini di Dio nel dibattito sulla idea di «potentia
absoluta» fra XIII e XIV secolo (Florenz 1987).

5 Helvetia sacra I/1 (Bern 1972) 61-88; vgl. V/1 (Bern 1978) 31, 44-46.

7 Helvetia sacra V/1 (Bern 1978) 164f.; R. IMBACH und E. TREMP, Hg., Zur geistigen
Welt der Franziskaner im 14. und 15. Jahrhundert. Die Bibliothek des Franziskaner-
klosters in Freiburg/Schweiz: Akten der Tagung des Mediévistischen Instituts der Univer-
sitit Freiburg 1993 (Freiburg/Schweiz 1995).

8 Zu Amberg siehe LOHR, AH 207.

9 Zu Griitsch siche LOHR, AH 212.



Aristoteles in der Schweiz 9

1467-1469 und 1472-1478 Guardian in Freiburg.! Seit seiner Zeit be-
sitzt das Kloster eine umfangreiche Sammlung, vor allem franziskanische
Werke. Die meisten Autoren des Ordens vertraten — gegen die moderni —
die dltere Richtung, welche die Ubereinstimmung zwischen christlicher
Theologie und aristotelischer Philosophie behauptete. So begegnen wir in
Jolys Bibliothek zahlreichen Kommentaren zur aristotelischen Logik, die
aus dieser Schule stammen: Duns Scotus (Ms. 39: In libros Praedicamen-
torum), Antonius Andreae (Ms. 39: In Artem veterem; 71, 73: In Meta-
physicam), Franciscus de Mayronis (Ms. 41: Passus super Universalia,
Praedicamenta et Perihermenias), Petrus Thomae (Ms. 43: In Metaphy-
sicam), Augustinus de Ferrara (Ms. 43: In Universalia et Praedicamenta;
73: In Praedicamenta). Wir finden auch den Metaphysik-Kommentar des
Nikolaus Bonetus (Ms. 39, 43) und den Physik-Kommentar des Johannes
Canonicus (Ms. 14, 22).

Ferner haben Freiburger Franziskaner wihrend ihrer Studienzeit in
Paris auch englische Scholastiker kennengelernt und gesammelt. In Frei-
burg befindet sich eine Anzahl der aristotelischen Werke von Robert
Grosseteste (Ms. 72, 99: Compendium super libros Physicorum [dub.]),
Walter Burley (Mss. 39: De universalibus, In Posteriora; 72: De insolu-
bilibus), Richard Billingham (Ms. 72: Speculum puerorum) und Robert
Alynton (Ms. 40: Praedicamenta) zusammen mit dem Pariser Philosophen
Jean Buridan (Ms. 61: In librum I Physicorum). Die Bibliothek der Fran-
ziskaner in Freiburg ist heute noch unversehrt, weil die Reformation an
ihrem Kloster fast spurlos voriiberging.

Bei den Dominikanern in Basel war bis Ende des 15. Jahrhunderts
der Verlauf der Dinge #hnlich. Obgleich Minner wie Albert der Grofle,
Johannes von Dambach und Johannes Tauler im Basler Kloster weilten,
bilden erst Stiftungen des 14. Jahrhunderts den Anfang einer wissen-
schaftlichen Bibliothek.!! Der Prior von 1320, Petrus von Moutier!2,
stiftete in zwei Handschriften den umfangreichen Kommentar Alberts des
GroBen Uber die Tiere (Universititsbibl. Ms. F.1.19-20). Ulrich Theo-
baldi, der als Provinzial (1390-1398) der Ordensprovinz Teutonia fiir
Ordensreform kdmpfte'?, stiftete 10 Codices, zwei davon philosophi-
schen Inhaltes: Alberts Kommentare zu Aristoteles' Biichern Uber Me-
teore und Uber die Seele (Ms. F.IV.34) sowie einen anonymen Kommen-
tar zur Moralphilosophie des Philosophen (Ms. F.II1.31).

GroBlen Einflufl auf den Ausbau der Bibliothek des Klosters hatte das
Konzil, das 1431-1437 in Basel tagte. Der spitere Kardinal Johannes von
Ragusa (11444), der selbst Dominikaner war und wihrend seiner Teil-

10 Zu Joly siehe LOHR, AH 205.

11 74 OP Basel siche LOHR, AH 10.

12 74 Peter von Moutiers siehe LOHR, AH 41.
13 Zu Ulrich Theobaldi siche LOHR, AH 54.



10 Aristoteles in der Schweiz

nahme am Konzil im Kloster wohnte'#, vermachte den Basler Fratres
seine reichhaltige Bibliothek, in der sich eine griechische Aristoteles-
Handschrift aus dem 12. Jahrhundert (Ms. F.I1.21) und auch ein Werk
des von der Verurteilung von 1277 betroffenen Boethius von Dazien (Ms.
A.VIIIL.8: De divinatione somniorum) befanden.

Der wichtigste Stifter der Bibliothek im 15. Jahrhundert war Albert
Loeffler (11462) aus Rheinfelden, der 1455 dem Basler Kloster als Prior
vorstand. Vor seinem Ordenseintritt 1445 hatte Loeffler ab 1436 in Hei-
delberg studiert. 1439 bestand er dort das Examen des baccalaureus arti-
um.!> Die Handschriften, die er wihrend dieser Jahre schrieb, ermdgli-
chen es uns, seine Heidelberger Studien zu rekonstruieren. In den drei
Jahren an der Universitdt Heidelberg horte er Jodocus Gartner zur Logik
(Ms. A.IX.7), einen nicht weiter bekannten Christianus zu Aristoteles'
Wissenschaftstheorie (Ms. F.V1.66 f. 2r—138r), Friedrich von Niirnberg
zur Physik (Ms. F.VIL.28 f. 1r-140r) und einen anonym gebliebenen Pro-
fessor zu den anderen Werken der aristotelischen Naturphilosophie (Ms.
F.VI.28 f. 141r-279v; F.VL.79). Diese Handschriften sowie dreiBig
weitere Bande stiftete Loeffler dem Kloster. Durch sie lernten die Basler
Dominikaner die via moderna kennen, wie sie an der Universitit Heidel-
berg vertreten wurde. _

Seit 1429 zog aber die Observanz-Bewegung im Basler Domini-
kanerkloster ein. Mit ihr kam auch die via antiqua, wie sie sich an der
Universitdt Koln entwickelt hatte. Der bekannte Inquisitor und Mitverfas-
ser des Hexenhammers, Jakob Sprenger (11495), der Professor an der
Universitit Kéln und Provinzial der Teutonia wurde, hatte in der Mitte
der fiinfziger Jahre des Jahrhunderts seine Studien im Basler Kloster ge-
macht und war dort auch Lektor.'® Er stiftete der Bibliothek eine Hand-
schrift der lateinischen Ubersetzung von Aristoteles' Physik (Ms. F.VII,
15). Die Beziehungen zwischen dem Basler Kloster und der via antiqua
an der Universitdt Ko6ln sind auch durch Stiftungen von zwei Prioren des
Klosters im spiten 15. Jahrhundert belegt. Stefan Hofses!” stiftete eine
Handschrift mit den Kommentaren zu der Naturphilosophie des Aristo-
teles (Ms. F.VI.21) von Johannes Tinctoris, der Professor der Philoso-
phie in K6ln war. Caspar Witolf!? stiftete eine Handschrift mit einem an

14 74 Johannes de Ragusa siehe TH. KAEPPELI, Scriptores Ordinis praedicatorum
medii aevi I (Rom 1975) 532f.; LOHR, AH 13. Johannes' griechische Handschriften ver-
zeichnet H. OMONT, Catalogue des manuscrits grecs des bibliothéques de Suisse, in: Zen-
tralblatt fiir Bibliothekswesen 3 (1886) 385-452, 8 (1891) 22-26.

15 7u Loeffler siche LOHR, AH 16.
16 7y Sprenger siche LOHR, AH 135.
17 7u Hofses siche LOHR, AH 104.
18 74 Witolf sieche LOHR, AH 20.



Aristoteles in der Schweiz 11

onymen Kommentar zur Nikomachischen Ethik, die auch den Kommentar
des Kolner Professors Gerhard von Elten zur Summa des Aquinaten ent-
hilt (Ms. A.X.67).

Die Bibliothek des Klosters spiegelt die Bestrebung wider, zu der al-
ten, realistischen Synthese von Philosophie und Theologie zuriickzukeh-
ren, die Albert der Groe und Thomas von Aquin entworfen hatten. Die
Dominikaner besaflen beinahe alle Kommentare Alberts zu Aristoteles
sowie die meisten des Thomas, auch in drei Exemplaren das albertisti-
sche Kompendium der Logik und Naturphilosophie (Mss. F.IV.15, F.VL
6, F.V1.64) des Kolner Professors Heimericus de Campo sowie die maB-
gebenden Kommentare zu den gleichen Werken von Johannes Versor
(Mss. A.X.58, A.X.67, EIl.14, F.IIL.10, F.III.11, F.IV.59, F.V1.4, F.VL
16, F.V1.67, F.VIL.11), der die via antiqua in Paris vertrat. In diesem
Zusammenhang sind auch die drei Exemplare der Pariser Verurteilung
von 1277, die das Kloster besall, zu erwdhnen (Mss. A.X.120, B.VII.30,
B.VIIL.10).

In der Errichtung der via antiqua an der Universitidt Basel scheinen
die Aristoteleskommentare Johannes Versors eine entscheidende Rolle
gespielt zu haben. Die Handschriften dieses sonst wenig beachteten
Kommentators sind zahlenmiéBig die wichtigsten der Universitédtsbiblio-
thek — was auch fiir die gesamte Schweiz zutrifft. Die meisten Basler
Versor-Handschriften stammen aus der Bibliothek von Johannes Heynlin
(11496), der als einer der wichtigsten Vertreter des Friihhumanismus am
Oberrhein gilt.!® Heynlin kam 1464 als Professor der Philosophie nach
Basel. Als Dekan der Artistenfakultdt setzte er die via antiqua an der
Universitdt durch. Heynlin kannte beide Richtungen des spatmittelalterli-
chen Lehrbetriebs aus erster Hand. Er hatte die via moderna als Student
in Erfurt und Leipzig, die via antiqua in Lowen und Paris kennengelernt.
Nach den Basler Jahren war Heynlin wieder in Paris, wo die Opposition
zur via moderna wuchs. Wihrend er als Theologieprofessor dort tétig
war, verurteilte der Konig die Modernisten an der Universitdt. In Paris
arbeitete Heynlin auch an der Einfiihrung des Buchdrucks. Die neue
Technik brachte er dann nach Basel, wo er ab 1484 Domherr und Predi-
ger am Miinster war, bis er 1487 in den Kartduserorden eintrat.

Unter den Handschriften Heynlins betreffen sehr viele die Werke des
Aristoteles. Er sammelte nicht nur Versors Kommentare, sondern auch
Abschriften von Aristoteles' Werken zur Logik mit den Kommentaren des
Boethius (Mss. F.I.1, F.I.5, F.IV.16), fast alle Biicher der Naturphiloso-
phie (Mss. F.1.4 Metaphysica, F.1.28 Metaphysica, F.1.3 Physica et De
generatione, F.1.31 De caelo, F.11.20 De animalibus) mit den Kommenta-
ren des Averroes (Mss. F.II1.38, F.II1.39) sowie die Metaphysik mit den
Kommentaren von Avicenna (Ms. F.I.4) und Averroes (Ms. F.II1.37).

19 Zu Heynlin siehe LOHR, AH 29f.



12 Aristoteles in der Schweiz

Auch die aristotelische Moralphilosophie besall er (Ms. F.I1.2 Ethica, Oe-
conomica, Politica in der Ubersetzung Leonardo Brunis; F.I.12 Rheto-
rica).

Heynlin hatte die Kommentare seiner Lehrer in Leipzig, Lowen und
Paris abgeschrieben (Mss. F.V1.67, F.VIL.1), so dal seine Biicher die
Lehre sowohl der via antiqua als auch der via moderna widerspiegeln.
Einen Kommentar zu Aristoteles' Traktat Uber die Seele verfaBte er
selbst (Ms. Bc.Il.5).

Als Heynlin in die Kartause?® eintrat, brachte er dem Kloster in
Klein-Basel seine reiche Biicherei ein. Die Handschriften von Heynlin
und Jakob Louber (11513), dem vorletzten Prior der Kartause, machen
den GroBteil der Biicher des Klosters aus. Louber hatte an der Basler
Universitit die via moderna vertreten. Er studierte dort, wurde 1470 Pro-
fessor der Philosophie, 1475 Dekan der Artistenfakultidt in der via mo-
derna und 1477 Rektor der Universitdt. Im selben Jahr trat er in den
Kartduserorden in Klein-Basel ein und wurde dort Prior. Als Bibliothekar
des Klosters ordnete und erginzte Louber die Bestinde der Bibliothek.?!

Im Laufe der elf Jahre, die Louber an der Basler Universitiat ver-
brachte, hatte er seinen personlichen Studienapparat angelegt. Durch die
Biicher, die er zusammenstellte, ist es uns moglich, ein Bild des wissen-
schaftlichen Lebens eines Anhédngers der via moderna Ende des 15. Jahr-
hunderts in Basel festzuhalten. Zusammen mit einem Versor-Codex (F.I.
13 De anima und Parva naturalia) und Exemplare der mittelalterlichen
Ubersetzungen der Schriften des Aristoteles zur Natur- und Moralphi-
losophie (Ms. F.I.3 Physica, F.I1.8 De caelo, F.11.6 Parva naturalia,
F.11.3 Ethica, F.11.8 Oeconomica, Posteriora) besall Louber die Kom-
mentare von Johannes Buridan (Ms. F.V.5, eigentlich Konrad von Soest)
und Albert von Sachsen (Ms. F.I1.3) zur Nikomachischen Ethik sowie die
Erklarungen der Logik (Ms. F.VI.69) und Naturphilosophie (Mss.
F.V1.60 Physica und De anima, F.VII1.7 Metaphysica) von Johannes Ru-
cherat von Wesel (11481). Rucherat war einer der fithrenden moderni an
der Universitit Basel. Nachdem er 16 Jahre lang an der Universitit Erfurt
Philosophieprofessor, Dekan und Rektor war, wurde er 1461 als Theolo-
gieprofessor an die neu gegriindete Universitit berufen. Zwei Jahre spiter
wechselte er nach Worms, wo er mit der Inquisition in Streit kam und
Widerruf leisten muBte.?2 Sein Weggang von Basel ist sicher im Zusam-
menhang mit der Etablierung der via antiqua an der Universitét zu sehen.

Gegeniiber den Bibliotheken der Dominikaner und Kartiuser waren
die Handschriftenbestdnde der Artistenfakultdt der Universitdt eher be-

20 74 OCarth Basel siche LOHR, AH 9.
21 7u Louber sieche LOHR, AH 32.

22 Zu Rucherat siehe C.H. LOHR, Medieval Latin Aristotle Commentaries (= MLAC),
in: Traditio 23-30 (1967-74), hier 27 (1971) 276f.



Aristoteles in der Schweiz 13

scheiden. Die Universitdt Basel wurde 1459 von Papst Pius II. gegriindet
und 1460 von Bischof Johannes Venningen eréffnet. Die philosophischen
Handschriften, die im Besitz der Fakultidt waren, bildeten eine Auswahl
aristotelischer Texte fiir den philosophischen Unterricht. Von den mit-
telalterlichen Ubersetzungen des Aristoteles besaB die Fakultit die Ana-
Iytica priora und die Sophistici elenchi (Ms. F.V1.63) sowie De caelo,
De generatione und Parva naturalia (Ms. F.IV.23).

Die Kommentare waren vornehmlich die der via moderna. Sie um-
faBten die Erklarung des Heidelberger Professors Heinrich Dyst (fl. ca.
1420) zur Logik (Ms. F.V1.65) sowie in zwei Exemplaren die Sammlung
der Kommentare der via moderna zur aristotelischen Naturphilosophie:
Albert von Sachsen zu De caelo, Johannes Buridan zu De generatione et
corruptione, Nikolaus Oresme zu Meteora sowie Buridan zu De anima
(Mss. F.I.11, F.V.2). Zwei Dekane der Fakultit stifteten Handschriften
mit Kommentaren zur Ethik: Johannes Syber>* den von Buridan (Ms.
F.V.4) und Bernhard Oeglin®* den von Nikolaus de Orbellis (Ms.
F.VL1).

Obwohl via antiqua und via moderna in der Frage nach dem Ver-
hidltnis von Theologie und Philosophie verschiedener Meinung waren,
stimmten beide Seiten miteinander in ihrem Verstdndnis des aristoteli-
schen Wissenschaftsparadigmas iiberein. Fiir beide gilt der Satz des Hei-
delberger Lehrers von Albert Loeffler in 1436: «Wissenschaft ist aus-
schlieBlich eine Sache des bewiesenen Schlusses» (Basel UB Ms. F.V1.66
f. 64). Weil Wissenschaft als Schliisse und die Schriften des Aristoteles
als die deduktive Beweisfilhrung dafiir verstanden wurden, wurden des
ofteren fiir Lernzwecke die Schliisse ohne die Beweisfiihrung
aufgezeichnet. Auf diese Weise wurden Auctoritates in Summae bzw.
Compendia zusammengestellt.

In den ehemaligen Klosterbibliotheken der Schweiz (vor allem in Ba-
sel und Freiburg, aber auch in Bern, Einsiedeln, St. Gallen und Ziirich)
begegnen uns zahlreiche Zusammenfassungen der aristotelischen Wissen-
schaften, in denen die Lehre auf diese Weise aufgefiihrt wird. Am weite-
sten verbreitet waren zwei Werke: die anonym iiberlieferte Auctoritates
Aristotelis und die Albert dem GroBen zugeschriebene Summa natura-
lium. Die Auctoritates Aristotelis fithren die Lehre samtlicher aristoteli-
scher Biicher in Sétzen auf. Der Autor des Kompendiums ist vor kurzem
identifiziert worden. Es handelt sich um den Franziskaner Johannes de
Fonte, der Anfang des 14. Jahrhunderts in Siidfrankreich tdtig war. In
schweizerischen Bibliotheken befinden sich fiinfzehn Exemplare des
Werkes, eines bei den Franziskanern in Freiburg, und jeweils vier-bei den

23 Zu Syber siche LOHR, AH 71f.
24 Zu Oeglin siehe LOHR, AH 94f.



14 Aristoteles in der Schweiz

Dominikanern und Kartdusern in Basel.?> Mit zwolf Exemplaren ist die
Summa naturalium des Dominikaners Albert von Orlamunde vertreten,
der in der Provinz Teutonia — ebenfalls am Anfang des 14. Jahrhunderts —
wirkte. Von den Exemplaren des Werkes befinden sich drei in Freiburg,
drei bei den Dominikanern in Basel und zwei in der Kartause.?® Ein drit-
tes Werk, das in der Schweiz weit verbreitet ist, ist der Parvulus philoso-
phiae naturalis des Petrus Gerticz von Dresden. Der Autor des Werkes
wird in einer Basler Handschrift genannt. Das Werk ist in der Schweiz
mit zehn Exemplaren vertreten, zwei davon im Basler Dominikanerklo-
ster und eines in der Kartause.?’” Auch die aristotelische praktische Philo-
sophie wurde in Kompendien zusammengefat. Das Compendium philo-
sophiae moralis des Dominikaners Johannes Krosbein aus dem friihen
15. Jahrhundert ist in drei Basler Handschriften iiberliefert.?®

Neben den echten Schriften des Aristoteles zirkulierten im Mittelalter
auch Pseudo-Aristotelica. Die Wirkung dieser Schriften auf die Interpre-
tation der echten ist noch nicht geniigend untersucht worden. Aber die
Verbreitung der Pseudo-Aristotelica im spaten Mittelalter ist beeindruk-
kend.?” Das Secretum secretorum — eine Art Fiirstenspiegel, in dem Ari-
stoteles seinem Schiiler Alexander kluge Ratschldge beziiglich Moral, Po-
litik und Gesundheit erteilt — wird in nicht weniger als zwanzig schwei-
zerischen Handschriften gefunden, davon vier aus dem Basler Dominika-
nerkloster (Mss. D.III.21, F.IIL.8, F.IV.34, F.V.13), drei aus der Kartause
(F.IL5, FIL6, ®.C.V.2).*® In Basel finden wir den Text sogar auf

Deutsch unter dem Titel Heimlichkeit Aristotelis (Ms. O.I1.26). Ein wich-
tiges Werk, das auch in der Basler Kartause vorhanden war (Ms. F.II.6),
ist De mundo ad Alexandrum. Dieses sicher unechte Werk wurde schon
1533 in Basel mit einem Scholion des Simon Grynaeus gedruckt —
wahrscheinlich auf Grund dieser Handschrift. Die pseudo-aristotelischen
Physiognomia (Basel UB Mss. F.I.27, F.VIII.15; Bern Burgerbibl. Ms.
513; Langwiesen Eisenbibl. Ms. 20) und De complexionibus (Basel UB
Mss. A. V.14, F.IL.6, F.III.18, X.C.V.2) kommen jeweils in vier, Aenig-

25 Zu Johannes de Fonte siehe J. HAMESSE, Hg., Les Auctoritates Aristotelis: Un flo-
rilege médiéval (Louvain, Paris 1974); DIES., Johannes de Fonte, compilateur des «Parvi
flores», in: Archivum franciscanum historicum 87 (1995). Vgl. LOHR, AH 10, 308.

26 Zu Albert siche LOHR, AH 289; vgl. LoHR, MLAC 23 (1967) 345-348.
27 7Zu Gerticz siche LOHR, AH 313; vgl. LOHR, MLAC 28 (1972) 352-354.
28 7Zu Krosbein siche LOHR, AH 309; vgl. LOHR, MLAC 27 (1971) 253f.

29 7u den Pseudo-Aristotelica des Mittelalters siche C.B. SCHMITT und D. KNOX,
Pseudo-Aristoteles latinus: A Guide to Latin Works Falsely Ascribed to Aristotle Before
1500 (London 1985).

30 7Zu dem Secretum secretorum sieche SCHMITT-KNOX 54-76; LOHR, AH 334, Vgl.
auch R. IMBACH, De salute Aristotelis, in: Contemplata aliis tradere. Studien zum Ver-
hiltnis von Literatur und Spiritualitdt (Hg. von CL. BRINKER et al., Bern 1995) 157-173,
hier 167f.



Aristoteles in der Schweiz 15

mata Aristotelis (Basel UB Ms. B.VIII.10; St. Gallen StB Ms. 192) in
zwel, De mirabilibus auscultationibus (Basel UB Ms. O.I11.6) und De
pomo (Langwiesen Eisenbibl. Ms. 20) in je einer Handschrift vor.’! In-
teressant sind die sehr alten Handschriften der Disputatio Platonis et Ari-
stotelis (St. Gallen StB Mss. 751, 762), der Dicta Aristotelis (medizi-
nische Rezepte, St. Gallen StB Ms. 44), der Epistola Alexandri ad Ari-
stotelem de situ Indiae (Einsiedeln StB Mss. 323, 357; die Handschrift
323 reicht bis ins 10. Jahrhundert zuriick).

Hiermit sind wir fast am Ziel der zweiten Etappe unserer Tour de
Suisse aristotélicienne. Es miissen aber noch einige schweizerische Hand-
schriften erwahnt werden, die Vorboten eines neuen Zeitalters sind. Die
Ubersetzungen der aristotelischen Ethik, Oekonomik und Politik des Flo-
rentiner Staatskanzlers Leonardo Bruni®? (11444) finden sich sechsmal in
der Basler Universitiatsbibliothek (Mss. F.VI.1, O.I1.32, O.I11.23), davon
drei aus der Kartause (Mss. F.I.2, F.I1.10, AN.IV.14); eine weitere
Handschrift seiner Ubersetzungen befindet sich in Ziirich (ZB Ms. Car.C.
101; nur Ethica: Schaffhausen SB Min. 21, Winterthur SB F.126). In Ba-
sel ist auch Brunis Kommentar zur Oekonomik viermal vorhanden (Mss.
F.I.2, F.I.10, O.I1.32, AN.IV.14). Brunis Ubersetzungen sind im Aristo-
teles latinus nicht verzeichnet, weil dieses Verzeichnis nur die Uberset-
zungen auffiihrt, die vor 1350 angefertigt wurden. Die Ubersetzungen
Brunis bedeuten aber den Anfang einer dritten Etappe der Geschichte des
lateinischen Aristotelismus, den Anfang des Aristotelismus — besser
vielleicht, der Aristotelismen — des Zeitalters der Renaissance.

Gegen Ende des 15. Jahrhunderts brach die scholastische Synthese
von christlicher Theologie und aristotelischer Philosophie des Mittelal-
ters endgiiltig auseinander. Der Humanismus erdffnete neue philosophi-
sche Alternativen; die Entdeckung des Platonismus, des Epikureismus
und des Stoizismus bedeutete das Ende des aristotelischen Monopols.
Neue Wissenschaftsbereiche sprengten den Rahmen der Enzyklopidie
des Aristoteles. Innere Widerspriiche — vor allem in der von dem Padua-
ner Pietro Pomponazzi (11525) aufgeworfenen Frage nach der Unsterb-
lichkeit der Seele — machten es unméglich, die scholastische Gleich-
setzung von Aristoteles und wahrer Philosophie aufrechtzuhalten3?.

Wihrend der dritten Etappe des lateinischen Aristotelismus ver-
mochte aber das aristotelische Wissenschaftsparadigma sich durch neue
Ubersetzungen und neue Kommentare zu behaupten. Die Leistung der

31 7u der Physiognomia sieche SCHMITT-KNOX 45-50; De complexionibus ebd. 25f.;
Aenigmata ebd. 30f.; De mirabilibus auscultationibus (Hg.: G. LIVIUS-ARNOLD, Amster-
dam 1978); De pomo SCHMITT-KNOX 51f.

32 7u Leonardo Bruni siehe LOHR, MLAC 27 (1971) 316-320.

3 Zur «Pomponazzi-Affiare» und ihrer Bedeutung siehe C.H. LOHR, Metaphysics, in:
Cambridge History of Renaissance Philosophy (Hg.: C. B. SCHMITT, Cambndgc 1988)
537-638, hier 601-604.



16 Aristoteles in der Schweiz

Aristoteliker dieser Zeit wird allgemein verkannt. Die dritte Epoche be-
gann — wie die zweite — mit neuen Ubersetzungen der aristotelischen
Werke. Bis Ende des 16. Jahrhunderts erschienen iiber 3000 neue lateini-
sche Teil- oder Ganzausgaben der Werke des Aristoteles.?* Die Zahl der
Kommmentare, die wihrend der 150 Jahre zwischen Pomponazzi und Ga-
lilei verfaBt wurden, iibersteigt die der tausend Jahre, die Boethius von
Pomponazzi trennen.®

Der Aristotelismus der Renaissance nahm verschiedene Formen an.
In der Schweiz traten vor allem zwei Arten hervor, eine protestantische
und eine katholische. Zunéchst die protestantische: Nachdem die Stadt
Basel 1529 unter Fithrung von Oekolampadius zur protestantischen Lehre
iberging, bliihten die Aristotelesstudien an der Universitédt wieder auf. Im
Jahre 1531 erschien die groBe Ausgabe der lateinischen Opera Aristote-
lis, herausgegeben von Desiderius Erasmus und Simon Grynaeus?®
(11541). Rasch folgten Ausgaben von De mundo, Rhetorica, De animali-
bus, Problemata, Poetica und Ethica Nicomachea. 37

An der Universitdit wurde die aristotelische Logik von Grynaeus
(Mss. F.VI.10, F.IX.13, O.I1.30), Hieronymus Gemusaeus*® (11543) (Ba-
sel UB Mss. F.VIL.9, F.IX.20) und Simon Sulzer*® (11585) (Basel UB
Ms. F.V1.27) vorgetragen. In der zweiten Hilfte des Jahrhunderts be-
schiftigte sich der bekannte Basler Mediziner Theodor Zwinger®
(+1588) mit der aristotelischen Moralphilosophie. Seine lateinische Uber-
setzung von zwei Biichern der Politica ist in der Basler Universitits-
bibliothek erhalten (Ms. F.IX.7). Aristoteles' Zoologie wurde von dem
Ziircher Professor der Naturphilosophie und Ethik Konrad Gesner?
(11565) ergianzt und korrigiert (Historia animalium, Ziirich 1551-58).
Gesner iibersetzte auch das byzantinische Compendium de syllogismis,
das zum besseren Verstindnis der Beweistheorie des Aristoteles ent-
scheidend beitrug; das Autograph ist in der Ziircher Zentralbibliothek er-
halten (Ms. C.50a).

Auch der katholische Aristotelismus erlebte im 16. Jahrhundert eine
Erneuerung, die nur zum Teil als Reaktion auf die protestantische Refor-
mation verstanden werden kann. Der neue Aristotelismus — in gewissem

34 F.E. CRANZ, A Bibliography of Aristotle Editions, 1501-1600 (2d ed. by C.B.
SCHMITT, Baden-Baden 1984).

35 C.H. LoHR, Latin Aristotle Commentaries: II. Renaissance Authors (= LACR)
(Florenz 1988).

36 Zu Grynaeus siehe LOHR, LACR 175f.
37 ygl. CRANZ-SCHMITT no. 107.928ff.

38 7u Gemusaeus sieche LOHR, LACR 164f.
39 Zu Sulzer siehe LOHR, AH 107.

40 7y Zwinger siche LOHR, LACR 514f.

41 74 Gesner siehe LOHR, LACR 166f.



Aristoteles in der Schweiz 17

Sinne eine Verlidngerung der via antiqua — steht in erster Linie unter dem
EinfluB des Projekts des Thomas von Aquin, der die Ubereinstimmung
philosophischer und theologischer Wahrheit vertrat. Thomas wurde 1567
von Papst Pius V. zum Kirchenlehrer proklamiert. Zu den Lehrern des
neugegriindeten Jesuitenordens bestimmte der Ordensgriinder Ignatius
von Loyola Aristoteles in der Philosophie und Thomas von Aquin in der
Theologie.*?> Weil es aber nicht mehr moglich war, die Ubereinstimmung
aller aristotelischen Schliisse mit der katholischen Lehre zu behaupten,
unternahm es der Orden, die Philosophie des Aristoteles neu zu schreiben
— nach den wahren Prinzipien der Philosophie, das heift, nach den Prin-
zipien, die zu Schliissen fiihren, die mit dem Glauben iibereinstimmen.*?

Dieses Programm der Jesuiten hatte in den Klostern der Schweiz —
bei den Benediktinern in Einsiedeln, Engelberg und St. Gallen, bei den
Zisterziensern in St. Urban sowie bei den Chorherren in Beromiinster —
eine enorme Wirkung. Nach den 1563 gefaBBten Reformbeschliissen des
Konzils von Trient** machten die jungen Monche ihre philosophische
und theologische Ausbildung in den Kollegien der Jesuiten vor allem in
Mailand und Dillingen, aber auch an dem beriihmten College de Cler-
mont in Paris.*> So blieb — im Interesse des katholischen Glaubens — das
Wissenschaftsparadigma des Aristoteles erhalten, auch wenn seine
Schliisse revisionsbediirftig waren.

Die Handschriften der Ubersetzungen und Kommentare zu den Wer-
ken des Aristoteles, die in den Bibliotheken der Confoederatio helvetica
erhalten sind, bleiben eloquente Zeugen der langen Tradition, die im Sin-
ne des Aristoteles die Wissenschaft ausschlieBlich als syllogistich bewie-
sene Schliisse verstand.

Aristoteles-Ubersetzungen und Kommentare: Werkkataloge

G. LACOMBE et al., ed., Aristoteles latinus: Codices I (Rom 1939), II (Cambridge
1955), Suppl. (Brugge, Paris 1961).

42 Constitutiones SJ IV 14 1-3 (MHSJ Mon. Ign. III/3 [Rom 1938] 150f.).

43 Zum Programm der Jesuiten siche C.H. LOHR, Jesuit Aristotelianism and 16th-
Century Metaphysics, in: Paradosis. FS E.A. QUAIN (New York 1976) 203-220; R. DA-
ROWSK]I, Filozofia w szkolach jezuickich w Polsce w X VI wieku (Krakau 1994).

44 Concilii Tridentini sessio XXIII canon 18 (Concilium Tridentinum IX [Freiburg
i. Br. 1924] 628-630; vgl. IX 483, 596-598).

45 Dillingen: Aarau KB Mur. 214, Wett. 29-30, AQ.3; Einsiedeln StB 905;
Engelberg StB 487-490, 600-602, 840-841; Luzern ZB Pp. 153-165.4° (St. Urban); St.
Gallen StB 1605-1609, 1613, 1615. Mailand: Beromiinster StB C.16.4°; Engelberg StB:
274-279, 502-506, 595-596, 843, 848; Luzern ZB Pp. 189-192.4°. Paris: St. Gallen StB
1102, 1103, 1117, 1123, 1127, 1131, 1132.



18 Aristoteles in der Schweiz

Belgien: A. PATTIN, Repertorium commentariorum medii aevi in Aristotelem
latinorum quae in bibliothecis belgicis asservantur (Leuven, Leiden 1978).

Frankreich (ohne Paris, s. unten): C.H. LOHR, Aristotelica Gallica, in: Theologie
und Philosophie 57 (1982) 225-259 (Bibliothecae A-L), 63 (1988) 79-121
(Bibliothecae M-2Z).

Grof3britannien (ohne Cambridge, London, Oxford): C.H. LOHR, Aristotelica
Britannica, in: Theologie und Philosophie 53 (1978) 79-101.

Niederlande: L.M. DE RUK et O. WEIERS, Repertorium commentariorum medii
aevi in Aristotelem latinorum quae in bibliothecis publicis Neerlandicis
asservantur (Amsterdam 1981).

Italien: C. LEONARDI et al., Catalogo di manoscritti filosofici nelle biblioteche
italiane (Florenz 1980ff.).

Erfurt: M. MARKOWSKI, Repertorium commentariorum medii aevi in Aristotelem
latinorum quae in Bibliotheca Amploniana Erffordiae asservantur (Wroclaw
1987).

Krakéw: M. MARKOWSKI et Z. WLODEK, Repertorium commentariorum medii
aevi in Aristotelem latinorum quae in Bibliotheca Iagellonica Cracoviae as-
servantur (Wroclaw 1974).

A. SLoMCzZYNSKA, Krakowskie kommentarze z XV wieku do <Ekonomiki>
Arystotelesa (Wroclaw 1978).

Milano: A.L. GABRIEL, A Summary Catalogue of Microfilms of One Thousand
Scientific Manuscripts in the Ambrosiana Library, Milan (Notre Dame IN
1968).

Miinchen: M. MARKOWSKI, Buridanica quae in codicibus manu scriptis
bibliothecarum Monacensium asservantur (Wroclaw 1981).

J. WoLNY et al., Polonica w srednowiecznych rekopisach bibliotek Mo-
nachijskich (Wroclaw 1969).

Pistoia: S. ZAMPONI, «Commenti ad Aristotele nella Biblioteca Forteguerriana di
Pistoia», in: Atti e memorie dell'Accademia Toscana di Scienze et lettere, La
Colombaria 42 (NS 28) (1977) 1-93; «Commenti ad Aristotele nell'Archivio
Capitolare di Pistoia», ebd. 43 (NS 29) (1978) 77-108.

Paris: W. SENKO, Repertorium commentariorum medii aevi in Aristotelem
latinorum quae in bibliothecis publicis Parisiis asservantur (2 Bde., War-
szawa 1982).

Praha: G.B. KOROLEC, Repertorium commentariorum medii aevi in Aristotelem
latinorum quae in Bibliotheca olim Universitatis Pragensis nunc Statni Kni-
hovna CSR vocata asservantur (Wroclaw 1977).

Salamanca: G. BEAUJOUAN, Manuscrits scientifiques médiévaux de 1'Université
de Salamanque et de ses «Colegios mayores» (Bordeaux 1962).

Sevilla: C.H. LOHR, «Aristotelica Hispalensia», in: Theologie und Philosophie
50 (1975) 547-564.

Wien: M. MARKOWSKI, Repertorium commentariorum medii aevi in Aristotelem
latinorum quae in bibliothecis Wiennae asservantur (Wroclaw 1985).



	Aristoteles in der Schweiz

