Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)
Heft: 3
Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES-RENDUS

Josef Pieper: Werke in acht Binden, Bd. IIl: Schriften zum Philosophiebegriff,
Hg.: Berthold Wald, Hamburg: Felix Meiner Verlag 1995, 345 S.

Im Anschluf an das im Mai des vergangenen Jahres organisierte Symposium
anlidBlich des 90. Geburtstags Josef Piepers erscheint im Felix Meiner-Verlag der
erste von acht Binden seiner Werke, der die Hauptschriften zum Philosophie-
Begriff systematisch ordnet: die vier Vorlesungen Was heifit Philosophieren?
(mit einem Nachwort von T.S. Eliot), die Verteidigungsrede fiir die Philosophie,
die Schriften zur Interpretation, Tradition, I"Jberlieferung, Sprache, zum Philo-
sophiebegriff Platons, zur Zukunft der Philosophie. AuBerdem wird der Leser mit
zwei bisher unverdffentlichten Schriften bekannt gemacht: einer kritischen
Auseinandersetzung mit Heideggers Wahrheitsbegriff und einem Essay iiber die
philosophische Bildung und die geistige Arbeit.

Der Philosoph aus Miinster definiert den philosophischen Akt als eine
Reflexion iiber die Gesamtheit dessen, was das Subjekt durch die sinnliche wie
auch durch die intuitive Erfahrung wahrnimmt. Gegenstand des philosophischen
Aktes ist mithin die Gesamtheit der Realitit, in ihrer letzten Bedeutung, in ihrem
tiefsten Ursprung und unter allen denkbaren Aspekten betrachtet. Im Gegensatz
zum Wissenschaftler, der prinzipiell definitive Antworten auf die Fragen, die er
aufwirft, finden kann, begibt sich der Philosoph auf einen Weg ohne Ende. Er
kann nicht aus dem Zustand des Staunens herausgehen, der ihm eigen ist und der
das Prinzip seiner Berufung darstellt. Der Philosophierende wird darum niemals
in der Lage sein, den Aspekt des Wirklichen vollstindig zu verstehen, auf den
seine Aufmerksamkeit gerichtet ist. «An der Grenze, an welcher Erkennbarkeit
und Unergriindlichkeit einander beriihren, beginnt der philosophische Akt; er
setzt ein mit der Erfassung der Unbegreiflichkeit von Welt und Dasein» (125;
siehe 80, 119ff., 128ff., 17, 51ff., 53, 56).

Diese Unergriindlichkeit der Welt basiert auf der Unterscheidung zwischen
res naturalis und res artificialis: Pieper bezieht sich dabei auf die interne
Beziehung zwischen res und Intellekt, zwischen Existenz und Willen, die er vor
dem Hintergrund der Sartreschen Position des «Es gibt keine menschliche Natur,
da es keinen Gott gibt, um sie zu entwerfen» (siehe 173ff.) diskutiert und be-
hauptet, daB der Intellekt und der Wille am Ursprung der res naturales diejenigen
Gottes sind. Dem Menschen ist es sicherlich gegeben, alle Dinge in einem
gewissem MaBe zu erkennen, da sein Intellekt capax universi ist. Insofern hat er
auch Zugang zu der Essenz des Seienden, deren spitere Nach-Formen er zu
begreifen vermag. Er befindet sich nichtsdestoweniger in der prinzipiellen
Unmoglichkeit, die Analogie zwischen der Nach-Form und der Vor-Form zu
verstehen, die sich im Intellekt des Schopfers befindet: rerum essentiae sunt
nobis ignotae. Diese Unmdglichkeit, das vollstindige Verstehen des tiefsten



438 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Ursprungs der Welt und der Existenz zu erreichen, welche in letzter Analyse
ihren Ursprung in einer Metaphysik der Schépfung — dem Zentrum der
Pieperschen Philosophie — hat, fiihrt jedoch weder zu agnostischer Resignation
noch zu Verzweiflung. Die liebende Suche nach der Weisheit wird vielmehr von
der Hoffnung als Prinzip der menschlichen Existenz angetrieben (siche 38-39,
Sit.. 128L,; 13315, 151),

In diesem Zusammenhang macht Pieper darauf aufmerksam, daB in einer
Welt, die immer umfassender von Niitzlichkeit, Wirksamkeit, Produktivitit
beherrscht wird und die insofern durch den AusschluB jeglicher zweckfreier
Aktivitit totalitir zu werden droht, die wahrhaft philosophische Frage zu einem
intellektuellen Luxus, zu einer unndtigen, sinnlosen, gefahrlichen und schadli-
chen Aktivitit wird. Denn sie verhindert die Verwirklichung der konkreten und
praktischen Ziele der taglichen Existenz (siehe 86, 90ff.). Demgegeniiber geht es
darum, wieder deutlich zu machen, weshalb eine metaphysische Dimension des
Seins und der Gabe (donum) beizubehalten ist, die auf vielfiltige Weise —im
Fest, der Poesie, der Mufle, der Kunst und der Philosophie — gegenwirtig ist.
Diese fundamentale Haltung der stillen, liebenden und festlichen Kontemplation
der Realitit ist fiir die vollstindige Entwicklung des Menschen in seiner ganzen
Wiirde notwendig. Philosophie ist nicht ein «Beamten-Wissen», sondern — wie
J.H. Newmann es sehr gut hervorgehoben hat —ein «Gentleman-Wissen». Das
existentielle Staunen widersetzt sich der Verbiirgerlichung des Denkens, das im
Vordergriindigen stecken bleibt und blind ist fiir die Welt der Essenzen und den
tiefsten Sinn der Sachen, denen man begegnet ist. Es driickt eine vollstindige
oder teilweise Infragestellung unseres Verstdndnisses der Welt, unserer Stellung
darin und des Sinnes unseres Lebens aus. Dieser antibiirgerliche Umbruch, den
Pieper Entproletarisierung nennt, kann auf verschiedene Weise herbeigefiihrt
werden, aber auf eine ganz spezielle Weise durch den Tod und den Eros. Deren
Banalisierung tridgt dazu bei, die Person noch mehr in den Bereich der Welt des
Nutzens, der Arbeit, mithin der Umwelt (im Gegensatz zu Welt) einzuschlieBen.
Das philosophische Staunen aber setzt den Verlust einer GewiBheit, eine Ent-
wurzelung voraus, die daraufhin eine tiefere Verwurzelung erméglicht. Es driickt
ein neues BewuBtwerden sowohl der Welt aus, die plotzlich tiefer und breiter er-
scheint als der bis dahin vertraute Rahmen des téglichen Lebens, als auch der
Tatsache, daB das Wesen der Dinge in sich selbst unergriindlich ist.

Pieper fragt in seiner Reflexion iiber den philosophischen Akt auBerdem, ob
es legitim sei, in die philosophische Reflexion Auskiinfte iiber die Welt und die
Existenz miteinzubeziehen, die man weder empirisch noch durch Vernunftgriinde
allein beweisen kann, die aber von einer Tradition, einem Glauben, einer
Theologie her kommen. Die Theologie, als Akt des Denkens, setzt einen Gott
voraus, der zu den Menschen spricht und einen theios logos, eine Botschaft an sie
richtet, deren Inhalt nicht vorweg durch Analyse der Welt erkannt werden kann.
Fiir Pieper 146t sich Theologie sinnvollerweise nur im Zusammenhang mit einer
Offenbarung, der Botschaft eines gottlichen Autors (Urhebers) an einen mensch-
lichen Hoérer vorstellen. Hier finden sich auch seine Interpretation von Platons ex
akoés sowie die sehr interessante Analyse, die er iiber die Begriffe Tradition,
Uberlieferung und Interpretation anstellt (sieche 156-172, 212-235, 236-299).



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 439

Der Philosoph aus Miinster begrenzt den Begriff Offenbarung — und somit
Theologie — nicht nur auf das Christentum, sondern weitet ihn auf jegliche
Haltung aus, die sich der Hinnahme der Realitét durch einen Akt des Glaubens an
das in der Offenbarung Mitgeteilte 6ffnet und die auch auBerhalb des
Christentums geschehen kann (wie zum Beispiel in Gestalt der platonischen
Mythen). Der Autor verweist in diesem Kontext auf die Moglichkeit einer
Uroffenbarung (siehe 57f., 265, 283ff.), einen Begriff, der den Kirchenvitern
noch vertraut war und von einigen modernen Denkern, wie z. B. J.H. Newman,
J.A. Moler, M.J. Scheeben, anerkannt wurde. Die Theologie bemiiht sich somit,
den Inhalt einer Botschaft zu interpretieren, die als wahr betrachtet und geglaubt
wird und nach dem Verstindnis der Tradition vom ganz Anderen (bei den Juden
und Christen) bzw. von den Vorfahren (bei Platon) herriihrt. Gemeinsam ist
ihnen, daB sie akzeptieren, Empfinger einer gottlicher Rede zu sein (siche
2641t.).

Wenn also der Philosoph zum Beispiel iiber die Liebe nachdenkt, muB er alle
Auskiinfte, die das menschliche Subjekt dariiber besitzt (aus der Psychologie und
der Geschichte, der Medizin und der Biologie, der Soziologie und der
Kulturanthropologie sowie der Theologie), in Betracht ziehen. Wiirde er dagegen
die Auskiinfte der Theologie oder auch jede andere ihm bekannte (ob experi-
mentell aufgezeigte, a priori oder begriindet geglaubte) Information auBer Be-
tracht lassen, so kdnnte er nicht mehr behaupten, wahrhaftig zu philosophieren,
da er iiber die Liebe nicht unter allen moglichen Aspekten nachdenken wiirde,
um deren tiefsten Ursprung zu erfassen. Es geht nicht darum, ob in einer syste-
matischen philosophischen Darlegung schlieBlich auch theologische Aussagen
einzubeziehen sind oder nicht, sondern darum, ob das Subjekt in der philoso-
phischen Reflexion Glaubensinhalte, von denen es iiberzeugt ist ausschlieBen
darf. Pieper spricht hier nicht von der Philosophie, sondern von der Person, die
philosophiert, ohne sich explizit auf die maritainsche Unterscheidung zwischen
der Natur und dem Zustand der Philosophie als solcher, ihrer spezifischen Art als
Wissen und der Art ihrer existentiellen Ausiibung zu beziehen.

Dieses Zuriickgreifen auf pri-philosophische Auskiinfte heiBt jedoch nicht,
daB der Philosoph aufhérte, Philosoph zu sein und sich in einen Theologen
verwandelte. Denn man kann sich doch fragen, ob der Philosoph, der etwa der
Psychologie entstammende Auskiinfte {iber die Liebe ernsthaft in Betracht zieht,
Psychologie betreibt. Die ausdriickliche Forderung, wonach der Philosoph von
seiner Reflexion keine erreichbare Erkenntnis iiber das behandelte Thema aus-
schlieBen darf, ist mit der Struktur des philosophischen Aktes wesentlich
verbunden. Jegliche wirkliche philosophische Reflexion, welche eine Aktivitit
ist, die eine Art fundamentaler Beziehung mit der Realitit darstellt und die nur
von der menschlichen Gesamtexistenz aus moglich ist, setzt auBerdem —
zumindest unbewuft — Kenntnisse von der Art letzter Stellungnahmen voraus,
die die Gesamtheit des Wesens beriihren und die nicht nur Wissen sind, sondern
auch Glauben, ob nun positiv oder negativ (wie zum Beispiel bei J.-P. Sartre).
Philosophische Reflexion bezieht ihren Antrieb aus einer am Anfang kritiklos
akzeptierten Interpretation des Sinnes der Welt im Ganzen. Die Philosophie
verschlieBt sich nicht in der Haltung des akademischen Sophismus, fiir die das



440 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Ideal der philosophischen Wissenschaft absolute Neutralitit ist. «Philosophieren
verlangt die volle Unbefangenheit des Blickes, die mit keinem Vorbehalt
zusammen bestehen kann. Die Philosophie gibt sich in dem gleichen Augenblick
auf, in dem sie sich als eine akademische Fachdisziplin versteht. Der Philoso-
phierende ist nicht dadurch gekennzeichnet, daB er sich fiir das Fach <Philo-
sophie> interessiert; ihn interessiert das Ganze der Welt und das Ganze der
Weisheit» (160).

Obwohl Pieper mehrmals diese «polyphone Kontrapunktik» (154) zwischen
Philosophie und Theologie in seinen philosophischen Abhandlungen diskutiert
und diese notwendige gegenseitige Erginzung zwischen logos und mythos
(Platon) auch selbst praktiziert, hat er nicht an der stiirmischen Debatte der
christlichen Philosophie teilgenommen. Er hat ihr sehr wenig Aufmerksamkeit
gewidmet und sich eher mit der Frage beschiftigt, ob es denn eine nicht-christ-
liche Philosophie iiberhaupt geben konne. Indem er sich auf eine sorgfiltige
Analyse der Texte Platons sowie auf die westliche philosophische Tradition
bezieht, in der behauptet wird der philosophische Akt sei von Natur aus auf die
Theologie — im weiteren Sinne — gerichtet, fragt er sich, auf welche Mythen,
welche Theologien sich die Philosophie post Christum natum richtet. Seine
Antwort ist direkt, originell und kritisierbar: Es gibt nach der Geburt Christi in
der westlichen Kultur keine nichtchristliche Philosophie; die verschiedenen
mythischen Offenbarungen (Ur-Offenbarung der Griechen) wurden durch die
christliche Offenbarung ersetzt. «Eine Philosophie, zugleich wahr und lebendig,
wird entweder iiberhaupt nicht realisiert (und es ist durchaus moglich, daB wir
vergeblich warten miissen!) — oder aber, wenn sie realisiert wird, dann nur als
eine (in solchem Sinn!) christliche Philosophie» (63).

Eine christliche Philosophie besitzt aber keine bereits fertigen und absolut
sicheren Losungen, wie man ihr manchmal (M. Heidegger) vorgeworfen hat,
sondern ist charakterisiert durch ihr Verhiltnis zum Mysterium des Seins,
begleitet vom Staunen. Sie entwindet sich auf diese Weise einer oberfldchlichen
und rationalen Harmonisierung der Welt und des Menschen. Das Piepersche
Konzept der liebenden Suche nach der Weisheit, die Hegel in wirkliches Wissen
hatte umwandeln wollen, stellt sich damit bewuBt und ausdriicklich der scientific
philosophy sowie dem Minimalismus der analytischen Philosophie wie auch dem
Historizismus oder einer spekulativen System-Philosophie entgegen. T.S. Eliot
bemerkt sehr richtig: Pieper «setzt in den gebiihrenden Rang innerhalb der
Philosophie das wieder ein, was der schlichte Verstand unnachgiebig dort an-
zutreffen verlangt: Einsicht und Weisheit» (74).

Der Band wird abgerundet durch ein informatives Nachwort des
Herausgebers, das die Originalitit des philosophischen Ansatzes von Josef Pieper
vor dem Hintergrund der beiden Hauptstromungen der Philosophie dieses
Jahrhunderts (der analytischen Philosophie und der philosophischer Hermeneu-
tik) behandelt. Es folgen editorische Hinweise zur Ausgabe und dem vor-
liegenden Band, Veroffentlichungsnachweise, Abkiirzungsschliissel und ein Per-
sonenregister. Das Sachregister fiir die ganze Ausgabe soll im abschlieBenden
Band VIII folgen. Trotz der hohen Qualitét der Présentation und der Auswahl der
Texte von Band III der Werke ist es jedoch schade, daB der Herausgeber es



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 441

unterlassen hat, weitere Artikel iiber die behandelten Themen mit einzubeziehen
oder wenigstens auf sie aufmerksam zu machen, selbst auf die Gefahr hin, daB
dadurch bei einigen Texten der Eindruck einer Wiederholung der bereits ent-
wickelten Ideen hitte entstehen konnen. Man hitte auch beziiglich der Quellen-
angaben (z. B. zum Teil ohne Seitenangaben) préziser sein und im Text die
Seitenreferenz der letzten Ausgabe des Werkes oder des Artikels in Klammem
hinzufiigen kénnen.

BERNARD SCHUMACHER

Klaus Peter Rippe: Ethischer Relativismus. Seine Grenzen, seine Geltung.
Paderborn, Miinchen, Wien, Ziirich: Ferdinand Schoningh 1993, 308 S.

Die vorliegende Studie ist eine iiberarbeitete Gottinger Dissertation, die den
Anspriichen eines spezialisierten Handbuches zum Thema entspricht. Die
Doppelkompetenz des Verfassers in Philosophie und Ethnologie erkldrt das
enorme Sachwissen und das groBe Spektrum von Autoren und Theorien, die in
vorbildlicher Weise dargestellt und kritisch beurteilt werden. Im ersten Teil
werden die Grundziige relativistischer Theorien herausgearbeitet. Die Entwick-
lung der neueren relativistischen Positionen wird jeweils mit einem Portrait
wichtiger Forscherpersonlichkeiten (Edward Westermarck, G.E. Sumner) ver-
kniipft. Die Vieldeutigkeit des «kulturellen Relativismus» und sein Verhiltnis
zum ethischen Relativismus werden mit Bezugnahme auf Franz Boas, Ruth
Benedict und Melville Herskovits belegt. Boas gibt der Wissenschaft eine
kulturiibergreifende Bedeutung, warnt jedoch gleichzeitig davor, daB auch der
«zivilisierte Mensch» ein Gefangener des Ethnozentrismus bleibt. Boas ist
demnach kultureller Relativist, aber kein ethischer Relativist. M. a. W.: Er
behauptet nicht, daB es falsch sei, moralische Urteile zu fillen iiber Personen, die
grundsitzlich andere Werte akzeptieren — eine Position, die von neueren
Kritikern ohnehin als unhaltbar zuriickgewiesen wird (214); vielmehr empfiehlt
er, als gewissenhafter und selbstkritischer Forscher, duflerste Sorgfalt bei Fremd-
bewertungen. Darin liegt wohl ein nicht-relativistisches Credo zu einem
wichtigen Element eines universalisierbaren ethnologischen Berufsethos! Im
zweiten Abschnitt widmet sich Rippe den hdufig vernachldBigten Problemen der
deskriptiven Ethik, deren Erorterung mit einer Liste von in der Literatur
genannten moralischen Universalien abgerundet werden. Rippe 1iBt die Arbeit
der Polin Maria Ossowska' unerwihnt, obwohl sie im Zusammenhang der
deskriptiven Ethik unbedingt zu nennen wire. Im dritten Abschnitt wird die
Vielfalt der Moralvorstellungen vor Augen gefiihrt. Die Kapitel iiber die Ik, Hopi,
Tsonga und Kapauko sind besonders gelungen und geben Einblick in die

1 Maria Ossowska: Gesellschaft und Moral. Die historische und soziale Bedingtheit
sittlicher Grundhaltungen, Diisseldorf: Patmos Verlag 1972. Wie polnische Forscher versichern,
bildet diese Vertffentlichung nur die Spitze eines Eisberges in polnischer Sprache verfaBter
Arbeiten zur Ethik.



442 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Schwierigkeiten ethnologischer Feldforschungen. Anhand dieses Materials
werden drei Kandidaten fiir moralische Universalien — das Verbot des Mordes,
des Inzests und die Geltung von Versprechen — einer Priifung unterzogen, die
einen «eingeschrinkten Relativismus» (103-106) bestitigt. Gemeint sind in
kritischer Ankniipfung an John Dewey jene Einschrinkungen, welche die
menschliche Bediirfnisnatur (mit Blick auf «sekundire Bediirfnisse») und die
Bedingungen eines stabilen Zusammenlebens auferlegen. Ein Kapitel iiber die
Relativierung der Ethik durch iltere und «neuere» Soziobiologie fiihrt — gemes-
sen an den revolutiondren Anspriichen mancher Verteter — zu einer erniichternden
Bilanz. Biologie kann im Wesentlichen nur sehr grob einige Grenzen dessen, was
wir kdnnen, konstatieren. Sie kann die Beitriige von Psychologie, Ethnologie und
Soziologie nicht ersetzen. Sie leistet lediglich einen Teilbeitrag zur Bestimmung
dessen, was man von Menschen fordern kann; dariiber, was wir tun sollen, kann
sie keine verbindlichen Aufschliisse geben. Die Einbeziehung der Biologie in die
Ethik ist eine triviale Konsequenz des Postulats, alle relevanten erfahrungs-
wissenschaftlichen Ergebnisse zu beriicksichtigen. Der vierte Teil gibt einen
klaren Uberblick iiber die neuere Ethik-Diskussion. Auch diese Kapitel sind
vorbildlich klar organisiert; verschiedene Spielarten des Relativismus und giiltige
und ungiiltige Argumente werden sorgfiltig unterschieden. Die Kritik an Gilbert
Harman macht sich Rippe allerdings etwas leicht. Zwar stellt er korrekterweise
fest, daB Harmans Argumente fiir einen metaethischen Relativismus mit seinem
moralischen Internalismus stehen und fallen. Diese Position besagt, daB uns
ernsthaft akzeptierte moralische Urteile auch zum Handeln motivieren. Sie deckt
sich mit Hares These der Priskriptivitit echter Werturteile und wird auch von
Harman als Resultat einer Analyse der Moralsprache ausgegeben. Diese lin-
guistische Begriindung mag man angreifen. Ich habe es ausfiihrlich im ersten
Kapitel meines Buches Sprachanalyse und Ethik getan. Rippe iibergeht jedoch
diese Kritik (obwohl er Frankenas Bedenken gegen eine ausschlieBliche
Begriindung des moralischen Internalismus «by small-scale analytical inquiries»
zitiert) und begniigt sich stattdessen mit dem Hinweis auf widerspenstige
Phédnomene. Die internalistische Deutung der Moral wird durch Aufzihlung
dreier Phanomene (Willensschwiche, irrationale Wiinsche und vemniinftigerweise
geforderte Handlungen, fiir die der Handelnde nicht motiviert ist) offenbar als
«widerlegt» betrachtet. Dies scheint mir ein vorschneller SchluB, der sich
vermeiden 14B8t, wenn wir diese Phidnomene bei der Formulierung des mora-
lischen Internalismus beriicksichtigen. Ohne die falschen Pritentionen einer
linguistischen Begriindung konnen wir den moralischen Internalismus als
Postulat der praktischen Verbindlichkeit moralischer Urteile (im Unterschied zur
Unverbindlichkeit bloBer Zitate, Berichte oder ironischer Verwendungen)
einfiihren. Dieses Postulat wird mit dem vitalen Interesse begriindet, zwischen
genuinen und selbstverpflichtenden Verwendungsweisen auf der einen Seite und
spielerischen, kolportierenden und anderen praktisch unverbindlichen Ver-
wendungen von Werturteilen auf der anderen Seite zu unterscheiden. Wir kdnnen
dann sagen, daB ernsthaft akzeptierte moralische Urteile den Urteilenden selber
motivieren sollen und es gewohnlich auch tun, sofern er nicht willensschwach,
boswillig oder psychopathisch ist und — damit wird das dritte Phdnomen erklirt —



Besprechungen - Rezensionen — Comptes-rendus 443

sofern keine schwerwiegenderen (moralischen) Gegengriinde vorliegen. Der
moralische Internalismus 1dB8t sich demnach so modifizieren, dal er notwendige
Bedingungen fiir die praktische Verbindlichkeit moralischer Urteile an alle
adressiert, sofern sie nicht von Willenschwiéche oder pathologischen Neigungen
«iibermannt» oder von bdsem Willen verdorben sind. Damit wiirde das Anliegen
von Internalisten und Préskriptivisten gerettet, ohne es auf problematische Weise
semantisch begriinden zu miissen. Ob mit der Betonung der selbstverpflichtenden
Rolle ernsthaft akzeptierter Werturteile tatséchlich ein metaethischer Relativis-
mus a la Harman prijudiziert wird, scheint iiberdies zweifelhaft.

Es ist keine Kunst, auf dem Riicken der gigantischen Vorarbeit von Rippe
Einwidnde zu formulieren. Vermutlich wird der an der Arbeits- und For-
schungsstelle fiir Ethik in Ziirich titige Philosoph inzwischen selber einige Dinge
anders sehen. So fehlt z. B. im Register «Pluralismus», obwohl auf S. 218 und
219 Unterschiede zwischen «Relativismus» und «Pluralismus» angedeutet
werden. Die fiir Autoren wie Isaiah Berlin, John Kekes oder Michael Stocker so
wichtige Unterscheidung zwischen Pluralismus und Relativismus wird nicht
ausfiihrlich behandelt. Auch der sog. Begriffsrelativismus wird nur knapp
behandelt. Der «ethische Relativismus» wird rigoros als «vermeintlicher ethi-
scher Relativismus» kritisiert, obwohl er sich ohne groBen Aufwand in eine
Regel der Sorgfalt bei Fremdbewertungen umformulieren lieBe. Allerdings ist
Rippes Auffassung zuzustimmen, dal konsistente Formen des Relativismus den
Status von Metatheorien haben und nicht mit Bestandteilen einer normativen
Ethik vermischt werden sollten. SchlieBlich wird die These von McClinton (218),
der Relativismus sei stets eine kognitivistische Theorie, vom Verfasser nicht in
Zweifel gezogen, obwohl sie nahelegt, ein ethischer Nonkognitivist kdnne kein
Relativist sein. Ist etwa Charles Stevenson mit seiner Charakterisierung von
«disagreements in attitude», die sich im Kern mit keinen anerkannten rationalen
Methoden aufldsen lassen, nicht der Prototyp eines Methodenrelativisten im
zweiten, von Rippe unterschiedenen Sinn? Stevenson betont insbesondere, dal
ein echter und unversShnbarer Konflikt vorliegen kann, selbst wenn kein
Meinungskonflikt vorliegt. Rippe (221) scheint jedoch die Anerkennung mora-
lischer Meinungsunterschiede als notwendigen Ausgangspunkt des Relativismus
zu betrachten.

Es ist kein Kunststiick, an einer magistralen Arbeit herumzunorgeln. Unter
den deutschsprachigen Neuerscheinungen zur Ethik ist Rippes Buch hervor-
ragend und ohne Einschrinkungen zum Studium zu empfehlen.

JEAN-CLAUDE WOLF



	Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

