
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)

Heft: 3

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES-RENDUS

Josef Pieper: Werke in acht Bänden, Bd. HE: Schriften zum Philosophiebegriff,
Hg.: Berthold Wald, Hamburg: Felix Meiner Verlag 1995, 345 S.

Im Anschluß an das im Mai des vergangenen Jahres organisierte Symposium
anläßlich des 90. Geburtstags Josef Piepers erscheint im Felix Meiner-Verlag der
erste von acht Bänden seiner Werke, der die Hauptschriften zum Philosophie-
Begriff systematisch ordnet: die vier Vorlesungen Was heißt Philosophieren?
(mit einem Nachwort von T.S. Eliot), die Verteidigungsrede für die Philosophie,
die Schriften zur Interpretation, Tradition, Überlieferung, Sprache, zum
Philosophiebegriff Piatons, zur Zukunft der Philosophie. Außerdem wird der Leser mit
zwei bisher unveröffentlichten Schriften bekannt gemacht: einer kritischen
Auseinandersetzung mit Heideggers Wahrheitsbegriff und einem Essay über die

philosophische Bildung und die geistige Arbeit.
Der Philosoph aus Münster definiert den philosophischen Akt als eine

Reflexion über die Gesamtheit dessen, was das Subjekt durch die sinnliche wie
auch durch die intuitive Erfahrung wahrnimmt. Gegenstand des philosophischen
Aktes ist mithin die Gesamtheit der Realität, in ihrer letzten Bedeutung, in ihrem
tiefsten Ursprung und unter allen denkbaren Aspekten betrachtet. Im Gegensatz
zum Wissenschaftler, der prinzipiell definitive Antworten auf die Fragen, die er
aufwirft, finden kann, begibt sich der Philosoph auf einen Weg ohne Ende. Er
kann nicht aus dem Zustand des Staunens herausgehen, der ihm eigen ist und der
das Prinzip seiner Berufung darstellt. Der Philosophierende wird darum niemals
in der Lage sein, den Aspekt des Wirklichen vollständig zu verstehen, auf den
seine Aufmerksamkeit gerichtet ist. «An der Grenze, an welcher Erkennbarkeit
und Unergründlichkeit einander berühren, beginnt der philosophische Akt; er
setzt ein mit der Erfassung der Unbegreiflichkeit von Welt und Dasein» (125;
siehe 80, 119ff„ 128ff„ 17, 51ff., 53, 56).

Diese Unergründlichkeit der Welt basiert auf der Unterscheidung zwischen
res naturalis und res artificialis: Pieper bezieht sich dabei auf die interne

Beziehung zwischen res und Intellekt, zwischen Existenz und Willen, die er vor
dem Hintergrund der Sartreschen Position des «Es gibt keine menschliche Natur,
da es keinen Gott gibt, um sie zu entwerfen» (siehe 173ff.) diskutiert und
behauptet, daß der Intellekt und der Wille am Ursprung der res naturales diejenigen
Gottes sind. Dem Menschen ist es sicherlich gegeben, alle Dinge in einem

gewissem Maße zu erkennen, da sein Intellekt capax universi ist. Insofern hat er
auch Zugang zu der Essenz des Seienden, deren spätere Nach-Formen er zu
begreifen vermag. Er befindet sich nichtsdestoweniger in der prinzipiellen
Unmöglichkeit, die Analogie zwischen der Nach-Form und der Vor-Form zu
verstehen, die sich im Intellekt des Schöpfers befindet: rerum essentiae sunt
nobis ignotae. Diese Unmöglichkeit, das vollständige Verstehen des tiefsten



438 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Ursprungs der Welt und der Existenz zu erreichen, welche in letzter Analyse
ihren Ursprung in einer Metaphysik der Schöpfung - dem Zentrum der
Pieperschen Philosophie - hat, führt jedoch weder zu agnostischer Resignation
noch zu Verzweiflung. Die liebende Suche nach der Weisheit wird vielmehr von
der Hoffnung als Prinzip der menschlichen Existenz angetrieben (siehe 38-39,
51f„ 128f„ 135f„ 151).

In diesem Zusammenhang macht Pieper darauf aufmerksam, daß in einer
Welt, die immer umfassender von Nützlichkeit, Wirksamkeit, Produktivität
beherrscht wird und die insofern durch den Ausschluß jeglicher zweckfreier
Aktivität totalitär zu werden droht, die wahrhaft philosophische Frage zu einem
intellektuellen Luxus, zu einer unnötigen, sinnlosen, gefährlichen und schädlichen

Aktivität wird. Denn sie verhindert die Verwirklichung der konkreten und
praktischen Ziele der täglichen Existenz (siehe 86, 90ff.). Demgegenüber geht es

darum, wieder deutlich zu machen, weshalb eine metaphysische Dimension des
Seins und der Gabe (donum) beizubehalten ist, die auf vielfältige Weise-im
Fest, der Poesie, der Muße, der Kunst und der Philosophie - gegenwärtig ist.
Diese fundamentale Haltung der stillen, liebenden und festlichen Kontemplation
der Realität ist für die vollständige Entwicklung des Menschen in seiner ganzen
Würde notwendig. Philosophie ist nicht ein «Beamten-Wissen», sondern - wie
J.H. Newmann es sehr gut hervorgehoben hat-ein «Gentleman-Wissen». Das
existentielle Staunen widersetzt sich der Verbürgerlichung des Denkens, das im
Vordergründigen stecken bleibt und blind ist für die Welt der Essenzen und den
tiefsten Sinn der Sachen, denen man begegnet ist. Es drückt eine vollständige
oder teilweise Infragestellung unseres Verständnisses der Welt, unserer Stellung
darin und des Sinnes unseres Lebens aus. Dieser antibürgerliche Umbruch, den

Pieper Entproletarisierung nennt, kann auf verschiedene Weise herbeigeführt
werden, aber auf eine ganz spezielle Weise durch den Tod und den Eros. Deren
Banalisierung trägt dazu bei, die Person noch mehr in den Bereich der Welt des

Nutzens, der Arbeit, mithin der Umwelt (im Gegensatz zu Welt) einzuschließen.
Das philosophische Staunen aber setzt den Verlust einer Gewißheit, eine
Entwurzelung voraus, die daraufhin eine tiefere Verwurzelung ermöglicht. Es drückt
ein neues Bewußtwerden sowohl der Welt aus, die plötzlich tiefer und breiter
erscheint als der bis dahin vertraute Rahmen des täglichen Lebens, als auch der
Tatsache, daß das Wesen der Dinge in sich selbst unergründlich ist.

Pieper fragt in seiner Reflexion über den philosophischen Akt außerdem, ob

es legitim sei, in die philosophische Reflexion Auskünfte über die Welt und die
Existenz miteinzubeziehen, die man weder empirisch noch durch Vernunftgründe
allein beweisen kann, die aber von einer Tradition, einem Glauben, einer
Theologie her kommen. Die Theologie, als Akt des Denkens, setzt einen Gott
voraus, der zu den Menschen spricht und einen theios logos, eine Botschaft an sie

richtet, deren Inhalt nicht vorweg durch Analyse der Welt erkannt werden kann.
Für Pieper läßt sich Theologie sinnvollerweise nur im Zusammenhang mit einer
Offenbarung, der Botschaft eines göttlichen Autors (Urhebers) an einen menschlichen

Hörer vorstellen. Hier finden sich auch seine Interpretation von Piatons ex
akoés sowie die sehr interessante Analyse, die er über die Begriffe Tradition,
Überlieferung und Interpretation anstellt (siehe 156-172, 212-235, 236-299).



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 439

Der Philosoph aus Münster begrenzt den Begriff Offenbarung - und somit
Theologie - nicht nur auf das Christentum, sondern weitet ihn auf jegliche
Haltung aus, die sich der Hinnahme der Realität durch einen Akt des Glaubens an
das in der Offenbarung Mitgeteilte öffnet und die auch außerhalb des

Christentums geschehen kann (wie zum Beispiel in Gestalt der platonischen
Mythen). Der Autor verweist in diesem Kontext auf die Möglichkeit einer
Uroffenbarung (siehe 57f., 265, 283ff.), einen Begriff, der den Kirchenvätern
noch vertraut war und von einigen modernen Denkern, wie z. B. J.H. Newman,
J.A. Möler, MJ. Scheeben, anerkannt wurde. Die Theologie bemüht sich somit,
den Inhalt einer Botschaft zu interpretieren, die als wahr betrachtet und geglaubt
wird und nach dem Verständnis der Tradition vom ganz Anderen (bei den Juden
und Christen) bzw. von den Vorfahren (bei Piaton) herrührt. Gemeinsam ist
ihnen, daß sie akzeptieren, Empfänger einer göttlicher Rede zu sein (siehe
264ff.).

Wenn also der Philosoph zum Beispiel über die Liebe nachdenkt, muß er alle
Auskünfte, die das menschliche Subjekt darüber besitzt (aus der Psychologie und
der Geschichte, der Medizin und der Biologie, der Soziologie und der

Kulturanthropologie sowie der Theologie), in Betracht ziehen. Würde er dagegen
die Auskünfte der Theologie oder auch jede andere ihm bekannte (ob
experimentell aufgezeigte, a priori oder begründet geglaubte) Information außer
Betracht lassen, so könnte er nicht mehr behaupten, wahrhaftig zu philosophieren,
da er über die Liebe nicht unter allen möglichen Aspekten nachdenken würde,
um deren tiefsten Ursprung zu erfassen. Es geht nicht darum, ob in einer
systematischen philosophischen Darlegung schließlich auch theologische Aussagen
einzubeziehen sind oder nicht, sondern darum, ob das Subjekt in der
philosophischen Reflexion Glaubensinhalte, von denen es überzeugt ist ausschließen
darf. Pieper spricht hier nicht von der Philosophie, sondern von der Person, die
philosophiert, ohne sich explizit auf die maritainsche Unterscheidung zwischen
der Natur und dem Zustand der Philosophie als solcher, ihrer spezifischen Art als
Wissen und der Art ihrer existentiellen Ausübung zu beziehen.

Dieses Zurückgreifen auf prä-philosophische Auskünfte heißt jedoch nicht,
daß der Philosoph aufhörte, Philosoph zu sein und sich in einen Theologen
verwandelte. Denn man kann sich doch fragen, ob der Philosoph, der etwa der
Psychologie entstammende Auskünfte über die Liebe ernsthaft in Betracht zieht,
Psychologie betreibt. Die ausdrückliche Forderung, wonach der Philosoph von
seiner Reflexion keine erreichbare Erkenntnis über das behandelte Thema
ausschließen darf, ist mit der Struktur des philosophischen Aktes wesentlich
verbunden. Jegliche wirkliche philosophische Reflexion, welche eine Aktivität
ist, die eine Art fundamentaler Beziehung mit der Realität darstellt und die nur
von der menschlichen Gesamtexistenz aus möglich ist, setzt außerdem -
zumindest unbewußt - Kenntnisse von der Art letzter Stellungnahmen voraus,

die die Gesamtheit des Wesens berühren und die nicht nur Wissen sind, sondern
auch Glauben, ob nun positiv oder negativ (wie zum Beispiel bei J.-P. Sartre).
Philosophische Reflexion bezieht ihren Antrieb aus einer am Anfang kritiklos
akzeptierten Interpretation des Sinnes der Welt im Ganzen. Die Philosophie
verschließt sich nicht in der Haltung des akademischen Sophismus, für die das



440 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Ideal der philosophischen Wissenschaft absolute Neutralität ist. «Philosophieren
verlangt die volle Unbefangenheit des Blickes, die mit keinem Vorbehalt
zusammen bestehen kann. Die Philosophie gibt sich in dem gleichen Augenblick
auf, in dem sie sich als eine akademische Fachdisziplin versteht. Der
Philosophierende ist nicht dadurch gekennzeichnet, daß er sich für das Fach <Philo-

sophie> interessiert; ihn interessiert das Ganze der Welt und das Ganze der
Weisheit» (160).

Obwohl Pieper mehrmals diese «polyphone Kontrapunktik» (154) zwischen
Philosophie und Theologie in seinen philosophischen Abhandlungen diskutiert
und diese notwendige gegenseitige Ergänzung zwischen logos und mythos
(Piaton) auch selbst praktiziert, hat er nicht an der stürmischen Debatte der
christlichen Philosophie teilgenommen. Er hat ihr sehr wenig Aufmerksamkeit
gewidmet und sich eher mit der Frage beschäftigt, ob es denn eine nicht-christliche

Philosophie überhaupt geben könne. Indem er sich auf eine sorgfältige
Analyse der Texte Piatons sowie auf die westliche philosophische Tradition
bezieht, in der behauptet wird der philosophische Akt sei von Natur aus auf die
Theologie - im weiteren Sinne - gerichtet, fragt er sich, auf welche Mythen,
welche Theologien sich die Philosophie post Christum natum richtet. Seine
Antwort ist direkt, originell und kritisierbar: Es gibt nach der Geburt Christi in
der westlichen Kultur keine nichtchristliche Philosophie; die verschiedenen

mythischen Offenbarungen (Ur-OJfenbarung der Griechen) wurden durch die
christliche Offenbarung ersetzt. «Eine Philosophie, zugleich wahr und lebendig,
wird entweder überhaupt nicht realisiert (und es ist durchaus möglich, daß wir
vergeblich warten müssen!) - oder aber, wenn sie realisiert wird, dann nur als

eine (in solchem Sinn!) christliche Philosophie» (63).
Eine christliche Philosophie besitzt aber keine bereits fertigen und absolut

sicheren Lösungen, wie man ihr manchmal (M. Heidegger) vorgeworfen hat,
sondern ist charakterisiert durch ihr Verhältnis zum Mysterium des Seins,

begleitet vom Staunen. Sie entwindet sich auf diese Weise einer oberflächlichen
und rationalen Harmonisierung der Welt und des Menschen. Das Piepersche
Konzept der liebenden Suche nach der Weisheit, die Hegel in wirkliches Wissen
hatte umwandeln wollen, stellt sich damit bewußt und ausdrücklich der scientific
philosophy sowie dem Minimalismus der analytischen Philosophie wie auch dem
Historizismus oder einer spekulativen System-Philosophie entgegen. T.S. Eliot
bemerkt sehr richtig: Pieper «setzt in den gebührenden Rang innerhalb der

Philosophie das wieder ein, was der schlichte Verstand unnachgiebig dort
anzutreffen verlangt: Einsicht und Weisheit» (74).

Der Band wird abgerundet durch ein informatives Nachwort des

Herausgebers, das die Originalität des philosophischen Ansatzes von Josef Pieper
vor dem Hintergrund der beiden Hauptströmungen der Philosophie dieses
Jahrhunderts (der analytischen Philosophie und der philosophischer Hermeneutik)

behandelt. Es folgen editorische Hinweise zur Ausgabe und dem
vorliegenden Band, Veröffentlichungsnachweise, Abkürzungsschlüssel und ein
Personenregister. Das Sachregister für die ganze Ausgabe soll im abschließenden
Band VIH folgen. Trotz der hohen Qualität der Präsentation und der Auswahl der
Texte von Band in der Werke ist es jedoch schade, daß der Herausgeber es



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 441

unterlassen hat, weitere Artikel über die behandelten Themen mit einzubeziehen
oder wenigstens auf sie aufmerksam zu machen, selbst auf die Gefahr hin, daß
dadurch bei einigen Texten der Eindruck einer Wiederholung der bereits
entwickelten Ideen hätte entstehen können. Man hätte auch bezüglich der Quellenangaben

(z. B. zum Teil ohne Seitenangaben) präziser sein und im Text die
Seitenreferenz der letzten Ausgabe des Werkes oder des Artikels in Klammern
hinzufügen können.

Bernard Schumacher

Klaus Peter Rippe: Ethischer Relativismus. Seine Grenzen, seine Geltung.
Paderborn, München, Wien, Zürich: Ferdinand Schöningh 1993, 308 S.

Die vorliegende Studie ist eine überarbeitete Göttinger Dissertation, die den

Ansprüchen eines spezialisierten Handbuches zum Thema entspricht. Die
Doppelkompetenz des Verfassers in Philosophie und Ethnologie erklärt das

enorme Sachwissen und das große Spektrum von Autoren und Theorien, die in
vorbildlicher Weise dargestellt und kritisch beurteilt werden. Im ersten Teil
werden die Grundzüge relativistischer Theorien herausgearbeitet. Die Entwicklung

der neueren relativistischen Positionen wird jeweils mit einem Portrait
wichtiger Forscherpersönlichkeiten (Edward Westermarck, G.E. Sumner)
verknüpft. Die Vieldeutigkeit des «kulturellen Relativismus» und sein Verhältnis
zum ethischen Relativismus werden mit Bezugnahme auf Franz Boas, Ruth
Benedict und Melville Herskovits belegt. Boas gibt der Wissenschaft eine

kulturübergreifende Bedeutung, warnt jedoch gleichzeitig davor, daß auch der
«zivilisierte Mensch» ein Gefangener des Ethnozentrismus bleibt. Boas ist
demnach kultureller Relativist, aber kein ethischer Relativist. M. a. W.: Er
behauptet nicht, daß es falsch sei, moralische Urteile zu fällen über Personen, die

grundsätzlich andere Werte akzeptieren - eine Position, die von neueren
Kritikern ohnehin als unhaltbar zurückgewiesen wird (214); vielmehr empfiehlt
er, als gewissenhafter und selbstkritischer Forscher, äußerste Sorgfalt bei
Fremdbewertungen. Darin liegt wohl ein nicht-relativistisches Credo zu einem

wichtigen Element eines universalisierbaren ethnologischen Berufsethos! Im
zweiten Abschnitt widmet sich Rippe den häufig vernachläßigten Problemen der

deskriptiven Ethik, deren Erörterung mit einer Liste von in der Literatur
genannten moralischen Universalien abgerundet werden. Rippe läßt die Arbeit
der Polin Maria Ossowska1 unerwähnt, obwohl sie im Zusammenhang der

deskriptiven Ethik unbedingt zu nennen wäre. Im dritten Abschnitt wird die
Vielfalt der Moralvorstellungen vor Augen geführt. Die Kapitel über die Ik, Hopi,
Tsonga und Kapauko sind besonders gelungen und geben Einblick in die

1 Maria Ossowska: Gesellschaft und Moral. Die historische und soziale Bedingtheit
sittlicher Grundhaltungen, Düsseldorf: Patmos Verlag 1972. Wie polnische Forscher versichern,
bildet diese Veröffentlichung nur die Spitze eines Eisberges in polnischer Sprache verfaßter
Arbeiten zur Ethik.



442 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Schwierigkeiten ethnologischer Feldforschungen. Anhand dieses Materials
werden drei Kandidaten für moralische Universalien - das Verbot des Mordes,
des Inzests und die Geltung von Versprechen - einer Prüfung unterzogen, die
einen «eingeschränkten Relativismus» (103-106) bestätigt. Gemeint sind in
kritischer Anknüpfung an John Dewey jene Einschränkungen, welche die
menschliche Bedürfnisnatur (mit Blick auf «sekundäre Bedürfnisse») und die
Bedingungen eines stabilen Zusammenlebens auferlegen. Ein Kapitel über die
Relativierung der Ethik durch ältere und «neuere» Soziobiologie führt - gemessen

an den revolutionären Ansprüchen mancher Verteter - zu einer ernüchternden
Bilanz. Biologie kann im Wesentlichen nur sehr grob einige Grenzen dessen, was
wir können, konstatieren. Sie kann die Beiträge von Psychologie, Ethnologie und
Soziologie nicht ersetzen. Sie leistet lediglich einen Teilbeitrag zur Bestimmung
dessen, was man von Menschen fordern kann; darüber, was wir tun sollen, kann
sie keine verbindlichen Aufschlüsse geben. Die Einbeziehung der Biologie in die
Ethik ist eine triviale Konsequenz des Postulats, alle relevanten
erfahrungswissenschaftlichen Ergebnisse zu berücksichtigen. Der vierte Teil gibt einen
klaren Überblick über die neuere Ethik-Diskussion. Auch diese Kapitel sind
vorbildlich klar organisiert; verschiedene Spielarten des Relativismus und gültige
und ungültige Argumente werden sorgfältig unterschieden. Die Kritik an Gilbert
Harman macht sich Rippe allerdings etwas leicht. Zwar stellt er korrekterweise
fest, daß Harmans Argumente für einen metaethischen Relativismus mit seinem
moralischen Internalismus stehen und fallen. Diese Position besagt, daß uns
ernsthaft akzeptierte moralische Urteile auch zum Handeln motivieren. Sie deckt
sich mit Hares These der Präskriptivität echter Werturteile und wird auch von
Harman als Resultat einer Analyse der Moralsprache ausgegeben. Diese
linguistische Begründung mag man angreifen. Ich habe es ausführlich im ersten

Kapitel meines Buches Sprachanalyse und Ethik getan. Rippe übergeht jedoch
diese Kritik (obwohl er Frankenas Bedenken gegen eine ausschließliche
Begründung des moralischen Internalismus «by small-scale analytical inquiries»
zitiert) und begnügt sich stattdessen mit dem Hinweis auf widerspenstige
Phänomene. Die internalistische Deutung der Moral wird durch Aufzählung
dreier Phänomene (Willensschwäche, irrationale Wünsche und vernünftigerweise
geforderte Handlungen, für die der Handelnde nicht motiviert ist) offenbar als

«widerlegt» betrachtet. Dies scheint mir ein vorschneller Schluß, der sich
vermeiden läßt, wenn wir diese Phänomene bei der Formulierung des
moralischen Internalismus berücksichtigen. Ohne die falschen Prätentionen einer
linguistischen Begründung können wir den moralischen Internalismus als

Postulat der praktischen Verbindlichkeit moralischer Urteile (im Unterschied zur
UnVerbindlichkeit bloßer Zitate, Berichte oder ironischer Verwendungen)
einführen. Dieses Postulat wird mit dem vitalen Interesse begründet, zwischen
genuinen und selbstverpflichtenden Verwendungsweisen auf der einen Seite und
spielerischen, kolportierenden und anderen praktisch unverbindlichen
Verwendungen von Werturteilen auf der anderen Seite zu unterscheiden. Wir können
dann sagen, daß ernsthaft akzeptierte moralische Urteile den Urteilenden selber
motivieren sollen und es gewöhnlich auch tun, sofern er nicht willensschwach,
böswillig oder psychopathisch ist und - damit wird das dritte Phänomen erklärt -



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 443

sofern keine schwerwiegenderen (moralischen) Gegengründe vorliegen. Der
moralische Internalismus läßt sich demnach so modifizieren, daß er notwendige
Bedingungen für die praktische Verbindlichkeit moralischer Urteile an alle
adressiert, sofern sie nicht von Willenschwäche oder pathologischen Neigungen
«übermannt» oder von bösem Willen verdorben sind. Damit würde das Anliegen
von Internalisten und Präskriptivisten gerettet, ohne es auf problematische Weise
semantisch begründen zu müssen. Ob mit der Betonung der selbstverpflichtenden
Rolle ernsthaft akzeptierter Werturteile tatsächlich ein metaethischer Relativismus

à la Harman präjudiziert wird, scheint überdies zweifelhaft.
Es ist keine Kunst, auf dem Rücken der gigantischen Vorarbeit von Rippe

Einwände zu formulieren. Vermutlich wird der an der Arbeits- und
Forschungsstelle für Ethik in Zürich tätige Philosoph inzwischen selber einige Dinge
anders sehen. So fehlt z. B. im Register «Pluralismus», obwohl auf S. 218 und
219 Unterschiede zwischen «Relativismus» und «Pluralismus» angedeutet
werden. Die für Autoren wie Isaiah Berlin, John Kekes oder Michael Stocker so

wichtige Unterscheidung zwischen Pluralismus und Relativismus wird nicht
ausführlich behandelt. Auch der sog. Begriffsrelativismus wird nur knapp
behandelt. Der «ethische Relativismus» wird rigoros als «vermeintlicher
ethischer Relativismus» kritisiert, obwohl er sich ohne großen Aufwand in eine

Regel der Sorgfalt bei Fremdbewertungen umformulieren ließe. Allerdings ist
Rippes Auffassung zuzustimmen, daß konsistente Formen des Relativismus den
Status von Metatheorien haben und nicht mit Bestandteilen einer normativen
Ethik vermischt werden sollten. Schließlich wird die These von McClinton (218),
der Relativismus sei stets eine kognitivistische Theorie, vom Verfasser nicht in
Zweifel gezogen, obwohl sie nahelegt, ein ethischer Nonkognitivist könne kein
Relativist sein. Ist etwa Charles Stevenson mit seiner Charakterisierung von
«disagreements in attitude», die sich im Kern mit keinen anerkannten rationalen
Methoden auflösen lassen, nicht der Prototyp eines Methodenrelativisten im
zweiten, von Rippe unterschiedenen Sinn? Stevenson betont insbesondere, daß

ein echter und unversöhnbarer Konflikt vorliegen kann, selbst wenn kein
Meinungskonflikt vorliegt. Rippe (221) scheint jedoch die Anerkennung
moralischer Memwngsunterschiede als notwendigen Ausgangspunkt des Relativismus
zu betrachten.

Es ist kein Kunststück, an einer magistralen Arbeit herumzunörgeln. Unter
den deutschsprachigen Neuerscheinungen zur Ethik ist Rippes Buch hervorragend

und ohne Einschränkungen zum Studium zu empfehlen.

Jean-Claude Wolf


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

