
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)

Heft: 3

Artikel: Vor dem Geheimnis leben : zum neuen Gesamtenwurf des
amerikanischen Theologen Gordon Dester Kaufman

Autor: Jehle, Frank

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761432

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761432
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FrankJehle

Vor dem Geheimnis leben

Zum neuen Gesamtentwurf des amerikanischen
Theologen Gordon Dester Kaufman

Ein in Kontinentaleuropa beinahe unbekannter großer Theologe

Gordon Dester Kaufman gehört zu den angesehensten und bekanntesten

Theologen in den Vereinigten Staaten. Umso mehr muß zu denken geben, daß er
in der deutschsprachigen theologischen Literatur äußerst selten erwähnt wird.1

(Nur seine kleine, für sich allein gelesen zu wenig aussagekräftige Schrift
«Theologie für das Nuklearzeitalter» wurde ins Deutsche übersetzt2). Der 1925

geborene Mennonit ist seit über dreißig Jahren Professor für systematische
Theologie an der Harvard Divinity School. Die wissenschaftlichen
Organisationen in seinem Land haben ihm hohe Ehrenämter anvertraut.3 Als
Gastprofessor weilte er u. a. in Oxford und Manchester, in Bangalore, Kyoto,
Pretoria, Seoul und an verschiedenen theologischen Instituten in China. Womit
mag es zusammenhängen, daß sich die deutschsprachige Theologie bis heute
kaum mit diesem bedeutenden theologischen (und philosophischen) Denker
auseinandersetzen wollte? Abgesehen von der Sprachbarriere mag es so zu
erklären sein, daß Kaufman eine andere als die (neuere) deutsche Tradition im
Rücken hat. William James und John Dewey, die beiden großen Väter des

amerikanischen Pragmatismus (zusammen mit Charles Sanders Peirce), werden

zwar nur selten zitiert. Und doch ist ihr Einfluß unverkennbar. «Die
grundlegende Frage ist deshalb nicht: <Was ist wahr?>, sondern: <Was ist
richtig?>»4

1 Fritz Buri, Gott in Amerika. Bern 1969. S. 227-244. Diese nicht sehr einfühlende
Darstellung regt allerdings kaum dazu an, Kaufman selbst zu lesen. Hugh O. JONES, Die Logik
theologischer Perspektiven: eine sprachanalytische Untersuchung, Göttingen 1985, S. 164-187.
Da der aus Neuseeland stammende Verfasser leider bereits vor der Drucklegung seiner Mainzer
Habilitationsschrift gestorben war, wurde sie nur wenig beachtet.

2 Gordon D. KAUFMAN, Theologie für das Nuklearzeitalter Ökumenische Existenz heute.
München 1987.

3 1979-80 war Kaufman Präsident der American Theological Society, 1981-82 Präsident
der American Academy of Religion.

4 Gordon D. Kaufman, God the Problem. Cambridge (Massachusetts) und London 1972.
S. 107. Die Übersetzung dieses und der folgenden Zitate aus den Werken Kaufmans stammt von



426 Vor dem Geheimnis leben

Dieser Satz könnte fast wörtlich von William James geschrieben worden
sein! Für viele deutsche Theologen ist es möglicherweise eine zu ungewohnte
und deshalb zu wenig vertrauenerweckende Perspektive. - Neben Paul Tillich,
von dem er sich im Lauf der Jahre immer mehr emanzipiert, und Karl Barth, den

er sowohl bewundert als auch leidenschaftlich kritisiert, zitiert Kaufman vor
allem Philosophen: den Engländer Robin George Collingwood, den Deutschen
Wilhelm Dilthey, den Österreicher Ludwig Wittgenstein - und in immer neuen
Zusammenhängen Immanuel Kant, welcher in Kaufmans Rangordnung der
philosophischen Denker die oberste Stelle einnimmt. Von Kant lernte Kaufman, daß

«Gott», «Welt» und «Mensch» nicht als objektive Sachverhalte oder Tatbestände,
sondern als geistige Konstrukte begriffen werden müssen. Theologinnen und
Theologen müssen die Verantwortung für die von ihnen formulierten
«metaphysischen» Sätze selber übernehmen. Die Berufung auf eine «höhere»
Autorität (sei es das Dogma oder eine «Offenbarung» oder auch eine
unmittelbare «Erfahrung») kann uns das theologische Geschäft nicht erleichtern.
«Mag der Glaube auch Gottes Geschenk sein (wie die Tradition das anzunehmen

pflegte), so ist die Theologie demgegenüber dennoch ganz eindeutig ein
Menschenwerk, und wir müssen die volle Verantwortung dafür übernehmen.»5
Kaufmans in der englischsprachigen Welt viel beachteter «Versuch über die
theologische Methode»6 kreist immer neu um diese für ihn fundamentale
Einsicht.

Theologische Methodenlehre

Im Jahr 1968 publizierte Kaufman seine umfangreiche «Systematische
Theologie»7, d. h. eine klassische Dogmatik, in der er den christlichen Glauben
im Zusammenhang von der Schöpfung bis zur Erlösung entfaltete. Kaufman
bewies mit diesem Werk, daß er zu Recht als systematischer Theologe an die
älteste und berühmteste theologische Fakultät der neuen Welt berufen worden
war. Trotzdem wird man sagen dürfen, daß Kaufman von seinen frühesten bis zu
seinen jüngsten Publikationen weniger Wert darauf legte, die alten dogmatischen
Lehrsätze einfach noch ein weiteres Mal zu diskutieren. (Seine Dogmatik
erscheint deshalb in seinem Lebenswerk eher als eine - allerdings sehr imponierende

- Pflichtübung.) Kaufman war immer mehr an den fundamentaltheologischen

Fragestellungen interessiert, am Gespräch nicht nur mit den
theologischen Spezialisten, auch nicht nur innerhalb der Kirchen, sondern mit allen
aufmerksamen Menschen. Vor allem in seinem «Versuch über die theologische
Methode» grenzt Kaufman sich von einem Theologieverständnis ab, nach

Frank Jehle. Dieser möchte Professor Kaufman an dieser Stelle dafür danken, daß er sie

persönlich Uberprüft und «approbiert» hat!
5 Gordon D. Kaufman, An Essay on Theological Method. Atlanta 1990 (erste Auflage

1975, zweite, überarbeitete Fassung 1979). S. xif.
6 Der Titel (vgl. die vorangehende Anmerkung) ist wohl bewußt in Anlehnung an die

berühmteste Publikation von Robin George COLLINGWOOD von 1933 formuliert: «An Essay on
Philosophical Method».

7 Gordon D. KAUFMAN, Systematic Theology: A Historicist Perspective. New York 1968.



Vor dem Geheimnis leben 427

wechem der Theologe weiter nichts als entweder die kirchliche Lehre (das
deposition fidei) oder die religiöse Tradition auszulegen hätte. Die Überlieferung
ist zwar wichtig, da sie uns sprachliche Hilfsmittel zur Verfügung stellt.

«Die Sprache, in welcher wir denken, die Traditionen, welche wir geerbt
haben, artikulieren gewisse Verbindungen zwischen Begriffen und gewisse
Relationen zwischen Wörtern und Vorstellungen; und es verhält sich so, daß

wir erst mittels dieser Verbindungen, Wertzuschreibungen und Interpretationen

unsere Aufmerksamkeit der Erfahrung zuwenden können; wir teilen
diese so ein, wie wir es gewohnt sind, und sehen darin nur, was das

Sehvermögen zuläßt. Die Tatsache, daß uns die Sprache Wörter wie
<unendlich>, <heilig> und <Gott> zur Verfügung stellt, verleiht unserer
Erfahrung in ihren <religiösen> Aspekten ihre besondere Eigenart und
Gestalt. Es wäre zutreffender, zu behaupten, die von uns gesprochene Sprache
sei das ursprüngliche Fundament unserer religiösen Erfahrung, als die

Auffassung zu vertreten, eine irgendwie beschaffene vorbegriffliche,
vorsprachliche <Roherfahrung> sei das ursprüngliche Fundament unserer
theologischen Sprache und unseres theologischen Denkens.»8

Trotzdem, die vornehmste Aufgabe der Theologie ist nach Kaufman nicht auf die
Vergangenheit bezogen:

«Was es (heute) braucht, sind neue Versuche, die gegenwärtige Erfahrung
und das gegenwärtige Wissen theologisch zu durchdenken und zu deuten.»9

- «Der Zweck der theologischen Konstruktion besteht darin, Begriffe (und
Weltbilder und Geschichten) zu <erfinden>, welche es möglich machen, daß

wir uns so angemessen wie möglich im Leben und in der Welt orientieren
können.»10 «Theologinnen und Theologen sind im wesentlichen
Kunstschaffende; sie verwenden ihre Einbildungskraft dazu, um einheitliche und
geordnete Weltbilder zu entwerfen; dabei lassen sie sich weitgehend von
ästhetischen Rücksichten lenken; Harmonie und Ausgewogenheit, Stimmigkeit

und Kontrast.»11 - «Theologie ist... grundsätzlich eine Tätigkeit, welche
konstruiert (und rekonstruiert) und nicht nur beschreibt und erklärt ,..»12

«Der christliche Glaube und die christliche Theologie sind Phänomene,
welche sich im Verlauf der Geschichte entwickelt haben, weshalb ihr Wesen

nur mittels der historischen Methode begriffen werden kann. Aber sie haben
sich entwickelt! Sie sind lebendige Realitäten! Und das bedeutet, daß ihr
Charakter und ihre angemessene Formulierung für Gegenwart und Zukunft
nicht völlig davon bestimmt werden, was sie in der Vergangenheit gewesen
sind. Es kommen neue Probleme auf, neue soziale Spannungen erscheinen,
neue Kulturkrisen brechen aus. Alles beeinflußt auch die christliche Gemeinschaft

und ihre Theologen und muß in der Folge theologisch verarbeitet und
gedeutet werden. Die kreative Aufgabe des Theologen besteht genau darin,
daß er versuchen muß, die in Erscheinung tretende zeitgenössische

8 A.a.O. (Anm. 5), S. 6.
9 A.a.O., S. 60.
10 A.a.O., S. 32.
11 A.a.O., S. 32.
12 A.a.O., S. x.



428 Vor dem Geheimnis leben

Erfahrung zu sehen und zu verstehen - und zwar <aus einer christlichen
Perspektive) ...»13

«Vor dem Geheimnis leben»

Das vorläufige jüngste Buch von Gordon Dester Kaufman erschien im Januar
1993 «Vor dem Geheimnis leben. Eine konstruierende Theologie»14. Das sowohl
quantitativ als auch qualitativ «große» Buch hat einen ähnlichen Umfang wie die

«Systematische Theologie» von 1968. Für ein abschließendes Urteil über das

Buch ist es im Augenblick noch zu früh. Und doch wird heute schon sichtbar,
daß der neue systematische Gesamtentwurf Kaufmans seine früheren Publikationen

übertrifft. Spätere Generationen werden von Kaufman nicht als von dem
Verfasser der «Systematischen Theologie», sondern als dem Verfasser von «Vor
dem Geheimnis leben» sprechen (zusammen mit dem «Versuch über die theologische

Methode»). Kaufmans neues Buch ist die reife Frucht einer lebenslangen
Arbeit.

Wer Kaufmans geistige Entwicklung im Verlauf der vergangenen Jahrzehnte
aufmerksam verfolgen konnte, wird von «Vor dem Geheimnis leben» nicht völlig
überrascht sein. Viele Themen klingen in früheren Publikationen an: Theologie
als freies schöpferisches Gestalten, nicht einfach als eine weitere Aufbereitung
des Dogmas; Theologie als Gespräch mit allen aufmerksamen Menschen, nicht
einfach als eine Auseinandersetzung im kirchlichen Binnen- und Schonraum;
Theologie als Deutung von «Gott», «Welt» und «Mensch» aus einer christlichen
Perspektive, damit Gegenwart und Zukunft besser bewältigt werden können, und
nicht einfach als Beschäftigung mit der religiösen Provinz.

Theologie als Gespräch

Ein wichtiger Grundbegriff, den Kaufman in den einleitenden Kapiteln von «Vor
dem Geheimnis leben» breit entfaltet, ist derjenige von «Theologie als

Gespräch».
«Die Theologie sollte ein frei fließendes, offenes und ungebundenes
Gespräch sein.»15 - «In einem Gespräch weiß jede Stimme, daß sie in sich
selbst nicht vollständig ist. Ihr Beitrag ist die Reaktion auf eine Stimme oder
auf Stimmen, die vorher erklangen und von denen sie abhängig ist. Andere
Stimmen werden nachher kommen. Was eben gesagt worden ist, werden sie
weiter entwickeln, verändern, kritisch hinterfragen und beurteilen.»16 -
«Wahrheit entsteht nur in einem unablässigen Gespräch im Ganzen.
Wahrheit ist nie abgeschlossen oder vollständig oder unveränderlich.»17

13 God the Problem (Anm. 4), S. 27.
14 Gordon D. Kaufman, In Face of Mystery. A Constructive Theology. Cambridge

(Massachusetts) und London 1993. 509 Seiten.
15 A.a.O., S. 66.
16 A.a.O., S. 66.
17 A.a.O., S. 67.



Vor dem Geheimnis leben 429

Kaufman steckt den Rahmen für dieses Gespräch weit: Es geht darum, «... daß

wir uns für alles Menschliche öffnen, für jede Meinung und für jeden Anspruch;
daß wir jeder Art von Erfahrung verständnisvoll zuhören - sei diese christlich,
kommunistisch, buddhistisch, dekonstruktivistisch, radikal, feministisch,
muslimisch, liberal, humanistisch, nationalsozialistisch; daß wir das Menschliche in
allen suchen.»18

In einer Diskussion über sein Buch wurde Kaufman gefragt, ob es nicht
übertrieben sei, selbst Nationalsozialisten in dieses Gespräch einzubeziehen. Er
ließ sich nicht irre machen; er wolle mit allen Menschen sprechen. Von einem
Gesprächspartner verlange er nicht mehr, als daß dieser wirklich spreche (und
manchmal auch zuhöre) und nicht einfach schreie. Gerade aus einer christlichen
Perspektive dürfe niemand - aber auch wirklich niemand - vom Gespräch
ausgeschlossen werden. Sonst fange ein neuer Dogmatismus an. In «Vor dem
Geheimnis leben» deutet Kaufman an, daß er seine Vorstellung von «Theologie
als Gespräch» von der klassischen Idee der Universität übernommen habe,
besonders natürlich von Harvard! «Es mag sein, daß der einzige institutionelle
Rahmen in der modernen Gesellschaft für ein solches offenes und ungebundenes
theologisches Gespräch an unseren großen liberalen Universitäten gefunden
werden kann.»19 Universitäten wie Harvard haben das Ideal (in der Praxis
natürlich nur annäherungsweise realisiert), daß buchstäblich alle Positionen frei
vertreten werden können. Man geht davon aus, daß es sich dann von selbst
herausstellen wird, was sich bewährt und deshalb bleiben wird und was schnell
wieder vergessen werden wird. Irgendwelche Zensurmaßnahmen - und seien sie

noch so gut begründet und gemeint - können die Suche nach der Wahrheit nur
behindern.

Ganz im Hintergrund von Kaufmans Konzept einer «Theologie als

Gespräch» steht darüber hinaus seine Herkunft aus einer der historischen
Friedenskirchen. Die Mennoniten (Nachfolger der Schweizer Täufer, Kaufman
stammt aus dem Kanton Bern, wo seine Vorfahren Verfolgungen über sich

ergehen lassen mußten!) wollten noch nie etwas von Hierarchien,
Zensurbehörden und Ketzergerichten wissen. Und so ist auch Kaufman selbst Vertreter
der unbedingten Gewaltlosigkeit - nicht nur in theologischen Zusammenhängen,
sondern in einem hohen Ausmaß auch im politischen Bereich: Er kritisierte die
nukleare Hochrüstung und das «star-war»-Programm. Und ebenso engagiert er
sich für einen schonenderen Umgang mit der bedrohten Umwelt.

Gespräch mit den Naturwissenschaften

Möglicherweise der auffallendste Zug an «Vor dem Geheimnis leben» besteht
darin, daß Kaufman sich intensiv mit den modernen Naturwissenschaften
auseinandersetzt: Astrophysik, Erdgeschichte, Biologie, Zoologie,
Anthropologie. Während besonders in Amerika auch heute noch viele Theologinnen und
Theologen im Darwinismus die große Bedrohung des christlichen Glaubens

18 A.a.O., S. xiii.
19 A.a.O., S. 67.



430 Vor dem Geheimnis leben

erblicken, sagte Kaufman bereits in seiner «Systematischen Theologie», der Gott
des christlichen Glaubens lasse sich viel besser mit einem in Entwicklung
begriffenen Weltall zusammendenken als mit einer statischen Welt, die ein für
allemal geschaffen worden sei und von der nichts Neues mehr erwartet werden
könne.20 In seinem neuen Buch wird die Welt nun grundsätzlich als
«evolutionäres Ökosystem»21 verstanden, zu dem auch der Mensch gehört; und dieser
wird noch genauer als ein «biohistorisches Wesen»22 beschrieben. «Das ganze
Universum (wie wir es uns heute vorstellen) scheint seit dem <Urknall> in
Bewegung gewesen zu sein. Im Verlauf dieser großen Entwicklung kam es in
mindestens einem Winkel des Universums dazu (vielleicht auch an andern
Orten), daß die physikalischen und chemischen Bedingungen entstanden, ohne
welche das Leben nicht hätte in Erscheinung treten können. Während Milliarden
von Jahren erschienen und entwickelten sich allmählich zahllose Arten. Mit
dem Erscheinen des Menschen erreichte das sich entwickelnde Leben allerdings
eine neue und besonders bedeutungsvolle Stufe: Ein Geschöpf war entstanden,
das nach geraumer Zeit fähig werden sollte, selbst schöpferisch zu wirken.»23

Natur und Geschichte überschneiden sich

Kaufman legt großen Wert darauf, den Menschen einerseits ganz in seinen

biologischen (und chemischen und physikalischen) Grundlagen zu verankern,
zugleich aber seine besondere Eigenart als Kulturwesen zu unterstreichen. In
Anlehung an den Ethnologen Clifford Geertz zeigt Kaufman, daß die Kultur
nicht einseitig als Produkt der biologischen Entwicklung des Menschen
betrachtet werden kann. Diese wurde umgekehrt selbst von der Kultur jedenfalls
mitbeeinflußt. Die Anfänge der menschlichen Kultur (d. h. der Beginn der
Geschichte) und die Schlußphasen der biologischen Entwicklung des Menschen
überschneiden sich.24 - «Wir sind also bis tief hinunter in unsere Wurzeln als

Menschen nicht einfach biologische Wesen, Tiere; wir sind biohistorische
Wesen, und unsere Geschichtlichkeit gibt unserer Existenz ihre eindeutig
menschliche Prägung.»25

Die letzten zwei- oder dreihundert Jahre der Geschichte waren davon
bestimmt, daß sich die sogenannten Naturwissenschaften und die sogenannten
Geisteswissenschaften immer mehr auseinanderentwickelten. Auf der einen Seite
stand das Erklären, auf der andern das Verstehen, was seinerzeit vor allem von
Wilhelm Dilthey herausgearbeitet wurde.26 Es ist bemerkenswert, wie Kaufman

20 Systematic Theology (Anm. 8), S. 266, Anm. 1.
21 In Face of Mystery (Anm. 14), S. 114.
22 A.a.O., S. 117.
23 A.a.O., S. 114f.
24 A.a.O., S. 116.
25 A.a.O., S. 117.
26 Vgl. Wilhelm DlLTHEY, Ideen über eine beschreibende und zergliedernde Psychologie, in:

Gesammelte Schriften V, S. 138-240. Hier S. 144: «Die Natur erklären wir, das Seelenleben
verstehen wir.» (Diesen Hinweis verdanke ich dem in Anm. 1 genannten Buch von Hugh O.

Jones, S. 168.)



Vor dem Geheimnis leben 431

(wie viele neuere Denker) versucht, diesen Graben zwischen Natur- und
Geisteswissenschaften zu überwinden. Wie bereits deutlich wurde, sind
Evolution im biologischen Sinne dieses Wortes und Geschichte nach seinem
Verständnis eng ineinander verzahnt. Man kann nicht sagen: «Die Evolution hört
hier auf, und die Geschichte fängt an dieser Stelle an.» Die ganze bisherige
Evolution bis zurück zum «Urknall» gehört zur Vergangenheit auch des

Menschen. Und umgekehrt ist es möglich, die menschliche Geschichte als eine
durchaus sinnvolle Fortsetzung der natürlichen Evolution zu begreifen. Es ist
aufschlußreich, wie Kaufman mit dem Problem der menschlichen Freiheit
umgeht. Im Gegensatz zu manchen klassischen Positionen versteht er den
Menschen weder als völlig determiniert noch als völlig frei. Sondern unsere
Freiheit (und damit unsere Verantwortung) ist im Werden: «... keine Einzelperson
und keine soziale Gruppe, keine Kultur, keine Klasse, kein Geschlecht und keine
historische Periode ist jemals sämtlicher Möglichkeiten beraubt, verantwortlich
zu handeln; und ebensowenig ist ein menschliches Geschöpf je in der Lage, die
volle Verantwortung für jeden Aspekt der Zukunft zu übernehmen, auf welche es
sich zubewegt.»27 «Freiheit entwickelt sich in Stufen ,..»28

Stichwort «serendipity»

Zu den faszinierendsten Stellen in Kaufmans Buch gehören Abschnitte, in denen

er versucht, die ganze bisherige Geschichte der Menschheit zu überblicken und
darin einen Sinn wahrzunehmen. «Menschen haben eine schöpferische Kraft,
eine Kraft, mit der sie die ererbten Bedingungen ihres Daseins verwandeln
können. Das ist einmalig unter allen Lebewesen, die wir kennen. Menschen

produzierten eine völlig neue Seinsordnung - die Kultur, die Welt der Symbole,
das Reich der Bedeutung -, welche sie über die natürliche Ordnung legten, in die
sie hineingeboren worden waren; und sie machten diese künstliche Welt zu ihrer
Heimat.»29

Jedenfalls in der Rückschau erkennt Kaufman einen unablässigen Prozeß, in
dem die Welt immer differenzierter und reicher wurde. Zwei wichtige Wörter in
Kaufmans neuem Buch, für die es auf Deutsch leider keine Entsprechung gibt,
sind «serendipitious» und «serendipity». Um sie zu verstehen, ist es nötig, an ein
persisches Märchen zu erinnern, das in der englischsprechenden Welt zu den

Klassikern gehört, «Die drei Prinzen von Serendip» (Semedip kommt aus dem
Arabischen und bedeutete das heutige Sri Lanka). Die Prinzen von Serendip
haben eigenartige Abenteuer: Völlig «zufällig» finden sie mehr und prächtigere
Schätze, als sie von sich aus gesucht haben! Der englische Schriftsteller Horace

Walpole hat auf dieser Grundlage im Jahr 1754 das Kunstwort «serendipity»
geschaffen. In immer neuen Zusammenhängen spricht nun Kaufman voller
Staunen von der «serendipitous» Kreativität der Welt, in der wir leben, und von
der «serendipity» der menschlichen Geschichte.

27 In Face of Mystery (Anm. 14), S. 168.
28 A.a.O., S. 170.
29 A.a.O., S. 105.



432 Vor dem Geheimnis leben

«Mit diesem Ausdruck möchte ich die Aufmerksamkeit auf jene Tendenz in
historischen Prozessen und Ereignissen lenken, mehr als das

hervorzubringen, was von den darin handelnden Frauen und Männern beabsichtigt
worden war, die Tendenz, die menschlichen Erwartungen und Absichten zu
übertreffen. Geschichtliche Ereignisse werden in mannigfaltiger Weise von
menschlichen Entscheidungen und Handlungen geformt. Trotzdem geschieht
viel mehr in ihnen, als daß sie bloß als die Verwirklichung der ausdrücklichen

Absichten der Menschen verstanden werden könnten. Kolumbus
suchte einen leichteren Seeweg nach Indien, aber er <entdeckte> Amerika.
Eine Gruppe holländischer Siedler gründete Neu Amsterdam 1625, aber in
ihren kühnsten Träumen hätten sie das moderne New York nicht
vorausgesehen, welches aus ihrer Kolonie entstehen sollte. König Johann
unterzeichnete 1215 die Magna Charta, um einigen Baronen gewisse
Feudalrechte zu garantieren. Zur rechten Zeit wurde daraus die
bedeutungsvolle Grundlage für die Entwicklung der verfassungsmäßigen
Freiheiten der Engländer und der angelsächsischen Demokratie. Die
Erfindung der beweglichen Lettern von Johannes Gutenberg ermöglichte
eine völlig unvorhergesehene Entwicklung in der modernen Kultur, weil das

gedruckte Wort auf diese Weise fast allen Leuten zugänglich gemacht
werden konnte. Und so weiter! Bei vielen Ereignissen, die zu ihrer Zeit recht
klein und unbedeutend aussehen, stellt es sich heraus, daß sie weitreichende
und unvorhergesehene Konsequenzen haben. Manchmal verwandeln sie den
Lauf der Geschichte in völlig unerwarteter Weise.»30

Stichwort «Gott»

Kaufman ist nicht Naturwissenschaftler, auch nicht Historiker oder
Geschichtsphilosoph, sondern Theologe. Es versteht sich deshalb von selbst:
Seine Beobachtungen über die «serendipity» der Welt im allgemeinen und der
menschlichen Geschichte im besonderen machte er «aus einer christlichen
Perspektive»31. Er betrachtet Evolution und Geschichte in der Rückschau und
findet darin eine Spur (auf englisch ein «trajectory», eine Flugbahn), welche ihm
sinnhaft erscheint. Und genau das ist für ihn der Ort, wo der alte Begriff «Gott»
von neuem aktuell wird. Auf den ersten Blick völlig disparate kosmische und
historische Mächte ließen den Menschen ins Dasein treten. Das ist zunächst
weiter nichts als ein unfaßbares Geheimnis. Der Begriff «Gott» macht es nun
aber möglich, dieses Geheimnis zu «benennen». Es wird auf den Begriff gebracht
und zu einer Einheit zusammengefaßt. Leserinnen und Leser von «Vor dem
Geheimnis leben» werden an dieser Stelle herausgefordert, sich völlig frei selber
zu entscheiden: Wollen sie an «Gott» glauben oder nicht? Konkret hat ein solcher
Glaube Folgen für die persönliche und für die soziale Praxis.

«Wer ein solches Unterwegssein innerhalb der Vielfalt der kosmischen
Mächte in Abrede stellt und damit behauptet, die menschliche Existenz in

30 A.a.O., S. 273f.
31 Vgl. Anm. 13.



Vor dem Geheimnis leben 433

ihren besonders in die Augen springenden Eigenschaften habe keine wirklich
bedeutungsvolle kosmische oder metaphysische Begründung, leugnet die
Realität Gottes. Wer dagegen dieses Unterwegssein bejaht - die kosmische
Ordnung selbst enthält eine gewisse innere Tendenz hin auf die Menschheit
und auf die Menschlichkeit! -, bekennt die Realität Gottes.»32 - «Wer sagt,
er oder sie glaube an Gott, anerkennt damit einerseits das letzte Geheimnis
der Dinge. Andererseits geht es bei diesem Glauben darum, daß ich mich der
Wirklichkeit und Bedeutung alles dessen hingebe, was durch die Vorstellung
und den Begriff Gottes personifiziert und symbolisiert wird - moralische und
persönliche Werte wie Treue, Ehrlichkeit, Aufrichtigkeit, Freiheit,
Selbsthingabe, Liebe, verantwortliches Handeln und so weiter An Gott glauben
bedeutet somit, daß man sich selbst einem besonderen Lebensstil zur
Verfügung stellt. Man gibt sich selbst hin, um auf eine wirklich menschliche

Welt hinzuarbeiten - innerhalb der ökologischen Einschränkungen hier
auf dem Planeten Erde. In Frömmigkeit und Scheu steht man dabei vor den
tiefen Geheimnissen dieses Daseins.»33

An seinen schönsten Stellen wird Kaufmans Buch zu einem unmittelbaren Appell
an die Leserschaft. Man könnte von einer «Predigt» im besten Sinne dieses
Wortes sprechen. Und man versteht auch den Buchtitel: «Vor dem Geheimnis
leben.»

Schöpfung als Risiko

Im Rahmen eines kurzen Aufsatzes ist es nicht möglich, Kaufmans neues Buch in
sämtlichen seiner Verästelungen darzustellen. Es wäre z. B. reizvoll, auf die
christologischen Zusammenhänge einzugehen und darauf, wie als krönender
Abschluß die klassische Trinitätslehre von neuem zur Geltung kommt. Nur ein
einziger Aspekt soll noch zur Sprache gebracht werden: Sachkundigen
Leserinnen und Lesern mögen angesichts der Tatsache, daß die Evolution in
Kaufmans Gesamtentwurft eine bedeutende Rolle spielt, Teilhard de Chardin,
Alfred North Whitehead und die amerikanische Prozeßtheologie in den Sinn
gekommen sein. Und in diesem Zusammenhang stellt sich nun möglicherweise
das Problem des «Pantheismus»: Entwicklung und Geschichte unserer Welt als

ein sinnhaftes «Trajekt» (d. h. eine Flugbahn) - «Urknall», erste
Mikroorganismen, Schnecken, Fische, Vögel, Säugetiere, und zuletzt der Mensch -
alles auf den ersten Blick beinahe teleologisch! Erscheint die Welt in diesem Fall
nicht als ein geschlossenes und determiniertes System? Werden nicht - in einer
gewissen Analogie zum Spinozismus - Gott und die Evolution in einer Art und
Weise miteinander identifiziert, daß damit die Verantwortung des Menschen
aufgelöst wird?

Mit zum Wesen des für Kaufman so wichtigen Begriffs «serendipity» gehört,
daß es auch anders hätte kommen können. Die verschiedenen Stufen der
Evolution waren kein zwangsläufiger Prozeß. Mit den Augen des Glaubens

32 A.a.O., S. 349.
33 A.a.O., S. 347.



434 Vor dem Geheimnis leben

erkennen wir, wenn wir zurückschauen - aber nur in dieser Perspektive -, zwar
ein wunderbares Panorama. Es steht aber keineswegs fest, daß Evolution und
Geschichte in der Zukunft ebenso positiv und beglückend weitergehen werden.
Ja, es ist durchaus möglich, den Schlüsselbegriff «serendipity» auch mit
negativen Beispielen zu illustrieren.

«Die unerwarteten Konsequenzen sind oft unglücklich. Der Versailler
Vertrag wurde z. B. absichtlich so gestaltet, um zu verhindern, daß
Deutschland nach seiner Niederlage je wieder zu einer gefährlichen
Weltmacht würde aufsteigen können; der gleiche Versailler Vertrag erwies
sich aber als ein bedeutender Faktor beim Aufkommen des
Nationalsozialismus, der es dann fertig brachte, den größten Teil Europas in den
Zweiten Weltkrieg zu stürzen - nur eine Generation, nachdem der Erste

Weltkrieg beendet worden war. Das moderne Zuchthaus wurde früh in der
amerikanischen Geschichte erfunden als eine Institution mit Einzelzellen,
deren Zweck es war, bei den Strafgefangenen Gewissensbisse hervorzurufen
und so ihre Bekehrung zu einem neuen und produktiven Leben zu
provozieren; das gleiche Zuchthaus entwickelte sich aber auch zur
wichtigsten Brutstätte für neue Verbrechen, wobei die Einzelhaft einer seiner
unmenschlichsten Züge ist. Henry Ford entwickelte das Fließband, um derart
billige Autos herstellen zu können, daß jede Familie sich eines leisten
konnte; das gleiche Fließband führte aber auch dazu, daß sowohl die
Landschaft in Amerika als auch der moderne Lebensstil völlig verändert
worden sind. Wir haben jetzt enorme Probleme wegen unserer hohen
Mobilität - vom Zusammenbruch der Familie über die Luftverschmutzung in
unseren Städten bis zum <Treibhauseffekt> in den oberen Schichten der

Atmosphäre. Weil wir nicht bereit sind, auf die Möglichkeit, überall schnell
hinzureisen, zu verzichten, wurden wir überschwengliche
Energieverschwender. Wir sind stark abhängig geworden von den Ölquellen im
Mittleren Osten und deshalb tief verstrickt in die Politik des Mittleren Ostens
und in seine Kriege. Und so weiter! Es ist eindeutig: Historische
Entscheidungen und Handlungen, welche ursprünglich weitgehend nur von
lokalem Interesse sind und eine lokale Bedeutung haben, können sich in
einer Art von Schneeballeffekt weit über die Erwartungen und Absichten
von allen hinausentwickeln. Manchmal betreffen sie die ganze
Menschheit.»34

Der Vergleich mit Teilhard de Chardin ist besonders lehrreich: Während Teilhard
sich in seinen Schriften manchmal geradezu an der Vorstellung berauscht, wie
die ganze Schöpfung vom kosmischen Christus immer mehr erfüllt wird und
deshalb unweigerlich auf den Punkt Omega zustrebt35, ist Kaufman viel

34 In Face of Mystery (Anm. 14), S. 274.
35 Vgl. z. B. Pierre Teilhard De CHARDIN, Der Göttliche Bereich, Ölten und Freiburg im

Breisgau 1962, S. 145ff.: «Die menschliche Welt erscheint als eine Zone fortgesetzter geistiger
Umwandlung. Hier verfeinern sich alle Wirklichkeiten und die niedem Kräfte ohne Ausnahme
zu Empfindungen, zu Gefühlen, zu Ideen und zu Fähigkeiten des Erkennens und des Liebens.
Um die Erde, um diesen Mittelpunkt unseres Blickfeldes herum, bilden die Seelen

gewissermaßen die weißglühende Oberfläche der in Gott eingetauchten Materie. In jeder



Vor dem Geheimnis leben 435

nüchterner. Er staunt zwar auch über die «Flugbahn» der bisherigen Entwicklung
und Geschichte, ist sich aber wohl bewußt, daß uns damit kein Garantieschein für
eine glückliche Vollendung in die Hände gegeben worden ist. Die Rückschau auf
das, was hinter uns liegt und woher wir kommen, eröffnet uns zwar auch nach
Kaufman eine möglicherweise erfreuliche Zukunftsperspektive. Wir dürfen
hoffen - aber nicht sicher sein! Und vor allem: Wir selbst müssen uns um die
Zukunft dieser Welt und unserer eigenen Gattung sorgen. Eher traditionell
formuliert: Indem Gott das Abenteuer der Schöpfung einging - eingeschlossen
das Abenteuer Mensch -, nahm er das Wagnis des Scheitems seines Projektes auf
sich. Als Schöpfer nahm Gott sich selbst gewissermaßen zurück. Ein immer
größer werdender Teil der Verantwortung für die Zukunft wurde den Geschöpfen

- in erster Linie natürlich der Menschheit - übertragen.

Nicht apokalyptisch, sondern prophetisch

In diesem Zusammenhang ist unter Kaufmans früheren Arbeiten der Aufsatz
«Gott und das Böse» (1970) besonders aufschlußreich.36 Kaufman spricht dort
von «Gottes großem Experiment mit der Welt»37.

«Es bleibt nun uns überlassen, eine bessere und gerechtere
Gesellschaftsordnung zu schaffen, so lange es noch Zeit ist; eine

Gesellschaftsordnung, in deren Rahmen wahrhaft freie und liebende
Persönlichkeiten heranwachsen können. Die Schwierigkeiten sind riesig -
vor allem wegen der Macht des Bösen, welche in der Geschichte und in uns
selbst wirksam ist. Aber wir müssen selbst dagegen kämpfen und um
Problemlösungen ringen. Gott hat dem Menschen genügend Freiheit
übertragen, daß dieser durchaus selbst in der Lage ist, die Verantwortung für
sich und die Zukunft seiner Gattung zu übernehmen. Es gibt deshalb keine
andere Instanz - nicht einmal Gott! -, an die wir uns wenden können, damit
sie uns aus der Affäre ziehe.»38

Der Glaube Kaufmans ist zurückhaltend und gedämpft. In immer neuen
Wendungen möchte er seinen Leserinnen und Lesern zwar Mut zusprechen. Er
ruft auf zu «einem Leben, das aus dem Vertrauen heraus gelebt wird, daß unser
menschliches Dasein und unsere Unternehmungen einen sinnhaften Platz im alles

umgreifenden Rahmen der Dinge haben»39. Und doch steht Kaufman weniger in
der Tradition der biblischen Apokalyptik, für die der göttliche Endsieg schon

Wirklichkeit um uns herum enthüllt sich und strahlt Christus Er enthüllt sich und strahlt als

eine letzte Bestimmung, als ein Mittelpunkt, man könnte beinahe sagen, als ein universales
Element. Da unsere Menschlichkeit sich die materielle Welt angleicht und da die Hostie sich

unsere Menschlichkeit angleicht, übersteigt und vollendet die eucharistische Umwandlung die
Transsubstantiation des Brotes auf dem Altar. Allmählich durchdringt sie das Universum
unwiderstehlich.»

36 God and Evil, ursprünglich eine Gastvorlesung am McCormick Theological Seminary in
Chicago, jetzt in: God the Problem (Anm. 4), S. 171-200.

37 A.a.O., S. 195.
38 A.a.O., S. 196.
39 In Face of Mystery (Anm. 14), S. 481.



436 Vor dem Geheimnis leben

jetzt absolut sicher ist, sondern eher in der Tradition der vorexilischen Propheten
im Alten Testament, für welche der Ausgang der Geschichte ein offener war und
welche deshalb immer neu an die menschliche Verantwortung appellierten.

Kaufman selbst erhebt nicht den Anspruch darauf, daß er das «letzte Wort»
gesprochen habe: «Ich möchte betonen, daß das ein Gespräch ist Die
theologische Arroganz, welche das Recht in Anspruch nimmt, irgendwelche
Stimmen aus dem Gespräch auszuschließen, oder die versucht, irgendwelche
Stimmen zum Schweigen zu bringen, kann nur als Sünde verurteilt werden - als

schwerwiegender Unglaube, der sich weigert, Gottes ewiges Geheimnis
anzuerkennen, und der sich deshalb dazu ermächtigt fühlt, die Symbole <Gott>

und <Christus> für seine eigenen herrschsüchtigen und imperialistischen Zwecke
zu annektieren ,..»4"

«Vor dem Geheimnis leben» ist aber ein wesentliches Wort. Es regt dazu an,
Theologie als ein gegenwarts- und zukunftsbezogenes Unternehmen zu betreiben.
Vor allem Kaufmans Aufarbeitung naturwissenschaftlicher Erkenntnisse auf
breitester Basis ist beispielhaft. Die deutschsprachige Theologie schadet sich
selbst, wenn sie nicht auf solche Stimmen eingeht.

40 A.a.O., S. 459f.


	Vor dem Geheimnis leben : zum neuen Gesamtenwurf des amerikanischen Theologen Gordon Dester Kaufman

