
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)

Heft: 3

Artikel: Zwischen Illuminatismus und Vernunftskritik : neue Literatur zu Karl
Leonhard Reinhold

Autor: Lazzari, Alessandro

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761431

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alessandro Lazzari

Zwischen Illuminatismus und
Vernunftkritik

Neue Literatur zu Karl Leonhard Reinhold

«Wenn für irgend ein Gebiet des Wissens Wörterbücher erscheinen, so ist dies
ein Beweis, daß das Publikum die Sache nicht mehr ignorieren kann und das

Bedürfnis der Bekanntschaft mit ihr eingesteht.»1 Dieses Diktum Karl
Rosenkranz' läßt sich ohne Mühe auch auf Bibliographien übertragen. Das
Erscheinen einer Bibliographie geschieht immer als eine Antwort auf ein
wissenschaftliches Bedürfnis. Im Unterschied zu dem von Rosenkranz näher
intendierten Gebiet des Wissens - die Philosophie Immanuel Kants - hat die
Entstehung einer solchen Bedürfnissituation im Falle Reinholds lange auf sich
warten lassen. Karl Leonhard Reinhold (1757-1823), von 1787 bis 1794
Professor der Philosophie an der Universität Jena, von Fichte als der «scharfsinnigste
Denker seines Zeitalters»2 bezeichnet, derselbe, der im letzten Semester seiner
Jenaer Lehrtätigkeit «in den drei Collégien, die er las, gegen sechshundert
Zuhörer»3 hatte, war bis vor wenigen Jahren ein nahezu Unbekannter. Diese Lage
hat sich erst mit den fundamentalen Arbeiten von Reinhard Lauth4 und Alfred
Klemmt5 und den an sie anschließenden Forschungsprogrammen6 grundlegend

1

Vgl. K. ROSENKRANZ, Geschichte der Kant'schen Philosophie, in: Immanuel Kants
Sämmtliche Werke, hrsg. von K. ROSENKRANZ u. F.W. SCHUBERT, zwölfter Theil, Leipzig
1840; Nachdr. Berlin 1987, 246.

2 Vgl. J.G. FICHTE, Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, hrsg.
von R. Lauth und H. JACOB, Stuttgart, Bad Cannstatt 1962ff„ Bd. HI,2, Brief an Reinhold vom
1. März 1794, Nr. 189, S. 79.

3 Vgl.; Karl Leonhard Reinholds Leben und litterarisches Wirken, nebst einer Auswahl von
Briefen Kant's, Fichte's, Jacobi's und andrer philosophirender Zeitgenossen an ihn, hrsg. von
E. Reinhold, Jena 1825, 66. An der Universität Jena waren zu dieser Zeit insgesamt ca. 800
Studenten eingeschrieben.

4 Vgl. insbesondere R. Lauth, «Nouvelles recherches sur Reinhold et l'Aufklärung», in:
Archives de Philosophie 42 (1979), 593-629 (dt. als «Reinholds Weg durch die Aufklärung»,
in: Ders., Transzendentale Entwicklungslinien. Von Descartes zu Marx und Dostojewski,
Hamburg 1989, 73-110), und Ders. (Hg.), Philosophie aus einem Prinzip. Karl Leonhard
Reinhold, Bonn 1979 (darin von Lauth: «Fichtes und Reinholds Verhältnis vom Anfange ihrer
Bekanntschaft bis zu Reinholds Beitritt zum Standpunkt der Wissenschaftslehre Anfang 1797»,
129-159; «Reinholds Vorwurf des Subjektivismus gegen die Wissenschaftslehre», 225-276).

5 A. KLEMMT, Karl Leonhard Reinholds Elementarphilosophie. Eine Studie über den

Ursprung des deutschen Idealismus, Hamburg 1958.



Zwischen Illuminatismus und Vernunftkritik 417

geändert. Das auf Unkenntnis beruhende Bild von Reinhold als eines schlechten
Epigonen Kants, das über lange Zeit in der Forschung dominant war, muß heute
als überwunden betrachtet werden. An seiner Stelle zeichnet sich das Bild einer
hochkomplexen Persönlichkeit, die immer mehr als eine der Schlüsselfiguren des
dichten Problem- und Kommunikationszusammenhangs der nachkantischen
deutschen Philosophie erscheint.

Das Erscheinen der ersten umfassenden Bibliographie der Werke Reinholds
widerspiegelt diese neue Interessenlage. Alexander von Schönborn liefert eine in
mehreren Hinsichten vorzügliche Bibliographie, die noch lange ein
unentbehrliches Arbeitsinstrument der Reinhold-Forschung darstellen wird.7 Es handelt

sich erstens bei dieser Arbeit um eine praktisch und klar gegliederte
Katalogisierung der Werke Reinholds. In einer Einleitung (Teil I) werden zunächst
Defizite und Stand der Reinhold-Forschung erörtert, daraufhin spezifische
bibliographische Probleme. Die eigentlich bibliographische Sektion gliedert sich
wiederum in «Eigenständige Arbeiten» (Teil II), «Gelegenheitsarbeiten» (Teil HI)
und «Briefe» (Teil IV).8 Von Schönborns Bibliographie wendet zweitens strenge
Maßstäbe an. Angesichts der Praxis der damaligen Zeit, Rezensionen ohne

Angabe des Autors zu veröffentlichen, wurden von den anonymen Schriften nur
die aufgenommen, bei denen sich die Autorschaft Reinholds klar durch Belege
aus der Korrespondenz oder durch den Gebrauch von eindeutigen Sigeln
nachweisen läßt. Von Schönborn ist sich dabei bewußt, «daß sehr viele Arbeiten,
die wahrscheinlich von Reinhold verfaßt wurden, in dieser Bibliographie nicht
verzeichnet sind» (56). Dieser Nachteil wird aber - wie der Autor zu Recht
bemerkt -, durch die Sicherheit kompensiert, «daß die aufgenommenen Arbeiten
Reinhold zugeschrieben werden können» (56). Schließlich ist drittens die
minutiöse Kommentierungsarbeit hervorzuheben, die es erlaubt, die Modalitäten
der Wiederverwertung einzelner Schriften (und Fragmente derselben) genau zu
verfolgen.

Allein hinsichtlich der Vollständigkeit erscheint von Schönborns
Bibliographie an einer Stelle korrekturbedürftig. In ihr nicht enthalten ist die Besprechung

von Karl Christian Erhard Schmids Empirischer Psychologie (1791), die
in den Nrn. 86 (2. April 1792, Col. 1-8) und 87 (3. April 1792, Col. 9-14) der

Allgemeinen Literatur-Zeitung erschienen ist. Da sich Reinhold in seinem Brief

6 Besonders wichtig ist heute das von Dieter Henrich geleitete Forschungsprogramm zur
«Aufklärung der philosophischen und der intellektuellen Situation an der Universität Jena
während der Jahre 1789 bis 1795»; vgl. dazu: D. Henrich, Konstellationen. Probleme und
Debatten am Ursprung der idealistischen Philosophie (1789-1795), Stuttgart 1991, 9 und 215-
263 («Die Erschließung eines Denkraums»).

7 A. VON SCHÖNBORN, Karl Leonhard Reinhold. Eine annotierte Bibliographie, Stuttgart,
Bad Cannstatt 1991,135 S.

8 Mit «eigenständigen Arbeiten» sind selbständige Abhandlungen - Aufsätze in
Zeitschriften und Büchern - gemeint, mit «Gelegenheitsarbeiten» Rezensionen, Anzeigen, Reden
und Übersetzungen. Diese von der üblichen Praxis abweichende Gliederung rechtfertigt von
Schönborn überzeugend mit dem Verweis auf Reinholds Gewohnheit, seine Schriften mehrmals

zu veröffentlichen. Vgl. S. 55.



418 Zwischen Illuminatismus und Vernunftkritik

an Baggesen vom 11. Juni 1792 explizit als Autor dieser Besprechung ausweist,
erfüllt sie von Schönborns strenge Aufnahmebedingung.9

Gerhard W. Fuchs' Studie über Reinhold als Philosoph und Illuminât10 ist
einem Forschungsbereich zuzuordnen, der im Laufe der siebziger Jahre im
Rahmen der Dokumentationsarbeit zu Reinholds Korrespondenzausgabe eröffnet
wurde. Sie schließt unmittelbar an die Resultate der in ihm entstandenen
fundamentalen Arbeiten von Lauth11, Schüttler12 und Sauer13 an: Reinholds
öffentliche Tätigkeit als Publizist, Universitätsprofessor und Philosoph war nicht
nur ständig von einer aktiven Mitarbeit an verschiedenen Freimaurerlogen
begleitet. Reinhold war auch zwischen 1783 und 1795 ein engagiertes Mitglied
des Geheimbunds der Illuminaten, in welchem er die höchsten Stufen erreichte.

Fuchs' Arbeit setzt sich als Ziel, Aufklärung über den Zusammenhang von
Reinholds Engagement als Freimaurer und Illuminât mit seinem Leben und
philosophischen Wirken zu liefern. Ihre Gliederung ist chronologisch. Ein erster
Teil («Monastik und Masonik») verfolgt Reinholds Entwicklung vom Noviziat
als Jesuit (1772) bis zur ersten Begegnung mit Kant aus Anlaß von dessen

Besprechung von Herders Ideen (1785). Ein zweiter Teil («Illuminatismus und
Kantianismus») betrachtet Reinholds Schaffen vom Beginn des Studiums der
Kantischen Kritiken (1785) an bis zu den Schriften zur Elementarphilosophie.
Schließlich wird in einem dritten Teil («Revolution und Liberalismus»)
Reinholds Entwicklung zwischen der ersten Beschäftigung mit der Französischen
Revolution (1790) und den späten Kieler Jahren nachgezeichnet.

Fuchs' Studie leistet vor allem durch ihre, dokumentarischen Teile einen
wertvollen Beitrag zur Rekonstruktion der Umgebung von Reinholds Denken. In
ihr werden neue Dokumente aus dem Zentralen Staatsarchiv Merseburg
veröffentlicht, die Lauths und Schüttlers These belegen, Reinhold habe auch
während seiner Jenaer Zeit eine rege Aktivität als Illuminât entfaltet (57f.), sei

zugleich Mitglied bei den Illuminaten in Weimar gewesen (58f.) und habe bereits
1786 in der Ordenshierarchie eine mittlere Leitungsposition inne gehabt (59).
Aufschlußreich sind darüber hinaus Fuchs' Belege dafür, daß Reinhold als

9 Reinhold schreibt hier an seinen Freund Baggesen: «Was sagst Du zu der Recension
meiner Schrift über das Fundament... in der A. L. Z.? Sie ist von Schmid, der mich in der That
nicht verstanden hat... Daß Gefühl eine Vorstellung, und Begierde ein Zustand des Gemüthes
sei, der vom Vorstellen abhängt, habe ich in der Recension seiner Psychologie vorläufig gezeigt,
und werde es in meiner Theorie des Begehrungsvermögens umständlicher zeigen». Vgl. Aus
Jens Baggesen's Briefwechsel mit Karl Leonhard Reinhold und Friedrich Heinrich Jacobi, in
zwei Theilen, hrsg. von K. und A. Baggesen, Leipzig 1831, Erster Teil, 195.

10 G.W. Fuchs, Karl Leonhard Reinhold - Illuminât und Philosoph, Frankfurt/M. 1994,
187 S.

11 Vgl. Lauth, «Nouvelles recherches ...», zitiert in Anm. 4.
12 H. Schüttler, «Carl Leonhard Reinhold und die Illuminaten im Vorfeld der

Französischen Revolution», in: Deutscher Idealismus und Französische Revolution, Trier 1988,
49-75.

13 W. SAUER, «Josephinische Aufklärung und Kantischer Vernunftglauben: Reinhold», in:
Ders., Österreichische Philosophie zwischen Aufklärung und Restauration. Beiträge zur
Geschichte des Frühkantianismus in der Donaumonarchie, Amsterdam 1982, 57-106.



Zwischen Illuminatismus und Vernunftkritik 419

Universitätsprofessor in Jena Studenten für den Bund warb, und die
Informationen über diese praktisch unbekannten Persönlichkeiten (60f.).

Die Erstveröffentlichung und kritische Erörterung der Briefe Reimarus' an
Reinhold (28. Nov. 1794), Reinholds an Schröder (20. August, 23. September
1794) und von Carl Landgraf von Hessen an Reinhold (25. Juli 1796) erweist
sich als von besonderer Bedeutung. Diese Briefe entdecken neue Einzelheiten
über Reinholds Stellung innerhalb des Beziehungsgefüges des Illuminatismus
und der «Asiatischen Brüder» zwischen dem Ende der Jenaer und den ersten
Jahren der Kieler Periode, sowie über Reinholds geheimes Projekt, den Bund in
einer neuen, «gereinigten» Form fortzusetzen (132-136).

Die zentrale These von Fuchs' Studie besagt, Reinholds illuminatisch
geprägtes Interesse an einer ethischen Gestaltung der Gesellschaftspraxis bilde
den Hauptgrund sowohl für Reinholds Aufnahme des Kantianismus wie für seine

Wandlungen der folgenden Jahre (7). Reinhold sieht nach Fuchs im Laufe des
Pantheismusstreits ein, daß Kants kritische Philosophie die beste theoretische
Grundlage des masonischen Engagements für eine ethische Gestaltung der
Gesellschaftspraxis bildet (20f.). Die 1786/90 erschienenen Briefe über die
Kantische Philosophie stellen deshalb für Fuchs «bei allem Revolutionären der
Kantschen Philosophie» (63) keinen Bruch in Reinholds Schaffensprozeß dar.

Der erste Wechsel in Reinholds Position, der Übergang zu Fichtes
Wissenschaftslehre (1797), entspringe aus den Schwierigkeiten der
Elementarphilosophie, das Dualismusproblem zu überwinden. Reinhold lasse sich hier
von dem Gedanken leiten, erst durch eine den Dualismus zwischen Sinnlichkeit
und Verstand überwindenden Begründung der Transzendentalphilosophie könne
der illuminatische Gedanke eines universalen vernünftigen Einverständnisses und
somit eine wissenschaftliche Grundlage für Rechtsphilosophie und Ethik
realisiert werden (99, 124). Demgegenüber sieht Fuchs Reinholds Übernahme des

Standpunkts Bardiiis hauptsächlich durch die Unfähigkeit der
Transzendentalphilosophie veranlaßt, den Gedanken Gottes «als Realgrund des Seienden
und Schöpfer der moralischen Weltordnung» (141) auszudrücken, ein Gedanke,
der dem Illuminaten Reinhold als notwendiges Mittel und Zugang zu einer
moralischen Weltordnung erscheinen muß.

Dieser zentralen These kann - in der starken Formulierung, die sie bei Fuchs
erfährt - nicht zugestimmt werden. Es ist zwar richtig, daß Reinhold den
Gedanken einer ethischen Gestaltung der Gesellschaftspraxis nie aufgegeben hat.
Es ist auch richtig, daß zwischen dem Gedanken einer ethischen
Gesellschaftsordnung und Reinholds Forderung einer allgemeinen und begründeten
Übereinstimmung unter den Philosophen ein enger Zusammenhang besteht. Doch
dies bedeutet nicht, daß die illuminatische Überzeugung der Hauptgrund für
Reinholds philosophischen Wandel ist. Gerade weil Reinhold sein ganzes Leben
lang an dem Gedanken einer zu errichtenden moralischen Weltordnung
festgehalten hat, kann es sich dabei nicht auch um den Hauptgrund für Reinholds
philosophischen Wandel handeln. Dieser ist vielmehr in Einsichten zur inneren
Konsistenz und theoretischen Fruchtbarkeit einzelner Begriffe und Argumente zu
suchen.



420 Zwischen Illuminatismus und Vernunftkritik

Aus dieser Kritik heraus stellt sich hinsichtlich Fuchs' Kontinuitätsthese in
Bezug auf Reinholds Briefe von 1786/90 die Frage: Läßt sich jenseits der
Kontinuität in Reinholds illuminatisch verankertem Interesse an einer Lösung
moraltheologischer Fragestellungen vor, während und nach der Abfassung der
Briefe, eine Kontinuität in der spezifisch philosophischen «Grundkonzeption»
(vgl. 162) feststellen? Diese Frage ist zu verneinen. Denn wenn in Reinholds
Denken vor der Entdeckung Kants, wie Fuchs selbst zu Recht betont, über weite
Strecken deutliche Tendenzen eines spinozanischen Pantheismus deutlich werden
(40), so stellt die in den Briefen enthaltene klare Absage an den Pantheismus14,

obwohl sie nicht in Form einer expliziten Se/Zwtkritik auftritt, dennoch einen
Bruch in Reinholds Auffassungen dar.15

Wie intensiv und kompliziert Reinholds Revisionsarbeit am eigenen System
ist und wie wichtig dafür einzelne spezifisch philosophische
Diskussionszusammenhänge sind, wird durch die Studie von Martin Bondeli deutlich.16 Wie
der Titel ankündigt, soll Reinholds philosophische Entwicklung unter dem

Aspekt des Problems des Anfangs der Philosophie beleuchtet werden. Diese

Einschränkung erscheint zunächst seltsam, ist aber in Wirklichkeit durchaus zu
rechtfertigen. Reinhold hat nämlich wiederholt in verschiedenen Ansätzen
versucht, eine anfängliche Grundsituation zu bestimmen, aus welcher durch eine
Reihe von Ableitungsschritten ein umfassendes philosophisches System zu

14 Vgl. K.L. Reinhold, «Ueber die Elemente, und den bisherigen Gang der Ueberzeugung
von den Grundwahrheiten der Religion», in: Der Teutsche Merkur 1787, Bd. I, 117-142, 138f.
Reinhold ist offenbar auch wegen seiner Nähe zu Herder bemüht, den Bruch mit dem
Pantheismus so klein wie möglich zu halten. Bezeichnend ist in diesem Zusammenhang der von
Fuchs unter Berufung auf K.A. VON REICHLIN-MELDEGG (Heinrich Eberhard Gottlob Paulus
und seine Zeit, Stuttgart 1853, Bd. I, 97) erwähnte Plan Reinholds aus dem Jahr 1787, eine

Inauguraldissertation über den Spinozismus zu verfassen, in welcher der Versuch unternommen
werden sollte, Elemente der Konzeptionen Spinozas und Kants zu verbinden (155). Die Existenz
dieses Plans zwei Jahre nach der Entdeckung der ersten Kantischen Kritik zeigt offenbar, daß

die Inkompatibilität beider Ansätze sogar nach dem Erscheinen der Briefe von 1786/90 für
Reinhold ein Problem und ihre Verbindung ein erstrebenswertes Ziel darstellt.

15 Einige Fehler und Ungenauigkeiten, die zuweilen das Verständnis des Textes erschweren,
haben sich leider in Fuchs' Arbeit eingeschlichen. So sind die auf S. 62 erwähnten

«Erläuterungen über des Herrn Professor Kant Kritik der reinen Vernunft» nicht 1785, wie
angegeben, sondern 1784 erschienen. Diese Ausgabe sollte auch in der entsprechenden Fußnote

(Nr. 39) angeführt werden (der entsprechende Fußnotenverweis (S. 162) bezieht sich stattdessen

auf die zweite, «neue und verbesserte Auflage» von 1791). C.G. Schütz' Besprechung dieser
Schrift erscheint umgekehrt 1785 und nicht 1784. Obwohl die «Erläuterungen» tatsächlich einen

«Schulze» als Autor verzeichnen, ist der Autor dieser Schrift weder J.H.A. Schulze noch J.S.

Schulze, wie im entsprechenden Fußnotenverweis steht, sondern Johann Friedrich Schultz. Die
S. 64 erwähnte Schrift Jacobis über Lessing heißt nicht «Etwas über Lessings Charakter»,
sondern «Etwas, das Lessing gesagt hat»; auf S. 96 sollte «K.Ch.E. Schmid» statt «K.L.E.
Schmid», auf S. 141, Z. 24, «Elementarphilosophie» statt «Transzendentalphilosophie» stehen.

Schließlich ist es irreführend, daß Fuchs sich mit der Abkürzung «Briefe» sowohl auf den ersten

(1790) wie auf den zweiten Band (1792) von Reinholds Briefen über die Kantische Philosophie
bezieht (für letzteres vgl. S. 97 und 171, Anm. Nr. 123).

16 M. Bondeli, Das Anfangsproblem bei Karl Leonhard Reinhold. Eine systematische und

entwicklungsgeschichtliche Untersuchung der Philosophie Reinholds in der Zeit von 1789 bis
1803, Frankfurt/M. 1995, 445 S.



Zwischen Illuminatismus und Vernunftkritik 421

konstruieren sei. Der rasche Wandel in seinen Ansichten hat aber Reinhold
immer wieder daran gehindert, über eine Bestimmung dieser Grundsituation, den

Anfang der Philosophie, hinauszugehen. Eine Erörterung gerade dieser
Bemühungen erscheint damit besonders geeignet, zumindest die sich bis ca.
1804-05 erstreckende Phase von Reinholds philosophischer Entwicklung zu
beleuchten, in welcher Reinhold überhaupt am Aufstellen eines umfassenden
philosophischen Systems interessiert war.

Bondeli folgt der Chronologie von Reinholds Evolution bis 1804 und teilt
seine Arbeit dementsprechend in drei Hauptabschnitte auf. In einem ersten
Hauptabschnitt (35-153) wird Reinholds Auseinandersetzung mit dem

Anfangsproblem in der Phase der «Elementarphilosophie» (1789-1792) untersucht.

Bondeli stellt hier Reinholds erste systematische Bemühungen im
Zusammenhang mit dessen Rezeption und Kritik der Philosophie Kants dar. Als
dessen Zentrum wird ein komplexer und mehrschichtiger Vorwurf des Fehlens
eines einheitlichen, durchgängig bestimmten und evidenten Grundsatzes der

gesamten Philosophie erwiesen, der zugleich an Kants «Stufenleiter» der
Vorstellung am Ende des ersten Abschnitts der «Transzendentalen Dialektik» und
an den § 16 der «Transzendentalen Deduktion der reinen Verstandesbegriffe»
anknüpft. Bondeli zeigt überzeugend, daß sich Reinholds eigener, aus dieser
Kritik an Kant hervorgehende oberste Grundsatz, der «Satz des Bewußtseins»17,
aus der Verbindung verschiedener zentraler Bedeutungskomponenten des
Kantischen Grundsatzes des Verstandes ergibt und eine mehrdimensionale
Einheitsleistung erbringen soll (41-107).

Das mit dem Aufstellen eines obersten Grundsatzes verbundene
Ableitungsprogramm erweist sich als ebenso vielschichtig wie die Einheitsleistung

des Satzes des Bewußtseins. Bondeli hebt in Anlehnung an Henrich18
deutlich hervor, daß Reinhold zwischen 1789 und 1791 über weite Strecken
sowohl mit einem Verfahren der progressiven Begriffsbestimmung wie mit einem

Ableitungsprogramm von Folgesätzen operiert, ohne zwischen beiden zu
unterscheiden. Zugleich wird auf die ihnen gemeinsame Grundschwierigkeit
aufmerksam gemacht, die mit der linearen Struktur dieser Ableitungskonzepte
zusammenhängt: In beiden Fällen kommt man nicht darum herum, in den Satz
des Bewußtseins nachträglich Bestimmungen zu legen, die in ihm nicht enthalten
sein dürfen (113).

Interessant ist Bondelis Erörterung von Reinholds fast unbekannter
Bearbeitung dieser Schwierigkeit im 1792 verfaßten ersten Aufsatz des zweiten
Bandes der Beiträge zur Berichtigung bisheriger Missverständnisse der
Philosophen (1794): Reinhold argumentiert nun sichtlich in Richtung eines zirkulären
Ableitungsverfahrens, in welchem die innere Erfahrung als oberste Evidenzinstanz

übernommen und eine Pluralität von Tatsachen des Selbstbewußtseins,

17 Reinhold formuliert den Satz des Bewußtseins zwischen 1790 und 1792 immer wieder
anders. Die beständigste Variante ist dabei folgende: «Im Bewußtseyn wird die Vorstellung
durch das Subjekt vom Subjekt und Objekt unterschieden und auf beyde bezogen».

18 Vgl. Henrich, Konstellationen, 240f., zitiert in Anm. 6.



422 Zwischen Illuminatismus und Vernunftkritik

die mit der Tatsache des Bewußtseins gleichursprünglich sind, angenommen
werden sollen (128-132; 150-153).19

In einem zweiten Hauptabschnitt seiner Arbeit (155-259) untersucht Bondeli
Reinholds Behandlung des Anfangsproblems unter dem Einfluß von Fichtes
Wissenschaftslehre. Bondeli gibt hier eine ausführliche Darstellung von Fichtes
Kritik an Reinhold in der Aenesidemus-Rezension (1794) und von den Versuchen
der Begriffsschrift und des ersten Paragraphen der Grundlage der gesammten
Wissenschaftslehre von 1794, einen gegenüber dem Satz des Bewußtseins
alternativen obersten Grundsatz aufzustellen (192-221; 245-256). Aus ihr
ergeben sich gravierende Bedenken sowohl gegen Fichtes Deutung von Reinholds

Satz des Bewußtseins wie gegen seinen Versuch, ihn zu fundieren und
durch einen anderen Grundsatz zu ersetzen. Diese Bedenken erlauben eine

Widerlegung der verbreiteten These, Reinholds Anschluß an die Wissenschaftslehre

sei selbstverständlich gewesen.20

Auch der entgegengesetzten These, Reinhold habe den Anschluß an die
Wissenschaftslehre lediglich vorgetäuscht, muß mit Bondeli widersprochen
werden. Reinholds Selbsteinschätzung seines Übergangs in der erweiterten
Fassung des Versuchs über die Fortschritte der Metaphysik (1797) erscheint
zwar tatsächlich an manchen Stellen reichlich rhetorisch und nicht immer auf der
Höhe der wirklich vertretenen Positionen, wie Bondeli nachweist (191). Doch
lassen sich an Fichtes Lösung des Anfangsproblems in der Wissenschaftslehre
von 1794 durchaus Züge aufzeigen - wie die Eliminierung des Dinges an sich
durch eine Struktur des absoluten Entgegensetzens -, die Reinhold, aufgrund
seiner Suche nach einem nunmehr praktischen Fundament des Systems
interessant erscheinen müssen.

Mit dem dritten und letzten Hauptabschnitt seiner Arbeit (261—414), der
Reinholds Denkentwicklung in der Phase seines Anschlusses an den sog.

19 Vgl. «Ueber den Unterschied zwischen dem gesunden Verstände und der
philosophierenden Vernunft in Rücksicht auf die Fundamente des durch beyde möglichen
Wissens», in: K.L. REINHOLD, Beyträge zur Berichtigung bisheriger Missverständnisse der
Philosophen. Zweyter Band die Fundamente des philosophischen Wissens, der Metaphysik, der
Moral, moralischen Religion und Geschmackslehre betreffend, Jena 1794. Bondelis Behauptung
auf S. 129-130, daß Reinhold im diesem Aufsatz «vom Singular <Tatsache> zum Plural
<Tatsachen> übergegangen ist» (130), muß berichtigt werden. Der Ausdruck «Tatsachen des

Bewußtseins» kommt bereits an einer Stelle der Fundamentschrift vor (Über das Fundament des

philosophischen Wissens, nebst einigen Erläuterungen über die Theorie des Vorstellungsvermögens,

Jena 1791, 79). Im Unterschied zur Tatsache des Bewußtseins im Singular, welche
den durch sich selbst evidenten Tatbestand bezeichnet, daß wir ein Bewußtsein haben, bezieht
sich der Ausdruck «Tatsachen des Bewußtseins» im Plural auf die Handlungen, die das

Bewußtsein konstituieren, das Beziehen und Unterscheiden. Reinhold gebraucht an
verschiedenen Stellen der Fundamentschrift auch den Ausdruck «Sätze des Bewußtseins» im
Plural; vgl. 102, 106, 108f.

20 Nicht ganz klar ist in diesem Zusammenhang, wie Bondeli das Verhältnis von «Ich bin»
und intellektueller Anschauung im ersten Paragraphen der Grundlage sieht, wenn man sein

Diktum von «<Ich bin> (bzw. eine intellectuelle Anschauung)» (vgl. S. 224f.) folgendem Zitat
gegenüberstellt: «Im Unterschied zur <Grundlage> wird die Gewißheit des Wissens nun weder an
der Identitätssetzung noch am bloßen <Ich bin>, sondern [Hervorhebung A.L.] an der
intellektuellen Anschauung festgemacht» (220).



Zwischen Illuminatismus und Vernunftkritik 423

logischen oder rationalen Realismus C.G. Bardiiis bis 1804 verfolgt, betritt
Bondeli ein noch wenig erforschtes Gebiet. Seine ausführliche kritische
Darstellung von Bardiiis Hauptwerk, der Grundriß der Ersten Logik (1800)21,
erscheint deshalb nicht überflüssig. Bondeli zeigt, daß Reinhold Bardiiis
Gedanke einer ontologischen Logik weder plötzlich noch blind übernimmt.
Reinholds Bekenntnis zu Bardiii ist vielmehr das Resultat eines

Annäherungsprozesses, der bereits 1799 mit der Schrift Über die Paradoxien der
neuesten Philosophie und dem Sendschreiben an J.C. Lavater und J.G. Fichte
über den Glauben an Gott beginnt und von vornherein von speziellen
sprachtheoretischen und Glaubensgesichtspunkten geleitet ist. Es handelt sich
aber auch um ein kritisches Bekenntnis. Reinholds Aufsätze in den Beyträgen zur
leichtern LJebersicht des Zustands der Philosophie beym Anfange des 19.

Jahrhunderts (1801-1803) drücken zugleich die Bemühung aus, eine gegenüber
Bardiii verbesserte realistische Konzeption von Subjektivität und Objektivität,
die auch den Einwänden Schellings und Hegels Rechnung trägt, mit einer
radikalen Kritik an der Subjektphilosophie zu verbinden.

Bondelis Studie ist, ihrem Untertitel folgend, «eine systematische und
[Hervorhebung. A.L.] entwicklungsgeschichtliche Untersuchung der Philosophie
Reinholds in der Zeit von 1789 bis 1803». Tatsächlich ist aber insgesamt der

systematische Gesichtspunkt vorherrschend. Bondeli erörtert vor allem die
verschiedenen Bedeutungsnuancen einzelner zentraler Begriffe und die
Stichhaltigkeit von Argumenten und Gegenargumenten. Dies läßt Fragen hinsichtlich
des entwicklungsgeschichtlichen Aspekts entstehen. So erscheint die Aufteilung
von Reinholds Behandlung des Anfangsproblems in ihre verschiedenen
thematischen Aspekte, die in den drei Hauptphasen von Reinholds Entwicklung jeweils
separat auf ihre argumentative Konsistenz hinterfragt werden, eher ein Hindernis
für die Rekonstruktion der Gründe der Veränderungen von einer
Entwicklungsphase zur anderen. Diese Fragmentierung erschwert nämlich die Übersicht
des Zusammenhangs der verschiedenen thematischen Aspekte innerhalb einer
selben Phase und somit die Rekonstruktion der Gründe, weshalb Veränderungen
in gewissen Teilen der Theorie Folgen für andere Teile derselben haben. Auch
ergeben sich, wieder mehr aus einer entwicklungsgeschichtlichen Perspektive
heraus, Fragen hinsichtlich der Zuordnung einzelner Werke zu einer bestimmten
Phase. So erscheint die Zuordnung des Versuchs einer neuen Theorie des

menschlichen Vorstellungsvermögens von 1789 zur Phase der Elementarphilosophie

zusammen mit dem ersten Band der Beyträge zur Berichtigung bisheriger
Missverständnisse der Philosophen (1790) und der Fundamentschrift nicht
unproblematisch.22

21 Vgl. Ch.G. Bardili, Grundriß der Ersten Logik, gereinigt von Irrthümern bisheriger
Logiken überhaupt, die Kantische insbesondere; keine Kritik sondern eine Medicina mentis,
brauchbar hauptsächlich für Deutschlands Kritische Philosophie, Stuttgart 1800.

22 Bondeli bemerkt auf S. 40, «mit dem Versuch [werde] der erste Grundsatz konkret als
<Satz des Bewußtseyns> aufgestellt und daran ein Ableitungsprogramm geknüpft». Offenbar
bezieht er sich dabei auf Reinholds Äußerung auf S. 66 der Vorrede («Der Grund, auf welchem
die neue Theorie ausgeführt werden konnte und mußte...») und besonders auf § VII des zweiten
Buchs des Versuchs: «Das Merkmal des Begriffs der Vorstellung, das die Grundlage meiner



424 Zwischen Illuminatismus und Vernunftkritik

Diese wenigen Kritikpunkte ändern aber nichts an der Tatsache, daß Bondeli
einen in mehreren Hinsichten wertvollen Beitrag zur Erforschung der Entstehung
und Entwicklung der deutschen klassischen Philosophie liefert. Seine Studie ist
zum einen die bisher umfassendste kritische Untersuchung von Reinholds Schaffen

nach 1800. Andererseits macht Bondeli deutlich, wie stark und vielschichtig
die Bedeutung Reinholds für das Denken Fichtes, Schellings und insbesondere

Hegels vor und nach 1800 ist (334-338, 364, 381-414). Das verbreitete Bild
eines Reinhold, der aus Opportunismus seine ansonsten nicht weiter interessante

Philosophie der Mode anpaßt, wird hier definitiv korrigiert. Damit trägt aber
Bondeli auch zu einer nüchterneren Evaluation der «großen» philosophischen
Zusammenhänge zwischen Hegel, Schelling und Fichte bei.

Theorie abgeben soll, liefert der folgende Paragraph. §. VII. Man ist, durch das Bewußtseyn
genöthiget, darüber einig, daß zu jeder Vorstellung ein vorstellendes Subjekt, und ein

vorgestelltes Objekt gehöre, welche Beyde von der Vorstellung, zu der sie gehören,
unterschieden werden müssen» (200). Reinhold spricht aber im Versuch vom Bewußtsein
höchstens als Grundlage bzw. Grund für die Theorie des VorstellungsVermögens. Hingegen ist
in ihm nicht nur an keiner Stelle von einem «Satz des Bewußtseins» die Rede. Reinhold spricht
hier auch nur im Plural von (ersten) Grundsätzen, Principien und Grundwahrheiten einzelner

Disziplinen (wie Naturrecht, Mathematik, Moral und auch Philosophie), ohne jemals einen
«ersten Grundsatz alles Wissens» zu erwähnen.


	Zwischen Illuminatismus und Vernunftskritik : neue Literatur zu Karl Leonhard Reinhold

