Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)

Heft: 3

Artikel: Zwischen llluminatismus und Vernunftskritik : neue Literatur zu Karl
Leonhard Reinhold

Autor: Lazzari, Alessandro

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761431

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ALESSANDRO LAZZARI

Zwischen Illuminatismus und
Vernunftkritik

Neue Literatur zu Karl Leonhard Reinhold

«Wenn fiir irgend ein Gebiet des Wissens Worterbiicher erscheinen, so ist dies
ein Beweis, daBl das Publikum die Sache nicht mehr ignorieren kann und das
Bediirfnis der Bekanntschaft mit ihr eingesteht.»! Dieses Diktum Karl
Rosenkranz' 148t sich ohne Miihe auch auf Bibliographien iibertragen. Das
Erscheinen einer Bibliographie geschieht immer als eine Antwort auf ein
wissenschaftliches Bediirfnis. Im Unterschied zu dem von Rosenkranz néher
intendierten Gebiet des Wissens — die Philosophie Immanuel Kants — hat die
Entstehung einer solchen Bediirfnissituation im Falle Reinholds lange auf sich
warten lassen. Karl Leonhard Reinhold (1757-1823), von 1787 bis 1794 Pro-
fessor der Philosophie an der Universitit Jena, von Fichte als der «scharfsinnigste
Denker seines Zeitalters»? bezeichnet, derselbe, der im letzten Semester seiner
Jenaer Lehrtitigkeit «in den drei Collegien, die er las, gegen sechshundert
Zuhorer»? hatte, war bis vor wenigen Jahren ein nahezu Unbekannter. Diese Lage
hat sich erst mit den fundamentalen Arbeiten von Reinhard Lauth* und Alfred
Klemmt’ und den an sie anschlieBenden Forschungsprogrammen® grundlegend

1 Vgl. K. ROSENKRANZ, Geschichte der Kant'schen Philosophie, in: Immanuel Kants
Siammtliche Werke, hrsg. von K. ROSENKRANZ u. F.W. SCHUBERT, zwolfter Theil, Leipzig
1840; Nachdr. Berlin 1987, 246. ,

2 Vgl. J.G. FICHTE, Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, hrsg.
von R. LAUTH und H. JACOB, Stuttgart, Bad Cannstatt 1962ff., Bd. III,2, Brief an Reinhold vom
1. Mirz 1794, Nr. 189, S. 79.

3 Vgl.: Karl Leonhard Reinholds Leben und litterarisches Wirken, nebst einer Auswahl von
Briefen Kant's, Fichte's, Jacobi's und andrer philosophirender Zeitgenossen an ihn, hrsg. von
E. REINHOLD, Jena 1825, 66. An der Universitiit Jena waren zu dieser Zeit insgesamt ca. 800
Studenten eingeschrieben.

4 Vgl. insbesondere R. LAUTH, «Nouvelles recherches sur Reinhold et I'Aufklirung», in:
Archives de Philosophie 42 (1979), 593-629 (dt. als «Reinholds Weg durch die Aufklirung»,
in: DERS., Transzendentale Entwicklungslinien. Von Descartes zu Marx und Dostojewski,
Hamburg 1989, 73-110), und DERS. (Hg.), Philosophie aus einem Prinzip. Karl Leonhard
Reinhold, Bonn 1979 (darin von LAUTH: «Fichtes und Reinholds Verhiltnis vom Anfange ihrer
Bekanntschaft bis zu Reinholds Beitritt zum Standpunkt der Wissenschaftslehre Anfang 1797»,
129-159; «Reinholds Vorwurf des Subjektivismus gegen die Wissenschaftslehre», 225-276).

> A. KLEMMT, Karl Leonhard Reinholds Elementarphilosophie. Eine Studie iiber den
Ursprung des deutschen Idealismus, Hamburg 1958.



Zwischen Illuminatismus und Vernunftkritik 417

gedndert. Das auf Unkenntnis beruhende Bild von Reinhold als eines schlechten
Epigonen Kants, das iiber lange Zeit in der Forschung dominant war, muB8 heute
als iiberwunden betrachtet werden. An seiner Stelle zeichnet sich das Bild einer
hochkomplexen Personlichkeit, die immer mehr als eine der Schliisselfiguren des
dichten Problem- und Kommunikationszusammenhangs der nachkantischen
deutschen Philosophie erscheint.

Das Erscheinen der ersten umfassenden Bibliographie der Werke Reinholds
widerspiegelt diese neue Interessenlage. Alexander von Schénborn liefert eine in
mehreren Hinsichten vorziigliche Bibliographie, die noch lange ein unent-
behrliches Arbeitsinstrument der Reinhold-Forschung darstellen wird.” Es han-
delt sich erstens bei dieser Arbeit um eine praktisch und klar gegliederte Kata-
logisierung der Werke Reinholds. In einer Einleitung (Teil I) werden zunichst
Defizite und Stand der Reinhold-Forschung erdrtert, daraufhin spezifische
bibliographische Probleme. Die eigentlich bibliographische Sektion gliedert sich
wiederum in «Eigenstidndige Arbeiten» (Teil IT), «Gelegenheitsarbeiten» (Teil IIT)
und «Briefe» (Teil IV).2 Von Schonborns Bibliographie wendet zweitens strenge
MaBstibe an. Angesichts der Praxis der damaligen Zeit, Rezensionen ohne
Angabe des Autors zu verdffentlichen, wurden von den anonymen Schriften nur
die aufgenommen, bei denen sich die Autorschaft Reinholds klar durch Belege
aus der Korrespondenz oder durch den Gebrauch von eindeutigen Sigeln
nachweisen 1dBt. Von Schonborn ist sich dabei bewuBt, «daB sehr viele Arbeiten,
die wahrscheinlich von Reinhold verfaBt wurden, in dieser Bibliographie nicht
verzeichnet sind» (56). Dieser Nachteil wird aber — wie der Autor zu Recht
bemerkt —, durch die Sicherheit kompensiert, «da die aufgenommenen Arbeiten
Reinhold zugeschrieben werden konnen» (56). SchlieBlich ist drittens die
minutiése Kommentierungsarbeit hervorzuheben, die es erlaubt, die Modalitidten
der Wiederverwertung einzelner Schriften (und Fragmente derselben) genau zu
verfolgen.

Allein hinsichtlich der Vollstindigkeit erscheint von Schonborns Biblio-
graphie an einer Stelle korrekturbediirftig. In ihr nicht enthalten ist die Bespre-
chung von Karl Christian Erhard Schmids Empirischer Psychologie (1791), die
in den Nrn. 86 (2. April 1792, Col. 1-8) und 87 (3. April 1792, Col. 9-14) der
Allgemeinen Literatur-Zeitung erschienen ist. Da sich Reinhold in seinem Brief

6 Besonders wichtig ist heute das von Dieter Henrich geleitete Forschungsprogramm zur
«Aufkliarung der philosophischen und der intellektuellen Situation an der Universitit Jena
withrend der Jahre 1789 bis 1795»; vgl. dazu: D. HENRICH, Konstellationen. Probleme und
Debatten am Ursprung der idealistischen Philosophie (1789-1795), Stuttgart 1991, 9 und 215-
263 («Die ErschlieBung eines Denkraums»).

7 A. VON SCHONBORN, Karl Leonhard Reinhold. Eine annotierte Bibliographie, Stuttgart,
Bad Cannstatt 1991, 135 S.

8 Mit «eigenstindigen Arbeiten» sind selbstindige Abhandlungen — Aufsdtze in Zeit-
schriften und Biichern — gemeint, mit «Gelegenheitsarbeiten» Rezensionen, Anzeigen, Reden
und Ubersetzungen. Diese von der iiblichen Praxis abweichende Gliederung rechtfertigt von
Schiinborn iiberzeugend mit dem Verweis auf Reinholds Gewohnheit, seine Schriften mehrmals
zu verdffenilichen. Vgl. S. 55.



418 Zwischen Illuminatismus und Vernunftkritik

an Baggesen vom 11. Juni 1792 explizit als Autor dieser Besprechung ausweist,
erfiillt sie von Schonborns strenge Aufnahmebedingung.®

Gerhard W. Fuchs' Studie iiber Reinhold als Philosoph und Illuminat!® ist
einem Forschungsbereich zuzuordnen, der im Laufe der siebziger Jahre im
Rahmen der Dokumentationsarbeit zu Reinholds Korrespondenzausgabe ertffnet
wurde. Sie schlieft unmittelbar an die Resultate der in ihm entstandenen
fundamentalen Arbeiten von Lauth!!, Schiittler'> und Sauer!® an: Reinholds
offentliche Tatigkeit als Publizist, Universititsprofessor und Philosoph war nicht
nur stindig von einer aktiven Mitarbeit an verschiedenen Freimaurerlogen
begleitet. Reinhold war auch zwischen 1783 und 1795 ein engagiertes Mitglied
des Geheimbunds der Illuminaten, in welchem er die hochsten Stufen erreichte.

Fuchs' Arbeit setzt sich als Ziel, Aufkldrung iiber den Zusammenhang von
Reinholds Engagement als Freimaurer und Illuminat mit seinem Leben und
philosophischen Wirken zu liefern. Ihre Gliederung ist chronologisch. Ein erster
Teil («Monastik und Masonik») verfolgt Reinholds Entwicklung vom Noviziat
als Jesuit (1772) bis zur ersten Begegnung mit Kant aus AnlaB von dessen
Besprechung von Herders Ideen (1785). Ein zweiter Teil («Illuminatismus und
Kantianismus») betrachtet Reinholds Schaffen vom Beginn des Studiums der
Kantischen Kritiken (1785) an bis zu den Schriften zur Elementarphilosophie.
SchlieBlich wird in einem dritten Teil («Revolution und Liberalismus»)
Reinholds Entwicklung zwischen der ersten Beschiftigung mit der Franzdsischen
Revolution (1790) und den spéten Kieler Jahren nachgezeichnet.

Fuchs' Studie leistet vor allem durch ihre. dokumentarischen Teile einen
wertvollen Beitrag zur Rekonstruktion der Umgebung von Reinholds Denken. In
ihr werden neue Dokumente aus dem Zentralen Staatsarchiv Merseburg ver-
offentlicht, die Lauths und Schiittlers These belegen, Reinhold habe auch
wihrend seiner Jenaer Zeit eine rege Aktivitdt als Illuminat entfaltet (57f.), sei
zugleich Mitglied bei den Illuminaten in Weimar gewesen (58f.) und habe bereits
1786 in der Ordenshierarchie eine mittlere Leitungsposition inne gehabt (59).
AufschluBireich sind dariiber hinaus Fuchs' Belege dafiir, daB Reinhold als

9 Reinhold schreibt hier an seinen Freund Baggesen: «Was sagst Du zu der Recension
meiner Schrift iiber das Fundament... in der A. L. Z.? Sie ist von Schmid, der mich in der That
nicht verstanden hat... DaB Gefiihl eine Vorstellung, und Begierde ein Zustand des Gemiithes
sei, der vom Vorstellen abhingt, habe ich in der Recension seiner Psychologie vorldufig gezeigt,
und werde es in meiner Theorie des Begehrungsvermdgens umstiindlicher zeigen». Vgl. Aus
Jens Baggesen's Briefwechsel mit Karl Leonhard Reinhold und Friedrich Heinrich Jacobi, in
zwei Theilen, hrsg. von K. und A. BAGGESEN, Leipzig 1831, Erster Teil, 195.

10 G.W. Fuchs, Karl Leonhard Reinhold — Illuminat und Philosoph, Frankfurt/M. 1994,
187 S.

11 ygl. LAUTH, «Nouvelles recherches ...», zitiert in Anm. 4.

12 H, SCHUTTLER, «Carl Leonhard Reinhold und die Illuminaten im Vorfeld der
Franzosischen Revolution», in: Deutscher Idealismus und Franzosische Revolution, Trier 1988,
49-75.

13 W. SAUER, «Josephinische Aufklirung und Kantischer Vernunftglauben: Reinhold», in:
DERS., Osterreichische Philosophie zwischen Aufklirung und Restauration. Beitriige zur
Geschichte des Friihkantianismus in der Donaumonarchie, Amsterdam 1982, 57-106.



Zwischen Illuminatismus und Vernunftkritik 419

Universitdtsprofessor in Jena Studenten fiir den Bund warb, und die
Informationen iiber diese praktisch unbekannten Personlichkeiten (60f.).

Die Erstveroffentlichung und kritische Erorterung der Briefe Reimarus' an
Reinhold (28. Nov. 1794), Reinholds an Schrider (20. August, 23. September
1794) und von Carl Landgraf von Hessen an Reinhold (25. Juli 1796) erweist
sich als von besonderer Bedeutung. Diese Briefe entdecken neue Einzelheiten
iiber Reinholds Stellung innerhalb des Beziehungsgefiiges des Illuminatismus
und der «Asiatischen Briider» zwischen dem Ende der Jenaer und den ersten
Jahren der Kieler Periode, sowie iiber Reinholds geheimes Projekt, den Bund in
einer neuen, «gereinigten» Form fortzusetzen (132-136).

Die zentrale These von Fuchs' Studie besagt, Reinholds illuminatisch
geprdgtes Interesse an einer ethischen Gestaltung der Gesellschaftspraxis bilde
den Hauptgrund sowohl fiir Reinholds Aufnahme des Kantianismus wie fiir seine
Wandlungen der folgenden Jahre (7). Reinhold sieht nach Fuchs im Laufe des
Pantheismusstreits ein, da Kants kritische Philosophie die beste theoretische
Grundlage des masonischen Engagements fiir eine ethische Gestaltung der
Gesellschaftspraxis bildet (20f.). Die 1786/90 erschienenen Briefe iiber die
Kantische Philosophie stellen deshalb fiir Fuchs «bei allem Revolutiondren der
Kantschen Philosophie» (63) keinen Bruch in Reinholds Schaffensprozef dar.

Der erste Wechsel in Reinholds Position, der Ubergang zu Fichtes
Wissenschaftslehre (1797), entspringe aus den Schwierigkeiten der Elemen-
tarphilosophie, das Dualismusproblem zu iiberwinden. Reinhold lasse sich hier
von dem Gedanken leiten, erst durch eine den Dualismus zwischen Sinnlichkeit
und Verstand iiberwindenden Begriindung der Transzendentalphilosophie kénne
der illuminatische Gedanke eines universalen verniinftigen Einverstdndnisses und
somit eine wissenschaftliche Grundlage fiir Rechtsphilosophie und Ethik
realisiert werden (99, 124). Demgegeniiber sieht Fuchs Reinholds Ubernahme des
Standpunkts Bardilis hauptsdchlich durch die Unfdhigkeit der Transzen-
dentalphilosophie veranlaBt, den Gedanken Gottes «als Realgrund des Seienden
und Schépfer der moralischen Weltordnung» (141) auszudriicken, ein Gedanke,
der dem Illuminaten Reinhold als notwendiges Mittel und Zugang zu einer
moralischen Weltordnung erscheinen mubB.

Dieser zentralen These kann — in der starken Formulierung, die sie bei Fuchs
erfahrt — nicht zugestimmt werden. Es ist zwar richtig, daB Reinhold den
Gedanken einer ethischen Gestaltung der Gesellschaftspraxis nie aufgegeben hat.
Es ist auch richtig, daB zwischen dem Gedanken einer ethischen Ge-
sellschaftsordnung und Reinholds Forderung einer allgemeinen und begriindeten
Ubereinstimmung unter den Philosophen ein enger Zusammenhang besteht. Doch
dies bedeutet nicht, daB die illuminatische Uberzeugung der Hauptgrund fiir
Reinholds philosophischen Wandel ist. Gerade weil Reinhold sein ganzes Leben
lang an dem Gedanken einer zu errichtenden moralischen Weltordnung fest-
gehalten hat, kann es sich dabei nicht auch um den Hauptgrund fiir Reinholds
philosophischen Wandel handeln. Dieser ist vielmehr in Einsichten zur inneren
Konsistenz und theoretischen Fruchtbarkeit einzelner Begriffe und Argumente zu
suchen.



420 Zwischen Illuminatismus und Vernunftkritik

Aus dieser Kritik heraus stellt sich hinsichtlich Fuchs' Kontinuitétsthese in
Bezug auf Reinholds Briefe von 1786/90 die Frage: LiBt sich jenseits der
Kontinuitit in Reinholds illuminatisch verankertem Interesse an einer Losung
moraltheologischer Fragestellungen vor, wihrend und nach der Abfassung der
Briefe, eine Kontinuitdt in der spezifisch philosophischen «Grundkonzeption»
(vgl. 162) feststellen? Diese Frage ist zu verneinen. Denn wenn in Reinholds
Denken vor der Entdeckung Kants, wie Fuchs selbst zu Recht betont, iiber weite
Strecken deutliche Tendenzen eines spinozanischen Pantheismus deutlich werden
(40), so stellt die in den Briefen enthaltene klare Absage an den Pantheismus!4,
obwohl sie nicht in Form einer expliziten Selbstkritik auftritt, dennoch einen
Bruch in Reinholds Auffassungen dar.!s

Wie intensiv und kompliziert Reinholds Revisionsarbeit am eigenen System
ist und wie wichtig dafiir einzelne spezifisch philosophische Diskussions-
zusammenhinge sind, wird durch die Studie von Martin Bondeli deutlich.!® Wie
der Titel ankiindigt, soll Reinholds philosophische Entwicklung unter dem
Aspekt des Problems des Anfangs der Philosophie beleuchtet werden. Diese
Einschrinkung erscheint zunéchst seltsam, ist aber in Wirklichkeit durchaus zu
rechtfertigen. Reinhold hat ndmlich wiederholt in verschiedenen Ansitzen
versucht, eine anfingliche Grundsituation zu bestimmen, aus welcher durch eine
Reihe von Ableitungsschritten ein umfassendes philosophisches System zu

14 Vgl. K.L. REINHOLD, «Ueber die Elemente, und den bisherigen Gang der Ueberzeugung
von den Grundwahrheiten der Religion», in: Der Teutsche Merkur 1787, Bd. 1, 117-142, 138f.
Reinhold ist offenbar auch wegen seiner Nihe zu Herder bemiiht, den Bruch mit dem
Pantheismus so klein wie moglich zu halten. Bezeichnend ist in diesem Zusammenhang der von
Fuchs unter Berufung auf K.A. VON REICHLIN-MELDEGG (Heinrich Eberhard Gottlob Paulus
und seine Zeit, Stuttgart 1853, Bd. I, 97) erwihnte Plan Reinholds aus dem Jahr 1787, eine
Inauguraldissertation iiber den Spinozismus zu verfassen, in welcher der Versuch unternommen
werden solite, Elemente der Konzeptionen Spinozas und Kants zu verbinden (155). Die Existenz
dieses Plans zwei Jahre nach der Entdeckung der ersten Kantischen Kritik zeigt offenbar, daB
die Inkompatibilitit beider Ansiitze sogar nach dem Erscheinen der Briefe von 1786/90 fiir
Reinhold ein Problem und ihre Verbindung ein erstrebenswertes Ziel darstellt.

I5 Einige Fehler und Ungenauigkeiten, die zuweilen das Verstiindnis des Textes erschweren,
haben sich leider in Fuchs' Arbeit eingeschlichen. So sind die auf S.62 erwihnten
«Erlduterungen iiber des Herrn Professor Kant Kritik der reinen Vernunft» nicht 1785, wie
angegeben, sondern 1784 erschienen. Diese Ausgabe sollte auch in der entsprechenden FuBnote
(Nr. 39) angefiihrt werden (der entsprechende FuBnotenverweis (S. 162) bezieht sich stattdessen
auf die zweite, «neue und verbesserte Auflage» von 1791). C.G. Schiitz’ Besprechung dieser
Schrift erscheint umgekehrt 1785 und nicht 1784, Obwohl die «Erlduterungen» tatséichlich einen
«Schulze» als Autor verzeichnen, ist der Autor dieser Schrift weder J.H.A. Schulze noch J.S.
Schulze, wie im entsprechenden FuBnotenverweis steht, sondern Johann Friedrich Schultz. Die
S. 64 erwihnte Schrift Jacobis iiber Lessing heiBt nicht «Etwas iiber Lessings Charakter»,
sondern «Etwas, das Lessing gesagt hat»; auf S.96 sollte «K.Ch.E. Schmid» statt «K.L.E.
Schmid», auf S. 141, Z. 24, «Elementarphilosophie» statt «Transzendentalphilosophie» stehen.
SchlieBlich ist es irrefiihrend, daB Fuchs sich mit der Abkiirzung «Briefe» sowohl auf den ersten
(1790) wie auf den zweiten Band (1792) von Reinholds Briefen iiber die Kantische Philosophie
bezieht (fiir letzteres vgl. S. 97 und 171, Anm. Nr. 123).

16 M. BONDELI, Das Anfangsproblem bei Karl Leonhard Reinhold. Eine systematische und
entwicklungsgeschichtliche Untersuchung der Philosophie Reinholds in der Zeit von 1789 bis
1803, Frankfurt/M. 1995, 445 S.



Zwischen Illuminatismus und Vernunftkritik 421

konstruieren sei. Der rasche Wandel in seinen Ansichten hat aber Reinhold
immer wieder daran gehindert, liber eine Bestimmung dieser Grundsituation, den
Anfang der Philosophie, hinauszugehen. Eine Erorterung gerade dieser
Bemiihungen erscheint damit besonders geeignet, zumindest die sich bis ca.
1804-05 erstreckende Phase von Reinholds philosophischer Entwicklung zu
beleuchten, in welcher Reinhold iiberhaupt am Aufstellen eines umfassenden
philosophischen Systems interessiert war.

Bondeli folgt der Chronologie von Reinholds Evolution bis 1804 und teilt
seine Arbeit dementsprechend in drei Hauptabschnitte auf. In einem ersten
Hauptabschnitt (35-153) wird Reinholds Auseinandersetzung mit dem
Anfangsproblem in der Phase der «Elementarphilosophie» (1789-1792) unter-
sucht. Bondeli stellt hier Reinholds erste systematische Bemiihungen im
Zusammenhang mit dessen Rezeption und Kritik der Philosophie Kants dar. Als
dessen Zentrum wird ein komplexer und mehrschichtiger Vorwurf des Fehlens
eines einheitlichen, durchgéingig bestimmten und evidenten Grundsatzes der
gesamten Philosophie erwiesen, der zugleich an Kants «Stufenleiter» der
Vorstellung am Ende des ersten Abschnitts der «Transzendentalen Dialektik» und
an den § 16 der «Transzendentalen Deduktion der reinen Verstandesbegriffe»
ankniipft. Bondeli zeigt iiberzeugend, daB sich Reinholds eigener, aus dieser
Kritik an Kant hervorgehende oberste Grundsatz, der «Satz des BewuBtseins»',
aus der Verbindung verschiedener zentraler Bedeutungskomponenten des
Kantischen Grundsatzes des Verstandes ergibt und eine mehrdimensionale
Einheitsleistung erbringen soll (41-107).

Das mit dem Aufstellen eines obersten Grundsatzes verbundene
Ableitungsprogramm erweist sich als ebenso vielschichtig wie die Einheits-
leistung des Satzes des BewuBtseins. Bondeli hebt in Anlehnung an Henrich!®
deutlich hervor, da Reinhold zwischen 1789 und 1791 iiber weite Strecken
sowohl mit einem Verfahren der progressiven Begriffsbestimmung wie mit einem
Ableitungsprogramm von Folgesdtzen operiert, ohne zwischen beiden zu
unterscheiden. Zugleich wird auf die ihnen gemeinsame Grundschwierigkeit
aufmerksam gemacht, die mit der linearen Struktur dieser Ableitungskonzepte
zusammenhiingt: In beiden Fillen kommt man nicht darum herum, in den Satz
des BewuBtseins nachtriglich Bestimmungen zu legen, die in ihm nicht enthalten
sein diirfen (113).

Interessant ist Bondelis Erorterung von Reinholds fast unbekannter
Bearbeitung dieser Schwierigkeit im 1792 verfaiten ersten Aufsatz des zweiten
Bandes der Beitrdge zur Berichtigung bisheriger Missverstindnisse der Philo-
sophen (1794): Reinhold argumentiert nun sichtlich in Richtung eines zirkulédren
Ableitungsverfahrens, in welchem die innere Erfahrung als oberste Evidenz-
instanz iibernommen und eine Pluralitit von Tatsachen des SelbstbewuBtseins,

17 Reinhold formuliert den Satz des BewuBtseins zwischen 1790 und 1792 immer wieder
anders. Die bestindigste Variante ist dabei folgende: «Im BewuBtseyn wird die Vorstellung
durch das Subjekt vom Subjekt und Objekt unterschieden und auf beyde bezogen».

18 vgl. HENRICH, Konstellationen, 240f., zitiert in Anm. 6.



422 Zwischen Illuminatismus und Vernunftkritik

die mit der Tatsache des BewuBtseins gleichurspriinglich sind, angenommen
werden sollen (128-132; 150-153).1°

In einem zweiten Hauptabschnitt seiner Arbeit (155-259) untersucht Bondeli
Reinholds Behandlung des Anfangsproblems unter dem EinfluB von Fichtes
Wissenschaftslehre. Bondeli gibt hier eine ausfiihrliche Darstellung von Fichtes
Kritik an Reinhold in der Aenesidemus-Rezension (1794) und von den Versuchen
der Begriffsschrift und des ersten Paragraphen der Grundlage der gesammten
Wissenschaftslehre von 1794, einen gegeniiber dem Satz des BewubBtseins
alternativen obersten Grundsatz aufzustellen (192-221; 245-256). Aus ihr
ergeben sich gravierende Bedenken sowohl gegen Fichtes Deutung von Rein-
holds Satz des BewubBtseins wie gegen seinen Versuch, ihn zu fundieren und
durch einen anderen Grundsatz zu ersetzen. Diese Bedenken erlauben eine
Widerlegung der verbreiteten These, Reinholds AnschluB3 an die Wissenschafts-
lehre sei selbstverstindlich gewesen.?

Auch der entgegengesetzten These, Reinhold habe den Anschluff an die
Wissenschaftslehre lediglich vorgetduscht, muB mit Bondeli widersprochen
werden. Reinholds Selbsteinschitzung seines Ubergangs in der erweiterten
Fassung des Versuchs iiber die Fortschritte der Metaphysik (1797) erscheint
zwar tatsdachlich an manchen Stellen reichlich rhetorisch und nicht immer auf der
Hohe der wirklich vertretenen Positionen, wie Bondeli nachweist (191). Doch
lassen sich an Fichtes Losung des Anfangsproblems in der Wissenschaftslehre
von 1794 durchaus Ziige aufzeigen — wie die Eliminierung des Dinges an sich
durch eine Struktur des absoluten Entgegensetzens —, die Reinhold, aufgrund
seiner Suche nach einem nunmehr praktischen Fundament des Systems inter-
essant erscheinen miissen.

Mit dem dritten und letzten Hauptabschnitt seiner Arbeit (261—414), der
Reinholds Denkentwicklung in der Phase seines Anschlusses an den sog.

19 vgl. «Ueber den Unterschied zwischen dem gesunden Verstande und der
philosophierenden Vernunft in Riicksicht auf die Fundamente des durch beyde moglichen
Wissens», in: K.L. REINHOLD, Beytrige zur Berichtigung bisheriger Missverstiindnisse der
Philosophen. Zweyter Band die Fundamente des philosophischen Wissens, der Metaphysik, der
Moral, moralischen Religion und Geschmackslehre betreffend, Jena 1794. Bondelis Behauptung
auf S.129-130, daB Reinhold im diesem Aufsatz «vom Singular <Tatsache> zum Plural
<Tatsachen> iibergegangen ist» (130), muB berichtigt werden. Der Ausdruck «Tatsachen des
BewuBtseins» kommt bereits an einer Stelle der Fundamentschrift vor (Uber das Fundament des
philosophischen Wissens, nebst einigen Erlduterungen iiber die Theorie des Vorstellungs-
vermogens, Jena 1791, 79). Im Unterschied zur Tatsache des BewuBtseins im Singular, welche
den durch sich selbst evidenten Tatbestand bezeichnet, daB wir ein BewuBtsein haben, bezieht
sich der Ausdruck «Tatsachen des BewuBtseins» im Plural auf die Handlungen, die das
BewuBtsein konstituieren, das Beziehen und Unterscheiden. Reinhold gebraucht an
verschiedenen Stellen der Fundamentschrift auch den Ausdruck «Sidtze des BewuBtseins» im
Plural; vgl. 102, 106, 108f.

20 Nicht ganz klar ist in diesem Zusammenhang, wie Bondeli das Verhiltnis von «Ich bin»
und intellektueller Anschauung im ersten Paragraphen der Grundlage sieht, wenn man sein
Diktum von «Ich bin> (bzw. eine <intellectuelle Anschauung>» (vgl. S. 224f.) folgendem Zitat
gegeniiberstellt: «Im Unterschied zur «Grundlage> wird die GewiBheit des Wissens nun weder an
der Identitdtssetzung noch am bloBen <ch bin», sondern [Hervorhebung A.L.] an der
intellektuellen Anschauung festgemacht» (220).



Zwischen Illuminatismus und Vernunftkritik 423

logischen oder rationalen Realismus C.G. Bardilis bis 1804 verfolgt, betritt
Bondeli ein noch wenig erforschtes Gebiet. Seine ausfiihrliche kritische
Darstellung von Bardilis Hauptwerk, der Grundri der Ersten Logik (1800)%,
erscheint deshalb nicht iiberfliissig. Bondeli zeigt, daB Reinhold Bardilis
Gedanke einer ontologischen Logik weder plotzlich noch blind iibernimmt.
Reinholds Bekenntnis zu Bardili ist vielmehr das Resultat eines Annihe-
rungsprozesses, der bereits 1799 mit der Schrift Uber die Paradoxien der
neuesten Philosophie und dem Sendschreiben an J.C. Lavater und J.G. Fichte
iiber den Glauben an Gott beginnt und von vornherein von speziellen
sprachtheoretischen und Glaubensgesichtspunkten geleitet ist. Es handelt sich
aber auch um ein kritisches Bekenntnis. Reinholds Aufsdtze in den Beytrigen zur
leichtern Uebersicht des Zustands der Philosophie beym Anfange des 1I9.
Jahrhunderts (1801-1803) driicken zugleich die Bemiihung aus, eine gegeniiber
Bardili verbesserte realistische Konzeption von Subjektivitit und Objektivitit,
die auch den Einwinden Schellings und Hegels Rechnung trigt, mit einer
radikalen Kritik an der Subjektphilosophie zu verbinden.

Bondelis Studie ist, ihrem Untertitel folgend, «eine systematische und
[Hervorhebung. A.L.] entwicklungsgeschichtliche Untersuchung der Philosophie
Reinholds in der Zeit von 1789 bis 1803». Tatséchlich ist aber insgesamt der
systematische Gesichtspunkt vorherrschend. Bondeli erortert vor allem die
verschiedenen Bedeutungsnuancen einzelner zentraler Begriffe und die Stich-
haltigkeit von Argumenten und Gegenargumenten. Dies 148t Fragen hinsichtlich
des entwicklungsgeschichtlichen Aspekts entstehen. So erscheint die Aufteilung
von Reinholds Behandlung des Anfangsproblems in ihre verschiedenen thema-
tischen Aspekte, die in den drei Hauptphasen von Reinholds Entwicklung jeweils
separat auf ihre argumentative Konsistenz hinterfragt werden, eher ein Hindernis
fiir die Rekonstruktion der Griinde der Verdnderungen von einer Entwick-
lungsphase zur anderen. Diese Fragmentierung erschwert nimlich die Ubersicht
des Zusammenhangs der verschiedenen thematischen Aspekte innerhalb einer
selben Phase und somit die Rekonstruktion der Griinde, weshalb Verinderungen
in gewissen Teilen der Theorie Folgen fiir andere Teile derselben haben. Auch
ergeben sich, wieder mehr aus einer entwicklungsgeschichtlichen Perspektive
heraus, Fragen hinsichtlich der Zuordnung einzelner Werke zu einer bestimmten
Phase. So erscheint die Zuordnung des Versuchs einer neuen Theorie des
menschlichen Vorstellungsvermdgens von 1789 zur Phase der Elementarphilo-
sophie zusammen mit dem ersten Band der Beytrdge zur Berichtigung bisheriger
Missverstindnisse der Philosophen (1790) und der Fundamentschrift nicht
unproblematisch.?

2l ygl. CH.G. BARDILI, GrundriB der Ersten Logik, gereinigt von Irrthiimern bisheriger
Logiken iiberhaupt, die Kantische insbesondere; keine Kritik sondern eine Medicina mentis,
brauchbar hauptsichlich fiir Deutschlands Kritische Philosophie, Stuttgart 1800.

22 Bondeli bemerkt auf S. 40, «mit dem Versuch [werde] der erste Grundsatz konkret als
«Satz des BewuBtseyns> aufgestellt und daran ein Ableitungsprogramm gekniipft». Offenbar
bezieht er sich dabei auf Reinholds AuBerung auf S. 66 der Vorrede («Der Grund, auf welchem
die neue Theorie ausgefiihrt werden konnte und muBte...») und besonders auf § VII des zweiten
Buchs des Versuchs: «Das Merkmal des Begriffs der Vorstellung, das die Grundlage meiner



424 Zwischen Illuminatismus und Vernunftkritik

Diese wenigen Kritikpunkte dndern aber nichts an der Tatsache, daB Bondeli
einen in mehreren Hinsichten wertvollen Beitrag zur Erforschung der Entstehung
und Entwicklung der deutschen klassischen Philosophie liefert. Seine Studie ist
zum einen die bisher umfassendste kritische Untersuchung von Reinholds Schaf-
fen nach 1800. Andererseits macht Bondeli deutlich, wie stark und vielschichtig
die Bedeutung Reinholds fiir das Denken Fichtes, Schellings und insbesondere
Hegels vor und nach 1800 ist (334-338, 364, 381-414). Das verbreitete Bild
eines Reinhold, der aus Opportunismus seine ansonsten nicht weiter interessante
Philosophie der Mode anpafit, wird hier definitiv korrigiert. Damit trégt aber
Bondeli auch zu einer niichterneren Evaluation der «groBen» philosophischen
Zusammenhinge zwischen Hegel, Schelling und Fichte bei.

Theorie abgeben soll, liefert der folgende Paragraph. §. VII. Man ist, durch das BewuBtseyn
gendthiget, dariiber einig, daB zu jeder Vorstellung ein vorstellendes Subjekt, und ein
vorgestelltes Objekt gehore, welche Beyde von der Vorstellung, zu der sie gehoren,
unterschieden werden miissen» (200). Reinhold spricht aber im Versuch vom BewuBtsein
héchstens als Grundlage bzw. Grund fiir die Theorie des Vorstellungsvermogens. Hingegen ist
in ihm nicht nur an keiner Stelle von einem «Satz des BewuBtseins» die Rede. Reinhold spricht
hier auch nur im Plural von (ersten) Grundsitzen, Principien und Grundwahrheiten einzelner
Disziplinen (wie Naturrecht, Mathematik, Moral und auch Philosophie), ohne jemals einen
«ersten Grundsatz alles Wissens» zu erwihnen.



	Zwischen Illuminatismus und Vernunftskritik : neue Literatur zu Karl Leonhard Reinhold

