
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)

Heft: 3

Artikel: Mit der Freiheit des Evangeliums gegen den Papst : Wilhelm von
Ockham als streitbarer Theologe

Autor: Leppin, Volker

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761429

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761429
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Volker Leppin

Mit der Freiheit des Evangeliums gegen
den Papst

Wilhelm von Ockham als streitbarer Theologe1

Wer die jüngst veröffentlichte Ockham-Bibliographie2 durchblättert, muß den
Eindruck gewinnen, dieses Bändchen, das ohnehin in einem für sein

philosophisches Programm bekannten Verlag erschienen ist, widme sich einem
Denker, dem heute eigentlich nur noch philosophisches Interesse

entgegengebracht werden könne - so erdrückend ist das zahlenmäßige Übergewicht
der darin aufgeführten philosophischen Forschungsbeiträge gegenüber denen
anderer Disziplinen, auch der theologischen.3 Schreitet man jedoch, hiervon
inspiriert, in die nächstgelegene mediävistische Bibliothek, entsteht angesichts
des Ockhamschen Originalwerkes ein ganz anderes Bild: Die ohnehin nur
aufgrund einer bei näherem Zusehen höchst problematischen Vorgabe der
Herausgeber getrennten Opera Philosophica und Opera Theologica haben in der
modernen Edition gleiches Gewicht4, und beide Reihen bieten eine Fülle von
Themen, an denen sich theologisches Interesse entzünden könnte - von Fragen
der theologischen Epistemologie und der Gotteslehre über die Prädestinations-
bis zur Eucharistielehre. Nimmt man noch die verstreut edierten Opera Politico
hinzu, so gilt - da diese nicht allein den Entwurf einer Sozialphilosophie5,
sondern aufgrund der in ihnen zu findenden Reflexionen über Häresie und

1 Im folgenden werden als Abkürzungen für Werke Ockhams verwendet: Brev SCHOLZ,

Richard, Wilhelm von Ockham als politischer Denker und sein Breviloquium de principatu
tyrannico, Stuttgart 1952 Leipzig 1944); OP I-VII Opera Philosophica. Hg.: Juvenalis
Lalor u. a. Bd. 1-7, St. Bonaventure, N.Y. 1974-1988; OPol I—III Opera Politico. Bd. 1. Hg.:
Hilary Seton Offler u. a., Manchester 1956-1974; OT I-X Opera Theologica. Hg.: Juvenalis
Lalor u. a. Bd. 1-10, St. Bonaventure, N.Y. 1967-1986; Goldast II Goldast, Melchior,
Monarchia S. Romani Imperii. Bd. 2, Frankfurt 1614, 392-974 Turin 1959) (Dialogus).

2 BECKMANN, Jan P. (Hg.), Ockham-Bibliographie 1900-1990, Hamburg 1992.
3 Vgl. die ähnliche Feststellung von Dettloff., Werner, Rez. über Vossenkuhl,

Wilhelm/SCHÖNBERGER, Rolf (Hg.), Die Gegenwart Ockhams, Weinheim 1990, in: ThRv 88

(1992) 208-210, hier: 209.
4 Vgl. zur Kritik an dieser Einteilung MlETHKE, Jürgen, Der Abschluß der kritischen

Ausgabe von Ockhams akademischen Schriften, in: DA 47 (1991) 175-185, hier: 177.
5 Nach wie vor grundlegend hierzu Ders., Ockhams Weg zur Sozialphilosophie, Berlin

1969; vgl. neuerdings Leppin, Volker, Art. Ockham/Ockhamismus I.2.2.: Ockhams politische
Theorie, in: TRE 25, Berlin, New York 1995,14-16.



398 Mit der Freiheit des Evangeliums gegen den Papst:

Gestalt der Kirche auch eine Fülle von kirchenrechtlichen und theologischen
Problemen6 enthalten - erst recht, daß die Feststellung des Ungleichgewichts in
der Forschung zugleich die Anzeige eines theologischen Nachholbedarfs
bedeutet7: Will die Theologie einen der großen Anreger des abendländischen Denkens

nicht gänzlich der Philosophie überlassen, sondern ihm im interdisziplinären
Dialog näherkommen, muß sie noch gründlich an ihrem eigenen Ockham-Bild
arbeiten.

Hierzu soll die vorliegende Studie einen Beitrag leisten, indem Ockhams
knappe, aber für sein argumentatives Vorgehen sehr instruktive Behandlung des

Konzeptes der durch das Evangelium begründeten Freiheit untersucht wird, die
ohne gründlichen Rekurs auf den theologischen Kontext kaum angemessen zu
verstehen ist.8 Dabei sollte die theologische Betrachtung nicht mißbilligend davor
zurückschrecken, daß für Ockham diese Frage - anders als etwa für Luther9 -
durchaus nicht zeitlebens im Zentrum stand, sondern er sie erst, als er nach den
Maßstäben seiner Zeit bereits ein alter Mann war, zum Zwecke der Agitation
gegen die Päpste seiner Zeit aufgegriffen hat: Erst 1337 gewinnen Terminus und

Begriff der Freiheit in seinem Oeuvre eine prominente Stellung und dienen nun
sofort in scharf zugespitzter Form der Auseinandersetzung mit dem päpstlichen
Machtanspruch.10 Dieser offenbar ganz funktional auf eine Polemik ausgerichtete
Rückgriff auf einen theologischen Zentralsatz ist nicht als Manko etwa im Sinne

6 Vgl. die Betonung des theologischen Charakters der Auseinandersetzung in OPol II
536,57-61; 734,235-735,237.

7 Selbst der offensichtlich um die Rehabilitierung seines großen Ordensbruders bemühte
Franziskaner Philotheus Boehner hat sich weit mehr philosophischen als theologischen
Problemen gewidmet. Bemerkenswerte Ausnahmen einer monographischen Würdigung
Ockhams als Theologen bilden in jüngerer Zeit die katholische Arbeit von Schlageter,
Johannes, Glaube und Kirche nach Wilhelm von Ockham, Münster 1975 Diss. München
1970), 103, und die evangelische von BANNACH, Klaus, Die Lehre von der doppelten Macht
Gottes bei Wilhelm von Ockham, Wiesbaden 1975, (VIEG 75); vgl. jetzt auch Leppin, Volker,
Geglaubte Wahrheit. Das Theologieverständnis Wilhelms von Ockham, Göttingen 1995, (FKDG
63).

8 Gerade die Freiheitsthematik ist, da sie in den Arbeiten von Palacz, Ryszard, «Liberias
als eine Grundkategorie der gesellschaftlichen Philosophie bei Ockham», in: ZIMMERMANN,
Albert (Hg.), Soziale Ordnungen im Selbstverständnis des Mittelalters. 2. Halbbd., Berlin/New
York 1980, 408-426, (MM 12/2), und KRINGS, Hermann, Woher kommt die Moderne?, in:
ZPhF 41 (1987) 3-18 in recht globalem philosophischen Rahmen behandelt wird, ein treffendes
Beispiel für die durch eine allein philosophische Rezeption entstehende Einseitigkeit des

Ockhambildes.
9 Siehe - neben der Freiheitsschrift WA 7,12-38.39-73 - insbesondere WA 1,309,20;

5,38,27f.; 6,558,5f.; 8,607,6; vgl. zur Bedeutung der Freiheitskonzeption für Luther z. B.
Ebeling, Gerhard, «Die königlich-priesterliche Freiheit», in: Ders., Lutherstudien 3, Tübingen
1985, 157-180; Pannenberg, Wolfhart, «Vater des Glaubens», in: Häring, Her-
mann/KusCHEL, Karl-Josef (Hg.), Gegenentwürfe. FS Küng, München/Zürich 1988, 143-155,
hier: 151; vgl. zum biographischen Zusammenhang der Freiheitslehre Luthers MOELLER,

Bernd/STACKMANN, Karl, Luder - Luther - Eleutherius, in: NAWG. Philologisch-Historische
Klasse 1981 Nr.7,167-203.

10 OPol III 275,14ff.; zur Datierung MlETHKE, Sozialphilosophie 108 (wie Anm. 5). Vorher
erscheint der Terminus lediglich in einem Nebengedanken im Dialogus I, ohne schärfer
ausgeführt zu werden (Goldast II 623,35-50).



Wilhelm von Ockham als streitbarer Theologe 399

mangelnder Orientierung am Grundsätzlichen des biblischen Befundes zu
betrachten; sondern umgekehrt zeigt sich hier gerade Ockhams Leistung, geschult
durch scholastische Argumentationstechniken, in die Auseinandersetzung mit
den Päpsten auch mit - im Rahmen seiner eigenen Arbeiten" - ihm neuen
Argumenten theologisch reflektiert einzugreifen.

Die Situation, auf die Ockham das Konzept der Freiheit anwandte, war ganz
und gar durch die politische Auseinandersetzung geprägt: Seine Konzeption
christlicher Freiheit hat er nicht etwa entwickelt, als er um die Freistellung des

Subjektes von lehrmäßiger Bevormundung durch die kirchliche Hierarchie
stritt.12 In der Behandlung der Frage der Häresie, die durch seine im Konflikt mit
Johannes XXII. gewonnene Überzeugung ausgelöst worden war, daß der amtierende

Papst ein Häretiker sei, erklärt Ockham es zwar für illegitim, daß der Papst
etwas als katholisch definiere, was nicht durch die Schrift oder den Glauben der
universalen Kirche als katholische Wahrheit überliefert sei13, und sieht die
katholischen Christen - und ausdrücklich auch die Christinnen14 - als berechtigt,
ja verpflichtet an, konziliare und päpstliche Entscheidungen auf ihre
Rechtgläubigkeit hin zu überprüfen: Diese sind nicht mehr generell verbindlich15,
sondern hinsichtlich dieser ihrer Verbindlichkeit an die durch Nicht-Reprobation
erfolgende Approbation durch jeden einzelnen Christen und jede einzelne
Christin gebunden16, denn: «Fides nostra non innititur auctoritati cuius-

cumque viventis in hac vita mortali.»17 Aber: In diesem Zusammenhang erscheint
die Rede von der christlichen Freiheit jahrelang nicht.

Als Ockham schließlich im Tractatus contra Benedictum den Terminus der
lex libertatis einführte, geschah dies im Kontext eines ganz anderen Themas, das

ebenfalls in diesem Traktat erstmals in gründlicher Behandlung begegnet18,

nämlich der Frage, ob die legitime politische Leitung der Christenheit beim

11 Begegnet ist Ockham diesem Begriff, ohne ihn dabei aufzugreifen, schon früher im
Armutsstreit, nämlich in der Appellation seines Ordensgenerals Michael von Cesena (s. Stephani
Baluzii Tutelensis Miscellanea Novo ordine digesta opera et studio Joannis Dominici Mansi
Lucensis. Bd. 3, Lucca 1762, 284).

12 SCHLAGETER, Johannes, Die Autorität der Freiheit. Zur Problematisierung des

päpstlichen Herrschaftsanspruches bei Wilhelm von Ockham und Martin Luther, in: FS 59

(1977) 183-213, hier: 185-189. 192-197 vermengt aufgrund seiner eigenen Kategorienbildung
die Problematik der Häresie zu rasch mit der Freiheitsproblematik.

13 OPol II 835,131-133; 844,522-524; 853,280; vgl. Schrift und Kirchenlehre als

Gegenbegriffe zu dem in Goldast II 420,Iff. wie in OPol II 643,29-31 abgelehnten Ausrichten
am menschlichen Willen in Goldast II 420,5-15; vgl. auch z. B. ebd. 612,Iff.; 635,20ff.; OPol

III 72,37-39, sowie SCHLAGETER, Glaube und Kirche 103 (wie Anm. 7).
14 Goldast II 503,50ff.; OPol III 10,20-22.
15 Ebd. 247,8-10; vgl. Dial III 1,3,4: «Generali concilio et aliis in uno casu est credendum et

in alio non» (Goldast II 822,10ff); 1,3,6 (ebd. 823,35-45); 1,3,9 (ebd. 826,45-60).
16 OPol II 383,131-137; 506,268; vgl. Dial IB 1,3,13 (Goldast II 831,5ff.); OPol III 67,13-

22.
17 OPol II 853,273f.; vgl. OPol III 253,19-21 das Gegenteil als häretische Konsequenz aus

den Äußerungen Benedikts XII.; vgl. zum Ganzen Leppin, Geglaubte Wahrheit 284-292 (wie
Anm. 7).

18 S. die Bemerkung der Herausgeber in OPol III 159 hierzu; die gelegentlichen vorherigen
Erwähnungen der plenitudo potestatis sind knapp und unspezifisch (s. OPol II 627,141 ff.;
Goldast II 730,38-731,36; vgl. MlETHKE, Sozialphilosophie 109 [wie Anm. 5]).



400 Mit der Freiheit des Evangeliums gegen den Papst:

Kaiser oder beim Papst liege: Eine ausführliche Darlegung in speziell diesem
Kontext begegnet zwar erst in Kapitel VI, während das im Textverlauf erste
Auftreten des Konzeptes in IV, 1219 im Kontext einer Auseinandersetzung um die
Frage nach dem Recht der Gläubigen steht, sich einem häretischen Papst zu
verweigern. Daß dennoch der primäre Kontext die Auseinandersetzung zwischen
Papsttum und Kaisertum ist, geht aus zweierlei hervor:

1. Das Kapitel VI ist möglicherweise, obwohl es im Textverlauf nach IV
erscheint, älter als die sonstigen Teile des Traktates, da es ursprünglich
selbständig existierte.20 Freilich kann dies nicht als gesichert gelten, da man dann
unterstellen müßte, daß Ockham selbst oder jemand anders den Rückverweis auf
eine schon erfolgte Erwähnung der libertas Christiana21, der sich nur auf IV, 1222

beziehen kann, nachträglich interpoliert hätte.
2. Ockham legt auch in IV, 12 zunächst umständlich und vom Kontext nicht

gefordert dar, daß die plenitudo potestatis sich nicht auf die Ein- und Absetzung
weltlicher Herrscher erstrecken könne: Offensichtlich war für ihn die Anwendung

auf die Häresie nur eine Ableitung aus diesem Gedanken.
Vor allem aufgrund dieser letzteren Überlegung kann man also davon

ausgehen, daß der primäre Kontext für das Auftreten des Konzeptes der
christlichen Freiheit bei Ockham der Streit zwischen Papsttum und Kaisertum ist.
Ockham begriff diesen schon länger währenden Streit zwischen Ludwig dem

Bayern und seinen jeweiligen päpstlichen Gegenspielern23 nicht nur in seiner
aktuellen, sondern auch in seiner grundsätzlichen Dimension, d. h. er folgerte
seine Ausführungen zum Vorgehen Johannes XXII. (und mittlerweile Benedikts
XII.) gegen Ludwig aus prinzipiellen Erwägungen zur Stellung des Papstes im
politischen Gefüge der Christenheit. Ockham richtete sich vor allem gegen ein

Argument aus dem Prozeß des Johannes gegen Ludwig: Johannes hatte sein

Vorgehen gegen den Kaiser durch Berufung auf seine Machtfülle, die plenitudo
potestatis24, legitimiert.25

Ockham bezog diesen Begriff aber nicht nur wie der Papst im Kontext des

Prozesses auf die unmittelbare Folgerung des Johannes aus diesem juristischen
Vorgehen selbst, also die Bannandrohung gegenüber Ludwig und dessen

19 OPol III 262,9ff.
20 S. MlETHKE, Sozialphilosophie 109 (wie Anm. 5).
21 S. OPol III 275,14f.
22 Ebd. 262,9ff.
23 Ebd. 285,28-33; zur Geschichte der Auseinandersetzungen s. MlETHKE, Jürgen, Art.

Ludwig IV., in: TRE 21, Berlin, New York 1991, 482-487; Schütz, Alois, «Der Kampf
Ludwigs des Bayern gegen Papst Johannes XXII. und die Rolle der Gelehrten am Münchner
Hof», in: Glaser, Hermann (Hg.), Wittelsbach und Bayern 1/1, München, Zürich 1980, 388-
397; zu Ockhams theologischer Reflexion des Kaisertums Leppin, Art. Ockham 15f. (wie Anm.
5).

24 S. MGH. Const 5, Hannover, Leipzig 1909-1913, 616ff.(Nr. 792), insbesondere 617,42,
zitiert bei Ockham OPol III 288,4f.

25 Daß die Entmachtung des Kaisers durch den Papst aufgrund der plenitudo potestatis
möglich sei, hatte schon Aegidius Romanus, De ecclesiastica potestate, hg. v. Richard Scholz,
Aalen 1961 Weimar 1929), 204, gelehrt.



Wilhelm von Ockham als streitbarer Theologe 401

Suspendierung von jeglicher Amtsverwaltung26, sondern auf das Ganze der
päpstlichen Suprematieansprüche überhaupt, also schon die geistige Grundlage
der Anklageerhebung und des Prozesses27 - angesichts des Hintergrundes des

Begriffs völlig zu Recht: Dieser Begriff, der beiläufig auch im Kirchenrecht
erscheint28, wurde in seinen extremen Konsequenzen von Aegidius Romanus in
seiner Schrift De ecclesiastica potestate, entfaltet: Insbesondere in DI,9 führt
dieser aus, daß der Papst innerhalb der Kirche über die plenitudo potestatis
verfüge29, d. h. die Macht, unmittelbar, ohne Sekundärursachen zu wirken30,

weswegen sich die Macht des Papstes letztlich über alles erstrecke31 - mit der
politischen Spitze: «Nulla sit vera alia potestas nec verus principatus, nisi sit
subditus summo pontifici.»32 Gott nämlich wollte, «ut potestas terrena sua iura
haberet sub potestate ecclesiastica»33, und letztlich gelte, daß die plenitudo
potestatis des Papstes «sine pondéré, numéro et mensura»34 sei. Ein zu Ockham
zeitgenössischer Vertreter solcher Lehren war Augustinus Triumphus. In dessen
Summe über die kirchliche Gewalt35 findet sich in p. 1 q. 22 De pape obedientia
die Ausführung, daß dem Papst dann nicht zu gehorchen sei, wenn er etwas

gegen natürliches oder göttliches Recht anordne, ihm aber im Bereich des

positiven Rechts jederzeit zu folgen sei, auch wo seine Vorschrift dem bereits
kodifizierten Recht widerspräche, da das gesamte positive Recht entweder direkt
(kanonisches Recht) oder indirekt durch die Notwendigkeit päpstlicher Approbation

zur Rechtsgültigkeit (römisches Recht) vom Papst abhänge.36

Gegen solche papalistischen Lehren nun bestritt Ockham, daß die plenitudo
potestatis dazu herhalten könne, dem Papst das Recht zu allem zuzugestehen, das

weder dem göttlichen noch dem natürlichen Gesetz widerspreche.37 Allein so
aber wäre es seiner Meinung nach zu rechtfertigen gewesen, dem Papst die
letztlich durch Johannes' Beharren auf der Notwendigkeit päpstlicher Approbation

für die Gültigkeit der Königswahl postulierte Macht zur Ein- und
Absetzung weltlicher Herrscher zuzugestehen.

Und eben hier ist die Stelle, an der Ockham an die Kirchenpolitik eine

theologische Meßlatte anlegt, bzw. umgekehrt die theologische Konzeption der
im Evangelium begründeten Freiheit auf ihre kirchenpolitischen Implikationen
hin befragt. Seine Argumentation gegen die plenitudo potestatis nämlich beruht
auf Erwägungen zum biblischen Grund der Freiheit - und daß eben dies

26 Eine Absetzung war dies in päpstlicher Perspektive nicht; s. MŒTHKE, Ludwig IV. 483
(wie Anm. 23)!

27 OPol III 288,19-24.
28 S. Decretum p. 2 c.2 q.6 c.llf.; c.3 q.6 c.8; c.9 q.3 Prolog (CIC. Hg. v. Emil Friedberg.

Bd.l, Leipzig 1879 [= Graz 1955], 469f.; 521; 606).
29 AEGIDIUS Romanus, De ecclesiastica potestate 191 (wie Anm. 25).
30 Ebd. 190.
31 Ebd. 1961.; 203.
32 Ebd. 198.
33 Ebd. 201.
34 Ebd. 190; 206-209.
35 AUGUSTINUS de Ancona, Summa de ecclesiastica Potestate, Augsburg 1473.
36 Ebd. f. 122r-123r.
37 S. OPol 111262,11-21.



402 Mit der Freiheit des Evangeliums gegen den Papst:

übersehen wird, ist die Gefahr einer mangelnden theologischen Rezeption seines
Werkes.

Den hermeneutischen Kontext bildet dabei für Ockham das Gegenüber des

Freiheit bietenden Evangeliums zum alttestamentlichen Gesetz: «Lex evangelica
est lex libertatis respectu Mosaicae legis.»38 Genauer bedeutet dies gemäß einer
Aussage in den Odo Quaestiones, daß es die Bedeutung der lex libertatis sei,

«(...) ut non sit tantae servitutis quantae fuit lex Mosaica»39: Der Unterschied
zwischen beiden Größen hinsichtlich Freiheit und Unfreiheit wird damit, wie
man schon aufgrund der gemeinsamen Bezeichnung als lex ahnen kann, als ein
rein quantitativer benannt, nicht etwa als qualitativer Gegensatz. Daß das

christliche Gesetz ein Gesetz der Freiheit ist41', beseitigt dementsprechend für
Ockham auch keineswegs grundsätzlich und generell Knechtschaft41 (die für
Ockham gemäß der Glosse zu Jak 1,2542: «Legem perfectae libertatis, gratiam
vocat evangelii, quae perfecte libéras facit a Servitute timoris»43 der eigentliche
Gegenbegriff zur Freiheit des Evangeliums ist44): Der theologisch-hermeneu-
tische Kontext, in den er die Aussagen über die Befreiung aus der Knechtschaft
einordnet, ist nicht eine Gegensatzhermeneutik, sondern eine bei Ockham auch

an anderen Stellen begegnende45 Überbietungshermeneutik, die den Neuen Bund
als eine dem Alten gegenüber höhere Stufe versteht.

38 OPol I 28,28f. Vgl. auch ebd. 231,52-53: «(...) lex evangelica non solum dicitur lex
libertatis quia libérât Christianos a Servitute peccati et legis Mosaicae». Das Auftreten der Sünde
als Gegenüber zur Freiheit des Evangeliums in diesem Zitat hat bei Ockham (ungeachtet der
hohen Bedeutung der Sündenlehre für seine Eigentumstheorie; s. Leppin, Art. Ockham 14f. [wie
Anm. 5]) keinen hohen systematischen Stellenwert; meist fehlt sie in diesem Zusammenhang
ganz, und auch schon in der Fortsetzung des zitierten Satzes geht es nicht mehr um Sünde,
sondern nur noch um die gesetzlichen Bestimmungen: «Sed etiam quia Chrisüani per legem
evangelicam nec maiori nec tanta Servitute premuntur quanta fuit servitus veteris legis» (V. SS-
SS).

39 OPol I 29,15-17; vgl. Goldast II 776,35ff.; Brev 56,20-57,30.
40 OPol III 275,14f.; I 230,9-12; 29,13f.
41 Das betont Ockham ausdrücklich in Brev 58,23-33 unter Berufung auf 1 Kor 7,20f.
42 Neben anderen in OPol I 230,13-231,38 als Belegstelle aufgelistet
43 Zit. nach Bibliorum sacrorum Tomus sextus cum Glossa ordinaria, et Nicolai Lyrani

expositionibus, Lyon 1545, f.211v.
44 Von der captivitas spricht Ockham zwar auch in dem Sinne, daß man sich nicht in

Gefangenschaft des Papstes begeben solle, aber hier geht es um die Gefangenschaft des

Intellekts: «Nullus enim contra veritatem catholicam debet captivare intellectum suum in
obsequium cuiuscumque hominis» (OPol IH 256,33-35) - in Bezugnahme auf 2 Kor 10,5 (zur
Vorgeschichte der Zitierung dieses Wortes s. FLASCH, Kurt [Hg.], Aufklärung im Mittelalter?
Die Verurteilung von 1277. Das Dokument des Bischofs v. Paris, Mainz 1989, 113; Bianchi,
Luca, «Captivare intellectum in obsequium Christi», in: RCSF 38 [1983] 81-87; vgl. Leppin,
Geglaubte Wahrheit 243 [wie Anm. 7]).

45 S. etwa die Aussage, daß die Apostel die ihnen speziell auferlegte lex evangelica nicht in
geringerem Maße erfüllen durften als die Alten das Gesetz des Mose (OPol II 446,87-96), daß
die «lex evangelica est quodammodo perfectior veteri lege» (ebd. 469,52f.) oder daß der Papst
keine geringere Autorität haben könne als der Hohepriester des Alten Testamentes (Goldast II
474,10-35). Man darf freilich Ockhams Vorstellung von der Zuordnung von Altem und Neuem
Testament nicht allein auf eine Überbietungshermeneutik beschränken: An anderer Stelle kann
er auch mit einem Implikations-Explikationsverhältnis argumentieren (s. z. B. OPol II 469,43-
50).



Wilhelm von Ockham als streitbarer Theologe 403

Das Charakteristische dieser Hermeneutik, der Gedanke der Überbietung,
findet sich nun unmittelbar in Ockhams politischer Kritik an der plenitudo
potestatis wieder: Könnte nämlich der Papst die weltlichen Herrscher ein- und
absetzen, verfügte er über sie wie ein weltlicher Herrscher über Sklaven.4'1 Die
durch eine derart totale Herrschaft bewirkte Knechtschaft aber wäre größer als
die im Alten Bund, während doch umgekehrt nach obigem Zitat aus der Freiheit
des Evangeliums folge, daß die Knechtschaft in der Zeit des Neuen Bundes
geringer bzw. die Freiheit größer sein müsse als zur Zeit des Alten. Ist so der
Gedanke der Überbietung erkennbar, fällt doch ein anderes auf, das durch die
biblisch-hermeneutischen Einsichten Ockhams nicht ohne weiteres gedeckt
scheint: Hier geht es offenbar keineswegs mehr ausschließlich um ein Gegenüber
der christlichen Freiheit zur Knechtschaft unter dem Gesetz des Alten
Testaments, sondern zu einer in römisch-rechtlichen Kategorien gedachten Sklaverei,
was sich besonders an dem Gedanken zeigt, der Papst könnte, wären die Herrscher

seine Sklaven, diese verkaufen (vendere).47 Dieser Deutung entspricht es,
daß Ockham auch ausdrücklich betont, die servitudo zu Zeiten des Neuen Bundes
dürfe «neque in temporalibus neque in spiritualibus» so groß sein wie zur Zeiten
des Alten.48

Deswegen braucht man aber Ockham nicht vorschnell unter den Verdacht zu
stellen, er mache Freiheit in dem Sinne fleischlich, in dem Luther dies später den
Bauern vorwarf.49 Aus der christlichen Freiheit jedes Christen seine individuelle
rechtliche Freiheit zu folgern, liegt nicht nur außerhalb von Ockhams am
Gegenüber von Sacerdotium und Imperium orientiertem Reflexionshorizont,
sondern wird von ihm auch tatsächlich en passant abgewiesen: Ausdrücklich betont
er unter Berufung auf 1 Kor 7,20f", daß nicht jede Knechtschaft abgeschafft sei,
sondern nur die Menge der Knechtschaft im Neuen Bund gegenüber dem Alten
reduziert sei; dieser Verzicht auf generelle Befreiungsforderungen beruht nicht
etwa nur darauf, daß ihm die Leibeigenschaft eine Selbstverständlichkeit
gewesen ist, sondern auch auf der Folgerichtigkeit seiner theologischen
Argumentation. Der Schluß, aufgrund dessen der Überschlag von der religiösen
in die politische Sphäre erfolgt, wird theologisch reflektiert gezogen: Die christliche

Freiheit versteht Ockham in einem rechtsverwandten Denkmuster als eine

Vermehrung der Freiheit von äußerer Unterdrückung51 bzw. äußeren Auflagen52

46 OPol III 262,21 ff.
47 Verkauft werden zu können, gehört nach Institutiones 1,3 («De iure personarum») zu den

hervorstechenden Eigenheiten des Sklavenstandes (Krüger, Paul/MOMMSEN, Theodor [Hg.],
Corpus Iuris Civilis. Bd.l, Berlin 1908, 2). Daß Ockham die römisch-rechtlichen
Bestimmungen über Sklaverei mindestens mittelbar kannte, wird aus der Auseinandersetzung
mit Johannes XXII. deutlich, in der Ockham sich auch mit der Vorstellung des peculium, des

Sondergutes von Sklaven (s. Digesten XV,1 «De peculio» u. ö. [a.a.O. 227-234]),
auseinandersetzt (OPol II 479,3f. 150.

48 OPol I 29,13f.
49 WA 10/1/2,420,24f.; 17/11,18 l,26f.; 18,326,14f.32f.; 40/1,530,1214; vgl. WA

17/11,181,26-34; 40/1,531,11.
50 Brev 58,23-33.
51 S. OPol I 234,1-3.
52 Ebd. 28,30-32.



404 Mit der Freiheit des Evangeliums gegen den Papst:

durch Christus. Gemäß einer in der mittelalterlichen Theologie verbreiteten
Vorstellung53 denkt er dabei offenbar spezifisch an eine Befreiung von den

positiv-rechtlichen Bestimmungen und den Zeremonialvorschriften des Alten
Testamentes, während die Moralvorschriften unangetastet bleiben.54 Wäre der
Papst aber in der Tat ein solcher Herr über alle Menschen, daß er sie wie seine
Sklaven behandeln könnte, dann könnte er ihnen auch unzählige Zeremonialvorschriften

auferlegen, und das heißt: mehr als im Alten Bund verpflichtend
waren.55 Da aber eben dies unter Bedingungen einer als Befreiung von solchen
Vorschriften verstandenen Freiheit des Evangeliums aus theologischen Erwägungen

nicht sein darf, darf die politische Macht des Papstes sich nicht so weit
erstrecken: Ockham fragt von der theologischen Bestimmung der christlichen
Freiheit in rechtsverwandten Kategorien aus nach den politisch-strukturellen
Möglichkeiten ihrer Realisierung im Leben der Christenheit und macht sie so zu
einem normativen Paradigma, auf das hin die Bestimmung und Begrenzung jeder
politischen, rechtsetzenden Macht ausgerichtet sein muß: Die servitudo darf nur
so groß sein, daß die Minimierung der religiös-zeremonialen Bindung gegenüber
dem Alten Bund56 strukturell gesichert ist.

Die rechtliche Fassung der christlichen Freiheit, die deren Gegebensein von
einer bestimmten Quantität von Rechtssätzen und damit auch von menschlichen
Rechtssetzungen abhängig macht, ermöglicht so die paradigmatische Anwendung
dieses Konzeptes auf die Macht zu jeglicher Rechtssetzung.

Die Argumentation Ockhams zur christlichen Freiheit erweist sich damit als

eine Reflexion, in der politisch-rechtliches und theologisches Denken aufs engste
miteinander verknüpft sind: Ockham wird sichtbar als ein analytischer Theologe,
der auf von außen gestellte Probleme - unter Betonung der politischen
Implikationen theologischer Überzeugungen und der theologischen Implikationen
politischer Ansprüche - sehr flexibel reagiert, ohne dabei in reiner Gegenwärtigkeit

aufzugehen: Die aktuell angeregte Problemstellung wird durch Rekurs auf
biblische Grundüberzeugungen bewältigt. Mag man - von evangelischer wie
katholischer Seite - seine Problemlösung für unzureichend halten: Eine theo

53 S. Thomas, Summa Theologiae I—II q.98 a.5; ebd. q.99 a.2ff. (Thomas, Opera Omnia.
Hg.: Roberto Busa. Bd. 2, Bad Cannstatt 1980,486f); Duns Scotus, Ordinatio III d.40 (Joannis
Duns Scoti Doctoris Subtilis, Ordinis Minorum Opera Omnia. Editio nova juxta editionem
Waddingi. Bd. 15, Paris 1894,1084-1099).

54 Diese Auffassung ist bei Ockham zwar nicht explizit ausgeführt, erscheint aber
ansatzweise in Goldast II 623,35-50, insofern hier der Magister und der Schüler die Auffassung
teilen, daß lediglich die moralia, nicht die iudicalia des AT für Christen verbindlich seien. Daß
Ockham dies auch auf die caeremonialia ausgedehnt wissen will, wird aus OPol I 29,24-30,35
und Brev 59,1-3 deutlich, wo er vornehmlich mit den Zeremonialvorschriften argumentiert.

55 OPol 129,24-30,35.
56 Aufgrund der skizzierten Komplexität des Ockhamschen Gedankenganges greift es zu

kurz, wenn Schlageter, Autorität 202 (wie Anm. 12), die Autonomie der naturrechtlichen
Herrschaftsordnung als «Inhalt» der christlichen Freiheit sieht: Sie ist nicht ihr Inhalt, der sich
dann «auch im geistlichen Bereich» auswirkt (ebd. 203), sondern umgekehrt Folge der primär
auf den geistlichen Bereich bezogenen Reflexionen; ähnlich verkürzend auch PALACZ, Liberias
423 (wie Anm. 8).



Wilhelm von Ockham als streitbarer Theologe 405

logische Historiographie, die sein Denken am Rande liegen läßt, bringt sich um
die Auseinandersetzung mit einem spätmittelalterlichen Denker von lebendiger
intellektueller Spiritualität.


	Mit der Freiheit des Evangeliums gegen den Papst : Wilhelm von Ockham als streitbarer Theologe

