Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)

Heft: 3

Artikel: Mit der Freiheit des Evangeliums gegen den Papst : Wilhelm von
Ockham als streitbarer Theologe

Autor: Leppin, Volker

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761429

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761429
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VOLKER LEPPIN

Mit der Freiheit des Evangeliums gegen
den Papst

Wilhelm von Ockham als streitbarer Theologe!

Wer die jiingst verdffentlichte Ockham-Bibliographie? durchblittert, mufl den
Eindruck gewinnen, dieses Béndchen, das ohnehin in einem fiir sein
philosophisches Programm bekannten Verlag erschienen ist, widme sich einem
Denker, dem heute eigentlich nur noch philosophisches Interesse ent-
gegengebracht werden kdnne — so erdriickend ist das zahlenmiBige Ubergewicht
der darin aufgefiihrten philosophischen Forschungsbeitrige gegeniiber denen
anderer Disziplinen, auch der theologischen.® Schreitet man jedoch, hiervon
inspiriert, in die néchstgelegene mediivistische Bibliothek, entsteht angesichts
des Ockhamschen Originalwerkes ein ganz anderes Bild: Die ohnehin nur
aufgrund einer bei nidherem Zusehen hochst problematischen Vorgabe der
Herausgeber getrennten Opera Philosophica und Opera Theologica haben in der
modernen Edition gleiches Gewicht*, und beide Reihen bieten eine Fiille von
Themen, an denen sich theologisches Interesse entziinden konnte — von Fragen
der theologischen Epistemologie und der Gotteslehre iiber die Préidestinations-
bis zur Eucharistielehre. Nimmt man noch die verstreut edierten Opera Politica
hinzu, so gilt — da diese nicht allein den Entwurf einer Sozialphilosophie’,
sondern aufgrund der in ihnen zu findenden Reflexionen iiber Hiresie und

! Im folgenden werden als Abkiirzungen fiir Werke Ockhams verwendet: Brev = SCHOLZ,
Richard, Wilhelm von Ockham als politischer Denker und sein Breviloquium de principatu
tyrannico, Stuttgart 1952 (= Leipzig 1944); OP I-VIl = Opera Philosophica. Hg.: Juvenalis
Lalor u. a. Bd. 1-7, St. Bonaventure, N.Y. 1974-1988; OPol I-IIl = Opera Politica. Bd. 1. Hg.:
Hilary Seton Offler u. a., Manchester 1956-1974; OT I-X = Opera Theologica. Hg.: Juvenalis
Lalor u. a. Bd. 1-10, St. Bonaventure, N.Y. 1967-1986; Goldast II = GOLDAST, Melchior,
Monarchia S. Romani Imperii. Bd. 2, Frankfurt 1614, 392-974 (= Turin 1959) (Dialogus).

2 BECKMANN, Jan P. (Hg.), Ockham-Bibliographie 1900-1990, Hamburg 1992.

3 vgl. die ihnliche Feststellung von DETTLOFF., Wemer, Rez. iiber VOSSENKUHL,
Wilhelm/SCHONBERGER, Rolf (Hg.), Die Gegenwart Ockhams, Weinheim 1990, in: ThRv 88
(1992) 208-210, hier: 209.

4 Vgl. zur Kritik an dieser Einteilung MIETHKE, liirgen, Der AbschluB der kritischen
Aus%abe von Ockhams akademischen Schriften, in: DA 47 (1991) 175-185, hier: 177.

Nach wie vor grundlegend hierzu DERS., Ockhams Weg zur Sozialphilosophie, Berlin
1969; vgl. neuerdings LEPPIN, Volker, Art. Ockham/Ockhamismus 1.2.2.: Ockhams politische
Theorie, in: TRE 25, Berlin, New York 1995, 14-16.



398 Mit der Freiheit des Evangeliums gegen den Papst:

Gestalt der Kirche auch eine Fiille von kirchenrechtlichen und theologischen
Problemen® enthalten — erst recht, daB die Feststellung des Ungleichgewichts in
der Forschung zugleich die Anzeige eines theologischen Nachholbedarfs be-
deutet”: Will die Theologie einen der groBen Anreger des abendlindischen Den-
kens nicht ginzlich der Philosophie iiberlassen, sondern ihm im interdisziplindren
Dialog niherkommen, muB sie noch griindlich an ihrem eigenen Ockham-Bild
arbeiten.

Hierzu soll die vorliegende Studie einen Beitrag leisten, indem Ockhams
knappe, aber fiir sein argumentatives Vorgehen sehr instruktive Behandlung des
Konzeptes der durch das Evangelium begriindeten Freiheit untersucht wird, die
ohne griindlichen Rekurs auf den theologischen Kontext kaum angemessen zu
verstehen ist.® Dabei sollte die theologische Betrachtung nicht miBbilligend davor
zuriickschrecken, daB fiir Ockham diese Frage — anders als etwa fiir Luther® —
durchaus nicht zeitlebens im Zentrum stand, sondern er sie erst, als er nach den
MabBstdben seiner Zeit bereits ein alter Mann war, zum Zwecke der Agitation
gegen die Pipste seiner Zeit aufgegriffen hat: Erst 1337 gewinnen Terminus und
Begriff der Freiheit in seinem Oeuvre eine prominente Stellung und dienen nun
sofort in scharf zugespitzter Form der Auseinandersetzung mit dem pépstlichen
Machtanspruch.!® Dieser offenbar ganz funktional auf eine Polemik ausgerichtete
Riickgriff auf einen theologischen Zentralsatz ist nicht als Manko etwa im Sinne

6 Vgl. die Betonung des theologischen Charakters der Auseinandersetzung in OPol II
536,57-61; 734,235-735,237.

7 Selbst der offensichtlich um die Rehabilitierung seines groBen Ordensbruders bemiihte
Franziskaner Philotheus Boehner hat sich weit mehr philosophischen als theologischen
Problemen gewidmet. Bemerkenswerte Ausnahmen einer monographischen Wiirdigung
Ockhams als Theologen bilden in jiingerer Zeit die katholische Arbeit von SCHLAGETER,
Johannes, Glaube und Kirche nach Wilhelm von Ockham, Miinster 1975 (= Diss. Miinchen
1970), 103, und die evangelische von BANNACH, Klaus, Die Lehre von der doppelten Macht
Gottes bei Wilhelm von Ockham, Wiesbaden 1975, (VIEG 75); vgl. jetzt auch LEPPIN, Volker,
Geglaubte Wahrheit. Das Theologieverstindnis Wilhelms von Ockham, Géttingen 1995, (FKDG
63).

8 Gerade die Freiheitsthematik ist, da sie in den Arbeiten von PALACZ, Ryszard, «Libertas
als eine Grundkategorie der gesellschaftlichen Philosophie bei Ockham», in: ZIMMERMANN,
Albert (Hg.), Soziale Ordnungen im Selbstverstiindnis des Mittelalters. 2. Halbbd., Berlin/New
York 1980, 408-426, (MM 12/2), und KRINGS, Hermann, Woher kommt die Moderne?, in:
ZPhF 41 (1987) 3-18 in recht globalem philosophischen Rahmen behandelt wird, ein treffendes
Beispiel fiir die durch eine allein philosophische Rezeption entstehende Einseitigkeit des
Ockhambildes.

? Siehe — neben der Freiheitsschrift WA 7,12-38.39-73 — insbesondere WA 1,309,20;
5,38,27f.; 6,558,5f.; 8,607,6; vgl. zur Bedeutung der Freiheitskonzeption fiir Luther z. B.
EBELING, Gerhard, «Die kéniglich-priesterliche Freiheit», in: DERS., Lutherstudien 3, Tiibingen
1985, 157-180; PANNENBERG, Wolfhart, «Vater des Glaubens», in: HARING, Her-
mann/KUSCHEL, Karl-Josef (Hg.), Gegenentwiirfe. FS Kiing, Miinchen/Ziirich 1988, 143-155,
hier: 151; vgl. zum biographischen Zusammenhang der Freiheitslehre Luthers MOELLER,
Bernd/STACKMANN, Karl, Luder — Luther — Eleutherius, in: NAWG. Philologisch-Historische
Klasse 1981 Nr.7, 167-203.

10 OPol II 275,14ff.; zur Datierung MIETHKE, Sozialphilosophie 108 (wie Anm. 5). Vorher
erscheint der Terminus lediglich in einem Nebengedanken im Dialogus I, ohne schiirfer
ausgefiihrt zu werden (Goldast I 623,35-50).



Wilhelm von Ockham als streitbarer Theologe 399

mangelnder Orientierung am Grundsitzlichen des biblischen Befundes zu
betrachten; sondern umgekehrt zeigt sich hier gerade Ockhams Leistung, geschult
durch scholastische Argumentationstechniken, in die Auseinandersetzung mit
den P#psten auch mit — im Rahmen seiner eigenen Arbeiten!! — ihm neuen Argu-
menten theologisch reflektiert einzugreifen.

Die Situation, auf die Ockham das Konzept der Freiheit anwandte, war ganz
und gar durch die politische Auseinandersetzung geprigt: Seine Konzeption
christlicher Freiheit hat er nicht etwa entwickelt, als er um die Freistellung des
Subjektes von lehrmidBiger Bevormundung durch die kirchliche Hierarchie
stritt.!2 In der Behandlung der Frage der Hiresie, die durch seine im Konflikt mit
Johannes XXII. gewonnene Uberzeugung ausgelost worden war, daB der amtie-
rende Papst ein Héretiker sei, erklirt Ockham es zwar fiir illegitim, daB8 der Papst
etwas als katholisch definiere, was nicht durch die Schrift oder den Glauben der
universalen Kirche als katholische Wahrheit iiberliefert sei'3, und sieht die
katholischen Christen — und ausdriicklich auch die Christinnen'# — als berechtigt,
ja verpflichtet an, konziliare und pépstliche Entscheidungen auf ihre Recht-
glidubigkeit hin zu iiberpriifen: Diese sind nicht mehr generell verbindlich's,
sondern hinsichtlich dieser ihrer Verbindlichkeit an die durch Nicht-Reprobation
erfolgende Approbation durch jeden einzelnen Christen und jede einzelne
Christin gebunden'é, denn: «Fides (...) nostra non innititur auctoritati cuius-
cumque viventis in hac vita mortali.»!7 Aber: In diesem Zusammenhang erscheint
die Rede von der christlichen Freiheit jahrelang nicht.

Als Ockham schlieBlich im Tractatus contra Benedictum den Terminus der
lex libertatis einfiihrte, geschah dies im Kontext eines ganz anderen Themas, das
ebenfalls in diesem Traktat erstmals in griindlicher Behandlung begegnet'3,
namlich der Frage, ob die legitime politische Leitung der Christenheit beim

Il Begegnet ist Ockham diesem Begriff, ohne ihn dabei aufzugreifen, schon frither im
Armutsstreit, nimlich in der Appellation seines Ordensgenerals Michael von Cesena (s. Stephani
Baluzii Tutelensis Miscellanea Novo ordine digesta opera et studio Joannis Dominici Mansi
Lucensis, Bd. 3, Lucca 1762, 284),

12 SCHLAGETER, Johannes, Die Autoritit der Freiheit. Zur Problematisierung des
pipstlichen Herrschaftsanspruches bei Wilhelm von Ockham und Martin Luther, in: FS 59
(1977) 183-213, hier: 185-189. 192-197 vermengt aufgrund seiner eigenen Kategorienbildung
die Problematik der Hiresie zu rasch mit der Freiheitsproblematik.

13 OPol II 835,131-133; 844,522-524; 853,280; vgl. Schrift und Kirchenlehre als
Gegenbegriffe zu dem in Goldast II 420,1ff. wie in OPol II 643,29-31 abgelehnten Ausrichten
am menschlichen Willen in Goldast II 420,5-15; vgl. auch z. B. ebd. 612,1ff.; 635,20ff.; OPol
111 72,37-39, sowie SCHLAGETER, Glaube und Kirche 103 (wie Anm. 7).

14 Goldast IT 503,50ff.; OPol 111 10,20-22.

15 Ebd. 247,8-10; vgl. Dial Il 1,3,4: «Generali concilio et aliis in uno casu est credendum et
in alio non» (Goldast II 822,10ff); 1,3,6 (ebd. 823,35-45); 1,3,9 (ebd. 826,45-60).

16 OPol I 383,131-137; 506,268; vgl. Dial 111 1,3,13 (Goldast II 831,5ff.); OPol III 67,13—
22.

17 OPol I 853,273f.; vgl. OPol IIT 253,19-21 das Gegenteil als hiretische Konsequenz aus
den AuBerungen Benedikts XIL; vgl. zum Ganzen LEPPIN, Geglaubte Wahrheit 284-292 (wie
Anm. 7).

18 5. die Bemerkung der Herausgeber in OPol III 159 hierzu; die gelegentlichen vorherigen
Erwihnungen der plenitudo potestatis sind knapp und unspezifisch (s. OPol II 627,141ff;
Goldast II 730,38-731,36; vgl. MIETHKE, Sozialphilosophie 109 [wie Anm. 5]).



400 Mit der Freiheit des Evangeliums gegen den Papst:

Kaiser oder beim Papst liege: Eine ausfiihrliche Darlegung in speziell diesem
Kontext begegnet zwar erst in Kapitel VI, wihrend das im Textverlauf erste
Auftreten des Konzeptes in IV,12'" im Kontext einer Auseinandersetzung um die
Frage nach dem Recht der Glaubigen steht, sich einem héretischen Papst zu
verweigern. Dal dennoch der primére Kontext die Auseinandersetzung zwischen
Papsttum und Kaisertum ist, geht aus zweierlei hervor:

1. Das Kapitel VI ist moglicherweise, obwohl es im Textverlauf nach IV
erscheint, dlter als die sonstigen Teile des Traktates, da es urspriinglich selb-
stindig existierte.?’ Freilich kann dies nicht als gesichert gelten, da man dann
unterstellen miiBte, daB Ockham selbst oder jemand anders den Riickverweis auf
eine schon erfolgte Erwahnung der libertas christiana®', der sich nur auf IV,12%
beziehen kann, nachtréglich interpoliert hitte.

2. Ockham legt auch in IV,12 zundchst umstiindlich und vom Kontext nicht
gefordert dar, da8 die plenitudo potestatis sich nicht auf die Ein- und Absetzung
weltlicher Herrscher erstrecken konne: Offensichtlich war fiir ihn die Anwen-
dung auf die Héresie nur eine Ableitung aus diesem Gedanken.

Vor allem aufgrund dieser letzteren Uberlegung kann man also davon
ausgehen, daB der primdre Kontext fiir das Auftreten des Konzeptes der
christlichen Freiheit bei Ockham der Streit zwischen Papsttum und Kaisertum ist.
Ockham begriff diesen schon linger wihrenden Streit zwischen Ludwig dem
Bayern und seinen jeweiligen pépstlichen Gegenspielern®® nicht nur in seiner
aktuellen, sondern auch in seiner grundsitzlichen Dimension, d. h. er folgerte
seine Ausfiihrungen zum Vorgehen Johannes XXII. (und mittlerweile Benedikts
XII.) gegen Ludwig aus prinzipiellen Erwdgungen zur Stellung des Papstes im
politischen Gefiige der Christenheit. Ockham richtete sich vor allem gegen ein
Argument aus dem ProzeB des Johannes gegen Ludwig: Johannes hatte sein
Vorgehen gegen den Kaiser durch Berufung auf seine Machtfiille, die plenitudo
potestatis?4, legitimiert.?

Ockham bezog diesen Begriff aber nicht nur wie der Papst im Kontext des
Prozesses auf die unmittelbare Folgerung des Johannes aus diesem juristischen
Vorgehen selbst, also die Bannandrohung gegeniiber Ludwig und dessen

19 OPol 111 262,9ff.

20 5. MIETHKE, Sozialphilosophie 109 (wie Anm. 5).

21'S. OPol 111 275,14f.

22 Ebd. 262,9ff.

23 Ebd. 285,28-33; zur Geschichte der Auseinandersetzungen s. MIETHKE, Jiirgen, Art.
Ludwig IV., in: TRE 21, Berlin, New York 1991, 482487, SCcHUTZ, Alois, «Der Kampf
Ludwigs des Bayern gegen Papst Johannes XXII. und die Rolle der Gelehrten am Miinchner
Hof», in: GLASER, Hermann (Hg.), Wittelsbach und Bayern /1, Miinchen, Ziirich 1980, 388
397; zu Ockhams theologischer Reflexion des Kaisertums LEPPIN, Art. Ockham 15f. (wie Anm.
5).

24 5. MGH. Const 5, Hannover, Leipzig 1909-1913, 616ff.(Nr. 792), insbesondere 617,42,
zitiert bei Ockham OPol III 288,4f, ]

25 DaB die Entmachtung des Kaisers durch den Papst aufgrund der plenitudo potestatis
mdglich sei, hatte schon AEGIDIUS ROMANUS, De ecclesiastica potestate, hg. v. Richard Scholz,
Aalen 1961 (= Weimar 1929), 204, gelehrt.



Wilhelm von Ockham als streitbarer Theologe 401

Suspendierung von jeglicher Amtsverwaltung?, sondern auf das Ganze der
péapstlichen Suprematieanspriiche iiberhaupt, also schon die geistige Grundlage
der Anklageerhebung und des Prozesses?” — angesichts des Hintergrundes des
Begriffs vollig zu Recht: Dieser Begriff, der beildufig auch im Kirchenrecht
erscheint®, wurde in seinen extremen Konsequenzen von Aegidius Romanus in
seiner Schrift De ecclesiastica potestate, entfaltet: Insbesondere in IIL9 fiihrt
dieser aus, daB der Papst innerhalb der Kirche iiber die plenitudo potestatis
verfiige?, d. h. die Macht, unmittelbar, ohne Sekundirursachen zu wirken®,
weswegen sich die Macht des Papstes letztlich iiber alles erstrecke?! — mit der
politischen Spitze: «Nulla sit vera alia potestas nec verus principatus, nisi sit
subditus summo pontifici.»*? Gott nimlich wollte, «ut potestas terrena sua jura
haberet sub potestate ecclesiastica»®, und letztlich gelte, daB die plenitudo
potestatis des Papstes «sine pondere, numero et mensura»** sei. Ein zu Ockham
zeitgenossischer Vertreter solcher Lehren war Augustinus Triumphus. In dessen
Summe iiber die kirchliche Gewalt® findet sich in p. 1 q. 22 De pape obedientia
die Ausfiihrung, da dem Papst dann nicht zu gehorchen sei, wenn er etwas
gegen natiirliches oder gottliches Recht anordne, ihm aber im Bereich des
positiven Rechts jederzeit zu folgen sei, auch wo seine Vorschrift dem bereits
kodifizierten Recht widerspriche, da das gesamte positive Recht entweder direkt
(kanonisches Recht) oder indirekt durch die Notwendigkeit pdpstlicher Appro-
bation zur Rechtsgiiltigkeit (rémisches Recht) vom Papst abhinge.¢

Gegen solche papalistischen Lehren nun bestritt Ockham, dal die plenitudo
potestatis dazu herhalten kénne, dem Papst das Recht zu allem zuzugestehen, das
weder dem gottlichen noch dem natiirlichen Gesetz widerspreche.?” Allein so
aber wire es seiner Meinung nach zu rechtfertigen gewesen, dem Papst die
letztlich durch Johannes' Beharren auf der Notwendigkeit pépstlicher Appro-
bation fiir die Giiltigkeit der Konigswahl postulierte Macht zur Ein- und Ab-
setzung weltlicher Herrscher zuzugestehen.

Und eben hier ist die Stelle, an der Ockham an die Kirchenpolitik eine
theologische MeBlatte anlegt, bzw. umgekehrt die theologische Konzeption der
im Evangelium begriindeten Freiheit auf ihre kirchenpolitischen Implikationen
hin befragt. Seine Argumentation gegen die plenitudo potestatis ndmlich beruht
auf Erwdgungen zum biblischen Grund der Freiheit — und daB eben dies

26 Eine Absetzung war dies in pépstlicher Perspektive nicht; s. MIETHKE, Ludwig IV. 483
(wie Anm, 23)!

27 OPol I11 288,19-24.

28 S, Decretum p. 2 ¢.2 q.6 c.11f,; ¢.3 q.6 c.8; ¢.9 q.3 Prolog (CIC. Hg. v. Emil Friedberg.
Bd.1, Leipzig 1879 [= Graz 1955], 469f.; 521; 606).

29 AEGIDIUS ROMANUS, De ecclesiastica potestate 191 (wie Anm. 25).

30 Ebd. 190.

31 Ebd. 196f.; 203.

32 Ebd. 198.

33 Ebd. 201.

34 Ebd. 190; 206-209.

35 AUGUSTINUS DE ANCONA, Summa de ecclesiastica Potestate, Augsburg 1473.

36 Ebd. f. 1227-123".

37'S. OPol 111 262,11-21.



402 Mit der Freiheit des Evangeliums gegen den Papst:

iibersehen wird, ist die Gefahr einer mangelnden theologischen Rezeption seines
Werkes.

Den hermeneutischen Kontext bildet dabei fiir Ockham das Gegeniiber des
Freiheit bietenden Evangeliums zum alttestamentlichen Gesetz: «Lex evangelica
est lex libertatis respectu Mosaicae legis.»*® Genauer bedeutet dies gemiB einer
Aussage in den Octo Quaestiones, daB es die Bedeutung der lex libertatis sei,
«(...) ut non sit tantae servitutis (...) quantae fuit lex Mosaica»*’: Der Unterschied
zwischen beiden GroBen hinsichtlich Freiheit und Unfreiheit wird damit, wie
man schon aufgrund der gemeinsamen Bezeichnung als lex ahnen kann, als ein
rein quantitativer benannt, nicht etwa als qualitativer Gegensatz. DaB das
christliche Gesetz ein Gesetz der Freiheit ist*’, beseitigt dementsprechend fiir
Ockham auch keineswegs grundsitzlich und generell Knechtschaft*' (die fiir
Ockham gemiB der Glosse zu Jak 1,25%: «Legem perfectae libertatis, gratiam
vocat evangelii, quae perfecte liberos facit a servitute timoris»** der eigentliche
Gegenbegriff zur Freiheit des Evangeliums ist*): Der theologisch-hermeneu-
tische Kontext, in den er die Aussagen iiber die Befreiung aus der Knechtschaft
einordnet, ist nicht eine Gegensatzhermeneutik, sondern eine bei Ockham auch
an anderen Stellen begegnende*® Uberbietungshermeneutik, die den Neuen Bund
als eine dem Alten gegeniiber hohere Stufe versteht.

38 OPol I 28,28f. Vgl. auch ebd. 231,52-53: «(...) lex evangelica non solum dicitur lex
libertatis quia liberat Christianos a servitute peccati et legis Mosaicae». Das Auftreten der Siinde
als Gegeniiber zur Freiheit des Evangeliums in diesem Zitat hat bei Ockham (ungeachtet der
hohen Bedeutung der Siindenlehre fiir seine Eigentumstheorie; s. LEPPIN, Art. Ockham 14f. [wie
Anm. 5]) keinen hohen systematischen Stellenwert; meist fehlt sie in diesem Zusammenhang
ganz, und auch schon in der Fortsetzung des zitierten Satzes geht es nicht mehr um Siinde,
sondern nur noch um die gesetzlichen Bestimmungen: «Sed etiam quia Christiani per legem
evangelicam nec maiori nec tanta servitute premuntur quanta fuit servitus veteris legis» (V. 53—
55).

3 OPol 1 29,15-17; vgl. Goldast Il 776,35ff.; Brev 56,20-57,30.

40 OPol 11 275,14f.; 1 230,9-12; 29,13f.

41 Das betont Ockham ausdriicklich in Brev 58,23-33 unter Berufung auf 1 Kor 7,20f.

42 Neben anderen in OPol 1 230,13-231,38 als Belegstelle aufgelistet

43 Zit. nach Bibliorum sacrorum Tomus sextus cum Glossa ordinaria, et Nicolai Lyrani
expositionibus, Lyon 1545, £.211V, .

4 Von der captivitas spricht Ockham zwar auch in dem Sinne, daB man sich nicht in
Gefangenschaft des Papstes begeben solle, aber hier geht es um die Gefangenschaft des
Intellekts: «Nullus enim contra veritatem catholicam debet captivare intellectum suum in
obsequium cuiuscumque hominis» (OPol III 256,33-35) — in Bezugnahme auf 2 Kor 10,5 (zur
Vorgeschichte der Zitierung dieses Wortes s. FLASCH, Kurt [Hg.], Aufklirung im Mittelalter?
Die Verurteilung von 1277. Das Dokument des Bischofs v. Paris, Mainz 1989, 113; BIANCHI,
Luca, «Captivare intellectum in obsequium Christi», in: RCSF 38 [1983] 81-87; vgl. LEPPIN,
Geglaubte Wahrheit 243 [wie Anm. 7]).

458, etwa die Aussage, daB die Apostel die ihnen speziell auferlegte lex evangelica nicht in
geringerem MabBe erfiillen durften als die Alten das Gesetz des Mose (OPol II 446,87-96), daBl
die «lex evangelica est quodammodo perfectior veteri lege» (ebd. 469,52f.) oder daB der Papst
keine geringere Autoritdt haben konne als der Hohepriester des Alten Testamentes (Goldast II
474,10-35). Man darf freilich Ockhams Vorstellung von der Zuordnung von Altem und Neuem
Testament nicht allein auf eine Uberbietungshermeneutik beschriinken: An anderer Stelle kann
er auch mit einem Implikations-Explikationsverhéltnis argumentieren (s. z. B. OPol II 469,43—
50).



Wilhelm von Ockham als streitbarer Theologe 403

Das Charakteristische dieser Hermeneutik, der Gedanke der Uberbietung,
findet sich nun unmittelbar in Ockhams politischer Kritik an der plenitudo
potestatis wieder: Konnte ndamlich der Papst die weltlichen Herrscher ein- und
absetzen, verfiigte er iiber sie wie ein weltlicher Herrscher iiber Sklaven.*® Die
durch eine derart totale Herrschaft bewirkte Knechtschaft aber wire groBer als
die im Alten Bund, wihrend doch umgekehrt nach obigem Zitat aus der Freiheit
des Evangeliums folge, daB die Knechtschaft in der Zeit des Neuen Bundes
geringer bzw. die Freiheit groBer sein miisse als zur Zeit des Alten. Ist so der
Gedanke der Uberbietung erkennbar, fillt doch ein anderes auf, das durch die
biblisch-hermeneutischen Einsichten Ockhams nicht ohne weiteres gedeckt
scheint: Hier geht es offenbar keineswegs mehr ausschlieflich um ein Gegeniiber
der christlichen Freiheit zur Knechtschaft unter dem Gesetz des Alten Testa-
ments, sondern zu einer in romisch-rechtlichen Kategorien gedachten Sklaverei,
was sich besonders an dem Gedanken zeigt, der Papst konnte, wiren die Herr-
scher seine Sklaven, diese verkaufen (vendere).*’” Dieser Deutung entspricht es,
daB Ockham auch ausdriicklich betont, die servitudo zu Zeiten des Neuen Bundes
diirfe «neque in temporalibus neque in spiritualibus» so groB sein wie zur Zeiten
des Alten.*®

Deswegen braucht man aber Ockham nicht vorschnell unter den Verdacht zu
stellen, er mache Freiheit in dem Sinne fleischlich, in dem Luther dies spiter den
Bauern vorwarf.** Aus der christlichen Freiheit jedes Christen seine individuelle
rechtliche Freiheit zu folgern, liegt nicht nur auBerhalb von Ockhams am
Gegeniiber von Sacerdotium und Imperium orientiertem Reflexionshorizont, son-
dern wird von ihm auch tatséchlich en passant abgewiesen: Ausdriicklich betont
er unter Berufung auf 1 Kor 7,20f*", daB nicht jede Knechtschaft abgeschafft sei,
sondern nur die Menge der Knechtschaft im Neuen Bund gegeniiber dem Alten
reduziert sei; dieser Verzicht auf generelle Befreiungsforderungen beruht nicht
etwa nur darauf, daB ihm die Leibeigenschaft eine Selbstverstindlichkeit ge-
wesen ist, sondern auch auf der Folgerichtigkeit seiner theologischen
Argumentation. Der SchluB, aufgrund dessen der Uberschlag von der religitsen
in die politische Sphire erfolgt, wird theologisch reflektiert gezogen: Die christ-
liche Freiheit versteht Ockham in einem rechtsverwandten Denkmuster als eine
Vermehrung der Freiheit von duBerer Unterdriickung3! bzw. duBeren Auflagen??

4 OPol 111 262,21ff.

47 Verkauft werden zu konnen, gehort nach Institutiones 1,3 («De iure personarum») zu den
hervorstechenden Eigenheiten des Sklavenstandes (KRUGER, Paul/MOMMSEN, Theodor [Hg.],
Corpus luris Civilis. Bd.1, Berlin 1908, 2). Da Ockham die romisch-rechtlichen
Bestimmungen iiber Sklaverei mindestens mittelbar kannte, wird aus der Auseinandersetzung
mit Johannes XXII. deutlich, in der Ockham sich auch mit der Vorstellung des peculium, des
Sondergutes von Sklaven (s. Digesten XV,1 «De peculio» u.d. [a.a.0. 227-234)),
auseinandersetzt (OPol 11 479,3f.15f).

8 OPol 1 29,13f.

9 WA 10/1/2,420,24f; 17/11,181,26f; 18,326,14f.32f.; 40/1,530,1214; vgl. WA
17/11,181,26-34; 40/1,531,11.

30 Brev 58,23-33.

51'S. OPol 1234,1-3.

52 Ebd. 28,30-32.



404 Mit der Freiheit des Evangeliums gegen den Papst:

durch Christus. GemiB einer in der mittelalterlichen Theologie verbreiteten
Vorstellung> denkt er dabei offenbar spezifisch an eine Befreiung von den
positiv-rechtlichen Bestimmungen und den Zeremonialvorschriften des Alten
Testamentes, wihrend die Moralvorschriften unangetastet bleiben.>* Wire der
Papst aber in der Tat ein solcher Herr iiber alle Menschen, daB er sie wie seine
Sklaven behandeln konnte, dann kénnte er ihnen auch unzidhlige Zeremonial-
vorschriften auferlegen, und das heiBt: mehr als im Alten Bund verpflichtend
waren.>> Da aber eben dies unter Bedingungen einer als Befreiung von solchen
Vorschriften verstandenen Freiheit des Evangeliums aus theologischen Erwigun-
gen nicht sein darf, darf die politische Macht des Papstes sich nicht so weit
erstrecken: Ockham fragt von der theologischen Bestimmung der christlichen
Freiheit in rechtsverwandten Kategorien aus nach den politisch-strukturellen
Maoglichkeiten ihrer Realisierung im Leben der Christenheit und macht sie so zu
einem normativen Paradigma, auf das hin die Bestimmung und Begrenzung jeder
politischen, rechtsetzenden Macht ausgerichtet sein muB}: Die servitudo darf nur
so groB sein, daB die Minimierung der religios-zeremonialen Bindung gegeniiber
dem Alten Bund?®® strukturell gesichert ist.

Die rechtliche Fassung der christlichen Freiheit, die deren Gegebensein von
einer bestimmten Quantitit von Rechtssdtzen und damit auch von menschlichen
Rechtssetzungen abhingig macht, erméglicht so die paradigmatische Anwendung
dieses Konzeptes auf die Macht zu jeglicher Rechtssetzung.

Die Argumentation Ockhams zur christlichen Freiheit erweist sich damit als
eine Reflexion, in der politisch-rechtliches und theologisches Denken aufs engste
miteinander verkniipft sind: Ockham wird sichtbar als ein analytischer Theologe,
der auf von auBen gestellte Probleme — unter Betonung der politischen Impli-
kationen theologischer Uberzeugungen und der theologischen Implikationen
politischer Anspriiche — sehr flexibel reagiert, ohne dabei in reiner Gegenwiir-
tigkeit aufzugehen: Die aktuell angeregte Problemstellung wird durch Rekurs auf
biblische Grundiiberzeugungen bewiltigt. Mag man — von evangelischer wie
katholischer Seite — seine Problemldsung fiir unzureichend halten: Eine theo

53 S, THOMAS, Summa Theologiae I-1I q.98 a.5; ebd. .99 a.2ff. (Thomas, Opera Omnia.
Hg.: Roberto Busa. Bd. 2, Bad Cannstatt 1980, 486f); DUNs SCOTUS, Ordinatio III d.40 (Joannis
Duns Scoti Doctoris Subtilis, Ordinis Minorum Opera Omnia. Editio nova juxta editionem
Waddingi. Bd. 15, Paris 1894, 1084-1099).

> Diese Auffassung ist bei Ockham zwar nicht explizit ausgefiihrt, erscheint aber
ansatzweise in Goldast II 623,35-50, insofern hier der Magister und der Schiiler die Auffassung
teilen, daB lediglich die moralia, nicht die iudicalia des AT fiir Christen verbindlich seien. Da8
Ockham dies auch auf die caeremonialia ausgedehnt wissen will, wird aus OPol I 29,24-30,35
und Brev 59,1-3 deutlich, wo er vornehmlich mit den Zeremonialvorschriften argumentiert.

55 OPol 129,24-30,35.

56 Aufgrund der skizzierten Komplexitit des Ockhamschen Gedankenganges greift es zu
kurz, wenn SCHLAGETER, Autoritit 202 (wie Anm. 12), die Autonomie der naturrechtlichen
Herrschaftsordnung als «Inhalt» der christlichen Freiheit sieht: Sie ist nicht ihr Inhalt, der sich
dann «auch im geistlichen Bereich» auswirkt (ebd. 203), sondern umgekehrt Folge der primér
auf den geistlichen Bereich bezogenen Reflexionen; dhnlich verkiirzend auch PALACZ, Libertas
423 (wie Anm. 8).



Wilhelm von Ockham als streitbarer Theologe 405

logische Historiographie, die sein Denken am Rande liegen l4dBt, bringt sich um
die Auseinandersetzung mit einem spitmittelalterlichen Denker von lebendiger
intellektueller Spiritualitt.



	Mit der Freiheit des Evangeliums gegen den Papst : Wilhelm von Ockham als streitbarer Theologe

