Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)

Heft: 3

Artikel: Die apprasentive Funktion des Naturrechts
Autor: Romelt, Josef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761428

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761428
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JOSEF ROMELT

Die apprisentative Funktion des
Naturrechts

Naturrechtliche Ethik geht davon aus, daB es fiir die Ethik unverzichtbar
bleibt, sich die WertmaBstibe des Handelns nicht etwa nur von empirischen
Einsichten und positiven Tatsachen geben zu lassen!, aber auch nicht nur von
den Funktionen des moralischen Selbstvollzugs des Menschen selbst. Es geht
ihr darum, moralisches Urteilen in das groBere Ganze der gesamten Wirk-
lichkeit einzuordnen. Naturrecht ist in diesem Sinne alles andere als schlichter
naturalistischer Fehlschluf3, Deduktion des Sollens aus dem faktischen Sein,
das ist oft genug gegeniiber sprachanalytischer Einsicht in die korrekte Logik
moralischer Sprache und gerade in Verantwortung vor ihr deutlich gemacht
worden.? Es ist als metaphysische Reflexion Bestandteil einer umfassenden
ethischen Hermeneutik, in der die Schichten des moralischen Urteils bis in ein
letztes Fundament hinein verfolgt werden, das im Sinne eines vorausgesetzten
und eingebrachten umfassenden Deutungshorizontes von Wirklichkeit (sie
umschlieft den Menschen und seine ihn umgebende, gesamte Realitit) jedes
konkrete ethische Werten mit prégt.

! Die Entdeckung der Natur ist weder eine Sache des gesunden Menschenverstandes noch
der empirischen Wissenschaft, sondern das «Werk der Philosophies>». WIELAND, Georg,
«Secundum naturam vivere. Uber den Wandel des Verhiltnisses von Natur und Sittlichkeit», in:
FRALING, Bernhard (Hg.), Natur im ethischen Argument. Freiburg i. Ue. 1990, 13-31; hier: 13
(Studien zur theologischen Ethik 31) (Das Zitat, das die Stelle anfiihrt, ist aus STRAUSS, Leo,
Naturrecht und Geschichte. Frankfurt 1977, 83).

2 «Wenn es durchgiingig in der Manualistik heiBt, diec Moralitét einer Handlung werde
«primo et per se> durch den «finis operis> bestimmt, dann nicht im Sinne eines naturalistischen
Fehlschlusses, sondern einer reduzierten metaphysischen Ausgangsposition, hinter der sich eine
bestimmte erkenntnistheoretische Option — nidmlich die eines unkritischen Realismus -
verbirgt.» DEMMER, Klaus, «Natur und Person. Brennpunkte gegenwirtiger moraltheologischer
Auseinandersetzung», in: FRALING, Natur im ethischen Argument, 65 (s. Anm. 1); vgl. auch:
DEMMER, Klaus, Moraltheologische Methodenlehre. Freiburg i. Ue. 1989, 190 (Studien zur
theologischen Ethik 27); GRUNDEL, Johannes, Wandelbares und Unwandelbares in der
Moraltheologie. Erwédgungen zur Moraltheologie an Hand des Axioms «agere sequitur esse».
Diisseldorf 1967, 34.



Die apprisentative Funktion des Naturrechts 383

Verzicht auf Metaphysik innerhalb der Ethik ist deshalb geféhrlich.? Im
Grunde ist er gleichzusetzen mit Ideologie: Verschweigen der letzten Ur-
spriinge und Griinde des eigenen Urteilens und Verdridngung ihrer not-
wendigen Rechtfertigung. In diesem Sinne wird naturrechtliche, metaphy-
sische Reflexion in der gegenwirtigen Moraltheologie wieder verstirkt ge-
fordert.* Aber dennoch gilt es, genau dariiber Rechenschaft abzulegen, was
solche metaphysische und naturrechtliche Argumentation in der Ethik der
Kirche exakt bedeutet, wenn die historische Rede vom «Ende der Metaphy-
sik» in Philosophie und Kultur nicht einfach ignoriert werden soll. Denn sie
prigt das geistige Umfeld der Gegenwart.’ Theologische Ethik geriit sonst
allzu leicht ins Ghettodasein, d. h. in einen Zustand, aus dem sie nach dem
Zweiten Vatikanum gliicklich herausgefunden hat und in den sie nun nicht
unversehens wieder zuriickkehren sollte.

Zu Kkldren bleibt in diesem Sinne, 1. was eigentlich mit der Metaphysik
gemeint ist, die im Hintergrund naturrechtlicher Interpretationen moralischer
Wabhrheit stehen soll. Auch muB 2. genau angegeben werden, wie dieser um-
fassende Interpretationshorizont von Wirklichkeit fiir moralische Bedeu-
tungsbildung hermeneutisch wirksam wird. Es soll hier 3. in diesem Sinne
von einer «apprésentativen Funktion» des Naturrechts in der Ethik die Rede
sein, die innerhalb der Systembildungen der Moral die Begrenztheit jeder
kosmologischen und anthropologischen Legitimationslogik zu zeigen ver-
sucht, d. h. letztendlich jede positivistische, anthropozentrische, aber auch
ontologisch-dsthetische> Systematik in den groBeren Horizont unabschlieB-
barer Wirklichkeit hineinstellt. Die UnabschlieBbarkeit moralischer Wahrheit
findet ihren letzten Halt nur in der Beziehung zu Gottes fiir Schopfung und
Mensch entschiedener Freiheit.

1. Das vorausgesetzte Verstdandnis von Metaphysik

Der Begriff «Metaphysik» ist aufgrund seiner wechselhaften Geschichte nicht
mehr eindeutig. Seine Bedeutungsbreite reicht von den antiken Lehren von
den Prinzipien innerhalb des Seienden und des Seins im Kontext der An-
nahme vom ewigen Kosmos iiber die scholastisch-theologische Umdeutung
dieser Lehren zur partizipativen ontologischen Kommunikation zwischen dem
heilsgeschichtlichen Gott, dem vernunftbegabten Menschen und der Natur als

3 «Nicht zuviel, sondern zuwenig Metaphysik verfremdet ... den normativen Anspruch der
Vernunftnatur.» DEMMER, Natur und Person, 63 (s. Anm. 2).

4 «Andemfalls wird man allzuschnell das Opfer eines ideologisierten und unhinterfragten
Begriffs von Natur ...» SCHALLENBERG, Peter, Naturrecht und Sozialtheologie. Die Entwicklung
des Naturrechts der spdten Neuscholastik im deutschen Sprachraum (1900-1960). Miinster
1993, 9; vgl. ebd. 3-8: «Wissenschaftstheoretische Uberlegungen».

s Vgl. TopITSCH, Ernst, Vom Ursprung und Ende der Metaphysik. Eine Studie zur
Weltanschauungskritik. Wien 1958; OELMULLER, Willi (Hg.), Metaphysik heute? Paderborn
1987 (Kolloquien der Gegenwartsphilosophie 10).



384 Die apprisentative Funktion des Naturrechts

Schopfung bis hin zum existentialistischen Seinsbegriffs als fundamental-
ontologischem Grund menschlicher Sinngeschichte. Metaphysik ist deshalb
sowohl kosmozentrische Seinsmetaphysik als auch theozentrische Schop-
fungs- und Erkenntnismetaphysik® sowie existentialistische Person- und Ge-
schichtsmetaphysik.” Innerhalb der verschiedenen Denkformen, denen diese
metaphysischen Konzeptionen angehoren, hat dabei die in ihnen zum Aus-
druck kommende umfassende Wirklichkeitsinterpretation ethische Begriffe
wie «Tugend», «praktisches Urteil», «Gewissen» usw. tief beeinfluBt. Ver-
stand z. B. Thomas von Aquin das konkrete praktische Urteil des Menschen
als interpretierenden Akt in formaler ontologischer Offenheit auf das Sein und
aktiv sammelnder Deutung der das menschliche Handeln positiv (inclinatio)
und negativ (determinatio) bestimmenden natiirlichen Neigungen®, so
erscheint in Heideggers Entwurf das Gewissen als «Ruf der Sorge»®, das die
unreduzierbare existentiale Seinsgegriindetheit menschlichen Daseins gegen
seine Verlorenheit in determinierende Mechanismen von Welt und Umwelt
(gegen das «Man») zur Geltung bringt und damit existentielle Wiirde und
Freiheit des Menschen als Ziel ethischer Verantwortung begriindet: «Das
Dasein ruft im Gewissen sich selbst.»'0

1.1. Transzendentale und nachexistentialistische Metaphysikkritik

Die Frage ist, welchen Begriff von Metaphysik und welche ethischen
Desiderate daraus eine heutige verantwortete metaphysisch-naturrechtliche
Argumentation innerhalb der Moraltheologie verwenden kann. Und diese
Frage stellt vor einige Schwierigkeiten. Denn wenn ein metaphysischer
Ansatz innerhalb der Ethik den Versuch darstellen soll, irgendwie Rechen-
schaft iiber das Ganze der Wirklichkeit zu geben, um die Vorausetzungen
ethischer Hermeneutik zu entfalten, dann bleibt der Einwand Kants bis heute
unvermeidlich: sein Eingestindnis, daB der Mensch selbst wohl den Begriff
einer umfassenden Einheit von Wirklichkeit in sich trigt, aber iiber die
Reichweite dieser transzendentalen Struktur seiner Erkenntnis nichts mehr zu
sagen weib: ,
«Frigt man denn also ...: ob es etwas von der Welt Unterschiedenes gebe,
was den Grund der Weltordnung und ihres Zusammenhanges nach
allgemeinen Gesetzen enthalte, so ist die Antwort: ohne Zweifel. Denn die
Welt ist eine Summe von Einrichtungen, es muB also irgend ein tran-
szendentaler, d.i. bloB dem reinen Verstande denkbarer, Grund derselben
sein. Ist zweitens die Frage, ob dieses Wesen Substanz, von der groBten

a Kaulbach Friedrich, Einfiihrung in die Metaphysik. Darmstadt (5) 1991.
Vgl HEIDEGGER, Martin, Einfiihrung in die Metaphysik. Tiibingen (2) 1958.

8 Vgl. ARNTZ, Josef, «Die Entwicklung des naturrechtlichen Denken innerhalb des
Thomismus», in: Das Naturrecht im Disput. Drei Vortriige beim Kongref§ der deutschsprachigen
Moraltheologen 1965 in Bensberg. Hg. Franz BOCKLE. Diisseldorf 1966, 87-120; hier: 93-100.

HEIDEGGER Martin, Sein und Zeit. Tiibingen (9)1960, 274f.

10 Ebd. 275.



Die apprisentative Funktion des Naturrechts 385

Realitit ... sei: so antworte ich, daf diese Frage gar keine Bedeutung habe.
Denn alle Kategorien, durch welche ich mir einen Begriff von einem solchen
Gegenstande zu machen versuche, sind von keinem anderen als empirischen
Gebrauche und haben gar keinen Sinn, wenn sie nicht auf Objecte moglicher
Erfahrung, d. i. auf die Sinnenwelt, angewandt werden. AuBler diesem Felde
sind sie bloB Titel zu Begriffen, die man einrdumen, dadurch man aber auch
nichts verstehen kann. ... Was dieser Urgrund der Welteinheit an sich selbst
sei, hat dadurch nicht gedacht werden sollen, sondern wie wir ihn, oder
vielmehr seine Idee relativ auf den systematischen Gebrauch der Vernunft in
Ansehung der Dinge der Welt brauchen sollen.»!!

Diese transzendental-kritische Infragestellung der traditionellen ontologi-
schen Metaphysik mit ihrer unmittelbaren Korrespondenz zwischen mensch-
licher Rationalitit und «objektiver Realitdt» — hier an der Frage nach einem
<h6chsten Wesen>, einer «Substanz, von der grofiten Realitét» als Gegeniiber
zum transzendentalen Verstandesbegriff eines Urgrundes der Welteinheit
thematisiert und verhandelt — ist der Beginn der neuzeitlichen Erschiitterung
der metaphysischen <Asthetik>, die dem Ganzen der Wirklichkeit von Kosmos
und Mensch mit Hilfe des ontologisch-partizipativen Seinsbegriffs eine tiefe
unmittelbare Einheit abgewinnen konnte. Zwar erneuert sich iiber Hegel bis in
den Existentialismus Heideggers hinein die Hoffnung, daB es auch nach dem
Verlust antiker und mittelalterlicher ontologischer Einheitsschau einen
Zugang zu einem umfassenden Verstiindnis des Wirklichen, und zwar in der
Geschichte des Subjekts, gibe. In Heideggers Seinserschlossenheit des Sub-
jekts wird noch einmal eine umfassende, metaphysische Sinneinheit erschlos-
sen: in der im Menschen offenbar werdenden Geschichte des Seins wird
Geschichte als Kairos erfahrbar, in dessen Horizont alles Wirkliche, auch die
Naturgeschichte als duBerster Bestandteil des In-der-Welt-seins ein sinnvolles
Gesicht erhiilt.

Nach Heidegger sah «Kant ... das Phi@nomen der Welt nicht und war
konsequent genug, die <Vorstellungen> vom apriorischen Gehalt des dch
denke> fernzuhalten. Aber damit wurde das Ich ... auf ein isoliertes Subjekt,
das in ontologisch vollig unbestimmter Weise Vorstellungen begleitet, zu-
riickgedringt.» Heidegger betont dagegen im Sinne der phinomenologischen
Korrektur des Idealismus: «Im Ich-sagen spricht sich das Dasein als In-der-
Welt-sein aus.»'? Damit ist zugleich die existential-ontologische Wendung
der Daseinsanalyse angedeutet: «Das Schon-sein-in-einer-Welt als Sein-bei-
innerweltlich-Zuhandenen besagt aber gleichurspriinglich Sich-vorweg. dch>
meint das Seiende, dem es um das Sein des Seienden, das es ist, geht.» D. h.
im menschlichen Dasein als In-der-Welt-sein und SelbstbewuBtsein wird ein
Zugang zu ontologischer Qualitdt erreicht, der ein ganzheitlicher Zugang

1 KANT, Immanuel, Kritik der reinen Vernunft. Zweite Auflage 1787, in: Kant's
gesammelte Schriften. Hrsg. von der Koniglich PreuBischen Akademie der Wissenschaften.
Bd. 3. Berlin 1911, 457f.

12 HEIDEGGER, Sein und Zeit, 321 (s. Anm, 9).



386 Die apprisentative Funktion des Naturrechts

zum Sein als existentiellem Sein ist: «Das Dasein wird <wesentlich> in der
eigentlichen Existenz, die sich als vorlaufende Entschlossenheit konstituiert.
Dieser Modus der Eigentlichkeit ... enthdlt die urspriingliche Selbst-
stindigkeit und Ganzheit des Daseins.»!? Darin ist nach Heidegger ein
umfassendes Wirklichkeitsverstindnis erschlossen, als das Seinsverstindnis
aller Wirklichkeit von Freiheit (Dasein) und empirischer Realitdt (Seiendes):
«Das sich selbst erschlossene In-der-Welt-sein versteht mit dem Sein des
Seienden, das es selbst ist, gleichurspriinglich das Sein des innerweltlich
entdeckten Seienden, wenngleich unthematisch»: «Alle ontische Erfahrung
von Seiendem, das umsichtige Berechnen des Zuhandenen sowohl wie das
positiv wissenschaftliche Erkennen des Vorhandenen ...» 14

Was «dieses eigentliche Ganzsein des Daseins hinsichtlich der Einheit seines
gegliederten Strukturganzen», die Freiheits- und Naturwirklichkeit umfaft,
aber «ermoglicht», das ist «formal existential gefaBBt, ohne jetzt den vollen
Strukturgehalt zu nennen, ... die vorlaufende Entschlossenheit», «das Sein
zum eigensten ausgezeichneten Seink6nnen». Und Geschichtlichkeit zeigt
sich als Grundkategorie solchen Ganzseinkonnens und solcher umfassender
Sinnerfahrung der Einheit des Wirklichen: «Dergleichen ist nur so mdoglich,
daf das Dasein iiberhaupt in seiner eigensten Moglichkeit auf sich zukommen
kann. ... Das die ausgezeichnete Moglichkeit aushaltende, in ihr sich auf sich
Zukommenlassen ist das urspriingliche Phinomen der Zukunft.»!3

Gegeniiber diesem neuerlichen, jetzt existential-ontologisch begriindeten
Optimismus einer umfassenden metaphysischen Wirklichkeitsinterpretation
(hier als existential-geschichtliche ganzheitliche Sinnerfahrung) wird aber in
der Ambivalenz der Erfahrung dkologischer Konflikte und Sackgassen tech-
nologischer Kultur heute iiber das Ganze der Wirklichkeit deutlich: Freiheits-
geschichte des Menschen und Naturgeschichte sind nicht einfachhin auf-
einander abgestimmt, die Ziele der Natur und die Ziele des Menschen sind
radikal different, tausendfach gebrochen, kontrir, antagonistisch. Auch der
Begriff der Geschichte verliert dabei seine Integrationskraft, die existentielle
Metaphysik vermag den Gegensatz von Freiheits- und Naturgeschichte letzt-
lich nicht mehr zu fassen, ja sie polarisiert sogar die subjektive Differenz des
Menschen gegeniiber aller anderen Wirklichkeit: «Nie hat eine Philosophie
sich so wenig um die Natur gekiimmert wie der Existentialismus, fiir den sie
keine Wiirde behalten hat.»!¢ «Existenz, Sichvorwegsein, Sorge, Entwurf,
Entschlossenheit ... sind existentiale Modi der Zukunft.» «Es liegt aber ein
Ritsel in dieser Verfliichtigung der Gegenwart als des Ortes echter Gehalte,
in seiner Reduktion zum ungastlichen Nullpunkt bloBer formaler Entschlos-
senheit. Welche metaphysische Lage steht dahinter? ... Es gibt doch auBler der

13 Ebd. 322f,
14 Ehd, 324,
15 End. 325.

16 Vgl. JONAS, Hans, Organismus und Freiheit. Ansitze zu einer philosophischen Biologie.
Gottingen 1973, 314,



Die apprésentative Funktion des Naturrechts 387

existentialen «Gegenwart> des Augenblicks auch die Gegenwart von Dingen.
Gewihrt nicht ihre Anwesenheit, meine Mitgegenwart mit ihnen, auch mir
eine Gegenwart anderer Art? Aber wir lernen von Heidegger, daB Dinge
primir «zuhanden> sind.»!7 Der existentielle Optimismus, daB der Mensch
selbst in seiner Freiheitsgeschichte den Sinn des Ganzen erfahren und
erfassen konnte (der Mensch als «Hirte des Seins»), erscheint angesichts des
technischen Raubbaus an der auBermenschlichen und innermenschlichen
Natur, der eben durch diesen Menschen verursacht wurde, geradezu als
zynisch: «Der Mensch sei der Hirte des Seins — nicht etwa seiender Ge-
schopfe, sondern des Seins! Abgesehen von dem lasterlichen Klang, den
dieser Gebrauch des geheiligsten Titels fiir christliche und jiidische Ohren
haben muB, ist es schwer verdaulich, den Menschen als Hirten des Seins
gefeiert zu héren, wenn er eben so kliglich versagt hat ...»!® Die Frage stellt
sich heute im Horizont der auf ihrem Hohepunkt angekommenen neu-
zeitlichen Spaltung zwischen existentieller Subjektivitit und Freiheit des
Menschen auf der einen Seite und empirischer, evolutiver Natur auf der
anderen radikaler denn je: Hat der Begriff des Seins, einer umfassenden Sinn-
bestimmung der Wirklichkeit iiberhaupt noch einen Sinn? Ist nicht alles
Ambivalenz, Zerrissensein, Spaltung — ohne Hoffnung auf eine verséhnende
Einheit?

«Der Philosoph, der das Riesenpanorama des Lebens auf unserem
Planeten iiberblickt und sich selbst als einen Teil davon versteht, wird sich
nicht mit der Antwort zufriedengeben (so brauchbar sie als Arbeitshypothese
der Naturwissenschaft ist), da dieser unaufhorliche und weitlédufige ProzeB,
der mit umwegiger Folgerichtigkeit durch Aonen fortschreitet und sich in
immer kiihneren und subtileren Schépfungen versucht, in dem Sinne <blind>
gewesen sein soll, daB sich seine Dynamik in der mechanischen Permutation
indifferenter Elemente erschopft, die Zufallsergebnisse als Artformen lidngs
des Weges ablagert und mit ihnen ebenso zufillig die Erscheinungen des
Subjektiven veranlaBt ...»!? «DaB nach kosmischem MaBstab der Mensch nur
ein Atom ist, ist eine quantitative Unerheblichkeit: seine innere Weite kann
ihn zu einem Ereignis von kosmischer Bedeutung machen.»?® Aber es geht
dabei nicht um den «evolutiondren Optimismus eines Teilhard de Chardiny,
nicht um eine der «metaphysischen <success stories>». Es wird «vielmehr das
Leben als ein Experiment mit steigenden Einsitzen und Risiken betrachtet»,
«das in der schicksalhaften Freiheit des Menschen ebensosehr zu Katastrophe
wie zu Erfolg fiihren kann.»?!

17 Ebd. 313.

18 JoNas, Hans, «Heidegger und die Theologie», in: NOLLER, Gerhard, (Hg.), Heidegger
und die Theologie. Beginn und Fortgang der Diskussion. Miinchen 1967, 336 (Theologische
Biicherei 38).

9 JONAS, Organismus und Freiheit, 11 (s. Anm. 16).

20 Epd. 341.

21 Bbd. 4.



388 Die apprisentative Funktion des Naturrechts

1.2. Metaphysik des «zweideutigen» Seins

Hans Jonas versucht im Sinne dieser gegenwirtigen, radikal zwiespiltigen
Wirklichkeitserfahrung noch einmal einen metaphysischen <Mythos>, ein Ver-
standnis des ‘Ganzen, das die Zerspaltenheit des Wirklichen aber im Sinne der
zweiten, nun nachexistentialistischen Metaphysikkritik nur noch im Zustand
des «Wartens» in unsicherer Naturentwicklung und menschlicher Geschichte
geschlossen zu denken wagt. Es ist ein Mythos des <zweideutigen> Seins. Das
Sein hat sich dem Werden iiberantwortet — in der uniiberschaubar offenen und
unreduzierbar auf der Waage stehenden Spannung von Naturgeschichte und
Freiheitsgeschichte, die sich heutigem ph#nomenologisch niichternen Blick
auf Evolution und Menschheitsentwicklung zugleich darbietet: «Im Anfang,
aus unverkennbarer Wahl, entschied der goéttliche Grund des Seins, sich dem
Zufall, dem Wagnis und der endlosen Mannigfaltigkeit des Werdens an-
heimzugeben. Und zwar génzlich»: eingegangen «in das Abenteuer von Raum
und Zeit» blieb «kein unergriffener und immuner Teil» von ihm, «um die
umwegige Ausformung ... in der Schopfung von jenseits her zu lenken, zu
berichtigen und letztlich zu garantieren»?2, Und in diesem wartenden Bangen,
in Angst und unvollendeter Offenheit der doppelten Geschichte des Kosmos
und der menschlichen Freiheit, die sich als technische agiert, bleibt ohne
eigentliches Versprechen, dafl es ein gelungenes versbhnendes Ziel giibe:
«Auf dieser bedingungslosen Immanenz besteht der moderne Geist. Es ist
sein Mut oder seine Verzweiflung, in jedem Fall seine bittere Ehrlichkeit,
unser In-der-Welt-Sein ernst zu nehmen: die Welt als sich selbst iiberlassen
zu sehen, ihre Gesetze als keine Einmischung duldend, und die Strenge
unserer Zugehorigkeit als durch keine auBerweltliche Vorsehung gemil-
dert.»? Nur eine hoffende Erwartung der Zukunft des Ganzen bleibt:
«Transzendenz» «begleitet hinfort ... mit angehaltenem Atem, hoffend und
werbend» das «Tun» des Menschen?* (in der eigenen Dynamiken folgenden
Natur).

«In solcher Selbstpreisgabe ... [der] Integritit um des vorbehaltlosen
Werdens willen kann kein anderes Vorwissen zugestanden werden als das
um die Mdéglichkeiten, die kosmisches Sein durch seine eigenen Bedin-
gungen gewihrt: eben diesen Bedingungen lieferte Gott seine Sache aus, da
er sich entduBerte zugunsten der Welt.»23

Das aber heiBit, daB die Gebrochenheit des Seins, der Einheit von Wirk-
lichkeit, der Uberschaubarkeit des Ganzen immanenter Wirklichkeit von
Mensch und Kosmos durch die Evolution und Geschichte viel radikaler ist,
als es noch in der existentialistischen Deutung erschlossen wird. Der «Glaube»
an einen Sinn der ganzen konfliktreichen Entwicklung von Natur und

22 gpd, 331.
23 gpq, 3311,
24 gpq, 3341,
25 Ebd, 332.



Die apprisentative Funktion des Naturrechts 389

Mensch, die heute in pluralistischer human- und naturwissenschaftlicher
Forschung erschlossen wird, ist sicher innerste existentielle Hoffnung
menschlicher Erfahrung selbst, auch wenn man bar aller Illusionen die nackte
Realitédt des Daseins, so wie es ist, von auBen betrachten will. Wer alles in
blinden antagonistischen Kampf zwischen Evolution und menschlicher
Emanzipation, in letzte positivistisch ambivalente Schicksalshaftigkeit und
kontradiktorische Anonymitét empirischer Determinationen auflésen will, der
beendet nicht nur die Frage nach einer umfassenden Deutung alles
Wirklichen, sondern auch die Frage nach der Wiirde des Menschen, nach
Sinn und Freiheit. Aber die Erfahrung des Umfassenden, der Sinnbegriff, die
Erfahrung letzter Giiltigkeit von Freiheit machen heute im Horizont modernen
Standes von Wissen, Welterfahrung und -interpretation eine Verwandlung zu
einer Geduld durch, die vielleicht nicht einmal mehr mit Hans Jonas im
bloBen Verstindnis des Wartens, «Werdens» und «Werbens» beschrieben
werden kann. Es bleibt in den widerspriichlichen Einsichten in die Abhiingig-
keit und Freiheit des Menschen, in determinierte Evolution und gleichzeitiger
unvertretbarer Verantwortung des Menschen fiir sich und die Umwelt (als
Biosphére) darin, die Dimension der Hoffnung auf etwas Ausgleichendes,
Befreiendes, Erfiillendes. Aber mehr als bisher wird spiirbar, dal die Erfah-
rung von Ohnmacht, von Unerfiilltsein, von Gebrochensein nicht nur als
Durchgang zu dieser letzten Einheit dazugehort. Nicht da es um bloBe polare
dualistische Welterfahrung ginge, oder um psychische archetypische Plurali-
tit, um asiatische Mystik. Nicht daB billige Dialektik die Gebundenheit zur
Umkehrseite letzter Freiheit macht. Sondern es geht darum, daB in den
unversdhnlichen Spannungen heutigen Daseins, wie sie in dem Widerspruch
zwischen zerstorbarer Natur und unvertretbarer Verantwortung des Menschen
fiir Freiheitsgeschichte und Naturgeschichte auf der einen Seite sowie blei-
bender Ohnmacht des Menschen in naturhaft-determinierter Bindung und
faktischer Anonymitit nackter kausaler Abhéngigkeit auf der anderen radikal
erfahrbar werden, nichts anderes mehr zu denken bleibt als: In allem Ringen,
das gefordert ist, in allem Verdndern, das moglich ist, bleibt etwas Uniiber-
windbares, das tatsdchlich zerstort, bleibt etwas Verhirtetes, das
Mbéglichkeiten unwiderruflich beendet, und doch muB} es realistisch ringend
um der realen Wiirde der Freiheit und um der Zukunft der Menschheit willen
angegangen werden. Es ist nicht mehr der Trotz, nicht mehr das «Dennoch»
Camus', nicht mehr bloB die verzweifelte Freude Nietzsches, wenigstens radi-
kal realistisch und ohne Illusionen den Menschen in seiner Einsamkeit und
faktischen Stellung im Ganzen der Evolution zu sehen, sondern es ist Be-
scheidung: die Bescheidung, im Paradoxon unversohnlicher Realitit vielfach
bedingter menschlicher und kosmischer Existenz etwas ausdriicken zu
miissen, das mit und in seiner Gebrochenheit tatsdchlich immer noch einen
unwiderruflichen Sinn der unvertretbaren Verantwortung des Menschen in
dieser Entwicklung hat. Dieser Sinn erscheint nicht mehr als etwas Absolutes
im Sinne allumfassender Sinntransparenz der Wirklichkeit. Es bleibt eine



390 Die apprisentative Funktion des Naturrechts

Giiltigkeit menschlicher Freiheit mitten in der Gebrochenheit und Bedroht-
heit, eine gebrochene Giiltigkeit, aber mitten in ihrer unwiderruflichen, weil
unvertretbar herausgeforderten Wiirde.26 |

In diesem Sinn gibt es etwas Umfassendes, aber weder eine Umfas-
sendheit der Natur noch des Menschen noch der Geschichte beider. Das
Wunder ihres Seins wird zu hart von der Brutalitdt der vielfachen
Antagonismen faktischen Lebens heute in Frage gestellt. Natur, Mensch und
Geschichte bleiben durch ihr ambivalentes Sein Verweis als Frage: Sein als
Frage, aber mehr als die Frage, die bloBe Schonheit geschenkten Daseins
aufwirft, mehr als die Frage, die bloBe Unendlichkeitssehnsucht im Menschen
erhebt, die beide durch die Absurdititen des Wirklichen auBlerhalb und im
Menschen, deren sich heutige Kultur in Subjektphilosophie und Erforschung
tausendfacher empirischer Determinationen immer radikaler bewuBit gewor-
den ist, schrecklich verzerrt werden. Schonheit und Freiheit sind wirklich, ja.
Aber sie entgehen nach dem heutigen Wirklichkeitserleben nicht der Ohn-
macht vielfach zerstorter determinierter Existenz. Es ist die Hoffnung in der
Frage, was es bedeutet, daB} Freiheit in bleibender, uniiberwindbar determi-
nierter Abhéngigkeit tatséchlich ist, was es bedeuten mag, daB es dem Men-
schen faktisch aufgegeben ist, in unentwirrbarer Abh#ngigkeit von und
Symbiose mit der ihre eigenen unabhingigen <Ziele> verfolgenden und
existierenden Natur etwas im existentiellen und moralischen Sinne Giiltiges,
weil unvertretbar Geschaffenes und Gestaltendes zu sein.

2. Die Bedeutung der Metaphysik des «zweideutigen> Seins fiir die ethische
Hermeneutik

Was kann ein solches Verstédndnis des Seins, eine solche Metaphysik des
bleibend zweideutigen Seins, die sich gegenwirtigem BewuBtsein um das
Paradox von menschlicher Existenz in kosmischer Abhingigkeit und
gleichzeitiger unabwilzbarer Verantwortung darin erschliet, fiir die Ethik
heute bedeuten? Welche Folgen hat ein solcherart vorausgesetztes Vor-
verstindnis des Ganzen der Wirklichkeit fiir die vieldimensionale ethische
Hermeneutik?

Um noch einmal auf heute versuchte verschiedene neue Ansitze
metaphysischen Denkens in moralontologischer Interpretation zuriick-
zukommen: Es wird einerseits der ontologische Status des menschlichen
Daseins im Sinne der scholastischen Partizipationslehre als Seiendes unter
Seienden (passive Partizipation) und in seiner Eigenart als mit natiirlichen, an

26 postmoderne Hermeneutik spricht von der De-zentrierung des Subjekts, um die heutige
Erfahrung der psychischen, sozialen, okologischen und kulturellen Zerspaltenheit und
Gebrochenheit menschlicher Existenz in natiirlichen und geschichtlichen Determinationen zum
Ausdruck zu bringen. Vgl. TRACY, David, Theologie als Gesprich. Eine postmoderne
Hermeneutik. Mainz 1993 (Welt der Theologie); WILS, Jean-Pierre, Die groBe Erschopfung.
Kulturethische Probleme vor der Jahrtausendwende. Paderborn 1994.



Die apprisentative Funktion des Naturrechts 391

der Seinswirklichkeit partizipierenden Akten ausgestattete Ratio (aktive
Partizipation) gekldrt. Aus dieser Metaphysik erschlieBt sich eine
Hermeneutik, die die biologische Struktur des Menschen ontologisch als
inclinatio-Fundament der ut natura interpretierenden Ratio versteht.?” Natur
als ontologisch vorgedeutete natiirliche Strebung und aktive Sinn-
interpretation menschlicher Vernunft werden einander ergidnzend verstanden,
wobei der Metaphysikbegriff die interpretative Leistung <ontologisch-
dsthetisch> stark begrenzt.?® Die Losung scheint aufgrund des vorausgesetzten
ontologischen Einheitsdenkens irgendwie anachronistisch. Sie iiberspielt die
tiefen Spannungen zwischen Natur und Mensch, die in den Konflikten
heutiger Kultur zwischen notwendiger technischer Emanzipation und seiner
bleibenden Einbindung in die Natur deutlich werden. Kann eine ontologisch
vorgedeutete natiirliche Teleologie die Balance zwischen Freiheit und Natur
tatséchlich realistisch gewihrleisten?

Andererseits wird im Sinne existentialistischer Interpretation von Person,
Geschichte und Wahrheit innerhalb theologischer Ethik zunehmend
Personmetaphysik betrieben: Ein gnoseologischer und geschichtsonto-
logischer Status menschlicher Wahrheitsintuition wird erarbeitet, der
empirisches Faktenwissen, interpretatives Sinnwissen, ja auch diskursives
Konsenswissen in die umfassende Perspektive einer Sinngeschichte ethischer
Wabhrheitserfahrung im Menschen stellt.?? Transzendentale, ontologische und
hermeneutische Kategorien werden verarbeitet.3? Die einzelnen ethischen
Urteile des Menschen erscheinen geméf den empirischen, konsensuellen und
persontranszendentalen Strukturen als Entwurf im Horizont der ontologischen
Geschichtsmiéchtigkeit der Wahrheit und der ontologischen Stellung des
Menschen darin.3! Geschichtliche Deutung als Ursprung moralischer Wahr-
heit spielt hier eine groe Rolle. Die Fakten der empirischen Natur werden
diesem Deutungshorizont zugeordnet. Hier herrscht der existentialistische
Optimismus vor, daB die menschliche Sinnerfahrung stark genug ist, um die
historischen Konflikte zwischen Determination und Freiheit zu bewiltigen.

Gegeniiber diesen Entwiirfen ist die Metaphysik des zweideutigen Seins
sehr viel schwieriger in ihrer Bedeutung als letztes Fundament ethischer
Hermeneutik auszuweisen. Weder als ontologisches Prinzip der passiven
Partzipation der Seienden und der aktiven Partizipation menschlicher

27 Vgl. RHONHEIMER, Martin, Natur als Grundlage der Moral. Die personale Struktur des
Naturgcsetzes bei Thomas von Aquin: Eine Auseinandersetzung mit autonomer und
telcologlscher Ethik. Innsbruck 1987.

Vgl ebd. 121-136.

Vgl DEMMER, Klaus, Die Wahrheit leben. Theorie des Handelns. Freiburg 1991; DERS.,
Gottes Anspruch denken. Die Gottesfrage in der Moraltheologie. Freiburg i. Ue. 1993 (Studien
zur thcologlschcn Ethik 50).

30 Vgl DEMMER, Moraltheologlsche Methodenlehre, 164-177 (s. Anm. 2).

Empmsche Einsichten gehen in Sinnhorizonte als anthropologische Leitvorstellungen
ein, vermitteln sich mit philosophischen Einsichten in die Wirklichkeit des Menschen: vgl.
DEMMER, Moraltheologische Methodenlehre, 186-192 (s. Anm. 2).



392 Die apprisentative Funktion des Naturrechts

Vernunft, des darin geduBerten Vertrauens in eine wesentliche harmonische
einheitliche Zielbestimmung von Natur und Mensch, noch als Prinzip um-
fassender Sinnwahrheit der Geschichte und ihrer existentiellen Integration
kann hier die vorausgesetzte Ganzheit dienen. Innerhalb der antagonistischen
Offenheit von Natur- und Freiheitsgeschichte bleibt der letzte Horizont fiir
den Menschen heute tatséchlich zunidchst ambivalent, ungekldrt. Was als
Hoffnung in der Frage aufschien, die der Mensch als faktische Freiheit in
Determination und in faktischer Gemeinschaft mit existierender Natur ist, ist
kein geschlossener Horizont, auf den sich moralische Hermeneutik einfachhin
zuriickbeziehen konnte und von der sie unmittelbar Legitimation und Grund
erhielte.32

Metaphysik der unschlieBbar zweideutigen Wirklichkeit, der bloBen
unentschiedenen Hoffnung in der Faktizitdt der Ambivalenz von Natur-
evolution und unfreier Freiheit des Menschen darin verweist deshalb den
Menschen zunédchst auf sich selbst zuriick. Der Mensch muf8 in seine
Verantwortung treten, seine Position tatsdchlich iibernehmen, das realisieren,
was er ist: abhingige Freiheit im groBeren Ganzen natiirlicher Balance. Wenn
ethisches Urteil dem Ganzen der Wirklichkeit entsprechen will, dann muB es
das Urteil einer Freiheit sein, die gerade diese Verantwortung iibernommen
hat: Freiheit in ihrer bleibenden Gebundenheit an das unsichere Gleich-
gewicht der Natur als evolutionidren Zusammenhang, also in Unfreiheit und
Determination zur Sprache zu bringen. Das heiBt konkret: Der Mensch kann
sich auf keine andere Instanz mehr berufen, wenn es darum geht, die
realistische Balance zwischen freier Kreativitit technologischer Kultur und
notwendiger bindender Achtung natiirlicher Gleichgewichte und Depen-
denzen zu finden. Er mufl genau das Zueinander von Emanzipation und
Verzicht gestalten, das den Bediirfnissen seiner freien Entfaltung und der
zerbrechlichen 6kologischen <Intimitdt> der Natur entspricht. Er muf} selbst
die Auseinandersetzung mit den verzerrenden psycho-physisch und sozial-
determinierenden Zwingen fiihren, die das Innere seiner Freiheit selbst als
Auswirkungen ihrer Riickbindung ins Determinative-Kontingente durch-
weben, ohne diese Riickbindung je ganz hinter sich zu lassen. Kein groBerer
Sinnzusammenhang nimmt dem Menschen diese Aufgabe ab als allein die
Realitit, daB er wirkliche giiltige Freiheit in uniiberwindbarer Kontingenz und
Bindung an seine (Um-)Welt ist.33

32 Vgl. ROMELT, Josef, Theologie der Verantwortung. Zur theologischen
Auseinandersetzung mit einem philosophischen Prinzip. Innsbruck 1991, 5-7 (Wissenschaft
und Verantwortung 1): «Ethik ohne geschlossenen Horizont».

33 Um hier noch einmal an das Zitat aus JONAS, Organismus und Freiheit, 331f. (s.
Anm. 16) zu erinnern: Es «kann kein anderes Vorwissen zugestanden werden als das um die
Mdglichkeiten, die kosmisches Sein durch seine eigenen Bedingungen gewihrt.» «Auf dieser
bedingungslosen Immanenz besteht der moderne Geist. Es ist sein Mut oder seine Verzweiflung,
in jedem Fall seine bittere Ehrlichkeit, unser In-der-Welt-Sein ernst zu nehmen: die Welt als sich
selbst iiberlassen zu sehen, ihre Gesetze als keine Einmischung duldend, und die Strenge unserer
Zugehirigkeit als durch keine auBerweltliche Vorsehung gemildert.»



Die apprisentative Funktion des Naturrechts 393

Hier zeigt sich eine stirkere Relativierung — und das heiit: Bindung — der
Freiheit, als durch irgendwelche Ganzheitsintuition von ontologischer Natur
oder von existentieller Geschichte. Die Giiltigkeit menschlicher Freiheit wird
nicht mehr als Partizipation an irgendeiner gréeren Absolutheit bestimmt, als
sie der Wirklichkeit entspricht: dem Paradox, dal der Mensch in uniiber-
springbarer Abhingigkeit sein Giiltiges gestalten muB, in all der Gebrochen-
heit, die mit dieser Abhingigkeit verbunden ist, nicht unabhingig davon,
nicht jenseits, nicht immer schon ontologisch-partizipativ, nicht nur rein
transzendental-ermoglicht, sondern konkret faktisch in Symbiose und Ver-
wobenheit. Dieses Paradox, das der Mensch in der Natur ist, 148t sich nicht
auflosen oder erkldrend hintergehen, nur iibernehmen. Und menschliche
Freiheit kommt in dieser Ubernahme an ihre konkrete Grenze, die bedin-
gungsloser nicht sein kann: die Grenze faktischer Riicksicht auf die
Zerstorbarkeit der Natur, die sie trigt; die Grenze faktischer Auseinander-
setzung mit der eigenen inneren Kontingenz, die sie bleibend begleitet, die sie
aber — seien es psychische Verzerrungen, 6konomische Zwinge oder sozial-
determinierende, alle Freiheit unterdriickende Mechanismen — immer neu
bekdampfen muB, denn auch ihre Wiirde als Freiheit ist wirkliche, gegebene
Realitit. '

Ethik im Horizont des zweideutigen Seins wird darin zur radikalen
Verpflichtung auf die bescheidene, ihre eigenen Mdoglichkeiten und Grenzen
frei und realistisch iibernehmende Freiheit. Man konnte pointiert vielleicht
formulieren: Naturrechtliche, d. h. metaphysisch begriindete Ethik wird im
Horizont des in der Offenheit von Natur- und Freiheitsgeschichte bleibend
zweideutigen Seins zur Heuristik einer aktiven Achtung von Rechten der
Natur durch den Menschen (Verhiltnis der menschlichen Freiheitzur Natur)
und zur Heuristik einer aktiven Achtung von Bedingungen des menschlichen
Freiheitsvollzugs inmitten der bedrohenden psycho-physischen und sozialen
Zwinge der Wirklichkeit (Verhiltnis der menschlichen Freiheit zu sich
selbst). Naturrechtliches Denken wird somit zur «Ethik der <Rechtes der
Natur» und zur «Ethik der Menschenrechte» zugleich. In den Proklamationen
der Menschenrechte hat eine ethische Tradition begonnen, die sich um das
Verhiltnis der Freiheit zu sich selbst bemiiht, indem sie jede menschliche
Freiheit an die Bedingungen méglichst ungehinderter Freiheitsvollziige im
bedroht-determinierten Dasein bindet (soziale Menschenrechte als subjektive
Rechte des Menschen als Person, aber auch als bindender MaBstab
gesellschaftlicher Mitverantwortung). Im Zueinander zur Natur befindet sich
die konkrete Geschichte menschlicher Freiheit noch ganz am Anfang der
realistischen Bindung. In beiden Bindungen aber steht offene Natur- und
Freiheitsgeschichte auf der Waage.



394 Die apprisentative Funktion des Naturrechts

3. Apprisentation®*

Die ethische Hermeneutik im Horizont der Zweideutigkeit des Seins ist in
ithrer Bindung menschlicher Freiheit an unverfiigbare Wahrheit und aller
Willkiir entzogener Verpflichtung radikaler als alle ontologische oder
existentiale Hermeneutik: Im ontologischen oder existentialen Erkennen
driickt sich die Abhingigkeit des menschlichen moralischen Urteils von der
Unendlichkeit des partizipierten Seins oder des intuierten Sinns der Ge-
schichte aus. Partizipierend bzw. im Sinngeschehen der Geschichte
existentiell aufgehoben ist der Mensch objektiver Wahrheit ontologischer
bzw. existentialer Tiefendimension verpflichtet, zugleich aber auch méchtig.
Im Horizont der Metaphysik des zweideutigen Seins bleiben Seinshorizont
und menschliche Freiheit unsicher, begrenzt, bedingt. Das aber bedeutet
keinen Relativismus, sondern das unhintergehbare Eingestindnis der Ge-
brochenheit menschlicher Freiheitsfidhigkeit und ethischer Wahrheitsfahigkeit
inmitten ihrer dennoch zu iibernehmenden unbedingten Verpflichtung. Der
Mensch muB in seiner Freiheit aktiv Verantwortung iibernehmen, er darf um
seiner eigenen Realitit willen nicht resigniert davon ablassen; aber in dieser
unvertretbaren unbedingten Verantwortung muB er sich zugleich in seiner
Freiheitsmacht beschrinken, um des groBeren Ganzen des Zueinanders mit
der fiir sich und iiber den Menschen hinaus existierenden Natur willen, seine
Unbedingtheit wird nicht zum Selbstzweck.?> Der Mensch muB die Pflicht
iibernehmen, «die seine Stellung in der Ordnung der Dinge ihm auferlegt»6.
Seine Freiheit muB ihr Unwiderrufliches in der Gebrochenheit der Wirk-
lichkeit vollziehen. Das ist ihr Sinn, ein unendlicher, aber zugleich ge-
brochener, endlicher. So erlebt der Mensch eine Kontingenz, die er selbst in
seiner Welt ist, die auch im eigenen Denken nicht mehr iibersteigbar ist, nur

34 Der Begriff wird hier in Anlehung an Niklas Luhmann gebraucht, der mit seiner
systemrationalen, soziologisch funktionalen Analyse der Bedeutung von Religion im modernen
Gesellschaftskontext auf die apprisentative Dimension von Glauben hingewiesen hat. Innerhalb
der komplexen pluralistischen Gesellschaft bedarf es der rationalen Bewiltigung der letzten
UnabschlieBbarkeit aller Systembildungen. Religion, die auf das UnfaBbare mit konkret
faBbaren Symbolen verweist, codiert die Unendlichkeit der Welt der Systeme und macht sie so
rational verfiigbar. Vgl. LUHMANN, Niklas, Funktion der Religion. Frankfurt 1977; dazu:
DEUSER, Hermann J., «Religion, Kontingenz und christlicher Glaube. Zu Niklas Luhmanns
<Funktion der Religion>», in: EBERT, Klaus (Hg.), Alltagswelt und Ethik. Beitrige zu einem
sozialethischen Problemfeld (FS Adam Weyer). Wuppertal 1988, 273-301.

5 «Denn dies sei jetzt gesagt: Das Subjekt-Objekt-Verhdlinis, das in jener Scheidung
griindet, sie offen hilt und durchsteht, ist nicht ein Fehltritt, sondern das Privileg, die Biirde und
die Pflicht des Menschen. ... Es ist der Zustand des Menschen, wie er nach der Bibel gemeint
war, ihm auferlegt durch seine Geschopflichkeit und von ihm zu iibernehmen,
durchzuvollziechen — und zu transzendieren nur in gewissen Begegnungen mit Seinesgleichen
und Gott, d. h. in existentiellen Beziehungen sehr besonderer Art. Niemand und kein waltendes
Sein nimmt uns die Verantwortung ab fiir das, was wir denken und sprechen.» JONAS,
Heideﬁgger und die Philosophie, 337 (s. Anm. 18).

36" JoNAs, Hans, Philosophie. Riickschau und Vorschau am Ende des Jahrhunderts.
Frankfurt 1993, 41.



Die apprisentative Funktion des Naturrechts 395

durch das Hoffen, das sich im Vollzug des eigenen Paradoxes ausdriickt, in
der Frage, die er selbst als unwiderruflich Giiltiges in bleibender
Determination und in existierender Natur ist.

Thomas von Aquin differenziert in seiner theologischen Interpretation
metaphysischen Denkens zwischen Sein und Gott. Das Sein ist nach ihm nicht
mehr, aber auch nicht weniger als das «Licht» Gottes (im Sinne des
«Seinslichtes» als Formalobjekt menschlichen Geistes)3’. Im Eindringen
heilsgeschichtlicher Erfahrung biblischer Kultur ins antike metaphysische
Denken wird darin eine Relativierung des Seinsbegriffs ansichtig, die letztlich
eine Relativierung der bloB immanenten Wirklichkeit von Mensch und
Kosmos auf dem Hintergrund theologischer Gegeniiberstellung von Gott und
Schopfung meint.

Ist nicht die Metaphysik der bleibenden Zweideutigkeit des Seins ein
umgekehrter philosophisch-rationaler Ausdruck dieser theologischen Einsicht
seit Thomas von Aquin? Die immanente Wirklichkeit der antagonistischen
offenen Natur- und Freiheitsgeschichte 148t sich letztlich nicht absolut syste-
matisieren, in ihrer ambivalenten Gegebenheit in dem Sinne abschlieBend
begriinden, daf8 die Offenheit ihres Risikos und ihrer bleibenden Geféhrdung
in irgendeinem umfassend (im Menschen oder im Kosmos) abstrahierten
Grundbezug harmonisierend zuriickgelassen werden konnte. Metaphysik wird
zur stummen Apprisentanz der UnabschlieBbarkeit der Hoffnung innerhalb
der Frage, die das faktische Dasein immanenter Wirklichkeit in ihrer Spaltung
zwischen Natur und Freiheit, in ihrer gleichzeitigen Symbiose von Freiheit in
Determination ist. Indem «Naturrecht> als ethische Reflexion die Freiheit bis
an diese Grenze der Erfahrung vortreibt, nach den Rechten der Natur zu
fragen und sich in einer Rechtsgeschichte selbst an duBerste Bedingungen
eigener Moglichkeit zu binden, dafiir Verantwortung zu iibernehmen, aber
zugleich zu erfahren, daB die letzte Uniibersichtlichkeit dieser Verantwortung
offen bleiben muB3, wird metaphysische Begriindung innerhalb der Ethik zum
Verweis iiber sich hinaus.?® Man kann die Analogie vom Willen Gottes in
diesem Sinne auch heute noch auf die Ethik beziehen, in dem Sinn: Ob Gott
nicht Verantwortung fiir die fiir sich und die Rechte der Natur aufs duBerste
verantwortliche menschliche Freiheit tibernimmt, damit der Mensch erfihrt,
daB es geht, giiltige Freiheit in Determination zu sein? Diese Frage, ob es
tatsichlich geht, unfreie Freiheit zu vollziehen, vermag Metaphysik des
zweideutigen Seins nicht mehr zu entscheiden (denn kein «System» der
Immanenz, weder kosmische Natur, deren bedingende Kausalitit alles rela-
tiviert, noch menschliche Freiheit, deren transzendentale unbedingte Wiirde in

37 SIEWERTH, Gustav, Das Sein als Gleichnis Gottes. Heidelberg 1958 (Thomas im
Ges%réich 2).

8 «Die Achtung des Philosophen vor der biblischen Tradition beruht gerade auf der
Anerkennung der Rolle, welche sie bei der Einprigung dieses ontologischen Schemas mit seiner
miihevollen Spannung in den westlichen Geist gespielt hat.» JONAS, Heidegger und die
Theologie, 337 (s. Anm. 18).



396 Die apprisentative Funktion des Naturrechts

natiirliche Kontingenz eingebunden bleibt, trigt eine Absolutheit in sich, die
zu solcher Entscheidung ermichtigte), nur als Hoffnung in der faktischen
Existenz von Natur- und Freiheitsgeschichte benennen. Hier 6ffnet sich die
metaphysische Fragestellung der Theologie.

3% Nach christlichem trinitarischen Erfahren Gottes entspricht der Uberantwortung des
Seins in die unberechenbare Zweideutigkeit des Werdens von Natur- und Freiheitsgeschichte die
heilsgeschichtliche Antwort Gottes: «Gott selbst iibernimmt die Verantwortung fiir den
Menschen, seine (zweideutige) Geschichte und seine Welt — nicht, indem er die Zweideutigkeit
dieser Geschichte (gleichsam utopisch) einfach auflost, sondern indem er sie leidend aufnimmt,
in sich einbirgt» (ROMELT, Theologie der Verantwortung, 126 [s. Anm. 32]). Die theologisch-
phénomenologische Wahrnehmung dieser Wahrheit Gottes ist keine metaphysische Spekulation
mehr, sondern geschichtlich-konkrete Erfahrung im Schicksal des Volkes Israels und Jesu. Sie
ist nicht Abnahme der Verantwortung des Menschen durch das Engagement Gottes; sondern
Gottes Solidaritidt macht erlittene Ohnmacht in Hinrichtung und Tod Jesu, in der Begegnung mit
der HaBgeschichte des Menschen, zum Ausdruck unwiderruflich entschiedener Freiheit. Gottes
Verantwortung fiir den Menschen bedeutet, daB er am Schicksal seiner eigenen Freiheit in der
Begegnung mit dem Menschen zeigt, daB es geht, in der Ohnmacht des Todes — eines durch die
Zwinge menschlicher HaBgeschichte erlittenen Todes — das unzerstérbar Giiltige unwiderruflich
(fiir den Menschen) entschiedener Freiheit zu sagen.



	Die appräsentive Funktion des Naturrechts

