
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)

Heft: 3

Artikel: Die appräsentive Funktion des Naturrechts

Autor: Römelt, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761428

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761428
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Josef Römelt

Die appräsentative Funktion des
Naturrechts

Naturrechtliche Ethik geht davon aus, daß es für die Ethik unverzichtbar
bleibt, sich die Wertmaßstäbe des Handelns nicht etwa nur von empirischen
Einsichten und positiven Tatsachen geben zu lassen1, aber auch nicht nur von
den Funktionen des moralischen Selbstvollzugs des Menschen selbst. Es geht
ihr darum, moralisches Urteilen in das größere Ganze der gesamten
Wirklichkeit einzuordnen. Naturrecht ist in diesem Sinne alles andere als schlichter
naturalistischer Fehlschluß, Deduktion des Sollens aus dem faktischen Sein,
das ist oft genug gegenüber sprachanalytischer Einsicht in die korrekte Logik
moralischer Sprache und gerade in Verantwortung vor ihr deutlich gemacht
worden.2 Es ist als metaphysische Reflexion Bestandteil einer umfassenden
ethischen Hermeneutik, in der die Schichten des moralischen Urteils bis in ein
letztes Fundament hinein verfolgt werden, das im Sinne eines vorausgesetzten
und eingebrachten umfassenden Deutungshorizontes von Wirklichkeit (sie
umschließt den Menschen und seine ihn umgebende, gesamte Realität) jedes
konkrete ethische Werten mit prägt.

1 «Die Entdeckung der Natur ist weder eine Sache des gesunden Menschenverstandes noch
der empirischen Wissenschaft, sondern das <Werk der Philosophie)». Wieland, Georg,
«Secundum naturam vivere. Über den Wandel des Verhältnisses von Natur und Sittlichkeit», in:
FRALING, Bernhard (Hg.), Natur im ethischen Argument. Freiburg i. Ue. 1990, 13-31; hier: 13

(Studien zur theologischen Ethik 31) (Das Zitat, das die Stelle anführt, ist aus Strauss, Leo,
Naturrecht und Geschichte. Frankfurt 1977, 83).

2 «Wenn es durchgängig in der Manualistik heißt, die Moralität einer Handlung werde
<primo et per se> durch den <finis operis> bestimmt, dann nicht im Sinne eines naturalistischen
Fehlschlusses, sondern einer reduzierten metaphysischen Ausgangsposition, hinter der sich eine
bestimmte erkenntnistheoretische Option - nämlich die eines unkritischen Realismus -
verbirgt.» DEMMER, Klaus, «Natur und Person. Brennpunkte gegenwärtiger moraltheologischer
Auseinandersetzung», in: Fraling, Natur im ethischen Argument, 65 (s. Anm. 1); vgl. auch:
Demmer, Klaus, Moraltheologische Methodenlehre. Freiburg i. Ue. 1989, 190 (Studien zur
theologischen Ethik 27); GrüNDEL, Johannes, Wandelbares und Unwandelbares in der
Moraltheologie. Erwägungen zur Moraltheologie an Hand des Axioms «agere sequitur esse».
Düsseldorf 1967, 34.



Die appräsentative Funktion des Naturrechts 383

Verzicht auf Metaphysik innerhalb der Ethik ist deshalb gefährlich.3 Im
Grunde ist er gleichzusetzen mit Ideologie: Verschweigen der letzten
Ursprünge und Gründe des eigenen Urteilens und Verdrängung ihrer
notwendigen Rechtfertigung. In diesem Sinne wird naturrechtliche, metaphysische

Reflexion in der gegenwärtigen Moraltheologie wieder verstärkt
gefordert.4 Aber dennoch gilt es, genau darüber Rechenschaft abzulegen, was
solche metaphysische und naturrechtliche Argumentation in der Ethik der
Kirche exakt bedeutet, wenn die historische Rede vom «Ende der Metaphysik»

in Philosophie und Kultur nicht einfach ignoriert werden soll. Denn sie

prägt das geistige Umfeld der Gegenwart.5 Theologische Ethik gerät sonst
allzu leicht ins Ghettodasein, d. h. in einen Zustand, aus dem sie nach dem
Zweiten Vatikanum glücklich herausgefunden hat und in den sie nun nicht
unversehens wieder zurückkehren sollte.

Zu klären bleibt in diesem Sinne, 1. was eigentlich mit der Metaphysik
gemeint ist, die im Hintergrund naturrechtlicher Interpretationen moralischer
Wahrheit stehen soll. Auch muß 2. genau angegeben werden, wie dieser
umfassende Interpretationshorizont von Wirklichkeit für moralische
Bedeutungsbildung hermeneutisch wirksam wird. Es soll hier 3. in diesem Sinne

von einer «appräsentativen Funktion» des Naturrechts in der Ethik die Rede
sein, die innerhalb der Systembildungen der Moral die Begrenztheit jeder
kosmologischen und anthropologischen Legitimationslogik zu zeigen
versucht, d. h. letztendlich jede positivistische, anthropozentrische, aber auch

ontologisch-ästhetische> Systematik in den größeren Horizont unabschließ-
barer Wirklichkeit hineinstellt. Die Unabschließbarkeit moralischer Wahrheit
findet ihren letzten Halt nur in der Beziehung zu Gottes für Schöpfung und
Mensch entschiedener Freiheit.

1. Das vorausgesetzte Verständnis von Metaphysik

Der Begriff «Metaphysik» ist aufgrund seiner wechselhaften Geschichte nicht
mehr eindeutig. Seine Bedeutungsbreite reicht von den antiken Lehren von
den Prinzipien innerhalb des Seienden und des Seins im Kontext der
Annahme vom ewigen Kosmos über die scholastisch-theologische Umdeutung
dieser Lehren zur partizipativen ontologischen Kommunikation zwischen dem
heilsgeschichtlichen Gott, dem vernunftbegabten Menschen und der Natur als

3 «Nicht zuviel, sondern zuwenig Metaphysik verfremdet den normativen Anspruch der
Vernunftnatur.» Demmer, Natur und Person, 63 (s. Anm. 2).

4 «Andernfalls wird man allzuschnell das Opfer eines ideologisierten und unhinterfragten
Begriffs von Natur ...» Schallenberg, Peter, Naturrecht und Sozialtheologie. Die Entwicklung
des Naturrechts der späten Neuscholastik im deutschen Sprachraum (1900-1960). Münster
1993,9; vgl. ebd. 3-8: «Wissenschaftstheoretische Überlegungen».

Vgl. TOPITSCH, Ernst, Vom Ursprung und Ende der Metaphysik. Eine Studie zur
Weltanschauungskritik. Wien 1958; OelmOller, Willi (Hg.), Metaphysik heute? Paderborn
1987 (Kolloquien der Gegenwartsphilosophie 10).



384 Die appräsentative Funktion des Naturrechts

Schöpfung bis hin zum existentialistischen Seinsbegriffs als fundamental-
ontologischem Grund menschlicher Sinngeschichte. Metaphysik ist deshalb
sowohl kosmozentrische Seinsmetaphysik als auch theozentrische Schöp-
fungs- und Erkenntnismetaphysik6 sowie existentialistische Person- und
Geschichtsmetaphysik.7 Innerhalb der verschiedenen Denkformen, denen diese
metaphysischen Konzeptionen angehören, hat dabei die in ihnen zum
Ausdruck kommende umfassende Wirklichkeitsinterpretation ethische Begriffe
wie «Tugend», «praktisches Urteil», «Gewissen» usw. tief beeinflußt.
Verstand z. B. Thomas von Aquin das konkrete praktische Urteil des Menschen
als interpretierenden Akt in formaler ontologischer Offenheit auf das Sein und
aktiv sammelnder Deutung der das menschliche Handeln positiv (inclinatio)
und negativ (determinatio) bestimmenden natürlichen Neigungen8, so
erscheint in Heideggers Entwurf das Gewissen als «Ruf der Sorge»9, das die
unreduzierbare existentiale Seinsgegründetheit menschlichen Daseins gegen
seine Verlorenheit in determinierende Mechanismen von Welt und Umwelt
(gegen das «Man») zur Geltung bringt und damit existentielle Würde und
Freiheit des Menschen als Ziel ethischer Verantwortung begründet: «Das
Dasein ruft im Gewissen sich selbst.»10

1.1. Transzendentale und nachexistentialistische Metaphysikkritik
Die Frage ist, welchen Begriff von Metaphysik und welche ethischen
Desiderate daraus eine heutige verantwortete metaphysisch-naturrechtliche
Argumentation innerhalb der Moraltheologie verwenden kann. Und diese

Frage stellt vor einige Schwierigkeiten. Denn wenn ein metaphysischer
Ansatz innerhalb der Ethik den Versuch darstellen soll, irgendwie Rechenschaft

über das Ganze der Wirklichkeit zu geben, um die Vorausetzungen
ethischer Hermeneutik zu entfalten, dann bleibt der Einwand Kants bis heute
unvermeidlich: sein Eingeständnis, daß der Mensch selbst wohl den Begriff
einer umfassenden Einheit von Wirklichkeit in sich trägt, aber über die
Reichweite dieser transzendentalen Struktur seiner Erkenntnis nichts mehr zu
sagen weiß:

«Frägt man denn also ...: ob es etwas von der Welt Unterschiedenes gebe,
was den Grand der Weltordnung und ihres Zusammenhanges nach

allgemeinen Gesetzen enthalte, so ist die Antwort: ohne Zweifel. Denn die
Welt ist eine Summe von Einrichtungen, es muß also irgend ein
transzendentaler, d. i. bloß dem reinen Verstände denkbarer, Grand derselben
sein. Ist zweitens die Frage, ob dieses Wesen Substanz, von der größten

6 Kaulbach, Friedrich, Einführung in die Metaphysik. Darmstadt (5) 1991.
7 Vgl. HEIDEGGER, Martin, Einführung in die Metaphysik. Tübingen (2) 1958.
8 Vgl. Arntz, Josef, «Die Entwicklung des naturrechtlichen Denken innerhalb des

Thomismus», in: Das Naturrecht im Disput. Drei Vorträge beim Kongreß der deutschsprachigen
Moraltheologen 1965 in Bensberg. Hg. Franz BÖCKLE. Düsseldorf 1966, 87-120; hier: 93-100.

9 Heidegger, Martin, Sein und Zeit. Tübingen (9)1960, 274f.
10 Ebd. 275.



Die appräsentative Funktion des Naturrechts 385

Realität... sei: so antworte ich, daß diese Frage gar keine Bedeutung habe.
Denn alle Kategorien, durch welche ich mir einen Begriff von einem solchen
Gegenstande zu machen versuche, sind von keinem anderen als empirischen
Gebrauche und haben gar keinen Sinn, wenn sie nicht auf Objecte möglicher
Erfahrung, d. i. auf die Sinnenwelt, angewandt werden. Außer diesem Felde
sind sie bloß Titel zu Begriffen, die man einräumen, dadurch man aber auch

nichts verstehen kann. Was dieser Urgrund der Welteinheit an sich selbst
sei, hat dadurch nicht gedacht werden sollen, sondern wie wir ihn, oder
vielmehr seine Idee relativ auf den systematischen Gebrauch der Vernunft in
Ansehung der Dinge der Welt brauchen sollen.»11

Diese transzendental-kritische Infragestellung der traditionellen ontologi-
schen Metaphysik mit ihrer unmittelbaren Korrespondenz zwischen menschlicher

Rationalität und «objektiver Realität» - hier an der Frage nach einem
<höchsten Wesen>, einer «Substanz, von der größten Realität» als Gegenüber
zum transzendentalen Verstandesbegriff eines Urgrundes der Welteinheit
thematisiert und verhandelt - ist der Beginn der neuzeitlichen Erschütterung
der metaphysischen <Ästhetik>, die dem Ganzen der Wirklichkeit von Kosmos
und Mensch mit Hilfe des ontologisch-partizipativen Seinsbegriffs eine tiefe
unmittelbare Einheit abgewinnen konnte. Zwar erneuert sich über Hegel bis in
den Existentialismus Heideggers hinein die Hoffnung, daß es auch nach dem
Verlust antiker und mittelalterlicher ontologischer Einheitsschau einen

Zugang zu einem umfassenden Verständnis des Wirklichen, und zwar in der
Geschichte des Subjekts, gäbe. In Heideggers Seinserschlossenheit des

Subjekts wird noch einmal eine umfassende, metaphysische Sinneinheit erschlossen:

in der im Menschen offenbar werdenden Geschichte des Seins wird
Geschichte als Kairos erfahrbar, in dessen Horizont alles Wirkliche, auch die
Naturgeschichte als äußerster Bestandteil des In-der-Welt-seins ein sinnvolles
Gesicht erhält.

Nach Heidegger sah «Kant das Phänomen der Welt nicht und war
konsequent genug, die <Vorstellungen> vom apriorischen Gehalt des <Ich

denke> fernzuhalten. Aber damit wurde das Ich auf ein isoliertes Subjekt,
das in ontologisch völlig unbestimmter Weise Vorstellungen begleitet,
zurückgedrängt.» Heidegger betont dagegen im Sinne der phänomenologischen
Korrektur des Idealismus: «Im Ich-sagen spricht sich das Dasein als In-der-
Welt-sein aus.»12 Damit ist zugleich die existential-ontologische Wendung
der Daseinsanalyse angedeutet: «Das Schon-sein-in-einer-Welt als Sein-bei-
innerweltlich-Zuhandenen besagt aber gleichursprünglich Sich-vorweg. <Ich>

meint das Seiende, dem es um das Sein des Seienden, das es ist, geht.» D. h.

im menschlichen Dasein als In-der-Welt-sein und Selbstbewußtsein wird ein

Zugang zu ontologischer Qualität erreicht, der ein ganzheitlicher Zugang

11 Kant, Immanuel, Kritik der reinen Vernunft. Zweite Auflage 1787, in: Kant's

gesammelte Schriften. Hrsg. von der Königlich Preußischen Akademie der Wissenschaften.
Bd. 3. Berlin 1911,457f.

12 Heidegger, Sein und Zeit, 321 (s. Anm. 9).



386 Die appräsentative Funktion des Naturrechts

zum Sein als existentiellem Sein ist: «Das Dasein wird <wesentlich> in der
eigentlichen Existenz, die sich als vorlaufende Entschlossenheit konstituiert.
Dieser Modus der Eigentlichkeit enthält die ursprüngliche
Selbstständigkeit und Ganzheit des Daseins.»13 Darin ist nach Heidegger ein
umfassendes Wirklichkeitsverständnis erschlossen, als das Seinsverständnis
aller Wirklichkeit von Freiheit (Dasein) und empirischer Realität (Seiendes):
«Das sich selbst erschlossene In-der-Welt-sein versteht mit dem Sein des

Seienden, das es selbst ist, gleichursprünglich das Sein des innerweltlich
entdeckten Seienden, wenngleich unthematisch»: «Alle ontische Erfahrung
von Seiendem, das umsichtige Berechnen des Zuhandenen sowohl wie das

positiv wissenschaftliche Erkennen des Vorhandenen ...»I4

Was «dieses eigentliche Ganzsein des Daseins hinsichtlich der Einheit seines

gegliederten Strukturganzen», die Freiheits- und Naturwirklichkeit umfaßt,
aber «ermöglicht», das ist «formal existential gefaßt, ohne jetzt den vollen
Strukturgehalt zu nennen, die vorlaufende Entschlossenheit», «das Sein

zum eigensten ausgezeichneten Seinkönnen». Und Geschichtlichkeit zeigt
sich als Grundkategorie solchen Ganzseinkönnens und solcher umfassender
Sinnerfahrung der Einheit des Wirklichen: «Dergleichen ist nur so möglich,
daß das Dasein überhaupt in seiner eigensten Möglichkeit auf sich zukommen
kann. Das die ausgezeichnete Möglichkeit aushaltende, in ihr sich auf sich
ZukommenVàssm ist das ursprüngliche Phänomen der Zukunft.»15

Gegenüber diesem neuerlichen, jetzt existential-ontologisch begründeten
Optimismus einer umfassenden metaphysischen Wirklichkeitsinterpretation
(hier als existential-geschichtliche ganzheitliche Sinnerfahrung) wird aber in
der Ambivalenz der Erfahrung ökologischer Konflikte und Sackgassen
technologischer Kultur heute über das Ganze der Wirklichkeit deutlich:
Freiheitsgeschichte des Menschen und Naturgeschichte sind nicht einfachhin
aufeinander abgestimmt, die Ziele der Natur und die Ziele des Menschen sind
radikal different, tausendfach gebrochen, konträr, antagonistisch. Auch der

Begriff der Geschichte verliert dabei seine Integrationskraft, die existentielle
Metaphysik vermag den Gegensatz von Freiheits- und Naturgeschichte letztlich

nicht mehr zu fassen, ja sie polarisiert sogar die subjektive Differenz des

Menschen gegenüber aller anderen Wirklichkeit: «Nie hat eine Philosophie
sich so wenig um die Natur gekümmert wie der Existentialismus, für den sie
keine Würde behalten hat.»16 «Existenz, Sichvorwegsein, Sorge, Entwurf,
Entschlossenheit sind existentiale Modi der Zukunft.» «Es liegt aber ein
Rätsel in dieser Verflüchtigung der Gegenwart als des Ortes echter Gehalte,
in seiner Reduktion zum ungastlichen Nullpunkt bloßer formaler Entschlossenheit.

Welche metaphysische Lage steht dahinter? Es gibt doch außer der

13 Ebd. 322f.
14 Ebd. 324.
15 Ebd. 325.
16 Vgl. Jonas, Hans, Organismus und Freiheit. Ansätze zu einer philosophischen Biologie.

Göttingen 1973, 314.



Die appräsentative Funktion des Naturrechts 387

existentialen <Gegenwart> des Augenblicks auch die Gegenwart von Dingen.
Gewährt nicht ihre Anwesenheit, meine Mitgegenwart mit ihnen, auch mir
eine Gegenwart anderer Art? Aber wir lernen von Heidegger, daß Dinge
primär <zuhanden> sind.»17 Der existentielle Optimismus, daß der Mensch
selbst in seiner Freiheitsgeschichte den Sinn des Ganzen erfahren und
erfassen könnte (der Mensch als «Hirte des Seins»), erscheint angesichts des

technischen Raubbaus an der außermenschlichen und innermenschlichen
Natur, der eben durch diesen Menschen verursacht wurde, geradezu als

zynisch: «Der Mensch sei der Hirte des Seins - nicht etwa seiender
Geschöpfe, sondern des Seins! Abgesehen von dem lästerlichen Klang, den
dieser Gebrauch des geheiligsten Titels für christliche und jüdische Ohren
haben muß, ist es schwer verdaulich, den Menschen als Hirten des Seins

gefeiert zu hören, wenn er eben so kläglich versagt hat ,..»18 Die Frage stellt
sich heute im Horizont der auf ihrem Höhepunkt angekommenen
neuzeitlichen Spaltung zwischen existentieller Subjektivität und Freiheit des
Menschen auf der einen Seite und empirischer, evolutiver Natur auf der
anderen radikaler denn je: Hat der Begriff des Seins, einer umfassenden
Sinnbestimmung der Wirklichkeit überhaupt noch einen Sinn? Ist nicht alles

Ambivalenz, Zerrissensein, Spaltung - ohne Hoffnung auf eine versöhnende
Einheit?

«Der Philosoph, der das Riesenpanorama des Lebens auf unserem
Planeten überblickt und sich selbst als einen Teil davon versteht, wird sich
nicht mit der Antwort zufriedengeben (so brauchbar sie als Arbeitshypothese
der Naturwissenschaft ist), daß dieser unaufhörliche und weitläufige Prozeß,
der mit umwegiger Folgerichtigkeit durch Äonen fortschreitet und sich in
immer kühneren und subtileren Schöpfungen versucht, in dem Sinne <blind>

gewesen sein soll, daß sich seine Dynamik in der mechanischen Permutation
indifferenter Elemente erschöpft, die Zufallsergebnisse als Artformen längs
des Weges ablagert und mit ihnen ebenso zufällig die Erscheinungen des

Subjektiven veranlaßt ..,»19 «Daß nach kosmischem Maßstab der Mensch nur
ein Atom ist, ist eine quantitative Unerheblichkeit: seine innere Weite kann
ihn zu einem Ereignis von kosmischer Bedeutung machen.»20 Aber es geht
dabei nicht um den «evolutionären Optimismus eines Teilhard de Chardin»,
nicht um eine der «metaphysischen <success stories>». Es wird «vielmehr das

Leben als ein Experiment mit steigenden Einsätzen und Risiken betrachtet»,
«das in der schicksalhaften Freiheit des Menschen ebensosehr zu Katastrophe
wie zu Erfolg führen kann.»21

17 Ebd. 313.
18 Jonas, Hans, «Heidegger und die Theologie», in: Noller, Gerhard, (Hg.), Heidegger

und die Theologie. Beginn und Fortgang der Diskussion. München 1967, 336 (Theologische
Bücherei 38).

19 JONAS, Organismus und Freiheit, 11 (s. Anm. 16).
20 Ebd. 341.
21 Ebd. 4.



388 Die appräsentative Funktion des Naturrechts

1.2. Metaphysik des <zweideutigen> Seins

Hans Jonas versucht im Sinne dieser gegenwärtigen, radikal zwiespältigen
Wirklichkeitserfahrung noch einmal einen metaphysischen <Mythos>, ein
Verständnis des Ganzen, das die Zerspaltenheit des Wirklichen aber im Sinne der
zweiten, nun nachexistentialistischen Metaphysikkritik nur noch im Zustand
des «Wartens» in unsicherer Naturentwicklung und menschlicher Geschichte
geschlossen zu denken wagt. Es ist ein Mythos des <zweideutigen> Seins. Das
Sein hat sich dem Werden überantwortet - in der unüberschaubar offenen und
unreduzierbar auf der Waage stehenden Spannung von Naturgeschichte und
Freiheitsgeschichte, die sich heutigem phänomenologisch nüchternen Blick
auf Evolution und Menschheitsentwicklung zugleich darbietet: «Im Anfang,
aus unverkennbarer Wahl, entschied der göttliche Grund des Seins, sich dem
Zufall, dem Wagnis und der endlosen Mannigfaltigkeit des Werdens
anheimzugeben. Und zwar gänzlich»: eingegangen «in das Abenteuer von Raum
und Zeit» blieb «kein unergriffener und immuner Teil» von ihm, «um die
umwegige Ausformung in der Schöpfung von jenseits her zu lenken, zu
berichtigen und letztlich zu garantieren»22. Und in diesem wartenden Bangen,
in Angst und unvollendeter Offenheit der doppelten Geschichte des Kosmos
und der menschlichen Freiheit, die sich als technische agiert, bleibt ohne

eigentliches Versprechen, daß es ein gelungenes versöhnendes Ziel gäbe:
«Auf dieser bedingungslosen Immanenz besteht der moderne Geist. Es ist
sein Mut oder seine Verzweiflung, in jedem Fall seine bittere Ehrlichkeit,
unser In-der-Welt-Sein ernst zu nehmen: die Welt als sich selbst überlassen

zu sehen, ihre Gesetze als keine Einmischung duldend, und die Strenge
unserer Zugehörigkeit als durch keine außerweltliche Vorsehung
gemildert.»23 Nur eine hoffende Erwartung der Zukunft des Ganzen bleibt:
«Transzendenz» «begleitet hinfort mit angehaltenem Atem, hoffend und
werbend» das «Tun» des Menschen24 (in der eigenen Dynamiken folgenden
Natur).

«In solcher Selbstpreisgabe [der] Integrität um des vorbehaltlosen
Werdens willen kann kein anderes Vorwissen zugestanden werden als das

um die Möglichkeiten, die kosmisches Sein durch seine eigenen
Bedingungen gewährt: eben diesen Bedingungen lieferte Gott seine Sache aus, da

er sich entäußerte zugunsten der Welt.»25

Das aber heißt, daß die Gebrochenheit des Seins, der Einheit von
Wirklichkeit, der Überschaubarkeit des Ganzen immanenter Wirklichkeit von
Mensch und Kosmos durch die Evolution und Geschichte viel radikaler ist,
als es noch in der existentialistischen Deutung erschlossen wird. Der <Glaube>

an einen Sinn der ganzen konfliktreichen Entwicklung von Natur und

22 Ebd. 331.
23 Ebd. 33 lf.
24 Ebd. 334f.
25 Ebd. 332.



Die appräsentative Funktion des Naturrechts 389

Mensch, die heute in pluralistischer human- und naturwissenschaftlicher
Forschung erschlossen wird, ist sicher innerste existentielle Hoffnung
menschlicher Erfahrung selbst, auch wenn man bar aller Illusionen die nackte
Realität des Daseins, so wie es ist, von außen betrachten will. Wer alles in
blinden antagonistischen Kampf zwischen Evolution und menschlicher
Emanzipation, in letzte positivistisch ambivalente Schicksalshaftigkeit und
kontradiktorische Anonymität empirischer Determinationen auflösen will, der
beendet nicht nur die Frage nach einer umfassenden Deutung alles
Wirklichen, sondern auch die Frage nach der Würde des Menschen, nach
Sinn und Freiheit. Aber die Erfahrung des Umfassenden, der Sinnbegriff, die
Erfahrung letzter Gültigkeit von Freiheit machen heute im Horizont modernen
Standes von Wissen, Welterfahrung und -interpretation eine Verwandlung zu
einer Geduld durch, die vielleicht nicht einmal mehr mit Hans Jonas im
bloßen Verständnis des Wartens, «Werdens» und «Werbens» beschrieben
werden kann. Es bleibt in den widersprüchlichen Einsichten in die Abhängigkeit

und Freiheit des Menschen, in determinierte Evolution und gleichzeitiger
unvertretbarer Verantwortung des Menschen für sich und die Umwelt (als
Biosphäre) darin, die Dimension der Hoffnung auf etwas Ausgleichendes,
Befreiendes, Erfüllendes. Aber mehr als bisher wird spürbar, daß die Erfahrung

von Ohnmacht, von Unerfülltsein, von Gebrochensein nicht nur als

Durchgang zu dieser letzten Einheit dazugehört. Nicht daß es um bloße polare
dualistische Welterfahrung ginge, oder um psychische archetypische Plurali-
tät, um asiatische Mystik. Nicht daß billige Dialektik die Gebundenheit zur
Umkehrseite letzter Freiheit macht. Sondern es geht darum, daß in den
unversöhnlichen Spannungen heutigen Daseins, wie sie in dem Widerspruch
zwischen zerstörbarer Natur und unvertretbarer Verantwortung des Menschen
für Freiheitsgeschichte und Naturgeschichte auf der einen Seite sowie
bleibender Ohnmacht des Menschen in naturhaft-determinierter Bindung und
faktischer Anonymität nackter kausaler Abhängigkeit auf der anderen radikal
erfahrbar werden, nichts anderes mehr zu denken bleibt als: In allem Ringen,
das gefordert ist, in allem Verändern, das möglich ist, bleibt etwas Unüber-
windbares, das tatsächlich zerstört, bleibt etwas Verhärtetes, das

Möglichkeiten unwiderruflich beendet, und doch muß es realistisch ringend
um der realen Würde der Freiheit und um der Zukunft der Menschheit willen
angegangen werden. Es ist nicht mehr der Trotz, nicht mehr das «Dennoch»
Camus', nicht mehr bloß die verzweifelte Freude Nietzsches, wenigstens radikal

realistisch und ohne Illusionen den Menschen in seiner Einsamkeit und
faktischen Stellung im Ganzen der Evolution zu sehen, sondern es ist
Bescheidung: die Bescheidung, im Paradoxon unversöhnlicher Realität vielfach
bedingter menschlicher und kosmischer Existenz etwas ausdrücken zu
müssen, das mit und in seiner Gebrochenheit tatsächlich immer noch einen
unwiderruflichen Sinn der unvertretbaren Verantwortung des Menschen in
dieser Entwicklung hat. Dieser Sinn erscheint nicht mehr als etwas Absolutes
im Sinne allumfassender Sinntransparenz der Wirklichkeit. Es bleibt eine



390 Die appräsentative Funktion des Naturrechts

Gültigkeit menschlicher Freiheit mitten in der Gebrochenheit und Bedrohtheit,

eine gebrochene Gültigkeit, aber mitten in ihrer unwiderruflichen, weil
unvertretbar herausgeforderten Würde.26

In diesem Sinn gibt es etwas Umfassendes, aber weder eine
Umfassendheit der Natur noch des Menschen noch der Geschichte beider. Das
Wunder ihres Seins wird zu hart von der Brutalität der vielfachen
Antagonismen faktischen Lebens heute in Frage gestellt. Natur, Mensch und
Geschichte bleiben durch ihr ambivalentes Sein Verweis als Frage: Sein als

Frage, aber mehr als die Frage, die bloße Schönheit geschenkten Daseins
aufwirft, mehr als die Frage, die bloße Unendlichkeitssehnsucht im Menschen
erhebt, die beide durch die Absurditäten des Wirklichen außerhalb und im
Menschen, deren sich heutige Kultur in Subjektphilosophie und Erforschung
tausendfacher empirischer Determinationen immer radikaler bewußt geworden

ist, schrecklich verzerrt werden. Schönheit und Freiheit sind wirklich, ja.
Aber sie entgehen nach dem heutigen Wirklichkeitserleben nicht der
Ohnmacht vielfach zerstörter determinierter Existenz. Es ist die Hoffnung in der
Frage, was es bedeutet, daß Freiheit in bleibender, unüberwindbar determinierter

Abhängigkeit tatsächlich ist, was es bedeuten mag, daß es dem
Menschen faktisch aufgegeben ist, in unentwirrbarer Abhängigkeit von und

Symbiose mit der ihre eigenen unabhängigen <Ziele> verfolgenden und
existierenden Natur etwas im existentiellen und moralischen Sinne Gültiges,
weil unvertretbar Geschaffenes und Gestaltendes zu sein.

2. Die Bedeutung der Metaphysik des <zweideutigen> Seins für die ethische
Hermeneutik

Was kann ein solches Verständnis des Seins, eine solche Metaphysik des

bleibend zweideutigen Seins, die sich gegenwärtigem Bewußtsein um das

Paradox von menschlicher Existenz in kosmischer Abhängigkeit und
gleichzeitiger unabwälzbarer Verantwortung darin erschließt, für die Ethik
heute bedeuten? Welche Folgen hat ein solcherart vorausgesetztes
Vorverständnis des Ganzen der Wirklichkeit für die vieldimensionale ethische
Hermeneutik?

Um noch einmal auf heute versuchte verschiedene neue Ansätze
metaphysischen Denkens in moralontologischer Interpretation
zurückzukommen: Es wird einerseits der ontologische Status des menschlichen
Daseins im Sinne der scholastischen Partizipationslehre als Seiendes unter
Seienden (passive Partizipation) und in seiner Eigenart als mit natürlichen, an

26 Postmoderne Hermeneutik spricht von der De-zentrierung des Subjekts, um die heutige
Erfahrung der psychischen, sozialen, ökologischen und kulturellen Zerspaltenheit und
Gebrochenheit menschlicher Existenz in natürlichen und geschichtlichen Determinationen zum
Ausdruck zu bringen. Vgl. Tracy, David, Theologie als Gespräch. Eine postmodeme
Hermeneutik. Mainz 1993 (Welt der Theologie); Wils, Jean-Pierre, Die große Erschöpfung.
Kulturethische Probleme vor der Jahrtausendwende. Paderborn 1994.



Die appräsentative Funktion des Naturrechts 391

der Seinswirklichkeit partizipierenden Akten ausgestattete Ratio (aktive
Partizipation) geklärt. Aus dieser Metaphysik erschließt sich eine
Hermeneutik, die die biologische Struktur des Menschen ontologisch als

inclinatio-Fundament der ut natura interpretierenden Ratio versteht.27 Natur
als ontologisch vorgedeutete natürliche Strebung und aktive
Sinninterpretation menschlicher Vernunft werden einander ergänzend verstanden,
wobei der Metaphysikbegriff die interpretative Leistung <ontologisch-
ästhetisch> stark begrenzt.28 Die Lösung scheint aufgrund des vorausgesetzten
ontologischen Einheitsdenkens irgendwie anachronistisch. Sie überspielt die
tiefen Spannungen zwischen Natur und Mensch, die in den Konflikten
heutiger Kultur zwischen notwendiger technischer Emanzipation und seiner
bleibenden Einbindung in die Natur deutlich werden. Kann eine ontologisch
vorgedeutete natürliche Teleologie die Balance zwischen Freiheit und Natur
tatsächlich realistisch gewährleisten?

Andererseits wird im Sinne existentialistischer Interpretation von Person,
Geschichte und Wahrheit innerhalb theologischer Ethik zunehmend

Personmetaphysik betrieben: Ein gnoseologischer und geschichtsonto-
logischer Status menschlicher Wahrheitsintuition wird erarbeitet, der

empirisches Faktenwissen, interprétatives Sinnwissen, ja auch diskursives
Konsenswissen in die umfassende Perspektive einer Sinngeschichte ethischer
Wahrheitserfahrung im Menschen stellt.29 Transzendentale, ontologische und
hermeneutische Kategorien werden verarbeitet.30 Die einzelnen ethischen
Urteile des Menschen erscheinen gemäß den empirischen, konsensuellen und

persontranszendentalen Strukturen als Entwurf im Horizont der ontologischen
Geschichtsmächtigkeit der Wahrheit und der ontologischen Stellung des

Menschen darin.31 Geschichtliche Deutung als Ursprung moralischer Wahrheit

spielt hier eine große Rolle. Die Fakten der empirischen Natur werden
diesem Deutungshorizont zugeordnet. Hier herrscht der existentialistische
Optimismus vor, daß die menschliche Sinnerfahrung stark genug ist, um die
historischen Konflikte zwischen Determination und Freiheit zu bewältigen.

Gegenüber diesen Entwürfen ist die Metaphysik des zweideutigen Seins
sehr viel schwieriger in ihrer Bedeutung als letztes Fundament ethischer
Hermeneutik auszuweisen. Weder als ontologisches Prinzip der passiven
Partzipation der Seienden und der aktiven Partizipation menschlicher

27 Vgl. Rhonheimer, Martin, Natur als Grundlage der Moral. Die personale Struktur des

Naturgesetzes bei Thomas von Aquin: Eine Auseinandersetzung mit autonomer und
teleologischer Ethik. Innsbruck 1987.

28 Vgl. ebd. 121-136.
29 Vgl. Demmer, Klaus, Die Wahrheit leben. Theorie des Handelns. Freiburg 1991; Ders.,

Gottes Anspruch denken. Die Gottesfrage in der Moraltheologie. Freiburg i. Ue. 1993 (Studien
zur theologischen Ethik 50).

30 Vgl. Demmer, Moraltheologische Methodenlehre, 164-177 (s. Anm. 2).
31 Empirische Einsichten gehen in Sinnhorizonte als anthropologische Leitvorstellungen

ein, vermitteln sich mit philosophischen Einsichten in die Wirklichkeit des Menschen: vgl.
Demmer, Moraltheologische Methodenlehre, 186-192 (s. Anm. 2).



392 Die appräsentative Funktion des Naturrechts

Vernunft, des darin geäußerten Vertrauens in eine wesentliche harmonische
einheitliche Zielbestimmung von Natur und Mensch, noch als Prinzip
umfassender Sinnwahrheit der Geschichte und ihrer existentiellen Integration
kann hier die vorausgesetzte Ganzheit dienen. Innerhalb der antagonistischen
Offenheit von Natur- und Freiheitsgeschichte bleibt der letzte Horizont für
den Menschen heute tatsächlich zunächst ambivalent, ungeklärt. Was als

Hoffnung in der Frage aufschien, die der Mensch als faktische Freiheit in
Determination und in faktischer Gemeinschaft mit existierender Natur ist, ist
kein geschlossener Horizont, auf den sich moralische Hermeneutik einfachhin
zurückbeziehen könnte und von der sie unmittelbar Legitimation und Grund
erhielte.32

Metaphysik der unschließbar zweideutigen Wirklichkeit, der bloßen
unentschiedenen Hoffnung in der Faktizität der Ambivalenz von
Naturevolution und unfreier Freiheit des Menschen darin verweist deshalb den
Menschen zunächst auf sich selbst zurück. Der Mensch muß in seine

Verantwortung treten, seine Position tatsächlich übernehmen, das realisieren,
was er ist: abhängige Freiheit im größeren Ganzen natürlicher Balance. Wenn
ethisches Urteil dem Ganzen der Wirklichkeit entsprechen will, dann muß es
das Urteil einer Freiheit sein, die gerade diese Verantwortung übernommen
hat: Freiheit in ihrer bleibenden Gebundenheit an das unsichere
Gleichgewicht der Natur als evolutionären Zusammenhang, also in Unfreiheit und
Determination zur Sprache zu bringen. Das heißt konkret: Der Mensch kann
sich auf keine andere Instanz mehr berufen, wenn es darum geht, die
realistische Balance zwischen freier Kreativität technologischer Kultur und

notwendiger bindender Achtung natürlicher Gleichgewichte und Depen-
denzen zu finden. Er muß genau das Zueinander von Emanzipation und
Verzicht gestalten, das den Bedürfnissen seiner freien Entfaltung und der
zerbrechlichen ökologischen <Intimität> der Natur entspricht. Er muß selbst
die Auseinandersetzung mit den verzerrenden psycho-physisch und
sozialdeterminierenden Zwängen führen, die das Innere seiner Freiheit selbst als

Auswirkungen ihrer Rückbindung ins Determinative-Kontingente
durchweben, ohne diese Rückbindung je ganz hinter sich zu lassen. Kein größerer
Sinnzusammenhang nimmt dem Menschen diese Aufgabe ab als allein die
Realität, daß er wirkliche gültige Freiheit in unüberwindbarer Kontingenz und

Bindung an seine (Um-)Welt ist.33

32 Vgl. RÖMELT, Josef, Theologie der Verantwortung. Zur theologischen
Auseinandersetzung mit einem philosophischen Prinzip. Innsbruck 1991, 5-7 (Wissenschaft
und Verantwortung 1): «Ethik ohne geschlossenen Horizont».

33 Um hier noch einmal an das Zitat aus JONAS, Organismus und Freiheit, 331 f. (s.

Anm. 16) zu erinnern: Es «kann kein anderes Vorwissen zugestanden werden als das um die
Möglichkeiten, die kosmisches Sein durch seine eigenen Bedingungen gewährt.» «Auf dieser
bedingungslosen Immanenz besteht der moderne Geist. Es ist sein Mut oder seine Verzweiflung,
in jedem Fall seine bittere Ehrlichkeit, unser In-der-Welt-Sein ernst zu nehmen: die Welt als sich
selbst überlassen zu sehen, ihre Gesetze als keine Einmischung duldend, und die Strenge unserer
Zugehörigkeit als durch keine außerweltliche Vorsehung gemildert.»



Die appräsentative Funktion des Naturrechts 393

Hier zeigt sich eine stärkere Relativierung - und das heißt: Bindung - der
Freiheit, als durch irgendwelche Ganzheitsintuition von ontologischer Natur
oder von existentieller Geschichte. Die Gültigkeit menschlicher Freiheit wird
nicht mehr als Partizipation an irgendeiner größeren Absolutheit bestimmt, als
sie der Wirklichkeit entspricht: dem Paradox, daß der Mensch in unüber-
springbarer Abhängigkeit sein Gültiges gestalten muß, in all der Gebrochenheit,

die mit dieser Abhängigkeit verbunden ist, nicht unabhängig davon,
nicht jenseits, nicht immer schon ontologisch-partizipativ, nicht nur rein
transzendental-ermöglicht, sondern konkret faktisch in Symbiose und
Verwobenheit. Dieses Paradox, das der Mensch in der Natur ist, läßt sich nicht
auflösen oder erklärend hintergehen, nur übernehmen. Und menschliche
Freiheit kommt in dieser Übernahme an ihre konkrete Grenze, die
bedingungsloser nicht sein kann: die Grenze faktischer Rücksicht auf die
Zerstörbarkeit der Natur, die sie trägt; die Grenze faktischer Auseinandersetzung

mit der eigenen inneren Kontingenz, die sie bleibend begleitet, die sie

aber - seien es psychische Verzerrungen, ökonomische Zwänge oder
sozialdeterminierende, alle Freiheit unterdrückende Mechanismen - immer neu

bekämpfen muß, denn auch ihre Würde als Freiheit ist wirkliche, gegebene
Realität.

Ethik im Horizont des zweideutigen Seins wird darin zur radikalen
Verpflichtung auf die bescheidene, ihre eigenen Möglichkeiten und Grenzen
frei und realistisch übernehmende Freiheit. Man könnte pointiert vielleicht
formulieren: Naturrechtliche, d. h. metaphysisch begründete Ethik wird im
Horizont des in der Offenheit von Natur- und Freiheitsgeschichte bleibend
zweideutigen Seins zur Heuristik einer aktiven Achtung von Rechten der
Natur durch den Menschen (Verhältnis der menschlichen Freiheitzur Natur)
und zur Heuristik einer aktiven Achtung von Bedingungen des menschlichen
Freiheitsvollzugs inmitten der bedrohenden psycho-physischen und sozialen

Zwänge der Wirklichkeit (Verhältnis der menschlichen Freiheit zu sich

selbst). Naturrechtliches Denken wird somit zur «Ethik der <Rechte> der
Natur» und zur «Ethik der Menschenrechte» zugleich. In den Proklamationen
der Menschenrechte hat eine ethische Tradition begonnen, die sich um das

Verhältnis der Freiheit zu sich selbst bemüht, indem sie jede menschliche
Freiheit an die Bedingungen möglichst ungehinderter Freiheitsvollzüge im
bedroht-determinierten Dasein bindet (soziale Menschenrechte als subjektive
Rechte des Menschen als Person, aber auch als bindender Maßstab

gesellschaftlicher Mitverantwortung). Im Zueinander zur Natur befindet sich
die konkrete Geschichte menschlicher Freiheit noch ganz am Anfang der
realistischen Bindung. In beiden Bindungen aber steht offene Natur- und

Freiheitsgeschichte auf der Waage.



394 Die appräsentative Funktion des Naturrechts

3. Appräsentation34

Die ethische Hermeneutik im Horizont der Zweideutigkeit des Seins ist in
ihrer Bindung menschlicher Freiheit an unverfügbare Wahrheit und aller
Willkür entzogener Verpflichtung radikaler als alle ontologische oder
existentiale Hermeneutik: Im ontologischen oder existentialen Erkennen
drückt sich die Abhängigkeit des menschlichen moralischen Urteils von der
Unendlichkeit des partizipierten Seins oder des intuierten Sinns der
Geschichte aus. Partizipierend bzw. im Sinngeschehen der Geschichte
existentiell aufgehoben ist der Mensch objektiver Wahrheit ontologischer
bzw. existentialer Tiefendimension verpflichtet, zugleich aber auch mächtig.
Im Horizont der Metaphysik des zweideutigen Seins bleiben Seinshorizont
und menschliche Freiheit unsicher, begrenzt, bedingt. Das aber bedeutet
keinen Relativismus, sondern das unhintergehbare Eingeständnis der
Gebrochenheit menschlicher Freiheitsfähigkeit und ethischer Wahrheitsfähigkeit
inmitten ihrer dennoch zu übernehmenden unbedingten Verpflichtung. Der
Mensch muß in seiner Freiheit aktiv Verantwortung übernehmen, er darf um
seiner eigenen Realität willen nicht resigniert davon ablassen; aber in dieser
unvertretbaren unbedingten Verantwortung muß er sich zugleich in seiner
Freiheitsmacht beschränken, um des größeren Ganzen des Zueinanders mit
der für sich und über den Menschen hinaus existierenden Natur willen, seine

Unbedingtheit wird nicht zum Selbstzweck.35 Der Mensch muß die Pflicht
übernehmen, «die seine Stellung in der Ordnung der Dinge ihm auferlegt»36.
Seine Freiheit muß ihr Unwiderrufliches in der Gebrochenheit der
Wirklichkeit vollziehen. Das ist ihr Sinn, ein unendlicher, aber zugleich
gebrochener, endlicher. So erlebt der Mensch eine Kontingenz, die er selbst in
seiner Welt ist, die auch im eigenen Denken nicht mehr übersteigbar ist, nur

34 Der Begriff wird hier in Anlehung an Niklas Luhmann gebraucht, der mit seiner
systemrationalen, soziologisch funktionalen Analyse der Bedeutung von Religion im modernen
Gesellschaftskontext auf die appräsentative Dimension von Glauben hingewiesen hat. Innerhalb
der komplexen pluralistischen Gesellschaft bedarf es der rationalen Bewältigung der letzten
Unabschließbarkeit aller Systembildungen. Religion, die auf das Unfaßbare mit konkret
faßbaren Symbolen verweist, codiert die Unendlichkeit der Welt der Systeme und macht sie so
rational verfügbar. Vgl. Luhmann, Niklas, Funktion der Religion. Frankfurt 1977; dazu:
DEUSER, Hermann J„ «Religion, Kontingenz und christlicher Glaube. Zu Niklas Luhmanns
<Funktion der Religion»), in: Ebert, Klaus (Hg.), Alltagswelt und Ethik. Beiträge zu einem
sozialethischen Problemfeld (FS Adam Weyer). Wuppertal 1988, 273-301.

35 «Denn dies sei jetzt gesagt: Das Subjekt-Objekt-VerAä/fw's, das in jener Scheidung
gründet, sie offen hält und durchsteht, ist nicht ein Fehltritt, sondern das Privileg, die Bürde und
die Pflicht des Menschen. Es ist der Zustand des Menschen, wie er nach der Bibel gemeint
war, ihm auferlegt durch seine Geschöpflichkeit und von ihm zu übernehmen,
durchzuvollziehen - und zu transzendieren nur in gewissen Begegnungen mit Seinesgleichen
und Gott, d. h. in existentiellen Beziehungen sehr besonderer Art. Niemand und kein waltendes
Sein nimmt uns die Verantwortung ab für das, was wir denken und sprechen.» Jonas,
Heidegger und die Philosophie, 337 (s. Anm. 18).

JONAS, Hans, Philosophie. Rückschau und Vorschau am Ende des Jahrhunderts.
Frankfurt 1993, 41.



Die appräsentative Funktion des Naturrechts 395

durch das Hoffen, das sich im Vollzug des eigenen Paradoxes ausdrückt, in
der Frage, die er selbst als unwiderruflich Gültiges in bleibender
Determination und in existierender Natur ist.

Thomas von Aquin differenziert in seiner theologischen Interpretation
metaphysischen Denkens zwischen Sein und Gott. Das Sein ist nach ihm nicht
mehr, aber auch nicht weniger als das «Licht» Gottes (im Sinne des
«Seinslichtes» als Formalobjekt menschlichen Geistes)37. Im Eindringen
heilsgeschichtlicher Erfahrung biblischer Kultur ins antike metaphysische
Denken wird darin eine Relativierung des Seinsbegriffs ansichtig, die letztlich
eine Relativierung der bloß immanenten Wirklichkeit von Mensch und
Kosmos auf dem Hintergrund theologischer Gegenüberstellung von Gott und

Schöpfung meint.
Ist nicht die Metaphysik der bleibenden Zweideutigkeit des Seins ein

umgekehrter philosophisch-rationaler Ausdruck dieser theologischen Einsicht
seit Thomas von Aquin? Die immanente Wirklichkeit der antagonistischen
offenen Natur- und Freiheitsgeschichte läßt sich letztlich nicht absolut
systematisieren, in ihrer ambivalenten Gegebenheit in dem Sinne abschließend
begründen, daß die Offenheit ihres Risikos und ihrer bleibenden Gefährdung
in irgendeinem umfassend (im Menschen oder im Kosmos) abstrahierten
Grundbezug harmonisierend zurückgelassen werden könnte. Metaphysik wird
zur stummen Appräsentanz der Unabschließbarkeit der Hoffnung innerhalb
der Frage, die das faktische Dasein immanenter Wirklichkeit in ihrer Spaltung
zwischen Natur und Freiheit, in ihrer gleichzeitigen Symbiose von Freiheit in
Determination ist. Indem <Naturrecht> als ethische Reflexion die Freiheit bis
an diese Grenze der Erfahrung vortreibt, nach den Rechten der Natur zu
fragen und sich in einer Rechtsgeschichte selbst an äußerste Bedingungen
eigener Möglichkeit zu binden, dafür Verantwortung zu übernehmen, aber

zugleich zu erfahren, daß die letzte Unübersichtlichkeit dieser Verantwortung
offen bleiben muß, wird metaphysische Begründung innerhalb der Ethik zum
Verweis über sich hinaus.38 Man kann die Analogie vom Willen Gottes in
diesem Sinne auch heute noch auf die Ethik beziehen, in dem Sinn: Ob Gott
nicht Verantwortung für die für sich und die Rechte der Natur aufs äußerste
verantwortliche menschliche Freiheit übernimmt, damit der Mensch erfährt,
daß es geht, gültige Freiheit in Determination zu sein? Diese Frage, ob es
tatsächlich geht, unfreie Freiheit zu vollziehen, vermag Metaphysik des

zweideutigen Seins nicht mehr zu entscheiden (denn kein <System> der
Immanenz, weder kosmische Natur, deren bedingende Kausalität alles
relativiert, noch menschliche Freiheit, deren transzendentale unbedingte Würde in

37 Siewerth, Gustav, Das Sein als Gleichnis Gottes. Heidelberg 1958 (Thomas im
Gespräch 2).

«Die Achtung des Philosophen vor der biblischen Tradition beruht gerade auf der

Anerkennung der Rolle, welche sie bei der Einprägung dieses ontologischen Schemas mit seiner
mühevollen Spannung in den westlichen Geist gespielt hat.» JONAS, Heidegger und die
Theologie, 337 (s. Anm. 18).



396 Die appräsentative Funktion des Naturrechts

natürliche Kontingenz eingebunden bleibt, trägt eine Absolutheit in sich, die
zu solcher Entscheidung ermächtigte), nur als Hoffnung in der faktischen
Existenz von Natur- und Freiheitsgeschichte benennen. Hier öffnet sich die
metaphysische Fragestellung der Theologie.39

39 Nach christlichem trinitarischen Erfahren Gottes entspricht der Überantwortung des

Seins in die unberechenbare Zweideutigkeit des Werdens von Natur- und Freiheitsgeschichte die
heilsgeschichtliche Antwort Gottes: «Gott selbst übernimmt die Verantwortung für den
Menschen, seine (zweideutige) Geschichte und seine Welt - nicht, indem er die Zweideutigkeit
dieser Geschichte (gleichsam utopisch) einfach auflöst, sondern indem er sie leidend aufnimmt,
in sich einbirgt» (RÖMELT, Theologie der Verantwortung, 126 [s. Anm. 32]). Die theologisch-
phänomenologische Wahrnehmung dieser Wahrheit Gottes ist keine metaphysische Spekulation
mehr, sondern geschichtlich-konkrete Erfahrung im Schicksal des Volkes Israels und Jesu. Sie
ist nicht Abnahme der Verantwortung des Menschen durch das Engagement Gottes; sondern
Gottes Solidarität macht erlittene Ohnmacht in Hinrichtung und Tod Jesu, in der Begegnung mit
der Haßgeschichte des Menschen, zum Ausdruck unwiderruflich entschiedener Freiheit. Gottes

Verantwortung für den Menschen bedeutet, daß er am Schicksal seiner eigenen Freiheit in der
Begegnung mit dem Menschen zeigt, daß es geht, in der Ohnmacht des Todes - eines durch die
Zwänge menschlicher Haßgeschichte erlittenen Todes - das unzerstörbar Gültige unwiderruflich
(für den Menschen) entschiedener Freiheit zu sagen.


	Die appräsentive Funktion des Naturrechts

