Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)

Heft: 3

Artikel: Glauben als Leben : Dietrich Bonhoeffer und die nichtreligiose
Interpretation biblischer Begriffe

Autor: Wistenberg, Ralf K.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761427

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761427
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RALF K. WUSTENBERG

Glauben als Leben

Dietrich Bonhoeffer und die nichtreligiose
Interpretation biblischer Begriffe!

Die Forderung einer nichtreligidsen Interpretation biblischer Begriffe hat eine
Fiille besonders an angelsichsischer Literatur hervorgebracht.? In den meisten
Studien ist allerdings eher die Vielschichtigkeit der Probleme illustriert, als
daB tragfdhige Losungen angeboten wurden. So wurde Bonhoeffer, der eine
religionslose Zeit voraussagte, von den einen als «Atheist» (A. Maclntyre)?
oder als «Sikularer» (A. Loen)* beschimpft, um von den anderen als «Ur-
frommer» (B. Jaspert)’ oder «religidse Natur» (J. Macquarrie)® gefeiert zu
werden; wieder andere sahen in ihm den «Vater-der-Gott-ist-tot-Theologie»
(W. Hamilton et al)’.

In solchen Interpretationen wird Dietrich Bonhoeffer statt von seinen
eigenen Voraussetzungen von der jeweiligen religiosen oder der sékularen
Lage der Zeit her ausgelegt. Dabei ist vor Fehlinterpretationen auch im
angelsichsischen Raum gewarnt worden. Zuletzt beschreibt der schottische

! Disputationsvortrag, gehalten am 1. 2. 1994 an der Theologischen Fakultit der Humboldt-
Universitiit zu Berlin.

2 In meinem Buch mit gleichlautendem Titel habe ich nahezu die gesamte angelsichsiche
Literatur zum Thema besprochen. Die wichtigste deutschsprachige Literatur findet sich in
verschiedenen Ubersichten. Vgl. zur Bonhoeffer-Diskussion der 50er Jahre SCHULZE,R.,
Hauptlinien der Bonhoeffer-Interpretation, in: EvTh 25 (1965) 681-700; eine For-
schungsiibersicht der 60er und 70er Jahre liefert NEUMANN, P.H.A., «Religionsloses
Christentum» und «nicht-religitse Interpretation» bei Dietrich Bonhoeffer, Darmstadt 1991, 1-
42. Am umfassendsten und aktuellsten gibt E. FEIL in einem Doppelartikel einen Durchblick
durch die Bonhoeffer-Literatur «Aspekte der Bonhoeffer-Interpretation», in: ThLZ 117 (1992)
Sp. 1-16; 81-100.

3 MACINTYRE, A., God and the Theologians, in: Encounter 21 (Nov. 1963) 3-10, Zitat 3.

4 L 0EN, A.E., Sikularisation. Von der wahren Voraussetzung und angeblichen Gottlosigkeit
der Wissenschaft, Miinchen 1965, 205ff.

5 JASPERT, B., Frommigkeit und Kirchengeschichte, Erzabtei St. Ottilien 1986, 76f.

6 MACQUARREE, J., God and Secularity, London 1968, 72ff. (New Directions in Theology
Today III).

7 HAMILTON, W., A secular Theology for a World come of Age, in: Theology Today 18
(1962) 440; vgl. auch ROBINSON, J.A.T., Honest to God, London 22. Aufl. 1991.



368 Glauben als Leben

Barth-Forscher Torrance das Desaster: «... in recent years instead of really
listening to Bonhoeffer many ... have come to <use> Bonhoeffer ... especially
when certain catchphrases like «eligionless Christianity> are worked up into
systems of thought so sharply opposed to Bonhoeffer's basic Christian
theology, not least his Christology»2.

Wo die christologische Mitte bei Bonhoeffer nicht gesehen wird, da wird
er insgesamt fehlinterpretiert — auch und gerade im Hinblick auf die
nichtreligiose Interpretation. Und so hat sich Gerhard Ebelings Mahnung, daf
die «nicht-religiose Interpretation ... fiir Bonhoeffer nichts anderes als
christologische Interpretation»? sei, als Grundeinsicht iiber vier Jahrzehnte in
der Bonhoeffer-Forschung erhalten. Nahezu jede ausgewiesene Publikation
zitiert Ebelings Formel; doch bleibt ihre Konkretion aus: Wenn nichtreligios
christologisch interpretieren heifit, was meint dann diese Interpretation
konkret?

Die Frage nach Inhalt und Aussage der nichtreligidsen Interpretation soll
im weiteren Leitfrage sein. Um sie beantworten zu konnen, sollen zuerst die
Bonhoeffer-Quellen zur Sprache kommen. Was sagt Bonhoeffer zum Thema
Religion? Eine solche Zusammenstellung wird zu dem bisher nicht disku-
tierten Problem eines Religionsbegriffs bei Bonhoeffer fiihren.

I

Uberblicken wir sdmtliche Aussagen Bonhoeffers iiber Religion, so lassen
sich formal drei Gruppen von Religionsdeutungen aufweisen: Vor der Ent-
deckung der Dialektischen Theologie stehen 1. religionswiirdigende Aussa-
gen im Vordergrund. Sie beziehen sich auf Seminararbeiten und Referate
seiner Studentenzeit.!® Seit der Entdeckung und der literarischen Ver-
arbeitung Karl Barths begegnen nun 2. religionskritische Aussagen, die sich
material in der Dissertation Sanctorum Communio erstmals breiter aufweisen
lassen.!! Das Jahr 1927 markiert chronologisch eine Wende von der Religi-
onswiirdigung zur Religionskritik, die in den Folgejahren die bestimmende
Deutung von Religion bleibt. Aus der Religionskritik folgert Bonhoeffer

8 TORRANCE, T.F., «Cheap and Costly Grace», in: God and Rationality, Oxford 1971, 56—
85, Beleg 74.

9 EBELING, G., Die Nicht-religitse Interpretation biblischer Begriffe, zuerst in: ZThK 52
(1955) 296-360; ich zitiere nach «Miindige Welt» Bd. II (1956) 12-73, Beleg 20f.

10 Vgl. etwa die Seminararbeit «Luthers Stimmungen gegeniiber seinem Werk in seinen
letzten Lebensjahren. Nach seinem Briefwechsel von 1540-1546», in: DBW 9, 271-305, bes.

300; oder: «Referat iiber historische und pneumatische Schriftauslegung», in: DBW 9, 305-323,
bes. 305f., 321.

11 Sanctorum Communio», DBW 1 (1986) etwa 69, 79, 97, 174; vgl. im Blick auf
F. Schleiermacher 102 n. 18.



Glauben als Leben 369

194412 die nichtreligitse Interpretation, mit der er 3. die Religionslosigkeit
postuliert: Religion wird nicht nur (systematisch-theologisch) kritisiert,
sondern die Zeit von Religion ist (historisch) abgelaufen. Den christlichen
Glauben versteht Bonhoeffer «nicht mehr nur anti-, sondern a-religios»!3.

Religionswiirdigung, Religionskritik und Religionslosigkeit sind nach
meiner Untersuchung die drei Aussageformen von Religion im Gesamtwerk
Bonhoeffers. Keine von ihnen wird in sich systemhaft ausgebildet, noch
lassen sie in ihrer Trias eine Theorie von Religion erkennen. Die drei Reli-
gionsdeutungen folgen vielmehr lose aufeinander, wonach Bonhoeffer Religi-
on zundchst wiirdigt, dann kritisert, um schlieBlich die nichtreligiose Interpre-
tation der biblischen Begriffe zu fordern. Auch diese chronologische
Aufteilung darf nicht gepreft werden: So duBert sich Bonhoeffer auch vor
Sanctorum Communio vereinzelt religionskritisch;'4 andererseits kann er
1933 die christologische Wer-Frage als religiése Frage!> bezeichnen und
noch 1944 vom Christentum als wahrer Religion!¢ sprechen. In der dialek-
tisch-theologischen Phase kommen also Elemente einer Religionsbetrachtung
vor, die chronologisch gesehen in die Zeit vor 1927 fallen miiiten, und damit
in das Erbe der Liberalen Theologie. Wiirdigende AuBerungen, kritische und
solche iiber Religionslosigkeit folgen nicht nur entwicklungsgeschichtlich
aufeinander, sondern begegnen auch systematisch nebeneinander.

Dietrich Bonhoeffer operiert mit dem Wort «Religion» in einer Weise,
die eine inhaltliche Bestimmung schwer macht — oft auch gar nicht zu suchen
scheint. Religion wird zu einer formalen Negativfolie, auf der dann andere
wichtige Gedanken inhaltlich expliziert werden. Bonhoeffer erklirt schon
1931 unter dem Eindruck von Karl Barth, da3 es «keinen allgemeinen Begriff
von Religion mehr geben»!” kann. Dabei reflektiert er abgesehen von Re-

12 Vgl. BETHGE, E. (Hg.), Widerstand und Ergebung. Neuausgabe, Miinchen 3. Aufl. 1985,
305ff. (im folgenden zitiert WEN),

13 BERNHARD, R., Der Absolutheitsanspruch des Christentums. Von der Aufklirung bis zur
pluralistischen Religionsauffassung, Giitersloh 2. Aufl. 1993, 68.

14 Vgl. die Kritik Bonhoeffers am Psychologismus, in: «Notiz zu Luthers
Romerbriefvorlesung», DBW 9, 324. Hinter diesem Stichwort verbirgt die Kritik am religidsen
Apriori E. Troeltschs (so PFEIFER, H., in: DBW 9, 324 n. 2).

15 Vgl. die «Christologievorlesung» D. Bonhoeffers aus dem Sommersemester 1933, in:
GS 111, 166-242, Beleg 170.

16 vgl. WEN 305.

17 Die «Geschichte der Systematische Theologie des 20. Jahrhunderts», Vorlesung aus dem
Wintersemester 1931/32, in: GS V, 181-227, Beleg 219 (Hervorhebung im Zitat von mir). Ich
folge in diesem Beleg der Dudzus-Kompilation; in der Neuausgabe der Vorlesung DBW 11
(1994) 139-213 wird an dieser Stelle abgedruckt: «Keine allgemeine Begriindung von Religion
kann es mehr geben» (199). Die Neuausgabe folgt der Nachschrift von Joachim Kanitz und
gliittet an dieser Stelle. Kanitz selber schreibt laut NachlaB: «Keinen allg. Begr. v. Rel. kann es
mehr geben» (NI. B 1,1 [64]). Die Abkiirzung «Begr.» ldBt beide Lesarten («Begriff» oder
«Begriindung») zu. Joachim Kanitz bestitigte mir das auch in einem Brief. Aus Raumgriinden



370 Glauben als Leben

ligion seine Begrifflichkeit sonst streng, was — im Zuge einer Gegenprobe —
anhand von anderen Begriffen seiner Theologie leicht aufzuzeigen ist.!3

Bonhoeffer intergriert Religion nicht in sein theologisches Denken und
unterscheidet sich darin von Karl Barth und auch gegenwirtigen
systematisch-theologischen Entwiirfen. Im Sinne einer weiteren Gegenprobe
zeigt sich, wie — am Beispiel von W, Pannenberg — ein definierter Reli-
gionsbegriff integrativer Bestandteil eines systematischen Entwurfes ist.!® Bei
Bonhoeffer hingegen verfliichtigt sich Religion aus dem theologischen
Denken. Wo gewohnlich Religion den Ort im System einer regulédren
Dogmatik einnimmt, dort fragt der irreguldre Dogmatiker: «Was bedeuten in
der Religionslosigkeit der Kultus und das Gebet?»?° Bonhoeffer beantwortet
seine Frage mit dem Hinweis auf die altkirchliche Arkandisziplin; er emp-
findet offenbar selber, daB eine Liicke entsteht, wo in der Religionslosigkeit
religiose Inhalte den angestammten Ort verlieren. Was sich mit dem Phi-
nomen Religion verbindet, also etwa der Kultus?! oder das Gebet, soll des-
halb der Arkandisziplin unterworfen werden. Religionslosigkeit meint also
zunéchst phdnomenologisch die Ortslosigkeit von Religion.

Religitse Inhalte sollen nicht aufgegeben, sondern angebetet und vor
Profanierung geschiitzt werden; anstelle von geschwiziger Religiositét fordert
Bonhoeffer qualifiziertes Schweigen.22 Der Verherrlichung des Geheimnisses
der Person Christi in Gebet und Gottesdienst, entspricht nach auBlen die
verantwortliche Tat, so daB die Arkandisziplin ihren «dialektische(n)

konnten die Hg. von DBW 11 die von ihnen gewihlte Lesart nicht explizit ausweisen. (Diesen
Hinweis verdanke ich dem Hg. der Vorlesung, E. Amelung.)

18 Vgl. z. B. in «Sanctorum Communio» (1927) den Personenbegriff (DBW 1, 130 n. 68;
hier zeigt sich, wie Bonhoeffer um eine eindeutige Begrifflichkeit ringt. Im Personenbegriff sind
Sozialitdt und Individualitiit gesetzt. Noch in «Widerstand und Ergebung» (1944) sucht Bon-
hoeffer die univoke Begriffsbildung: Am 23. 1. 1944 reflektiert er iiber den Begriff Freund-
schaft: «Sie muf wohl als Unterbegriff des Kultur- und Bildungsbegriffs verstanden werden,
wihrend Bruderschaft unter den Kirchenbegriff und Kameradschaft unter den Begriff der Arbeit
und den Begriff des Politischen fillt» (WEN 216). Die Begriffsanalyse wird deshalb wichtig,
weil Freundschaft iiber kein gottliches Mandat verfiigt und nicht in Bonhoeffers Mandatenlehre
der Ethik eingegliedert werden kann; vgl. «Ethik», DBW 6, 392ff., 397f.

19 Fisr PANNENBERG, W., Systematische Theologie I, Gottingen 1988, 133ff., wird die Not
der Verborgenheit Gottes im voraus durch eine Religionstheorie abgefangen und aus dieser
heraus vorgeschrieben, welche religiosen Erfahrungen sinnvollerweise iiberhaupt vorkommen
diirfen. Im Grunde lduft das auf die Leugnung der <pathischen> VerfaBtheit unserer Existenz
hinaus, indem Leid- und Sinnleererfahrungen ans Ende von Kausal- oder Entwicklungslinien
verlegt und dort religionstheoretisch aufgekldrt werden. Der Begriff «Sinn» ist bei Pannenberg
von vornherein religios gefiillt, wihrend Bonhoeffers Rede vom Sinn gerade nicht religios bleibt
und das aussagt, «was die Bibel <Verheilung> nennt» (WEN 426).

20 WEN 306.
2l Zum Kultus> als Phinomen der Religion vgl. LEEUW, G. VAN DER, Reli-

gionsphidnomenologie, Tiibingen 3. Aufl. 1977, 509f.; auch fiir PANNENBERG, W., op. cit. (n.
19), ist im Kultus die «Trennung des Menschen von der Gottheit aufgehoben» (189).

22 ygl. GS 111, 167.



Glauben als Leben 371

Kontrapunkt»?? in der nichtreligiésen Interpretation findet. Arkanum und
Religionslosigkeit verhalten sich wie das Beten und Tun des Gerechten.2*
Oder, um mit der Ethik zu formulieren: Arkandisziplin und nichtreligiose In-
terpretation sind wie Letztes und Vorletztes aufeinander bezogen.?

Dietrich Bonhoeffer definiert also weder Religion begrifflich, noch
entwickelt er eine geschlossene Religionstheorie. — Was bedeutet diese Ein-
sicht? 1. wird die groBe Zahl an Fehlinterpretationen verstdndlich, weil sie
samtlich mit einer festen Religionsbegrifflichkeit Bonhoeffers rechnen und
hieraus die nichtreligiose Interpretation dann erkldren wollen. 2. wird zu
einem verantwortungsvollen Umgang mit den zum Teil fragmentarischen
Quellen gemahnt. Mochte ich Bonhoeffers Aussagen iiber Religion verstehen,
so kann dies nicht unmittelbar iiber die Quellen selbst gelingen, sondern nur
mittelbar iiber die den Bonhoeffer-Quellen zugrundeliegenden Beziige. Die
Frage lautet daher: Woher kommen Religionskritik und die Rede von der
Religionslosigkeit? Welche Schriften hat Bonhoeffer rezipiert, als er
religionskritisch theologisiert?

Die Fehlanzeige einer Religionstheorie fordert auf dem Weg zu einer
inhaltlichen Kldrung der nichtreligiosen Interpretation die Frage nach dem
Woher — und damit nach dem Was.

11

Der junge Religionskritiker Bonhoeffer ist von seinem theologie-
geschichtlichen Ort her zu interpretieren. Dieser verbindet sich mit dem
Namen Karl Barth.

Seine Barth-Rezeption setzt mit dem Sammelband Das Wort Gottes und
die Theologie ein. Hierin stellt Barth in einem Aufsatz von 1920 fest: «Jesus
hat mit Religion einfach nichts zu tun.»?® In der 2. Auflage des Romer-
briefkommentars von 1922 wird der Gegensatz von Glaube und Religion als
Kritik des Wortes Gottes an der religiosen Moglichkeit des Menschen
vertieft. Der «Freiheit Gottes»2’ steht hier die «Religion» des Menschen
entgegen, in der die «Siinde zur anschaulichen Gegebenheit wird.»%8

23 PANGRITZ, A., Aspekte der <Arkandisziplin> bei Dietrich Bonhoeffer, in: ThLZ 119
(1994) Sp. 755-768, Beleg 765.

24 vgl. WEN 328.
25 Vgl. PANGRITZ, A., art. cit. (n. 23) Sp. 764.

26 BaARTH, K., Das Wort Gottes und die Theologie, Miinchen 1924, 94 (Gesammelte
Vortrige I).

21 BARTH, K., Der Romerbrief, Ziirich 13. Aufl. 1984, Beleg 236.
28 Ibid. 228.



372 Glauben als Leben

«Religion» ist fiir Barth «ausbrechender Dualismus»??; sie ist «Negative» der
Gnade.30

Der Student Dietrich Bonhoeffer nimmt in Referaten der Jahre 1925/26
gelegentlich Bezug auf Barths Romerbrief'!, dessen Unterscheidung von
Glaube und Religion wegweisend bleibt. 1927 lassen sich neben dem
Romerbrief deutliche Spuren Albrecht Ritschls in Bonhoeffers Dissertation
aufzeigen.3? Dialektische und Liberale Theologie stehen noch unverbunden
nebeneinander. Erst mit seiner Habilitationsschrift, in der er mit dem religi-
osen Apriori seiner Lehrer bricht’3, wird Bonhoeffer Ende der zwanziger
Jahre zum Barthianer; auch die philosophische Prémisse des offenbarungs-
theologischen Ansatzes vollzieht er mit, nimlich den im Neukantianismus
zum Grenzbegriff werdenden Phidnomenalismus Kants. Gott als das Ding an
sich kann nicht erkannt werden, es sei denn, er macht sich allererst bekannt,
und das geschieht in seiner Freiheit der Offenbarung in Jesus Christus als dem
Wort Gottes.

Bonhoeffer liest und rezipiert neben der 2. Auflage des Romerbriefs auch
Barths Unterricht in der christlichen Religion von 1924 und die Christliche
Dogmatik im Entwurf von 1927. Er kritisiert wie Barth3* das neuzeitliche
Verstdndnis von Religion; der Religionsbegriff sei von den Deisten in die
Theologieschichte eingebracht worden33, um von Karl Barth wieder aus der
Theologie verbannt zu werden. Was die Reformatoren Glauben nennen, sei
seit dem 17. Jahrhundert durch einen Religionsbegriff ersetzt worden, der
schlieBlich am deutlichsten in der Liberalen Theologie des 19. Jahrhunderts

29 1bid. 251.
30 1bid. 212.
31z B.DBW 9, 322; 444, n. 15.

R Vgl. «Sanctorum Communio», DBW 1, 97; hier bezeichnet Bonhoeffer Jesus als
«Griinder einer Religionsgemeinschaft». Ganz dhnlich kann RITSCHL, A., Rechtfertigung und
Versohnung 111, Bonn 1888, 508 sagen: «Jede gemeinsame Religion ist gestiftet.»

3 Vgl. «Akt und Sein», DBW 2, 51; Bonhoeffer betrachtet hier eine Inkonsequenz im
philosophischen Ansatz seines Lehrers R. Seeberg. Die Rede vom religiosen Apriori ist fiir
Bonhoeffer mit der Gleichung von Offenbarung und Religion verbunden und damit letztlich mit
der Identitiitsphilosophie des Deutschen Idealismus.

34 In den Prolegomena zum «Unterricht in der christlichen Religion» reflektiert Barth den
Religionsbegriff als geschichtliches Phanomen; «seit 200 Jahren» habe das «Wort Religion»
seine Bedeutung erhalten. Barth bekennt: «Ich kann das Wort Religion nicht mehr aussprechen
ohne die widerwirtige Erinnerung, daB es nun einmal titsichlich in der neueren
Geistesgeschichte die Flagge ist, die den Zufluchtsort anzeigt, wohin sich die protestantische
(...) Theologie (...) zuriickzuziehen begann» (Zitiert nach der Karl Barth Gesamtausgabe 17/1I,
Ziirich 1985, 224).

35 Vgl. «Die Geschichte der Systematischen Theologie des 20. Jahrhunderts», in: GS V,
183ff.; jetzt in: DBW 11, 139ff.



Glauben als Leben 373

Ausdruck gefunden habe: Die Theologie sei zur Anthropologie geworden,
wie Bonhoeffer in Barths Feuerbach-Vorlesung von 192636 lesen konnte.

Priife ich alle kritischen Stellungnahmen Bonhoeffers iiber Religion, so
zeigt sich: Jede religionskritische Aussage kann auf Karl Barth zuriickgefiihrt
werden. Die Religionskritik, die Bonhoeffer von Barth lernt, ist eine Kritik
des Wortes Gottes an der Religion: Glaube oder Religion lautet die Alter-
native. Auch aus Tegel wiirdigt Bonhoeffer noch Barths Religionskritik. In
drei Briefen aus dem Frithsommer 1944 schreibt er, Barth habe als erster bzw.
einziger mit der Religionskritik begonnen. Er habe diese aber dann nicht
durchgefiihrt, um zur nichtreligidsen Interpretation zu gelangen, sondern sei
zu einem Offenbarungspositivismus gekommen.3’

Dieser Einwand erlebte eine betrichtliche Wirkungsgeschichte. Wéhrend
K. Barth selbst noch einrdumte, sich vielleicht «tatséchlich gelegentlich
offenbarungspositivistisch benommen und geduBert»*® zu haben, setzt die
Barth-Forschung andere Akzente. Bonhoeffer habe Barth mifverstanden (Fr.-
W. Marquardt)*, deshalb miisse sein provozierendes Schlagwort ganz aus
dem theologischen Vokabular «ausgeldscht» werden (S. Fischer)*. Meinen
einige Interpreten, Offenbarungspositivimus ziele auf Barths Offenbarungs-
lehre ab (R.Prenter, R.T.Osborn)*!, so sehen andere einen Angriff
Bonhoeffers auf den Calvinismus (J.H.Burtness, G.B. Kelly)*2. Wieder
andere halten die Rede vom Offenbarungspositivismus fiir ein methodisches
Problem (H.Ott et al)*3. Oder geht es bloB um die fehlende politische
Ausrichtung (T.R. Peters)*? Wendet sich Bonhoeffer bloB gegen ein
«Schwarz-WeiB-Denken» (H.-J. Abromeit)**? Die Liste von Interpretations-
mustern kann noch erweitert werden; es ist sicher an allem etwas Richtiges.

36 vg1. Die Theologie und die Kirche, Miinchen 1928, 212-239 (Gesammelte Vortriige Bd.
).

37 vgl. WEN 306, 312, 359.

38 Brief an Herrenbriick, P.W. vom 21. 12. 1952, in: Miindige Welt Bd. I, 122.

39 Theologie und Sozialismus, Miinchen 3. Aufl. 1985, 245f.

40 Revelatory Positivism? Barth's earliest theology and the Marburg School, Oxford 1988,
313f.

41 PRENTER, R., «Dietrich Bonhoeffer und Karl Barths Offenbarungspositivismus», in:

Miindige Welt Bd. III, Miinchen 1969, 11ff.; OSBORN, R.T., «Positivism and Promise in the
Theology of Karl Barth», in: Interpretation 8 (1971) 283-30, Beleg 298.

42 BURTNESS, J.H., «Als ob es Gott nicht gibe. Bonhoeffer, Barth und das lutherische
finitum capax infiniti», in: IBF 6, Miinchen 1983, 167ff., Beleg 172. KELLY, G.B., Bonhoeffer's
<non religious> Christianity: Antecedents and Critique, in: Bijdr 37 (1976) 118ff., Beleg 135.

43 Vgl. OT1T, H., Wirklichkeit und Glaube I: Zum theologischen Erbe Dietrich Bonhoeffers,
Ziirich 1966, 110 und 113.

4“4 Vgl. PETERS, T.R., Die Prisenz des Politischen in der Theologie Dietrich Bonhoeffers.
Eine historische Untersuchung in historischer Absicht, Miinchen 1976, 172.

45 ABROMEIT, H.-]., Das Geheimnis Christi. Dietrich Bonhoeffers erfahrungsbezogene
Christologie, Neukirchen, 1991, 168.



374 Glauben als Leben

Auffillig ist nur, daB keiner der genannten Interpreten sich wirklich auf die
Quellen einzulassen scheint. Offenbarungspositivismus wird Barth an drei
Stellen vorgehalten — und nur dort!

Die drei Briefe sind auf den 30.4., 5.5. und 8. 6. 1944 datiert;*¢ sie
entwickeln Bonhoeffers neue Gedanken zur Religionslosigkeit, Thema der
Briefe ist Religion. Sie sind gleich strukturiert: Bonhoeffer iibt zunichst
Religionskritik, wiirdigt dann Barth als denjenigen, der diese begonnen habe,
kritisiert ihn schlieBlich mit dem fragwiirdigen Begriff und folgert fiir sich die
nichtreligiose Interpretation. Die logische Konsequenz der Religionskritik ist
fiir Bonhoeffer die nichtreligidse Interpretation, die bei Barth aber ausbleibt
und den Offenbarungspositivismus auf den Plan ruft. So wird die Barthkritik
an allen drei Stellen ganz parallel eingefiihrt.

Offenbarungspositivimus steht ausschlieBlich im Kontext von Barths
Religionsbegriff. Bonhoeffer beobachtet eine Entwicklung in der Religions-
betrachtung seines Lehrers, deren Endpunkt er zu kritisieren scheint. Den Ro-
merbriefkommentar meint er nicht, denn ihn hebt er in Tegel positiv hervor.
Hier werde «der Gott Jesu Christi gegen die Religion ins Feld gefiihrt»*’. Die
Religionsbetrachtung der Kirchlichen Dogmatik unterscheidet sich nun vom
Romerbrief darin, da3 Barth einen theologischen Religionbegriff ausbildet.
Religionskritik wird nun «zur integrativen Aufgabe der Theologie»*8.

Wird Religion beim jungen Barth als «Negative der Gnade» kritisiert, so
beim Barth der reguliren Dogmatik gewiirdigt als Antwort auf Gottes
Handeln. Schon in der Dogmatik im Entwurf geht Barth in § 18 iiber eine rein
kritische Betrachtung von Religion hinaus und fragt nach ihrer Annahme im
Licht der Offenbarung. Religion kann «angenommen» und «geheiligt»
werden.*® Grundsitzlicher spricht Barth im 3. Abschnitt von § 17 der
Kirchlichen Dogmatik 1,2 von der wahren Religion: «Offenbarung kann
Religion annehmen und auszeichnen als wahre Religion.»® Um von wahrer
Religion sprechen zu konnen, muB der Gnadencharakter betont werden.
Wahre Religion lebt «durch Gnade von Gnade»®!. Das Gefille Gnade -
Religion wird groB, wo die Frage nach der Religion ungebrochen eine
«theologische Fragestellung»? bleiben soll, wo Gott «souverin»> am
Menschen handelt. Die Religionskritik miindet mit der Kirchlichen Dogmatik
in eine offenbarungspositive Religionsbetrachtung, statt — wie Bonhoeffer es

46 yg]. WEN 303ff., 311ff., 355ff.
4T WEN 359.

48 GRUHN, R., Religionskritik als Aufgabe der Theologie, in: EvTh 39 (1979) 234-255,
Beleg 255.

49 Zitiert nach Karl Barth Gesamtausgabe 14, Ziirich 1982, 306ff., Beleg 317.
30 Kirchliche Dogmatik Band /2, Ziirich 5. Aufl. 1960, 357.

51 1bid. 304 und 325.

52 1bid. 323.

53 1bid. 322.



Glauben als Leben 375

erwartet — zu einer nichtreligiosen Interpretation zu gelangen. Anstelle der
nichtreligiosen Interpretation von biblischen Begriffen tritt bei Barth eine
offenbarungspositive Interpretation von Religion.

Bonhoeffer mochte den religionkritischen Ansatz kritisch weiterdenken,
ihn nicht institutionalisieren und einen theologischen Religionsbegriff
ausbilden: Wird Religion kritisiert, so ist die Konsequenz, ohne Religion von
Gott zu reden. Kritisiert Offenbarungspositivismus die Theoriebildung von
Religion, so meint Religionslosigkeit bei Bonhoeffer die Theorielosigkeit von
Religion. Steht Barths Offenbarungspositivimus im Zusammenhang mit
Religion, so Bonhoeffers nichtreligiése Interpretation in einer Dialektik mit
der Arkandiziplin: Die Jungfrauengeburt und die Trinitdt>* werden besser der
Arkandisziplin unterworfen, angebetet und vor Profanierung geschiitzt, als
regulidr-dogmatisch expliziert.

Bonhoeffer ersetzt den Offenbarungspositivismus Barths durch die nicht-
religiose Interpretation biblischer Begriffe. LéBt sich Bonhoeffers Religions-
kritik von Barth her interpretieren, so miissen wir nun fragen, woher die
nichtreligiosen Interpretation kommt. Wie sich mir zeigte, ist diese Frage auf
dem Hintergrund von Bonhoeffers Philosophie-Rezeption zu beantworten.

Nach dem Neukantianismus, der mit der Dialektischen Theologie Einzug
in sein philosophisches Denken nimmt, entdeckt Bonhoeffer 1930 in den
USA den amerikanischen Pragmatismus; von hier aus erdffnet sich eine neue
Dimension der Philosophie-Rezeption, nimlich die der Lebensphilosophie.>
Mit dem Pragmatismus verbindet sich aber eine positive Religionsauffassung.
Ob Religion wabhr ist, entscheidet sich in ihrer Wirksamkeit im Leben. Re-
ligion und Leben kann Bonhoeffer aber nicht gleichsetzen.’” Er wendet
deshalb seine Religionskritik auf den Religionsbegriff von William James an.
Dennoch ist der Pragmatiker James als Lebensphilosoph 1930 Wegbereiter
fiir die Rezeption von Diltheys Historismus 1944. Ich halte Bonhoeffers
Begegnung mit dem Pragmatismus deshalb fiir die Wichtigste nach dem
Neukantianismus und vor dem Historismus.?8

Wer die Tegeler Briefe auf die Verwendung von Religion hin liest, dem
fallt auf, daB Bonhoeffer gar nicht unmittelbar von Religion spricht, sondern
mittelbar von der Zeit der Religion. Er entwickelt auch hier keinen Begriff

54 vgl. WEN 312.

35 Vgl. WUSTENBERG, R.K., «Dietrich Bonhoeffer on Theology and Philosophy», in:
ANVIL 12/1 (1995) 45-56. _

56 Bonhoeffer bezeichnet den Pragmatismus selbst als «Lebensphilosophie» (DBW 10, 271)
und las nach einer Selbstaussage «fast das gesamte philosophische Werk von William James»
(DBW 10, 268).

57 JAMES, W., Die Vielfalt religiser Erfahrung (deutsch von E. Herms), Olten 1979, 462:
«Die Liebe zum Leben ... ist der religiése Impuls.» Bonhoeffer kritisiert den pragmatischen
Religionsbegriff: Die «Wirksamkeit» Gottes kann nicht seiner «Wirklichkeit» vorgeordnet
werden (DBW 10, 668).

38 vgl. R K. WUSTENBERG, art. cit. (n. 55) 55f.



376 Glauben als Leben

von Religion, der dann krisitiert wiirde, sondern charakterisiert historisch die
Zeit von Religion als Zeit der Innerlichkeit und des Gewissens, die nun
abgelaufen sei. Bonhoeffer mochte von Gott ohne Religion reden, eben
religionslos.>

Ein religioses Gottesverstindnis wird durch die Begriffe «Metaphysik»
und «Innerlichkeit» kritisert. Jenseitigkeit und Diesseitigkeit Gottes werden
durch den Bonhoeffer-Satz: «Gott ist mitten in unserm Leben jenseits»®C nicht
im Sinne von Religion beschrieben. Die Charakterisierung von Religion mit
den Begriffen «Metaphysik» und «Innerlichkeit» ist etwas grundsitzlich
Neues. Von 1927 bis 1944 hat Bonhoeffer namlich Religion durchgehend mit
dem Begriff «Individualismus» kritisiert.5! Im Blick auf die Begriffsbildungen
der Religionskritik besteht also eine Diskontinuitit in der Kontinuitit.
Hinsichtlich der Diskontinuitdt ist zu fragen: Woher kommen die religi-
onskritischen Begriffe «Metaphysik» und «Innerlichkeit»? Dietrich Bonhoef-
fer hat im Frithjahr 1944 den umfinglichen 2. Band der Gesammelten
Schriften Wilhelm Diltheys nach Tegel bestellt®? und den Historismus iiber
Monate studiert. Wenn man die Briefe, die parallel zur Dilthey-Lektiire ver-
faBt wurden, betrachtet, so zeigen sich viele parallele Gedanken, die manch-
mal sogar wortlich mit Dilthey iibereinstimmen, z. B. Gedanken iiber eine
miindig gewordene Welt, Diltheys philosophische Kritik an der Metaphysik
und seine Rede von der Innerlichkeit. Einige englische und deutsche Studien,
unter ihnen die von Christian Gremmels®? und Ernst Feil® haben an einzelnen
Begriffen die Dilthey-Rezeption zu untersuchen angefangen. Feil und Grem-
mels wiesen u. a. nach, daB die Begriffe «Metaphysik» und «Innerlichkeit»
von Dilthey stammen und Bonhoeffer sie religionskritisch einsetzt.

Aus meiner Untersuchung geht hervor, daB auch der Begriff
«religionslos» bei Dilthey belegt ist.%5 Religionslosigkeit erhdlt bei

39 Belege WEN 305f.
60 WEN 308 (Hervorhebung im Zitat von mir).

6l Vgl. «Sanctorum Communio», DBW 1, 102 n. 18; GS V (1931/32) 185; GS V (1932)
238; GS IV (1935) 202; WEN (5. 5. 1944) 312.

62 Im Brief vom 2. 3. 1944 fragt Dietrich Bonhoeffer seine Eltern: «Konnt Ihr mir bitte
Dilthey: «Weltanschauung und Analyse des Menschen seit Renaissance und Reformation»
verschaffen?» (WEN 255).

63 Miindige Welt und Planung. Eine sozialethische Untersuchung zum Verhiltnis von
Planung und Geschichte, Marburg 1970, 15f.

64 Die Theologie Dietrich Bonhoeffers. Hermeneutik, Christologie, Weltverstindnis,
Miinchen 4. Aufl. 1991, 359ff.

65 Vgl. DILTHEY, W., Weltanschauung und Analyse des Menschen seit Renaissance und
Reformation (= Gesammelte Schriften Bd. II) 54; DERS.,, Einleitung in die
Geisteswissenschaften (= Gesammelte Schriften Bd. I) 138: «Wenn die Tatsachen uns zwiingen
... einen religionslosen Zustand ... anzunehmen — was jedoch nicht der Fall ist —, alsdann wiirde
dieser Punkt zugleich ein Grenzpunkt des historischen Verstehens sein.» Deutlicher schreibt
Dilthey einige Sitze weiter: «.. ausgeschlossen also ist das historische Verstindnis eines
religionslosen Zustandes».



Glauben als Leben 377

Bonhoeffer interessanterweise eine andere inhaltliche Bedeutung; eine
religionslose Zeit ist fiir Dilthey historisch ausgeschlossen, weil er Religion
konsequent aus der Geschichte versteht: Religion ist das Verhiltnis der
Menschen zu einem letzten wirkenden Ganzen, eine Auffassung, die ihn im
19. Jahrhundert einerseits mit F. Schleiermacher und andererseits mit
W. James verbindet.

In der kritischen Anwendung des Begriff «religionslos» durch Dietrich
Bonhoeffer zeigt sich nun zweierlei: 1.wendet Bonhoeffer Barths
Religionskritik auch auf Diltheys positiven Religionsbegriff an, d. h. der
konstruktive Impuls der Religionskritik Barths wird bis in die Tegeler
Theologie durchgehalten. 2. wendet Bonhoeffer Diltheys Historismus und
damit seine These von der Miindigkeit auf dessen Religionsbegriff an und
weist ihn einer bestimmten geschichtlichen Epoche zu, die nun iiberholt ist:
Die Menschen konnen, weil sie miindig geworden sind, nicht mehr religios
sein: Bonhoeffer nimmt also den religionskritischen Impuls der Dialektischen
Theologie auf und verbindet ihn 1944 mit dem Historismus Diltheys. Diese
Verbindung ist in der Literatur bisher nicht gesehen worden. Die Unter-
suchungen iiber K. Barth und W. Dilthey standen beziehungslos neben-
einander oder sind gegeneinander isoliert worden. Zur Formulierung einer
nichtreligiésen Interpretation bedarf es aber sowohl des religionskritischen
Impulses als auch der historistischen Betrachtung von Religion.

Wir haben gesehen, woher Bonhoeffers These von der Religionslosigkeit
kommt und fragen abschlieBend: Was heiBt nichtreligios interpretieren?

1I.

Dietrich Bonhoeffer hat Religion vom Glauben her kritisieren gelernt. Die
Alternative lautete: Glaube oder Religion? Nun, in der Tegeler Theologie,
schreibt er: «Der religiose Akt ist etwas Partielles, der Glaube ... ein
Lebensakt.»% Der Glaube wird als Lebensakt ausgelegt. — Weiter heiBt es:
«Jesus ruft nicht zu einer neuen Religion auf, sondern zum Leben.»%7

Die Alternative heifit nun: Leben oder Religion, und nicht mehr: Glaube
oder Religion. Der Glaubensbegriff wird als Lebensbegriff interpretiert,
abgekiirzt lautet die These: Glauben als Leben. Wie kommt es dazu?

Dietrich Bonhoeffer geht es in Tegel um die konkrete Diesseitigkeit des
Glauben im wirklichen Leben. So mahnt er dazu, «Gott in unserm Leben und
in dem, was er uns an Gutem gibt»%8, zu lieben. Die Frage nach dem Guten
erinnert an die Ethik. Bonhoeffer ist zu dieser Zeit, Ende 1943, auch selber

66 WEN 396.
67 Ibid.

68 WEN 242; Eberhard Bethge verdanke ich den Hinweis, daB mit dem «Guten» Dietrich
Bonhoeffer ganz eng auch an die Liebe zu seinen Geschwistern dachte.



378 Glauben als Leben

der Meinung, er miisse eigentlich nur noch seine Ethik zu Ende schreiben.®
Doch dann kommt die Dilthey-Lektiire, vorbereitet durch das Studium einiger
Schriften des Dilthey-Schiilers Ortega y Gassets’? und begleitet durch andere
Literatur des 19. Jahrhunderts.”! Unter dem Eindruck dieser Lektiire beginnt
Bonhoeffer neue Fragen im Blick auf Kirche und Theologie zu stellen.
Bonhoeffer fragt, «<was das Christentum oder auch wer Christus heute fiir uns
eigentlich ist»’2, Die Frage nach Jesus Christus verbindet die Tegeler Theo-
logie mit der Ethik. Bonhoeffer formuliert zum Beispiel in der Ethik: «Jesus
ist nicht ein Mensch, sondern der Mensch.»”3 In Tegel nimmt er exakt diese
Formulierung aus der Gestaltethik auf und wendet sie religionskritisch:
«Christsein heiBt nicht ... religios sein, sondern ... Menschsein, nicht einen
Menschentypus, sondern den Menschen schafft Christus in uns.»’*

In Formulierungen wie diesen liegt das Neue von «Widerstand und
Ergebung» in der religionskritischen Erweiterung eines christologischen
Urteils. In der Beurteilung von Miindigkeit und Autonomie der Welt geht
Bonhoeffer weiter. Wihrend in der Ethik der ProzeB des Autonomiege-
schehens negativ als zum Nihilismus fithrend interpretiert wird’>, lesen wir in
«Widerstand und Ergebung» Entgegengesetztes: Die Autonomie der Welt, der
Menschen und des Lebens werden positiv beurteilt, die Miindigkeit wird
bejaht. Bonhoeffer hat sich im Herbst 1943 verschiedene Schriften des
spanischen Kultur- und Lebensphilosophen Jose Ortega y Gasset nach Tegel
bestellt. Den Diltheyschen Grundsatz: Was der Mensch ist, sagt ihm seine
Geschichte, lernt Bonhoeffer bei Ortega y Gasset kennen. Das mehr-
monatige Dilthey-Studium des Frilhsommers 1944 ist in einer bestimmten

69 vgl. WEN 182.

70 Bonhoeffer bestellte sich am 4. 10. 1943 zwei Aufsitze J. ORTEGA Y GASSETS nach
Tegel: «Geschichte als System» und «Vom romischen Imperium» (vgl. WEN 136; siche auch
WEN 303). Ich habe in meinem Buch die Rezeption im einzelnen untersucht.

71 Im Brief vom 24. 7. 1943: «Ich lebe mit meiner Lektiire ja jetzt ganz im 19. Jahrhundert.
Gotthelf, Stifter, Immermann, Fontane, Keller habe ich in diesen Monaten mit neuer
Bewunderung gelesen» (WEN 95).

72 WEN 305.

73 (Ethik», DBW 6, 71.

74 WEN 395. (In den bisherigen drei Auflagen der Neuausgabe WEN ist in diesem
Zitatstiick ein Druckfehler; statt «den Menschen», wie es im handschriftlichen Original, NI A
195 [175 unten], heiBt, wird abgedruckt: «einen Menschen». Inzwischen ist in der schmaleren
Leseausgabe von «Widerstand und Ergebung» der Druckfehler berichtigt worden; vgl. 14. Aufl.
Miinchen 1990, 193).

75 Vgl. das Ethikmanuskript «Erbe und Verfall», in: DBW 6, 93ff., Beleg 113f.

6 Vgl. DILTHEY, W., Gesammelte Schriften VIII, 224. In Anlehnung an Dilthey mochte
Ortega y Gasset nicht dem subjektiven Zug einer begriffslosen Lebensphilosophie erliegen und
gewinnt in der Geschichte den objektiven Mafistab zur Betrachtung des Lebens.



Glauben als Leben 379

Weise vorbereitet: Bonhoeffer lernt Dilthey als Lebensphilosophen kennen;
er spricht auch von der «Polyphonie des Lebens»”.

Beim Studium des Dilthey-Bandes wird Bonhoeffer nun die groBe
historische Entwicklung vor Augen gefiihrt, die dem Menschen Autonomie
und Miindigkeit in der Neuzeit gebracht hat. Auf welchen Gebieten auch
immer Dilthey das Streben nach Miindigkeit oder Autonomie beobachtet,
stets geht er vom gelebten Leben der Menschen in ihrer Epoche aus. In
Begriffsbildungen wie: Lebensgefiihl, Lebensfiihrung, Lebenshaltung oder
Lebensstimmung entfaltet Dilthey seine Lebensphilosophie.”® So sei zum
Beispiel Petrarca «der originalste Lebensphilosoph» gewesen, weil er «alle
scholastischen Spinnewebe fiir einen Moment vollen Lebens hinzugeben
bereit war.»”® Der Gegensatz zum Leben ist fiir Dilthey die Metaphysik, eine
Grundeinsicht, die er in immer neuen Beispielen aus der Geschichte durch
den Band hindurch aufzeigt.®® Die Metaphysikkritik ist begriindet in der
erkenntnistheoretischen Grundlegung seiner Lebensphilosophie: Hinter das
Leben kann man nicht zuriick. Hat Bonhoeffer die Metaphysikkritik von
Dilthey, so ist ihm auch der Lebensbegriff wichtig geworden. Das eine ist von
Dilthey her nicht ohne das andere zu haben.

Im Brief vom 8. Juni 44 zeigt Bonhoeffer unter Bezug auf Dilthey, wie
sich das Autonomiestreben des Menschen auf den Gebieten der Moral und
des Rechts entwickelt hat. Am Beispiel der Autonomie von Moral zeigt sich
die genaue Dilthey-Lektiire. «In der Moral» — so schreibt Bonhoeffer — seien
«anstelle der Gebote Lebensregeln» aufgestellt worden.®! Bonhoeffer entgeht
also nicht, daB Diltheys Historismus auf dem Verstidndnis von Leben griindet:
Nicht die Moralvorstellung schlechthin ist autonom geworden, vielmehr ist
die Lebensmoral nicht mehr an Gebote gebunden. Bonhoeffer spricht auch
nicht von Autonomie an sich, sondern von der Autonomie der Menschen$?
oder der Autonomie der Welt.33 Was fiir die Moral gilt, das gilt auch auf dem
Gebiet der Jurisprudenz. In der Darstellung Diltheys sind die Rechtsbegriffe
des Hugo Grotius Lebensbegriffe; sie haben ihre Giiltigkeit unabhingig einer

7 Vegl. WEN 331f,; 340f. Der Begriff ist ihm aus der Musiktheorie wichtig geworden; vgl.
PANGRITZ, A., Polyphonie des Lebens. Zu Dietrich Bonhoeffers «Theologie der Musik», Berlin
1994. Ich habe auch versucht zu zeigen, daB mit der Rede von der «Polyphonie des Lebens» ein
Zusammenhang zu Diltheys «Von deutscher Dichtung und Musik» besteht, einer
Aufsatzsammlung, die Dietrich Bonhoeffer zu seinem Geburtstag, am 4. 2. 1944, von seinem
Bruder Klaus, erhalten hat (vgl. WEN 235).

78 Vgl. DILTHEY, W., Weltanschauung und Analyse des Menschen seit Renaissance und
Reformation (= Gesammelte Schriften II) z. B. 17, 18, 20, 43, 50.

79 1bid. 20.

80 1bid., z. B. 20, 40, 58f., 136f., 144f., 247, 298, 322, 359, 394f., 414f., 441.
81 WEN 393; vgl. W. DILTHEY op. cit. (n. 78) 261.

82 vgl. WEN 356.

83 vgl. WEN 392f.



380 Glauben als Leben

teleologischen Ordnung, d. h. sie gelten «auch wenn es keinen Gott gibe»®.
Bonhoeffer erkennt unter Zitation Diltheys, «daB wir in einer Welt leben
miissen — etsi deus non daretur.»% Wieder im Riickgriff auf Dilthey schreibt
er am 21. Juli aus Tegel, «dal man erst in der vollen Diesseitigkeit des Le-
bens glauben lernt.»% Auch hier ist zu beobachten: Bonhoeffer spricht nicht
von Diesseitigkeit an sich, sondern qualifiziert den Historismus im Lebens-
begriff: Diesseitigkeit des Lebens.

Der Lebensbegriff ist aber christologisch qualifiziert. Es geht Bonhoeffer
nicht «um die platte und banale Diesseitigkeit der Aufgeklirten, sondern um
die tiefe Diesseitigkeit, in der die Erkenntnis des Todes und der Auferstehung
immer gegenwirtig ist».8” So unterscheidet sich Bonhoeffer von der Lebens-
philosophie und interpretiert das Leben christologisch. Philosophisch betrach-
tet ist das Leben mehrdeutig; eindeutig wird es erst im Blick auf Jesus
Christus. Bonhoeffer nimmt den Lebensbegriff Diltheys auf und wendet ihn
theologisch. Leben ist nun nicht mehr nur geniefien, sondern auch mitleiden.
Leben meint Teilnahme am Leiden Gottes in der Welt. Bonhoeffer ruft dazu
auf, «im diesseitigen Leben Gottes Leiden» mitzuleiden.’8 Wo dieses Teil-
nahme ausbleibt, ruft die Bibel zur BuBle. Wo die Teilnahme am Sein Jesu
und damit das Dasein fiir andere fehlt, bleibt die Redlichkeit von Glauben als
Leben aus. Der biblische Begriff «BuBSe» meint deshalb nichtreligids inter-
pretiert «letzte Redlichkeit»3 — letzte, weil sie im Glauben als Teilnahme am
Sein Jesu getroffen wird, einem Glauben, der nach Bonhoeffer «die In-
anspruchnahme des irdischen Lebens fiir Gott»”0 bedeutet.

Nichtreligios interpretieren meint also: nicht im Sinne von Religion
interpretieren. Und der Gegensatz zu Religion ist in den Tegeler Briefen das
Leben; aus dem Glauben als Teilnahme am Sein Jesu folgt fiir Bonhoeffer das
Leben als Dasein fiir andere®! — daher Glauben als Leben.

Und so muB zum SchluB Gerhard Ebelings Formel von der
nichtreligiosen als christologischer Interpretation auf den entscheidenden
Lebensbegriff hin konkretisert werden: Die nichtreligiose Interpretation ist
eine lebenschristologische Interpretation, die — um das Grundthema von

8 W. DILTHEY, op. cit. (n. 78) 280; hier auch der Beleg fiir den «Rechtsbegriff als
Lebensbegriff».

85 WEN 394 (Hervorhebung im Zitat von mir).
86 WEN 401. -

87 Ibid.

88 WEN 402.

89 vgl. WEN 394,

90 WEN 406 (Hervorhebung im Zitat von mir).

9N Vgl. den «Entwurf einer Arbeit» Kap. 2.b) WEN 414: Glauben und Leben sind ontisch
verbunden durch die Teilnahme am Sein Jesu. Es geht also nicht um die Identitit von «Glauben»
und «Leben»; vielmehr soll mit der Formel «Glauben als Leben» die Korrelation beider Begriffe
ausgesagt werden,



Glauben als Leben 381

«Widerstand und Ergebung» aufzunehmen — miindiges Leben und christlichen
Glauben zueinander in Beziehung setzt.

In einfachen Worten beschreibt Bonhoeffer die Aufgabe einer Kirche fiir
andere, wenn er mit Hilfe des Lebensbegriffs formuliert: Kirche «muB8 den
Menschen aller Berufe sagen, was ein Leben mit Christus ist, was es heif}t,
«fiir andere dazusein.»»*2

92 WEN 415f.



	Glauben als Leben : Dietrich Bonhoeffer und die nichtreligiöse Interpretation biblischer Begriffe

