
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)

Heft: 3

Artikel: Glauben als Leben : Dietrich Bonhoeffer und die nichtreligiöse
Interpretation biblischer Begriffe

Autor: Wüstenberg, Ralf K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761427

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761427
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ralf K. Wüstenberg

Glauben als Leben

Dietrich Bonhoeffer und die nichtreligiöse
Interpretation biblischer Begriffe1

Die Forderung einer nichtreligiösen Interpretation biblischer Begriffe hat eine
Fülle besonders an angelsächsischer Literatur hervorgebracht.2 In den meisten
Studien ist allerdings eher die Vielschichtigkeit der Probleme illustriert, als
daß tragfähige Lösungen angeboten wurden. So wurde Bonhoeffer, der eine

religionslose Zeit voraussagte, von den einen als «Atheist» (A. Maclntyre)3
oder als «Säkularer» (A. Loen)4 beschimpft, um von den anderen als «Ur-
ffommer» (B. Jaspert)5 oder «religiöse Natur» (J. Macquarrie)6 gefeiert zu
werden; wieder andere sahen in ihm den «Vater-der-Gott-ist-tot-Theologie»
(W. Hamilton et al)7.

In solchen Interpretationen wird Dietrich Bonhoeffer statt von seinen

eigenen Voraussetzungen von der jeweiligen religiösen oder der säkularen

Lage der Zeit her ausgelegt. Dabei ist vor Fehlinterpretationen auch im
angelsächsischen Raum gewarnt worden. Zuletzt beschreibt der schottische

1

Disputationsvortrag, gehalten am 1. 2. 1994 an der Theologischen Fakultät der Humboldt-
Universität zu Berlin.

2 In meinem Buch mit gleichlautendem Titel habe ich nahezu die gesamte angelsächsiche
Literatur zum Thema besprochen. Die wichtigste deutschsprachige Literatur findet sich in
verschiedenen Übersichten. Vgl. zur Bonhoeffer-Diskussion der 50er Jahre Schulze, R.,
Hauptlinien der Bonhoeffer-Interpretation, in: EvTh 25 (1965) 681-700; eine
Forschungsübersicht der 60er und 70er Jahre liefert Neumann, P.H.A., «Religionsloses
Christentum» und «nicht-religiöse Interpretation» bei Dietrich Bonhoeffer, Darmstadt 1991, 1-
42. Am umfassendsten und aktuellsten gibt E. Feil in einem Doppelartikel einen Durchblick
durch die Bonhoeffer-Literatur «Aspekte der Bonhoeffer-Interpretation», in: ThLZ 117 (1992)
Sp. 1-16; 81-100.

3 Macintyre, A., God and the Theologians, in: Encounter 21 (Nov. 1963) 3-10, Zitat 3.
4 Loen, A.E., Säkularisation. Von der wahren Voraussetzung und angeblichen Gottlosigkeit

der Wissenschaft, München 1965, 205ff.
5 Jaspert, B., Frömmigkeit und Kirchengeschichte, Erzabtei St. Ottilien 1986, 76f.
6 Macquarrie, J., God and Secularity, London 1968, 72ff. (New Directions in Theology

Today III).
7 Hamilton, W., A secular Theology for a World come of Age, in: Theology Today 18

(1962) 440; vgl. auch Robinson, J.A.T., Honest to God, London 22. Aufl. 1991.



368 Glauben als Leben

Barth-Forscher Torrance das Desaster: «... in recent years instead of really
listening to Bonhoeffer many have come to <use> Bonhoeffer especially
when certain catchphrases like <religionless Christianity) are worked up into
systems of thought so sharply opposed to Bonhoeffer's basic Christian
theology, not least his Christology»8.

Wo die christologische Mitte bei Bonhoeffer nicht gesehen wird, da wird
er insgesamt fehlinterpretiert - auch und gerade im Hinblick auf die
nichtreligiöse Interpretation. Und so hat sich Gerhard Ebelings Mahnung, daß
die «nicht-religiöse Interpretation für Bonhoeffer nichts anderes als

christologische Interpretation»9 sei, als Grundeinsicht über vier Jahrzehnte in
der Bonhoeffer-Forschung erhalten. Nahezu jede ausgewiesene Publikation
zitiert Ebelings Formel; doch bleibt ihre Konkretion aus: Wenn nichtreligiös
christologisch interpretieren heißt, was meint dann diese Interpretation
konkret?

Die Frage nach Inhalt und Aussage der nichtreligiösen Interpretation soll
im weiteren Leitfrage sein. Um sie beantworten zu können, sollen zuerst die
Bonhoeffer-Quellen zur Sprache kommen. Was sagt Bonhoeffer zum Thema
Religion? Eine solche Zusammenstellung wird zu dem bisher nicht
diskutierten Problem eines Religionsfregnjffs bei Bonhoeffer führen.

/.

Überblicken wir sämtliche Aussagen Bonhoeffers über Religion, so lassen
sich formal drei Gruppen von Religionsdeutungen aufweisen: Vor der
Entdeckung der Dialektischen Theologie stehen 1. religionswürdigende Aussagen

im Vordergrund. Sie beziehen sich auf Seminararbeiten und Referate
seiner Studentenzeit.10 Seit der Entdeckung und der literarischen
Verarbeitung Karl Barths begegnen nun 2. religionskritische Aussagen, die sich
material in der Dissertation Sanctorum Communio erstmals breiter aufweisen
lassen.11 Das Jahr 1927 markiert chronologisch eine Wende von der
Religionswürdigung zur Religionskritik, die in den Folgejahren die bestimmende

Deutung von Religion bleibt. Aus der Religionskritik folgert Bonhoeffer

8 Torrance, T.F., «Cheap and Costly Grace», in: God and Rationality, Oxford 1971, 56-
85, Beleg 74.

9 EßELING, G., Die Nicht-religiöse Interpretation biblischer Begriffe, zuerst in: ZThK 52
(1955) 296-360; ich zitiere nach «Mündige Welt» Bd. II (1956) 12-73, Beleg 20f.

10 Vgl. etwa die Seminararbeit «Luthers Stimmungen gegenüber seinem Werk in seinen
letzten Lebensjahren. Nach seinem Briefwechsel von 1540-1546», in: DBW 9, 271-305, bes.

300; oder: «Referat über historische und pneumatische Schriftauslegung», in: DBW 9, 305-323,
bes. 305f., 321.

11 «Sanctorum Communio», DBW 1 (1986) etwa 69, 79, 97, 174; vgl. im Blick auf
F. Schleiermacher 102 n. 18.



Glauben als Leben 369

194412 jig nichtreligiöse Interpretation, mit der er 3. die Religionslosigkeit
postuliert: Religion wird nicht nur (systematisch-theologisch) kritisiert,
sondern die Zeit von Religion ist (historisch) abgelaufen. Den christlichen
Glauben versteht Bonhoeffer «nicht mehr nur anti-, sondern a-religiös»13.

Religionswürdigung, Religionskritik und Religionslosigkeit sind nach
meiner Untersuchung die drei Aussageformen von Religion im Gesamtwerk
Bonhoeffers. Keine von ihnen wird in sich systemhaft ausgebildet, noch
lassen sie in ihrer Trias eine Theorie von Religion erkennen. Die drei
Religionsdeutungen folgen vielmehr lose aufeinander, wonach Bonhoeffer Religion

zunächst würdigt, dann kritisert, um schließlich die nichtreligiöse Interpretation

der biblischen Begriffe zu fordern. Auch diese chronologische
Aufteilung darf nicht gepreßt werden: So äußert sich Bonhoeffer auch vor
Sanctorum Communio vereinzelt religionskritisch;14 andererseits kann er
1933 die christologische Wer-Frage als religiöse Frage15 bezeichnen und
noch 1944 vom Christentum als wahrer Religion16 sprechen. In der
dialektisch-theologischen Phase kommen also Elemente einer Religionsbetrachtung
vor, die chronologisch gesehen in die Zeit vor 1927 fallen müßten, und damit
in das Erbe der Liberalen Theologie. Würdigende Äußerungen, kritische und
solche über Religionslosigkeit folgen nicht nur entwicklungsgeschichtlich
aufeinander, sondern begegnen auch systematisch nebeneinander.

Dietrich Bonhoeffer operiert mit dem Wort «Religion» in einer Weise,
die eine inhaltliche Bestimmung schwer macht - oft auch gar nicht zu suchen
scheint. Religion wird zu einer formalen Negativfolie, auf der dann andere

wichtige Gedanken inhaltlich expliziert werden. Bonhoeffer erklärt schon
1931 unter dem Eindruck von Karl Barth, daß es «keinen allgemeinen Begriff
von Religion mehr geben»17 kann. Dabei reflektiert er abgesehen von Re-

12 Vgl. BETHGE, E. (Hg.), Widerstand und Ergebung. Neuausgabe, München 3. Aufl. 1985,
305ff. (im folgenden zitiert WEN).

13 Bernhard, R., Der Absolutheitsanspruch des Christentums. Von der Aufklärung bis zur
pluralistischen Religionsauffassung, Gütersloh 2. Aufl. 1993, 68.

14 Vgl. die Kritik Bonhoeffers am Psychologismus, in: «Notiz zu Luthers
Römerbriefvorlesung», DBW 9, 324. Hinter diesem Stichwort verbirgt die Kritik am religiösen
Apriori E. Troeltschs (so Pfeifer, H„ in: DBW 9, 324 n. 2).

15 Vgl. die «Christologievorlesung» D. Bonhoeffers aus dem Sommersemester 1933, in:
GS III, 166-242, Beleg 170.

16 Vgl. WEN 305.
17 Die «Geschichte der Systematische Theologie des 20. Jahrhunderts», Vorlesung aus dem

Wintersemester 1931/32, in: GS V, 181-227, Beleg 219 (Hervorhebung im Zitat von mir). Ich
folge in diesem Beleg der Dudzus-Kompilation; in der Neuausgabe der Vorlesung DBW 11

(1994) 139-213 wird an dieser Stelle abgedruckt: «Keine allgemeine Begründung von Religion
kann es mehr geben» (199). Die Neuausgabe folgt der Nachschrift von Joachim Kanitz und

glättet an dieser Stelle. Kanitz selber schreibt laut Nachlaß: «Keinen allg. Begr. v. Rel. kann es

mehr geben» (NI. B 1,1 [64]). Die Abkürzung «Begr.» läßt beide Lesarten («Begriff» oder
«Begründung») zu. Joachim Kanitz bestätigte mir das auch in einem Brief. Aus Raumgründen



370 Glauben als Leben

ligion seine Begrifflichkeit sonst streng, was - im Zuge einer Gegenprobe -
anhand von anderen Begriffen seiner Theologie leicht aufzuzeigen ist.18

Bonhoeffer intergriert Religion nicht in sein theologisches Denken und
unterscheidet sich darin von Karl Barth und auch gegenwärtigen
systematisch-theologischen Entwürfen. Im Sinne einer weiteren Gegenprobe
zeigt sich, wie - am Beispiel von W. Pannenberg - ein definierter
Religionsbegriff integrativer Bestandteil eines systematischen Entwurfes ist.19 Bei
Bonhoeffer hingegen verflüchtigt sich Religion aus dem theologischen
Denken. Wo gewöhnlich Religion den Ort im System einer regulären
Dogmatik einnimmt, dort fragt der irreguläre Dogmatiker: «Was bedeuten in
der Religionslosigkeit der Kultus und das Gebet?»20 Bonhoeffer beantwortet
seine Frage mit dem Hinweis auf die altkirchliche Arkandisziplin; er
empfindet offenbar selber, daß eine Lücke entsteht, wo in der Religionslosigkeit
religiöse Inhalte den angestammten Ort verlieren. Was sich mit dem
Phänomen Religion verbindet, also etwa der Kultus21 oder das Gebet, soll
deshalb der Arkandisziplin unterworfen werden. Religionslosigkeit meint also
zunächst phänomenologisch die Ortslosigkeit von Religion.

Religiöse Inhalte sollen nicht aufgegeben, sondern angebetet und vor
Profanierung geschützt werden; anstelle von geschwäziger Religiosität fordert
Bonhoeffer qualifiziertes Schweigen.22 Der Verherrlichung des Geheimnisses
der Person Christi in Gebet und Gottesdienst, entspricht nach außen die
verantwortliche Tat, so daß die Arkandisziplin ihren «dialektische(n)

konnten die Hg. von DBW 11 die von ihnen gewählte Lesart nicht explizit ausweisen. (Diesen
Hinweis verdanke ich dem Hg. der Vorlesung, E. Amelung.)

18 Vgl. z. B. in «Sanctorum Communio» (1927) den Personenbegriff (DBW 1, 130 n. 68;
hier zeigt sich, wie Bonhoeffer um eine eindeutige Begrifflichkeit ringt. Im Personenbegriff sind
Sozialität und Individualität gesetzt. Noch in «Widerstand und Ergebung» (1944) sucht
Bonhoeffer die univoke Begriffsbildung: Am 23. 1. 1944 reflektiert er über den Begriff Freundschaft:

«Sie muß wohl als Unterbegriff des Kultur- und Bildungsbegriffs verstanden werden,
während Bruderschaft unter den Kirchenbegriff und Kameradschaft unter den Begriff der Arbeit
und den Begriff des Politischen fällt» (WEN 216). Die Begriffsanalyse wird deshalb wichtig,
weil Freundschaft über kein göttliches Mandat verfügt und nicht in Bonhoeffers Mandatenlehre
der Ethik eingegliedert werden kann; vgl. «Ethik», DBW 6, 392ff., 397f.

19 Für Pannenberg, W., Systematische Theologie I, Göttingen 1988, 133ff., wird die Not
der Verborgenheit Gottes im voraus durch eine Religionstheorie abgefangen und aus dieser
heraus vorgeschrieben, welche religiösen Erfahrungen sinnvollerweise überhaupt vorkommen
dürfen. Im Grunde läuft das auf die Leugnung der <pathischen> Verfaßtheit unserer Existenz
hinaus, indem Leid- und Sinnleererfahrungen ans Ende von Kausal- oder Entwicklungslinien
verlegt und dort religionstheoretisch aufgeklärt werden. Der Begriff «Sinn» ist bei Pannenberg
von vornherein religiös gefüllt, während Bonhoeffers Rede vom Sinn gerade nicht religiös bleibt
und das aussagt, «was die Bibel <Verheißung> nennt» (WEN 426).

20 WEN 306.
21 Zum <Kultus> als Phänomen der Religion vgl. LEEUW, G. VAN DER, Reli-

gionsphänomenologie, Tübingen 3. Aufl. 1977, 509f.; auch für PANNENBERG, W., op. cit. (n.
19), ist im Kultus die «Trennung des Menschen von der Gottheit aufgehoben» (189).

22 Vgl. GS III, 167.



Glauben als Leben 371

Kontrapunkt»23 in der nichtreligiösen Interpretation findet. Arkanum und

Religionslosigkeit verhalten sich wie das Beten und Tun des Gerechten.24

Oder, um mit der Ethik zu formulieren: Arkandisziplin und nichtreligiöse
Interpretation sind wie Letztes und Vorletztes aufeinander bezogen.25

Dietrich Bonhoeffer definiert also weder Religion begrifflich, noch
entwickelt er eine geschlossene Religionstheorie. - Was bedeutet diese
Einsicht? 1. wird die große Zahl an Fehlinterpretationen verständlich, weil sie
sämtlich mit einer festen Religionsbegrifflichkeit Bonhoeffers rechnen und
hieraus die nichtreligiöse Interpretation dann erklären wollen. 2. wird zu
einem verantwortungsvollen Umgang mit den zum Teil fragmentarischen
Quellen gemahnt. Möchte ich Bonhoeffers Aussagen über Religion verstehen,
so kann dies nicht unmittelbar über die Quellen selbst gelingen, sondern nur
mittelbar über die den Bonhoeffer-Quellen zugrundeliegenden Bezüge. Die
Frage lautet daher: Woher kommen Religionskritik und die Rede von der
Religionslosigkeit? Welche Schriften hat Bonhoeffer rezipiert, als er
religionskritisch theologisiert?

Die Fehlanzeige einer Religionstheorie fordert auf dem Weg zu einer
inhaltlichen Klärung der nichtreligiösen Interpretation die Frage nach dem
Woher - und damit nach dem Was.

II.

Der junge Religionskritiker Bonhoeffer ist von seinem
theologiegeschichtlichen Ort her zu interpretieren. Dieser verbindet sich mit dem
Namen Karl Barth.

Seine Barth-Rezeption setzt mit dem Sammelband Das Wort Gottes und
die Theologie ein. Hierin stellt Barth in einem Aufsatz von 1920 fest: «Jesus

hat mit Religion einfach nichts zu tun.»26 In der 2. Auflage des
Römerbriefkommentars von 1922 wird der Gegensatz von Glaube und Religion als

Kritik des Wortes Gottes an der religiösen Möglichkeit des Menschen
vertieft. Der «Freiheit Gottes»27 steht hier die «Religion» des Menschen

entgegen, in der die «Sünde zur anschaulichen Gegebenheit wird.»28

23 Pangritz, A., Aspekte der <Arkandisziplin> bei Dietrich Bonhoeffer, in: ThLZ 119

(1994) Sp. 755-768, Beleg 765.
24 Vgl. WEN 328.
25 Vgl. Pangritz, A., art. cit. (n. 23) Sp. 764.
26 Barth, K., Das Wort Gottes und die Theologie, München 1924, 94 (Gesammelte

Vorträge I).
27 Barth, K„ Der Römerbrief, Zürich 13. Aufl. 1984, Beleg 236.
28 Ibid. 228.



372 Glauben als Leben

«Religion» ist für Barth «ausbrechender Dualismus»29; sie ist «Negative» der
Gnade.30

Der Student Dietrich Bonhoeffer nimmt in Referaten der Jahre 1925/26

gelegentlich Bezug auf Barths Römerbrief1, dessen Unterscheidung von
Glaube und Religion wegweisend bleibt. 1927 lassen sich neben dem
Römerbrief deutliche Spuren Albrecht Ritschis in Bonhoeffers Dissertation
aufzeigen.32 Dialektische und Liberale Theologie stehen noch unverbunden
nebeneinander. Erst mit seiner Habilitationsschrift, in der er mit dem religiösen

Apriori seiner Lehrer bricht33, wird Bonhoeffer Ende der zwanziger
Jahre zum Barthianer; auch die philosophische Prämisse des
offenbarungstheologischen Ansatzes vollzieht er mit, nämlich den im Neukantianismus
zum Grenzbegriff werdenden Phänomenalismus Kants. Gott als das Ding an
sich kann nicht erkannt werden, es sei denn, er macht sich allererst bekannt,
und das geschieht in seiner Freiheit der Offenbarung in Jesus Christus als dem
Wort Gottes.

Bonhoeffer liest und rezipiert neben der 2. Auflage des Römerbriefs auch
Barths Unterricht in der christlichen Religion von 1924 und die Christliche
Dogmatik im Entwurf von 1927. Er kritisiert wie Barth34 das neuzeitliche
Verständnis von Religion; der Religionsbegriff sei von den Deisten in die
Theologieschichte eingebracht worden35, um von Karl Barth wieder aus der
Theologie verbannt zu werden. Was die Reformatoren Glauben nennen, sei
seit dem 17. Jahrhundert durch einen Religionsbegriff ersetzt worden, der
schließlich am deutlichsten in der Liberalen Theologie des 19. Jahrhunderts

29 Ibid. 251.
30 Ibid. 212.
31 Z. B. DBW 9, 322; 444, n. 15.
32 Vgl. «Sanctorum Communio», DBW 1, 97; hier bezeichnet Bonhoeffer Jesus als

«Gründer einer Religionsgemeinschaft». Ganz ähnlich kann RrrsCHL, A„ Rechtfertigung und
Versöhnung III, Bonn 1888, 508 sagen: «Jede gemeinsame Religion ist gestiftet.»

33 Vgl. «Akt und Sein», DBW 2, 51; Bonhoeffer betrachtet hier eine Inkonsequenz im
philosophischen Ansatz seines Lehrers R. Seeberg. Die Rede vom religiösen Apriori ist für
Bonhoeffer mit der Gleichung von Offenbarung und Religion verbunden und damit letztlich mit
der Identitätsphilosophie des Deutschen Idealismus.

34 In den Prolegomena zum «Unterricht in der christlichen Religion» reflektiert Barth den

Religionsbegriff als geschichtliches Phänomen; «seit 200 Jahren» habe das «Wort Religion»
seine Bedeutung erhalten. Barth bekennt: «Ich kann das Wort Religion nicht mehr aussprechen
ohne die widerwärtige Erinnerung, daß es nun einmal tätsächlich in der neueren
Geistesgeschichte die Flagge ist, die den Zufluchtsort anzeigt, wohin sich die protestantische

Theologie zurückzuziehen begann» (Zitiert nach der Karl Barth Gesamtausgabe 17/11,

Zürich 1985, 224).
35 Vgl. «Die Geschichte der Systematischen Theologie des 20. Jahrhunderts», in: GS V,

183ff.; jetzt in: DBW 11, 139ff.



Glauben als Leben 373

Ausdruck gefunden habe: Die Theologie sei zur Anthropologie geworden,
wie Bonhoeffer in Barths Feuerbach-Vorlesung von 192636 lesen konnte.

Prüfe ich alle kritischen Stellungnahmen Bonhoeffers über Religion, so
zeigt sich: Jede religionskritische Aussage kann auf Karl Barth zurückgeführt
werden. Die Religionskritik, die Bonhoeffer von Barth lernt, ist eine Kritik
des Wortes Gottes an der Religion: Glaube oder Religion lautet die
Alternative. Auch aus Tegel würdigt Bonhoeffer noch Barths Religionskritik. In
drei Briefen aus dem Frühsommer 1944 schreibt er, Barth habe als erster bzw.
einziger mit der Religionskritik begonnen. Er habe diese aber dann nicht
durchgeführt, um zur nichtreligiösen Interpretation zu gelangen, sondern sei

zu einem Offenbarungspositivismus gekommen.37
Dieser Einwand erlebte eine beträchtliche Wirkungsgeschichte. Während

K. Barth selbst noch einräumte, sich vielleicht «tatsächlich gelegentlich
offenbarungspositivistisch benommen und geäußert»38 zu haben, setzt die
Barth-Forschung andere Akzente. Bonhoeffer habe Barth mißverstanden (Fr.-
W. Marquardt)39, deshalb müsse sein provozierendes Schlagwort ganz aus
dem theologischen Vokabular «ausgelöscht» werden (S. Fischer)40. Meinen
einige Interpreten, Offenbarungspositivimus ziele auf Barths Offenbarungslehre

ab (R. Prenter, R.T. Osborn)41, so sehen andere einen Angriff
Bonhoeffers auf den Calvinismus (J.H. Burtness, G.B. Kelly)42. Wieder
andere halten die Rede vom Offenbarungspositivismus für ein methodisches
Problem (H. Ott et al)43. Oder geht es bloß um die fehlende politische
Ausrichtung (T.R. Peters)44? Wendet sich Bonhoeffer bloß gegen ein
«Schwarz-Weiß-Denken» (H.-J. Abromeit)45? Die Liste von Interpretationsmustern

kann noch erweitert werden; es ist sicher an allem etwas Richtiges.

36 Vgl. Die Theologie und die Kirche, München 1928, 212-239 (Gesammelte Vorträge Bd.
II).

37 Vgl. WEN 306,312, 359.
38 Brief an Herrenbrück, P.W. vom 21. 12. 1952, in: Mündige Welt Bd. I, 122.
39 Theologie und Sozialismus, München 3. Aufl. 1985, 245f.
40 Revelatory Positivism? Barth's earliest theology and the Marburg School, Oxford 1988,

313f.
41 PRENTER, R., «Dietrich Bonhoeffer und Karl Barths Offenbarungspositivismus», in:

Mündige Welt Bd. III, München 1969, 11 ff. ; OSBORN, R.T., «Positivism and Promise in the

Theology of Karl Barth», in: Interpretation 8 (1971) 283-30, Beleg 298.
42

BURTNESS, J.H., «Als ob es Gott nicht gäbe. Bonhoeffer, Barth und das lutherische
finitum capax infiniti», in: IBF 6, München 1983, 167ff., Beleg 172. Kelly, G.B., Bonhoeffer's
<non religious> Christianity: Antecedents and Critique, in: Bijdr 37 (1976) 118ff„ Beleg 135.

43 Vgl. Ott, H., Wirklichkeit und Glaube I: Zum theologischen Erbe Dietrich Bonhoeffers,
Zürich 1966, 110 und 113.

44 Vgl. Peters, T.R., Die Präsenz des Politischen in der Theologie Dietrich Bonhoeffers.
Eine historische Untersuchung in historischer Absicht, München 1976, 172.

45 ABROMEIT, H.-J., Das Geheimnis Christi. Dietrich Bonhoeffers erfahrungsbezogene
Christologie, Neukirchen, 1991, 168.



374 Glauben als Leben

Auffällig ist nur, daß keiner der genannten Interpreten sich wirklich auf die
Quellen einzulassen scheint. Offenbarungspositivismus wird Barth an drei
Stellen vorgehalten - und nur dort!

Die drei Briefe sind auf den 30. 4., 5. 5. und 8. 6. 1944 datiert;46 sie
entwickeln Bonhoeffers neue Gedanken zur Religionslosigkeit, Thema der
Briefe ist Religion. Sie sind gleich strukturiert: Bonhoeffer übt zunächst

Religionskritik, würdigt dann Barth als denjenigen, der diese begonnen habe,
kritisiert ihn schließlich mit dem fragwürdigen Begriff und folgert für sich die
nichtreligiöse Interpretation. Die logische Konsequenz der ReligionsLrü/A: ist
für Bonhoeffer die nichtreligiöse Interpretation, die bei Barth aber ausbleibt
und den Offenbarungspositivismus auf den Plan ruft. So wird die Barthkritik
an allen drei Stellen ganz parallel eingeführt.

Offenbarungspositivimus steht ausschließlich im Kontext von Barths
Religionsbegnjff. Bonhoeffer beobachtet eine Entwicklung in der
Religionsbetrachtung seines Lehrers, deren Endpunkt er zu kritisieren scheint. Den
Römerbriefkommentar meint er nicht, denn ihn hebt er in Tegel positiv hervor.
Hier werde «der Gott Jesu Christi gegen die Religion ins Feld geführt»47. Die
Religionsbetrachtung der Kirchlichen Dogmatik unterscheidet sich nun vom
Römerbrief darin, daß Barth einen theologischen Religionbegriff ausbildet.

Religionskritik wird nun «zur integrativen Aufgabe der Theologie»48.
Wird Religion beim jungen Barth als «Negative der Gnade» kritisiert, so

beim Barth der regulären Dogmatik gewürdigt als Antwort auf Gottes
Handeln. Schon in der Dogmatik im Entwurf geht Barth in § 18 über eine rein
kritische Betrachtung von Religion hinaus und fragt nach ihrer Annahme im
Licht der Offenbarung. Religion kann «angenommen» und «geheiligt»
werden.49 Grundsätzlicher spricht Barth im 3. Abschnitt von § 17 der
Kirchlichen Dogmatik 1,2 von der wahren Religion: «Offenbarung kann

Religion annehmen und auszeichnen als wahre Religion.»50 Um von wahrer
Religion sprechen zu können, muß der Gnadencharakter betont werden.
Wahre Religion lebt «durch Gnade von Gnade»51. Das Gefälle Gnade -
Religion wird groß, wo die Frage nach der Religion ungebrochen eine
«theologische Fragestellung»52 bleiben soll, wo Gott «souverän»53 am
Menschen handelt. Die Religionskritik mündet mit der Kirchlichen Dogmatik
in eine offenbarungspositive Religionsbetrachtung, statt - wie Bonhoeffer es

46 Vgl. WEN 303ff„ 31 Iff., 355ff.
47 WEN 359.
48 GRUHN, R., Religionskritik als Aufgabe der Theologie, in: EvTh 39 (1979) 234-255,

Beleg 255.
49 Zitiert nach Karl Barth Gesamtausgabe 14, Zürich 1982, 306ff., Beleg 317.
50 Kirchliche Dogmatik Band 1/2, Zürich 5. Aufl. 1960, 357.
51 Ibid. 304 und 325.
52 Ibid. 323.
53 Ibid. 322.



Glauben als Leben 375

erwartet - zu einer nichtreligiösen Interpretation zu gelangen. Anstelle der
nichtreligiösen Interpretation von biblischen Begriffen tritt bei Barth eine

offenbarungspositive Interpretation von Religion.
Bonhoeffer möchte den religionkritischen Ansatz kritisch weiterdenken,

ihn nicht institutionalisieren und einen theologischen Religionsbegriff
ausbilden: Wird Religion kritisiert, so ist die Konsequenz, ohne Religion von
Gott zu reden. Kritisiert Offenbarungspositivismus die Theoriebildung von
Religion, so meint Religionslosigkeit bei Bonhoeffer die Theorielosigkeit von
Religion. Steht Barths Offenbarungspositivimus im Zusammenhang mit
Religion, so Bonhoeffers nichtreligiöse Interpretation in einer Dialektik mit
der Arkandiziplin: Die Jungfrauengeburt und die Trinität54 werden besser der
Arkandisziplin unterworfen, angebetet und vor Profanierung geschützt, als

regulär-dogmatisch expliziert.
Bonhoeffer ersetzt den Offenbarungspositivismus Barths durch die

nichtreligiöse Interpretation biblischer Begriffe. Läßt sich Bonhoeffers Religionskritik

von Barth her interpretieren, so müssen wir nun fragen, woher die
nichtreligiösen Interpretation kommt. Wie sich mir zeigte, ist diese Frage auf
dem Hintergrund von Bonhoeffers Philosophie-Rezeption zu beantworten.55

Nach dem Neukantianismus, der mit der Dialektischen Theologie Einzug
in sein philosophisches Denken nimmt, entdeckt Bonhoeffer 1930 in den
USA den amerikanischen Pragmatismus; von hier aus eröffnet sich eine neue
Dimension der Philosophie-Rezeption, nämlich die der Lebensphilosophie.56
Mit dem Pragmatismus verbindet sich aber eine positive Religionsauffassung.
Ob Religion wahr ist, entscheidet sich in ihrer Wirksamkeit im Leben.
Religion und Leben kann Bonhoeffer aber nicht gleichsetzen.57 Er wendet
deshalb seine Religionskritik auf den Religionsbegriff von William James an.
Dennoch ist der Pragmatiker James als Lebensphilosoph 1930 Wegbereiter
für die Rezeption von Diltheys Historismus 1944. Ich halte Bonhoeffers
Begegnung mit dem Pragmatismus deshalb für die Wichtigste nach dem
Neukantianismus und vor dem Historismus.58

Wer die Tegeler Briefe auf die Verwendung von Religion hin liest, dem
fällt auf, daß Bonhoeffer gar nicht unmittelbar von Religion spricht, sondern
mittelbar von der Zeit der Religion. Er entwickelt auch hier keinen Begriff

54 Vgl. WEN 312.
55 Vgl. Wüstenberg, R.K., «Dietrich Bonhoeffer on Theology and Philosophy», in:

ANVIL 12/1 (1995) 45-56.
56 Bonhoeffer bezeichnet den Pragmatismus selbst als «Lebensphilosophie» (DBW 10, 271)

und las nach einer Selbstaussage «fast das gesamte philosophische Werk von William James»

(DBW 10, 268).
57 JAMES, W., Die Vielfalt religiöser Erfahrung (deutsch von E. Herms), Ölten 1979, 462:

«Die Liebe zum Leben ist der religiöse Impuls.» Bonhoeffer kritisiert den pragmatischen
Religionsbegriff: Die «Wirksamkeit» Gottes kann nicht seiner «Wirklichkeit» vorgeordnet
werden (DBW 10,668).

58 Vgl. R.K. WÜSTENBERG, art. cit. (n. 55) 55f.



376 Glauben als Leben

von Religion, der dann krisitiert würde, sondern charakterisiert historisch die
Zeit von Religion als Zeit der Innerlichkeit und des Gewissens, die nun
abgelaufen sei. Bonhoeffer möchte von Gott ohne Religion reden, eben

religionslos.59
Ein religiöses Gottesverständnis wird durch die Begriffe «Metaphysik»

und «Innerlichkeit» kritisert. Jenseitigkeit und Diesseitigkeit Gottes werden
durch den Bonhoeffer-Satz: «Gott ist mitten in unserm Leben jenseits»60 nicht
im Sinne von Religion beschrieben. Die Charakterisierung von Religion mit
den Begriffen «Metaphysik» und «Innerlichkeit» ist etwas grundsätzlich
Neues. Von 1927 bis 1944 hat Bonhoeffer nämlich Religion durchgehend mit
dem Begriff «Individualismus» kritisiert.61 Im Blick auf die Begriffsbildungen
der Religionskritik besteht also eine Diskontinuität in der Kontinuität.
Hinsichtlich der Diskontinuität ist zu fragen: Woher kommen die
religionskritischen Begriffe «Metaphysik» und «Innerlichkeit»? Dietrich Bonhoeffer

hat im Frühjahr 1944 den umfänglichen 2. Band der Gesammelten
Schriften Wilhelm Diltheys nach Tegel bestellt62 und den Historismus über
Monate studiert. Wenn man die Briefe, die parallel zur Dilthey-Lektüre
verfaßt wurden, betrachtet, so zeigen sich viele parallele Gedanken, die manchmal

sogar wörtlich mit Dil they übereinstimmen, z. B. Gedanken über eine

mündig gewordene Welt, Diltheys philosophische Kritik an der Metaphysik
und seine Rede von der Innerlichkeit. Einige englische und deutsche Studien,
unter ihnen die von Christian Gremmels63 und Ernst Feil64 haben an einzelnen

Begriffen die Dilthey-Rezeption zu untersuchen angefangen. Feil und Gremmels

wiesen u. a. nach, daß die Begriffe «Metaphysik» und «Innerlichkeit»
von Dilthey stammen und Bonhoeffer sie religionskritisch einsetzt.

Aus meiner Untersuchung geht hervor, daß auch der Begriff
«religionslos» bei Dilthey belegt ist.65 Religionslosigkeit erhält bei

59 Belege WEN 305f.
60 WEN 308 (Hervorhebung im Zitat von mir).
61 Vgl. «Sanctorum Gommunio», DBW 1, 102 n. 18; GS V (1931/32) 185; GS V (1932)

238; GS IV (1935) 202; WEN (5. 5. 1944) 312.
62 Im Brief vom 2. 3. 1944 fragt Dietrich Bonhoeffer seine Eltern: «Könnt Ihr mir bitte

Dilthey: Weltanschauung und Analyse des Menschen seit Renaissance und Reformation)
verschaffen?» (WEN 255).

63 Mündige Welt und Planung. Eine sozialethische Untersuchung zum Verhältnis von
Planung und Geschichte, Marburg 1970, 15f.

64 Die Theologie Dietrich Bonhoeffers. Hermeneutik, Christologie, Weltverständnis,
München 4. Aufl. 1991,359ff.

65 Vgl. Dilthey, W„ Weltanschauung und Analyse des Menschen seit Renaissance und
Reformation Gesammelte Schriften Bd. II) 54; Ders., Einleitung in die
Geisteswissenschaften Gesammelte Schriften Bd. I) 138: «Wenn die Tatsachen uns zwängen

einen religionslosen Zustand anzunehmen - was jedoch nicht der Fall ist -, alsdann würde
dieser Punkt zugleich ein Grenzpunkt des historischen Verstehens sein.» Deutlicher schreibt

Dilthey einige Sätze weiter: «... ausgeschlossen also ist das historische Verständnis eines

religionslosen Zustandes».



Glauben als Leben 377

Bonhoeffer interessanterweise eine andere inhaltliche Bedeutung; eine
religionslose Zeit ist für Dilthey historisch ausgeschlossen, weil er Religion
konsequent aus der Geschichte versteht: Religion ist das Verhältnis der
Menschen zu einem letzten wirkenden Ganzen, eine Auffassung, die ihn im
19. Jahrhundert einerseits mit F. Schleiermacher und andererseits mit
W. James verbindet.

In der kritischen Anwendung des Begriff «religionslos» durch Dietrich
Bonhoeffer zeigt sich nun zweierlei: 1. wendet Bonhoeffer Barths
Religionskritik auch auf Diltheys positiven Religionsbegriff an, d. h. der
konstruktive Impuls der Religionskritik Barths wird bis in die Tegeler
Theologie durchgehalten. 2. wendet Bonhoeffer Diltheys Historismus und
damit seine These von der Mündigkeit auf dessen Religionsbegriff an und
weist ihn einer bestimmten geschichtlichen Epoche zu, die nun überholt ist:
Die Menschen können, weil sie mündig geworden sind, nicht mehr religiös
sein: Bonhoeffer nimmt also den religionskritischen Impuls der Dialektischen
Theologie auf und verbindet ihn 1944 mit dem Historismus Diltheys. Diese

Verbindung ist in der Literatur bisher nicht gesehen worden. Die
Untersuchungen über K. Barth und W. Dilthey standen beziehungslos
nebeneinander oder sind gegeneinander isoliert worden. Zur Formulierung einer
nichtreligiösen Interpretation bedarf es aber sowohl des religionskritischen
Impulses als auch der historistischen Betrachtung von Religion.

Wir haben gesehen, woher Bonhoeffers These von der Religionslosigkeit
kommt und fragen abschließend: Was heißt nichtreligiös interpretieren?

III.

Dietrich Bonhoeffer hat Religion vom Glauben her kritisieren gelernt. Die
Alternative lautete: Glaube oder Religion? Nun, in der Tegeler Theologie,
schreibt er: «Der religiöse Akt ist etwas Partielles, der Glaube ein
Lebensakt.»66 Der Glaube wird als Lebensakt ausgelegt. - Weiter heißt es:
«Jesus ruft nicht zu einer neuen Religion auf, sondern zum Leben.»67

Die Alternative heißt nun: Leben oder Religion, und nicht mehr: Glaube
oder Religion. Der Glaubensbegriff wird als Lebensbegriff interpretiert,
abgekürzt lautet die These: Glauben als Leben. Wie kommt es dazu?

Dietrich Bonhoeffer geht es in Tegel um die konkrete Diesseitigkeit des

Glauben im wirklichen Leben. So mahnt er dazu, «Gott in unserm Leben und

in dem, was er uns an Gutem gibt»68, zu lieben. Die Frage nach dem Guten
erinnert an die Ethik. Bonhoeffer ist zu dieser Zeit, Ende 1943, auch selber

66 WEN 396.
67 Ibid.
68 WEN 242; Eberhard Bethge verdanke ich den Hinweis, daß mit dem «Guten» Dietrich

Bonhoeffer ganz eng auch an die Liebe zu seinen Geschwistern dachte.



378 Glauben als Leben

der Meinung, er müsse eigentlich nur noch seine Ethik zu Ende schreiben.69

Doch dann kommt die Dilthey-Lektüre, vorbereitet durch das Studium einiger
Schriften des Dilthey-Schülers Ortega y Gassets70 und begleitet durch andere
Literatur des 19. Jahrhunderts.71 Unter dem Eindruck dieser Lektüre beginnt
Bonhoeffer neue Fragen im Blick auf Kirche und Theologie zu stellen.
Bonhoeffer fragt, «was das Christentum oder auch wer Christus heute für uns

eigentlich ist»72. Die Frage nach Jesus Christus verbindet die Tegeler Theologie

mit der Ethik. Bonhoeffer formuliert zum Beispiel in der Ethik: «Jesus

ist nicht ein Mensch, sondern der Mensch.»73 In Tegel nimmt er exakt diese

Formulierung aus der Gestaltethik auf und wendet sie religionskritisch:
«Christsein heißt nicht religiös sein, sondern Menschsein, nicht einen

Menschentypus, sondern den Menschen schafft Christus in uns.»74

In Formulierungen wie diesen liegt das Neue von «Widerstand und

Ergebung» in der religionskritischen Erweiterung eines christologischen
Urteils. In der Beurteilung von Mündigkeit und Autonomie der Welt geht
Bonhoeffer weiter. Während in der Ethik der Prozeß des Autonomiegeschehens

negativ als zum Nihilismus führend interpretiert wird75, lesen wir in
«Widerstand und Ergebung» Entgegengesetztes: Die Autonomie der Welt, der
Menschen und des Lebens werden positiv beurteilt, die Mündigkeit wird
bejaht. Bonhoeffer hat sich im Herbst 1943 verschiedene Schriften des

spanischen Kultur- und Lebensphilosophen Jose Ortega y Gasset nach Tegel
bestellt. Den Diltheyschen Grundsatz: Was der Mensch ist, sagt ihm seine

Geschichte76, lernt Bonhoeffer bei Ortega y Gasset kennen. Das
mehrmonatige Dilthey-Studium des Frühsommers 1944 ist in einer bestimmten

69 Vgl. WEN 182.
70 Bonhoeffer bestellte sich am 4. 10. 1943 zwei Aufsätze J. ORTEGA Y Gassets nach

Tegel: «Geschichte als System» und «Vom römischen Imperium» (vgl. WEN 136; siehe auch
WEN 303). Ich habe in meinem Buch die Rezeption im einzelnen untersucht.

71 Im Brief vom 24. 7. 1943: «Ich lebe mit meiner Lektüre ja jetzt ganz im 19. Jahrhundert.
Gotthelf, Stifter, Immermann, Fontane, Keller habe ich in diesen Monaten mit neuer
Bewunderung gelesen» (WEN 95).

72 WEN 305.
73 «Ethik», DBW 6,71.
74 WEN 395. (In den bisherigen drei Auflagen der Neuausgabe WEN ist in diesem

Zitatstück ein Druckfehler; statt «den Menschen», wie es im handschriftlichen Original, NI A
195 [175 unten], heißt, wird abgedruckt: «einen Menschen». Inzwischen ist in der schmaleren

Leseausgabe von «Widerstand und Ergebung» der Druckfehler berichtigt worden; vgl. 14. Aufl.
München 1990,193).

75 Vgl. das Ethikmanuskript «Erbe und Verfall», in: DBW 6, 93ff., Beleg 113f.
76 Vgl. Dilthey, W., Gesammelte Schriften VIII, 224. In Anlehnung an Dilthey möchte

Ortega y Gasset nicht dem subjektiven Zug einer begriffslosen Lebensphilosophie erliegen und

gewinnt in der Geschichte den objektiven Maßstab zur Betrachtung des Lebens.



Glauben als Leben 379

Weise vorbereitet: Bonhoeffer lernt Dilthey als Lebensphilosophen kennen;
er spricht auch von der «Polyphonie des Lebens»77.

Beim Studium des Dilthey-Bandes wird Bonhoeffer nun die große
historische Entwicklung vor Augen geführt, die dem Menschen Autonomie
und Mündigkeit in der Neuzeit gebracht hat. Auf welchen Gebieten auch
immer Dilthey das Streben nach Mündigkeit oder Autonomie beobachtet,
stets geht er vom gelebten Leben der Menschen in ihrer Epoche aus. In
Begriffsbildungen wie: Lebensgefühl, Lebensführung, Lebenshaltung oder
Lebensstimmung entfaltet Dilthey seine Lebensphilosophie.78 So sei zum
Beispiel Petrarca «der originalste Lebensphilosoph» gewesen, weil er «alle
scholastischen Spinnewebe für einen Moment vollen Lebens hinzugeben
bereit war.»79 Der Gegensatz zum Leben ist für Dilthey die Metaphysik, eine
Grundeinsicht, die er in immer neuen Beispielen aus der Geschichte durch
den Band hindurch aufzeigt.80 Die Metaphysikkritik ist begründet in der
erkenntnistheoretischen Grundlegung seiner Lebensphilosophie: Hinter das

Leben kann man nicht zurück. Hat Bonhoeffer die Metaphysikkritik von
Dilthey, so ist ihm auch der Lebensbegriff wichtig geworden. Das eine ist von
Dilthey her nicht ohne das andere zu haben.

Im Brief vom 8. Juni 44 zeigt Bonhoeffer unter Bezug auf Dilthey, wie
sich das Autonomiestreben des Menschen auf den Gebieten der Moral und
des Rechts entwickelt hat. Am Beispiel der Autonomie von Moral zeigt sich
die genaue Dilthey-Lektüre. «In der Moral» - so schreibt Bonhoeffer - seien
«anstelle der Gebote Lebensregeln» aufgestellt worden.81 Bonhoeffer entgeht
also nicht, daß Diltheys Historismus auf dem Verständnis von Leben gründet:
Nicht die Moralvorstellung schlechthin ist autonom geworden, vielmehr ist
die Lebensmoral nicht mehr an Gebote gebunden. Bonhoeffer spricht auch
nicht von Autonomie an sich, sondern von der Autonomie der Menschen82

oder der Autonomie der Welt.83 Was für die Moral gilt, das gilt auch auf dem
Gebiet der Jurisprudenz. In der Darstellung Diltheys sind die Rechtsbegriffe
des Hugo Grotius Lebensbegriffe; sie haben ihre Gültigkeit unabhängig einer

77 Vgl. WEN 331f.; 340f. Der Begriff ist ihm aus der Musiktheorie wichtig geworden; vgl.
PANGRITZ, A., Polyphonie des Lebens. Zu Dietrich Bonhoeffers «Theologie der Musik», Berlin
1994. Ich habe auch versucht zu zeigen, daß mit der Rede von der «Polyphonie des Lebens» ein
Zusammenhang zu Diltheys «Von deutscher Dichtung und Musik» besteht, einer
Aufsatzsammlung, die Dietrich Bonhoeffer zu seinem Geburtstag, am 4. 2. 1944, von seinem
Bruder Klaus, erhalten hat (vgl. WEN 235).

78 Vgl. DILTHEY, W., Weltanschauung und Analyse des Menschen seit Renaissance und
Reformation Gesammelte Schriften II) z. B. 17, 18, 20,43, 50.

79 Ibid. 20.
80 Ibid., z. B. 20,40, 58f., 136f„ 144f„ 247, 298, 322, 359, 394f„ 414f„ 441.
81 WEN 393; vgl. W. Dilthey op. cit. (n. 78) 261.
82 Vgl. WEN 356.
83 Vgl. WEN 392f.



380 Glauben als Leben

teleologischen Ordnung, d. h. sie gelten «auch wenn es keinen Gott gäbe»84.
Bonhoeffer erkennt unter Zitation Diltheys, «daß wir in einer Welt leben
müssen - etsi deus non daretur.»85 Wieder im Rückgriff auf Dilthey schreibt
er am 21. Juli aus Tegel, «daß man erst in der vollen Diesseitigkeit des
Lebens glauben lernt.»86 Auch hier ist zu beobachten: Bonhoeffer spricht nicht
von Diesseitigkeit an sich, sondern qualifiziert den Historismus im Lebensbegriff:

Diesseitigkeit des Lebens.
Der Lebensbegriff ist aber christologisch qualifiziert. Es geht Bonhoeffer

nicht «um die platte und banale Diesseitigkeit der Aufgeklärten, sondern um
die tiefe Diesseitigkeit, in der die Erkenntnis des Todes und der Auferstehung
immer gegenwärtig ist».87 So unterscheidet sich Bonhoeffer von der
Lebensphilosophie und interpretiert das Leben christologisch. Philosophisch betrachtet

ist das Leben mehrdeutig; eindeutig wird es erst im Blick auf Jesus

Christus. Bonhoeffer nimmt den Lebensbegriff Diltheys auf und wendet ihn
theologisch. Leben ist nun nicht mehr nur genießen, sondern auch mitleiden.
Leben meint Teilnahme am Leiden Gottes in der Welt. Bonhoeffer ruft dazu
auf, «im diesseitigen Leben Gottes Leiden» mitzuleiden.88 Wo dieses
Teilnahme ausbleibt, ruft die Bibel zur Buße. Wo die Teilnahme am Sein Jesu

und damit das Dasein für andere fehlt, bleibt die Redlichkeit von Glauben als

Leben aus. Der biblische Begriff «Buße» meint deshalb nichtreligiös
interpretiert «letzte Redlichkeit»89 - letzte, weil sie im Glauben als Teilnahme am
Sein Jesu getroffen wird, einem Glauben, der nach Bonhoeffer «die

Inanspruchnahme des irdischen Lebens für Gott»90 bedeutet.

Nichtreligiös interpretieren meint also: nicht im Sinne von Religion
interpretieren. Und der Gegensatz zu Religion ist in den Tegeler Briefen das

Leben; aus dem Glauben als Teilnahme am Sein Jesu folgt für Bonhoeffer das

Leben als Dasein für andere91 - daher Glauben als Leben.
Und so muß zum Schluß Gerhard Ebelings Formel von der

nichtreligiösen als christologischer Interpretation auf den entscheidenden
Lebensbegriff hin konkretisert werden: Die nichtreligiöse Interpretation ist
eine /ebenschristologische Interpretation, die - um das Grundthema von

84 W. DlLTHEY, op. cit. (n. 78) 280; hier auch der Beleg für den «Rechtsbegriff als

Lebensbegriff».
85 WEN 394 (Hervorhebung im Zitat von mir).
86 WEN 401.
87 Ibid.
88 WEN 402.
89 Vgl. WEN 394.
90 WEN 406 (Hervorhebung im Zitat von mir).
91 Vgl. den «Entwurf einer Arbeit» Kap. 2.b) WEN 414: Glauben und Leben sind ontisch

verbunden durch die Teilnahme am Sein Jesu. Es geht also nicht um die Identität von «Glauben»
und «Leben»; vielmehr soll mit der Formel «Glauben als Leben» die Korrelation beider Begriffe
ausgesagt werden.



Glauben als Leben 381

«Widerstand und Ergebung» aufzunehmen - mündiges Leben und christlichen
Glauben zueinander in Beziehung setzt.

In einfachen Worten beschreibt Bonhoeffer die Aufgabe einer Kirche für
andere, wenn er mit Hilfe des Lebensbegriffs formuliert: Kirche «muß den
Menschen aller Berufe sagen, was ein Leben mit Christus ist, was es heißt,
<für andere dazusein»»92

92 WEN 415f.


	Glauben als Leben : Dietrich Bonhoeffer und die nichtreligiöse Interpretation biblischer Begriffe

