
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)

Heft: 3

Artikel: Phänomenologie und Scientia Crucis im Denken von Edith Stein : von
der Einfühlung zur Mit-Fühlung

Autor: Schmitz-Perrin, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761426

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761426
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rudolf Schmitz-Perrin

Phänomenologie und Scientia Crucis im
Denken von Edith Stein

Von der Einfühlung zur Mit-Fühlung

Voici le Même,
dégrisé par l'Autre de sa suffisance,

pour une vie nouvelle.
E. Lévinas1

1. Edith Stein und der phänomenologische Begriffder Einfühlung:aufdem

Weg zu einer «Philosophie der Person»

Edith Stein war nicht in Verlegenheit, wie sie in ihren Erinnerungen schreibt,
ihrem Meister Edmund Husserl das Thema ihrer geplanten Doktorarbeit zu
nennen. «In seinem Kolleg über Natur und Geist hatte Husserl davon
gesprochen, daß eine objektive Außenwelt nur intersubjektiv erfahren werden
könne, d. h. durch eine Mehrheit erkennender Individuen, die in
Wechselverständigung miteinander ständen. Demnach sei eine Erfahrung von anderen
Individuen dafür vorausgesetzt. Husserl nannte diese Erfahrung im Anschluß
an die Arbeiten Theodor Lipps Einfühlung, aber er sprach sich nicht darüber

aus, worin sie bestünde. Da war also eine Lücke, die es auszufüllen galt: ich
wollte untersuchen, was Einfühlung sei. Das gefiel dem Meister nicht übel.»2
Das Thema stand ihr nunmehr vor Augen, aber in einem Gespräch mit dem
etwas älteren Studienfreund Hans Lipps fühlte sie sich eher noch wie «ein

Neuling in der Phänomenologie», und «der Eindruck verstärkte sich, daß ich
mich an etwas herangewagt hätte, was über meine Kräfte ging.» Die danach in
Angriff genommene Arbeit lag ihr «schon über zwei Jahre als schwere Last
auf der Seele», als sie «entschlossen alles bei Seite (legte), was aus Büchern
stammte, und (ich) fing ganz von vorne an: eine sachliche Untersuchung des

Einfühlungsproblems nach phänomenologischer Methode.»3 In schmerzlicher

1
«Pensée et prédication», in: The Self and the Other, Analecta Husserliana V. 6, Dordrecht

1977, 3-6; 5. Vorliegender Artikel wurde Ende 1993 abgeschlossen.
2 Aus dem Leben einer jüdischen Familie, Edith Steins Werke VII, Freiburg 1985, 238.
3 Ebd. 340-341-



Phänomenologie und Scientia Crucis im Denke von Edith Stein 347

Anspannung des Geistes gehen ihr Lichter auf, neue, unverhoffte Horizonte
ihrer Fragestellung eröffnen sich ihr: «Ich wurde rot und heiß vom Schreiben,
und ein unbekanntes Glücksgefühl durchströmte mich.»4

Über die 1916 bei Husserl eingereichte Dissertation erfuhr Edith Stein
nach ihren eigenen Berichten lediglich das Gesamturteil ihrer Promotion:
summa cum laude. Als Roman Ingarden ihr einen kritischen Kommentar über
ihre Abhandlung zusendet, antwortet sie ihm, neben dem herzlichen Dank:
«Nur dumm, daß mir kein Mensch vor dem Druck ein Wort dazu sagen
konnte. Auch vom Meister habe ich ja niemals einen Ton darüber gehört.»5
Wie auch in ihrer späteren Verbindung mit Husserl als dessen Assistentin,
blieb der so sehr ersehnte Gedankenaustausch mit Husserl aus.6 Warum? Weil
Husserl in Edith Stein nicht eine authentische Phänomenologin erblickte, sie
nie im strengen Sinne zu seinen Schülern der reinen Transzendental-
phänomenologie zählte?7

1.1 Einfühlung als Voraussetzung für Intersubjektivität
Bekanntlich hatte Husserl sich in Auseinandersetzung mit Theodor Lipps im
Kontext der Intersubjektivitätsproblematik mit dem Phänomen der Einfühlung
beschäftigt. So in den Vorlesungen Grundprobleme der Phänomenologie
(1910/11) und über Natur und Geist (1913), die Edith Stein in Göttingen
gehört hatte. Die Einfühlung sei als Voraussetzung der Intersubjektivität
anzusehen. Aber Husserl entwickelt keine wesenhafte Definition. Mit dem

Begriff der Einfühlung benennt Husserl allgemein den Ausgriff auf die
Außenwelt des Ich. «Die Einfühlung schafft die erste wahre Transzendenz.

Hier überschreitet das Bewußtsein zum ersten Mal wirklich sich selbst,
und das überschreitend Gegebene ist das fremde Ich und Ichbewußtsein.»8
Die Einfühlung, oder besser «Einfühlungserfahrung», wird implizit in die
Nähe der «psychologischen Erkenntnis»9 gerückt, und im Unterschied zur
Appräsentation, in der eigene <cogitationes> dem Bewußtsein gegenwärtig
sind, handelt es sich bei der Einfühlung um «eine besondere Form der

4 Ebd. 341.
5 Brief an R. Ingarden vom 27. April 1917; Edith STEIN, Briefe an Roman Ingarden 1917-

1938. Edith Steins Werke XIV, Freiburg 1991, 52.
6 Was ihren wissenschaftlichen Austausch mit Husserl anbelangt, so dominierte schon für

die Zeit vor der Promotion eine Art von Einseitigkeit des Austausches. Edith Stein schreibt:
«Wenn ich nur ein paar Worte gesagt hatte, so fühlte er sich selbst angeregt zu reden und sprach
nun so lange, bis er zu müde war, um die Unterredung fortzusetzen. Ich ging fort...», in: Aus
dem Leben..., 247. Bei R. Ingarden heißt es einmal: «Er vergaß gewissermaßen denjenigen, zu
dem er sprach...» E. HUSSERL, Briefe an Roman Ingarden, mit Erläuterungen und Erinnerungen
an Husserl, hrsg. von R. Ingarden, Den Haag 1968,133.

7 Vgl. die implizite, allgemeine Anspielung auf seine Schüler, Briefe an Roman Ingarden,
74 und 152.

8 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität, hrsg. von Iso Kern, Zweiter Teil: 1921-1928,
Husserliana XIV, Den Haag 1973, 8-9.

9 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität, Erster Teil, 1905-1920, Husserliana XIII, 122.



348 Phänomenologie und Scientia Crucis im Denke von Edith Stein

empirischen Erkenntnis.»10 Der epistemologische Status der Einfühlung ist
bei Husserl (wie später bei Edith Stein) mit Uneindeutigkeiten behaftet,
insofern ihm eine besondere Mittelfunktion zwischen empirischer und
transzendentaler Erkenntnis zukommt, wie in folgendem Text deutlich wird:
«Ebenso erfaßt der Mensch andererseits ihre absoluten Innerlichkeiten,
ihr absolutes Selbstseins durch eine entsprechend gewandelte (einfühlungsmäßige)

reine Reflexion auf Grund reiner Einßhlung.»n Im zweiten Buch
der Ideen, 2. Sektion, Cap. IV, setzt Husserl erneut die Einfühlung für die
Intersubjektivität voraus.12 In dem späteren, nach Husserls Worten sogar
wichtigsten Text, der Fünften Cartesianischen Meditation, «Hauptschrift» und

«Herzpunkt» der Phänomenologie13, wird die Einfühlung wieder erwähnt,
aber eine wesenhaft erhellende Bestimmung des Begriffs bleibt wie früher
aus. Husserl konstatiert in der Fünften Meditation: «Jedenfalls also in mir, im
Rahmen meines transzendental reduzierten reinen Bewußtseinslebens erfahre
ich die Welt mitsamt den Anderen und dem Erfahrungssinn gemäß nicht als

mein sozusagen privates synthetisches Gebilde, sondern als die mir fremde,
als intersubjektive, für jedermann daseiende, in ihren Objekten jedermann
zugänglichen Welt Das Problem ist also zunächst wie ein spezielles, eben
als das <FUr-mich-da> der Anderen gestellt, als Thema also einer tran-

10 Vgl. ebd. 221 und 187-8: «... die Einfühlung, die doch eine besondere Form der
empirischen Erkentnis ist einen Akt der weitesten Gruppe der Vergegenwärtigungen.» Vgl.
folgenden Text aus dem Wintersemester 1910/11, Grundprobleme der Phänomenologie: «Ich
setze mich selbst als seiend Ferner, ich setze mich und finde mich als Person
Weiter: ich habe, so finde ich vor, einen Leib, ist ein Ding unter anderen Dingen, die ich
ebenfalls vorfinde Weiter: wir beschrieben den Sinn der Vorfindlichkeiten, die den Titel
haben fremder Leib als Träger fremder Ich, die mit ihren Erlebnissen und personalen
Eigenschaften in ganz anderer Weise <vorgefunden> sind wie das eigene Ich, nicht durch
<Selbstwahmehmung> und <Selbsterinnerung>, sondern durch Einfühlung» Husserliana XIII,
118-119.

11 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität, Erster Teil, 1905-1920, Husserliana XIII,
Beilage LVII, 480.

Emmanuel LEVINAS hat schon in seiner frühen Studie, die vielen in Frankreich (z. B.
Sartre) die neue Welt der Phänomenologie erschloß, die komplementäre Bedeutung der
Einfühlung für die egologische Reduktion betont: «La réduction sur l'ego, la réduction
égologique, ne peut donc être qu'un premier pas vers la phénoménologie. Il faut aussi découvrir
les <autres>, le monde intersubjectif. Une intuition phénoménologique de la vie d'autrui, une
réflexion par l'Einfühlung nous ouvre ce champ de l'intersubjectivité transcendentale, et
complète l'oeuvre de l'intuition philosophique de la subjectivité. Les problèmes ayant trait à la
constitution du monde se posent ici de nouveau. A cette réduction intersubjective, les ouvrages
de Husserl, jusqu'à présent, ne font que brèves allusions.» Théorie de l'intuition dans la
phénoménologie de Husserl, Paris (1930) 1978, 215.

13 Vgl. die Briefe Husserls an Ingarden, op. cit. 54, 79; «Hauptwerk meines Lebens»,
«Mindestens für mich Abschluß und letzte Klarheit» 59. In ihr komme die «totale Wendung der
Philosophie» und die «Neuartigkeit meiner const(itutiven) Phänomenologie) - als universale
Philosophie im Radikalism der ph(änomenologischen) Reduction - ...» zum Ausdruck, die «...
mit dem Anspruch auftritt, jedwedes Philosophieren bisherigen Stils unmöglich zu machen;
unmöglich, weil es dem tiefsten, nie radical geklärten Absehen aller Philosophie zuwider ist»
(sie), 78-79.



Phänomenologie und Scientia Crucis im Denke von Edith Stein 349

szendentalen Theorie der Fremderfahrung, der sogenannten <Einfühlung>».u
Husserl konzentriert seine transzendentalphänomenologische, «universale
Selbstbesinnung»15 auf den Ausweis der apriorischen Evidenz, der Rechtsquelle

der «letztbegründeten Erkenntnis»16. Aber die dem reinen, egologisch
konstituierten transzendentalen Bewußtsein zuzumutende «Fremderfahrung»
erweist sich als ein lediglich «analogisch Appräsentiertes»17, etwas, das «...
als Fremdes, als ein Appräsentiertes, aber prinzipiell nicht in meiner
primordialen Sphäre selbst original Gegebenes und je zu Gebendes sich
konstituiert.»18 Ausführlicher erörtert er seinen Gedanken wie folgt: «Das

primordiale Unverträgliche in der Koexistenz wird verträglich dadurch, daß
mein primordiales ego das für es andere ego durch eine appräsentative
Apperzeption konstituiert, die ihrer Eigenart gemäß nie Erfüllung durch
Präsentation fordert und zuläßt.»19 Husserl folgert nun als «leicht
verständlich»20, daß infolge weiterer appräsentativer Gehalte das andere Ego
in nähere Kenntnis gebracht werden kann durch «das Verstehen der
Leiblichkeit des Anderen.»21 Schließlich: «In weiterer Folge kommt es

begreiflicherweise zur Einfühlung von bestimmten Gehalten der höheren

psychischen Sphäre. Auch sie indizieren sich leiblich ...» Verstehen bedeutet
in jedem Falle: «... wohl verständlich von meinem eigenen Gehaben her unter
ähnlichen Umständen», «... für mich verständlich durch assoziative
Anhalte an meinem eigenen mir empirisch vertrauten Lebensstil.»22

Wenn Husserl in seinen 1929 erscheinenden Cartesianischen
Meditationen das Thema der Einfühlung verstärkt an die Leiblichkeit bindet, so

14 Edmund Husserl, Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge, hrsg. und eingl. von
S. Strasser, Husserliana 1, Den Haag 1950, 123, 124; Elisabeth Ströker, Edmund Husserl,
Cartesianische Meditationen. Eine Einleitung in die Phänomenologie, Hamburg 1977, Ebd. 93,
94.

15 Ebd. 182; Ströker, 161.
16 Ebd. 182; Ströker, 161.
17 Ebd. 176; STRÖKER, 154.
18 Ebd. 176; STRÖKER, 154. Zur Problematik der Möglichkeit der Erkenntnis des Anderen

als Anderen nach Husserls Prinzipien, vgl. neben der einschlägigen Studie von Michael
THEUNISSEN, Der Andere, Studien zur Sozialontologie der Gegenwart, Berlin, New York 1977,
(58ff., 68ff., 138ff.), auch Pedro Lain Entralgo, Teoria y realidad del otro, Madrid 1983,
157ff., wie auch die Studien von Paul Ricoeur, «Edmund Husserl - La cinquième méditation
cartésienne», in: A l'école de la phénoménologie, Paris 1986, 197-225, und Jean-François
COURTINE, «L'Etre et l'Autre. Analogie et intersubjectivité chez Husserl», in: Heidegger et la
phénoménologie, Paris 1990, 355-379, vor allem 373ff. Julia V. Iribarne hat auf breiter
Grundlage der Analyse von weniger bekannten Texten Husserls die Intersubjektivitätsthematik
in Auseinandersetzung mit der phänomenologischen Literatur neu diskutiert, vgl. La
intersubjetividad en Husserl, Buenos Aires, t. I 1987, t. II 1988. Edith Steins Dissertation über
die Einfühlung hat J. Iribarne nicht berücksichtigt.

19 E. HUSSERL, Cartesianische Meditationen, Ebd. 148; STRÖKER, 122.
20 Ebd. 148; Ströker, 122.
21 Ebd. 148; Ströker, 122.
22 Ebd. 149; Ströker, 123.



350 Phänomenologie und Scientia Crucis im Denke von Edith Stein

war Edith Stein in ihrer Dissertation von 1916 auf dem phänomenologisch
richtigen Wege.23 Aber sie ging ihn anders.

7.2 Das Einfühlungsproblem und der Aufbau der Person bei Edith Stein

Zu der Zeit, als Edith Stein über ihr «Einfühlungsproblem» ständig
«grübelte»24, kannte sie lediglich ein paar «spärliche(n) Andeutungen(n)»25
ihres Meisters, und ihr wurde bei der Lektüre der Werke Theodor Lipps bald
deutlich: «Was Husserl sich unter <Einfühlung> dachte und was Lipps so

nannte, hatte offenbar wenig miteinander zu tun.»26 Man kann von daher ihre
selbstbewußte Klarstellung im Vorwort ihrer Disseration Zum Problem der
Einfühlung verstehen, daß die vorgelegten Ergebnisse «in eigener Arbeit
gewonnen sind.»27

23 Obwohl sie in einem Brief an Roman Ingarden vom 20. III. 1917 in dieser Frage den

«Differenzpunkt zwischen dem Meister und mir» vermutete, nämlich die Problematik der

«Notwendigkeit des Leibes für die Einfühlung.» Briefe an Roman Ingarden, op. cit., 47.
24 Aus dem Leben..., 245.
25 Ebd. 246, vgl. 359. In einem Brief an Roman Ingarden hatte Husserl geäußert: «So blieb

die Ausdehnung der phänomenologischen Reduktion auf die Intersubjektivität, die ich in einer

ungünstigen Zeit, aber vielfaltig produktiven, ausgebildet hatte, in einer 2-st. Wintervorl.
1910/11, lange ganz unbenützt.» Brief vom 10. Dezember 1925, 36. Nach einem Hinweis von
Max Müller soll Husserl die Absicht gehabt haben, im Wintersemester 1928/29 eine Vorlesung
über die Phänomenologie der Einfühlung zu halten; zu diesem Hinweis: F. GABORIAU, Edith
Stein philosophe, Paris 1989, 32, Anm. 67.

Aus dem Leben..., 32.
27 Zum Problem der Einfühlung, Inaugural-Dissertation zur Erlangung der Doktorwürde der

Hohen Philosophischen Fakultät der Hochherzoglichen Badischen Albert-Ludwigs-Universität
zu Freiburg i. Br., Halle 1917, V. Ich zitiere nach dem Reprint der Originalausgabe, München
1980, (Abkürzung im Text: E), mit einer Hinführung von J.B. Lötz SJ. Die Eigenständigkeit
ihrer Untersuchung wird von E. CONSTANTINI hartnäckig verteidigt, vgl. Einfühlung und

Intersubjektivität bei Edith Stein und Husserl, in: Analecta Husserliana V, 11, The Great Chain
of Being, Dordrecht 1981, 335-339, ebd. 336-338, und erneut in der Einleitung zur
italienischen Übersetzung: Edith Stein, II problema dell'empatia, Roma 1985, 48: «... è priva di
fondamento la tesi sostenuta da alcuni critici secondo la quale la Stein ripete quello che Husserl
dice dell'empatia.» Vgl. auch R. Ingarden, in: Denken im Dialog, hrsg. von W. Herbstrith,
Tübingen 1991, 27. Im Artikel «Einfühlung» im Historischen Wörterbuch der Philosophie sucht
man die Dissertation Edith Steins vergebens. Nennenswert zum Problem der Einfühlung bei
Edith Stein sind neben Angela Ales Bello und Elio Constantini die Studien von Antonio Carreto
Fidalgo, Der Übergang zur objektiven Welt. Eine kritische Erörterung zum Problem der

Einfühlung bei Edith Stein, (Diss.) Würzburg 1985, vgl. auch den Beitrag in:
R. Fetz/M. Rath/P. SCHULZ (Hg.), Studien zur Philosophie von Edith Stein, Freiburg,
München 1993. Klaus HEDWIG, Über den Begriff der Einfühlung in der Dissertationsschrift
Edith Steins, in: Edith Stein, Leben, Philosophie, Vollendung, hrsg. von Leo Elders SVD,
München 1991, 239-251; Angela Ales Bello, «Empathy, a Return to Reason», in: The Self
and the Other, Analecta Husserliana V, 6, Dordrecht 1977, 143-149; John Hughues, Edith
Stein's Doctoral Thesis on Empathy and the Philosophical Climate from which it emerged, in:
Teresianum 36 (1985) 455-483; Rainer MATZER, Einfühlung. Edith Stein und die

Phänomenologie, Bern 1991; Philibert Secretan, «The Self and the Other in the Thought of
Edith Stein», in: Analecta Husserliana VI, 87-98, Dordrecht 1977, wie auch: Erkenntnis und

Aufstieg. Einführung in die Philosophie Edith Steins, Innsbruck, Wien 1992, 45ff., und Andreas
U. MÜLLER, Grundzüge der Religionsphilosophie Edith Steins, Freiburg 1993, 319ff.



Phänomenologie und Scientia Crucis im Denke von Edith Stein 351

In ihrer Untersuchung zum Problem der Einfühlung geht Edith Stein von
der Erfahrung aus, die uns in der natürlichen Einstellung offenbar ist: «Allem
Streit über die Einfühlung liegt die stillschweigende Vorausssetzung zugrunde:

es sind uns fremde Subjekte und ihr Erleben gegeben» (E 1). In der
Absicht, Husserl methodisch zu folgen, kündigt sie gleich zu Beginn der
Arbeit an: «Die Einstellung, in der wir dies tun, ist die der phänomenologischen

Reduktion>» (E l).28 Diese Reduktion führt sie zu der Feststellung
des unbezweifelbaren «eigenen Erlebens», zum «<ich>, (zum) erlebende(n)
Subjekt», und zur Anerkenntnis: «Das Phänomen des fremden Seelenlebens
ist da und unbezweifelbar» (E 3). Die Weise, wie die Gegebenheit von fremden

Erlebnissen in den subjektiven Akten erfaßt wird, soll in dem Phänomen
der Einfühlung genauer untersucht werden.

Wie in der äußeren Wahrnehmung das Empfundene hier und jetzt erlebt
wird, so hat die Einfühlung mit der Wahrnehmung dies gemein: «... daß ihr
Objekt jetzt und hier da ist» (E 5). Im Unterschied zur eigentlichen Leistung
der Intentionalität des Bewußtseins, bei der es um originäre Ideation geht,
charakterisiert Edith Stein grundlegend die Erfahrungsmodalität der Einfühlung

als nicht-originär (E 6), d. h. das eigene Erlebnis ist zwar ein originärer
Akt, aber der in der Einfühlung gewonnene Gehalt ist eben das Fremde, es ist
in diesem Sinne non-originär. Denn die Einfühlung hat es nicht mit
selbstursprünglichen Inhalten zu tun: «Daß die Einfühlung keine Ideation ist, ist
trivial, handelt es sich doch um Erfassen von hic et nunc Seiendem» (E 6).
Einfühlung erweist sich als ein Phänomen der Verbindung, in der in einem
«erfahrenden Akt» (E 10), «der originär ist als gegenwärtiges Erlebnis, aber

nicht-originär seinem Gehalt nach», die «Erfahrung von fremdem Bewußtsein
überhaupt» gemacht wird (E 9). Das Ich begegnet dem sich im Phänomen der
Einfühlung ausweisenden Faktum: «Jenes andere Subjekt hat Originarität»
(E 10). Da ich im erfahrenden Akt der Einfühlung dem fremden Subjekt nicht
einfach nur wie einem Objekt gegenüberstehe, sondern indem ich dem anderen,

wie Edith Stein ausführt, z. B. «<vom Gesicht ablese>» und seinen

Weiterführende Literatur über Edith Stein bringen Mathieu Barukinamwo, Edith Stein. Pour
une ontologie dynamique, ouverte à la transcendance totale, Frankfurt, Bern 1982, 178ff.; vgl.
Beat W. iMHOF, Edith Steins philosophische Entwicklung, Basel, Boston 1987, 326ff., und A.U.
Müller, op. cit., 463ff.

28 Eine unübersehbare Schwierigkeit verbirgt sich in dem Begriff der phänomenologischen
Reduktion, die sich für Edith Stein, ausgehend von der «realistischen» Frühphase des Husserl
der Logischen Untersuchungen und den Ideen I ergibt, weil Husserl dort eine gewisse
Ambivalenz in seinem Konstitutionsverständnis aufrechterhält, die er erst später zugunsten der
egologischen transzendentalphänomenologischen Bewußtseinskonstitution eindeutig klären
wird. Edith Stein ist zunächst in dem Glauben, Husserls Reduktion methodisch anzuwenden,
und die Einfühlung scheint bisweilen die Funktion des reinen transzendentalen Ich einnehmen
zu können. Sie ist sich zu diesem frühen Zeitpunkt dieser Implikationen (noch) nicht bewußt,
die sie später freilich deutlich zum Ausdruck bringt. Die Einfühlung kann sicherlich nicht das

ersetzen, was die Erkenntnisweise leisten muß, die rein geistige, ideale, mathematische Gebilde
beschreiben soll. Der Akzent der husserlschen Transzendentalphänomenologie liegt ohne
Zweifel auf dieser Zielsetzung der Erforschung des transzendentalen Bewußtseins.



352 Phänomenologie und Scientia Crucis im Denke von Edith Stein

impliziten Tendenzen nachgehe» (E9), so «hat (es) mich in sich
hineingezogen, ich bin bei seinem Subjekt, an dessen Stelle ...» (E 9).

Edith Steins Auseinandersetzung mit den genetischen Theorien der
Nachahmung, des Analogieschlusses und der assoziativen Einfühlung zeigt
ihr, daß diese Theorien das Wesen der Einfühlung als Akt nicht erklären
können (E 30).29 Die Präsenz des Fremden im Eigenen, die innere Anwesenheit

der durch Non-Originarität gekennzeichneten «eingefühlten Erlebnisse»
(E 38) versucht sie (in Abhebung von der «inneren Wahrnehmung») mit
Vorsicht als eine «<innere Anschauung)» zu verstehen (E 39).30 Die
Einfühlung erweist sich so als «eine Art erfahrender Akt sui generis.»31 - Edith
Stein nimmt mit der Möglichkeit der Einfühlung eine besondere
Erkenntnisweise sui generis an, die sie in allgemeiner Weise von Husserl her kannte,
nun aber auf ihren eigenen Kern hin phänomenologisch auszudeuten hat. Es

geht um die Behandlung der Einfühlung als Konstitutionsproblem.32
Bei der Lektüre ihres Werkes wird deutlich, daß spätestens ab dieser

Fragestellung die der husserlschen Problematik der transzendentalphänome-
nologischen Reduktion - die Edith Stein ja zu Beginn ausdrücklich zu
übernehmen wähnte - inhärenten Schwierigkeiten der Möglichkeit der Konstitution

des Anderen, der Konstitution von fremder Subjektivität überhaupt zu
Tage treten. Das von Husserl treu übernommene Ziel der Phänomenologie,
nämlich «letzte Rechenschaft» zu geben über die «Konstitution der
transzendentalen Objekte im immanent Gegebenen, dem reinen Bewußtsein»,
eine Rechenschaft, die zu letztverbindlicher Klarheit führen sollte - radikal:
«Es bleibt keine Frage mehr offen» (E41) -, dieses letzte Ziel scheint von
vornherein zum Scheitern verurteilt zu sein, da die von Edith Stein implizierte

29 Die Einfühlung erweist sich als eine Weise des analogen Erkennens, ein Erleben des

Fremden durch eine Art «Analogisieren» aufgrund von gegebenen Ähnlichkeiten. Edith Steins
Kritik an Theodor Lipps: «Mit Analogieschlüssen) hat dies Analogisieren freilich wenig zu tun»
(E 66), ist meines Erachtens nicht vollkommen überzeugend.

39 Die unmittelbar nach der Dissertation geschriebene, jetzt erstmals veröffentlichte
«Einführung in die Philosophie», Edith Steins Werke XIII, Freiburg 1991, kommt auf die
Einfühlungsthematik zurück (vgl. 172ff.). Die «Analogisierung» der Eigenerfahrung auf die
Fremderfahrung wird sowohl als problematisch (174) wie auch als unumgänglich anerkannt:
«Reflexion und innere Wahrnehmung sind das Analogon der Fremderfahrung» (225).

31 E 10. Kursivschrift von mir. Das Wort Ein-fühlung ist insofern philosophisch markant,
als es - sprachlich - mühelos die vom Sinnlichen ins Geistige «übersetzende» Funktion zum
Ausdruck bringt; ähnlich, aber artifizieller ist es beim Wort: empathy (to empathize), empatia
(empatizzare), empatfa, mit dem Anklingen des sinnlichen «pathein» der Fall. In dem Edith
Stein gewidmeten Kapitel bemerkt Abelardo Lobato, das deutsche Wort Einfühlung «... se

presta como cera blanda para expresar todos los matices del concepto», in: Pregunta por la
mujer, Salamanca 1976, 214. Der italienische Phänomenologe P. Valori übersetzt schlicht:
«Empatia, in tedesco Einfühlung, la capacità cioè di comunicazione interpersonale...» Vgl. seine

Einführung zur ital. Übersetzung von Elio Costantini, op. cit. 12. Für E. Levinas bedeutet die
«... Einfühlung, intuition par laquelle nous devient accessible l'intersubjectivité...», mehr als die
von intuitio und intueri nahegelegte Metaphorologie des Optischen. Vgl. Théorie de l'intuition
dans la phénoménologie de Husserl, Paris 1978, 215.

32 E 40ff.



Phänomenologie und Scientia Crucis im Denke von Edith Stein 353

Konstitutionsauffassung nicht mit dem von Husserl intendierten
transzendentalphänomenologischen Verständnis der Konstitution koinzidieren
kann. Husserls Interesse liegt vornehmlich (vielleicht durchaus
ausschließlich) in der Ausarbeitung apriorischer, in der transzendentalphänome-
nologischen Reduktion im reinen Ich ausgewiesener Konstitutionsgesetze.
Non-Originarität müßte in diesem Reflexionskontext eher als Verweis auf
eine ontologische, «realistische» Konstitution gelten. Hier treten gewichtige
Unterschiede zu Tage, die Edith Stein selber anerkennen und Husserl
erwartungsgemäß später monieren wird.33

Das Konstitutionsproblem verweist nach seiner eigenen Logik auf die
Konstitution des Erkenntnis- oder Erfahrungsträgers zurück, auf das «psycho-
physische Individuum», wie es bei Edith Stein heißt (E 40ff.). Da es in der

Einfühlung um ein leibhaft vermitteltes Erleben und Erfahren geht, ist nun
insbesondere über die leibseelische, «psychophysische» Einheit des Subjekts
Rechenschaft abzulegen. «... die Seele ist notwendig immer Seele in einem
Leibe» (E 44), d. h. der Leib ist der Träger der Einheit aller Erlebnisse, die
Empfindungscharakter haben, aller Akte, die nicht dem reinen Ich zugesprochen

werden können, denn die Empfindung «entquillt nicht dem reinen
Ich, nimmt niemals die Form des <cogito> an, sondern sie ist immer <wo>,
räumlich lokalisiert, entfernt vom Ich, vielleicht ihm sehr nahe, aber nie in
ihm» (E 46). Diese Empfindungen schließen sich zusammen in der Einheit
des Leibes, «meines Leibes», an den ich «unablöslich» gebunden bin, der mir
als ein ständiges «hier» zugehört, da ich leib-haft existiere (E 45). «An dieser

Bindung ist nicht zu rütteln», ja die «Unmöglichkeit ihn loszuwerden, wies

uns in den Weg zu seiner besonderen Gegebenheit» (E 50). Edith Stein läßt
die Frage offen, «ob ein empfindendes Ich ohne Leib denkbar wäre, d. h. ob
es Empfindungen geben könnte, in denen sich kein Leib konstituierte» (E 52).
Die konkrete Analyse hat es immer mit dem individuellen Ich, dem
Individuum zu tun, das «leibgebundenes Bewußtsein» ist (E 54), «in dem die
Bewußtseinseinheit eines Ich und ein physischer Körper sich zusammenschließen»

(E 63). Es sind die Empfindungen und Gefühle in den Akten der

Einfühlung, die den Übergang zum fremden Individuum realisieren (E 63ff.).
Durch Einfühlung ist das nicht-originär Andere im eigenen Bewußtsein

präsent, in der Weise einer «<Konoriginarität>» (E 64), wobei konkret z. B.
«dieses Hineinversetzen in die fremde Hand ständig als Glied des fremden
Körpers wahrgenommen, die eigne als Glied des eignen Leibes gegeben»
(E 65) bleibt. Entscheidend ist bei diesen Akten sui generis der Einfühlung,
daß «Erfassen fremder Erlebnisse» möglich wird, daß dieses Erfassen eine
einheitliche «Bewußtseinsmodifikation» zur Folge hat (E 68) und daß so das

Fremde zur Modifikation des Eigenen werden kann. Edith Stein resümiert
markant: «Hier zeigt sich die Möglichkeit der Bereicherung des eigenen

33 Vgl. den Bericht von Adelgundis JAEGERSCHMIDT OSB, «Auch Edith Stein ist nur bis
1917 mitgegangen...» Vgl. Gespräche mit Husserl 1931-1936. Die letzten Jahre Edmund
Husserls (1936-1938), in: Stimmen derZeit 199 (1981) 48-58; 128-138; hier 54-55.



354 Phänomenologie und Scientia Crucis im Denke von Edith Stein

Weltbildes durch das andrer, die Bedeutung der Einfühlung für die Erfahrung
der realen Außenwelt» (E 70). In der Einfühlung realisiert sich intersubjektive
Erfahrung und durch die Einfühlung konstituiert sich so die reale Außenwelt:
«Die Welt, die ich einfühlend erblicke, ist die existierende Welt, als seiend

gesetzt wie die originär wahrgenommene. Die wahrgenommene und die
einfühlungsmäßig gegebene ist dieselbe Welt, verschieden gesehen» (E 72).

Edith Stein stellt diese Wirkung, dieses Er-gebnis der
Einfühlungserkenntnis mit Nachdruck fest: «Eingesperrt in die Schranken meiner
Individualität könnte ich über <die Welt, wie sie mir erscheint), nicht
hinauskommen Sobald ich aber jene Schranken mit Hilfe der Einfühlung
überschreite ist jene Möglichkeit ausgewiesen. So wird die Einfühlung
als Fundament intersubjektiver Erfahrung Bedingung der Möglichkeit einer
Erkenntnis der existierenden Außenwelt ...» (E 72). Alles Verstehen anderer

Subjekte bliebe uneinsichtig, wenn nicht die Möglichkeit der Einfühlung,
d. h. «des Sichversetzens in ihre (der Subjekte) Orientierung bestände»

(E 73). Die Konstitution der Außenwelt wie auch des eigenen Innen bedarf
der Einfühlungserkenntnis. Das «Individuum als solches konstituiert sich, wie
wir sahen, ganz und gar in Einfühlungsakten.» Der Leib ist Bedingung der

Möglichkeit von Einfühlung. Ein reines Ich bliebe maximal selbstreferentiell,
«... aber beseelte Leiber, lebende Individuen könnte es nicht wahrnehmen.»
«Dank dieser Fundierung der Seele auf Leib ist Einfühlung in psycho-
physische Individuen nur für ein Subjekt desselben Typs möglich» (E 99).
Unter Typ ist hier «der Mensch» zu verstehen. Die ontologische Gemeinschaft

ist mit der gemeinsamen Leibhaftigkeit gegeben, die ein Verständnis
des leiblichen Ausdrucks des Anderen ermöglicht. «Ich versetze mich hinein
in den fremden Leib, vollziehe das Erlebnis und erlebe, wie es in jenem
Ausdruck endet» (E 93). Die Leibhaftigkeit des Erkennens ist so nicht nur
konstitutiv für die Selbstgewahrung, sondern auch konstitutiv für
Intersubjektivität.

1.3 Einfühlung und Fühlen

Edith Stein geht es schon in dieser ersten Arbeit anfangshaft um das Thema,
auf das sie sich später in der Ausarbeitung einer Ontologie der Person
konzentrieren wird. Auf dem Niveau des bislang Formulierten jedoch bangt
sie darum, die Synthese aus reinem Ich, Geist, Seele und Leib als Träger von
Einfühlungsakten erbringe noch keinen substantiellen Personbegriff (in der
Konsequenz Husserls); ja, es sträube sich etwas in uns, «dies merkwürdige
substratlose <geistige Subjekt) als das anzuerkennen, was man gemeinhin eine
Person nennt» (E 107).

Am Schluß ihrer Dissertation kommt sie auf diese Frage eigens zu
sprechen und fragt nun ausdrücklich nach der Konstitution der Person. Ein
Subjekt, das nur in theoretischen Akten leben würde, das nur reflektierend auf
die Objektwelt gerichtet wäre, ein solches abstraktes Subjekt wäre denkbar,
«ohne jemals seines Selbst und seines Bewußtseins inne zu werden, ohne für



Phänomenologie und Scientia Crucis im Denke von Edith Stein 355

sich selbst <da zu sein>» (E 109). Aber wenn dieses Subjekt als leibhaftes
Subjekt flihlt, erfährt es mit dem gefühlten Objekt zugleich auch sich selber.
Dieses «<sich> erlebende Ich», und dies gilt es hervorzuheben, ist mehr als ein
imaginäres reines Ich: «Denn das reine Ich hat keine Tiefe» (E 110). Die
Erfahrung des Fühlens erweist sich als konstitutiv für das Personsein, denn im
Gefühlserlebnis wird nicht nur «etwas» fühlend erfaßt, sondern im gleichen
Akt werden die Schichten des eigenen Ich freigesetzt und dem Subjekt selbst
erst enthüllt. «In den Gefühlen erleben wir uns nicht nur als vorhanden,
sondern als so und so beschaffen, sie bekunden uns personale Eigenschaften»
(E 110).

Bei näherem Hinsehen erweisen sich die Gefühle als Resultate der den
Fühl-Akten eigenen Intentionalität auf etwas, das dem Fühlenden gegeben
sein muß und das in theoretischen Akten reflexiv erfaßt wird. Es sind die
fühlenden Akte, die das eigenschaftliche Sein der eigenen Person zu enthüllen
vermögen34, und durch sie geschieht intersubjektive Erfahrung. Dieses
«Erfassen fremder Personen (ist) konstitutiv für die eigene Person» (E 113).
Eine besondere Rolle kommt der Liebe in diesen Akten des «Ergreifens bzw.
Intendierens des personalen Wertes» zu (E 113); denn im Akt des Liebens
wird die andere Person nicht um eines bestimmten Wertes willen geliebt,
sondern «<um ihrer selbst willen> lieben wir sie» (E 114). Edith Stein wählt
hier den Begriff «Wertfühlen». Das Erleben des Wertes, das Wertfühlen kann
sich auch reflexiv auf das eigene Ich beziehen, auf den Wert der eigenen
Person; das eigene Selbstwertgefühl kann nur reflexiv erfühlt werden. Sie
vertieft diese Ausführungen hinsichtlich der verschiedenen
Gefühlsgegebenheitsweisen. Eine Lehre von der Person setzt so nach ihrer Einsicht
eine Wertlehre voraus.35 Wie nun genauer die fühlenden Akte auf die
theoretischen Akte «aufbauen» (E 120), scheint mir in ihrer Dissertation nicht
deutlich expliziert zu sein. Die theoretischen Akte seien Bedingungen und die
fühlenden Akte «Konstituenzien der Persönlichkeit» (E 120), diese
Feststellung ist ihr in diesem Zusammenhang wichtig.

In dieser auf Einfühlung beruhenden intersubjektiven Erfahrung durch
fühlende Akte kommt es zur Bewußtseinskonstitution der eigenen Person, als

ein in den eigenen originären Akten erlebtes Personsein. Die fremde Person
konstituiert sich in den «einfühlend erlebten Akten» (E 121), d. h. ich
«erlebe» die fremde Person aus ihren Handlungen, ich erlebe sie in meinem
Fühlen ihrer personalen Eigenschaften, im «einfühlenden Hineinversetzen».
«Im einfühlenden Verstehen des fremden Individuums» (E 125) wird der
Andere als Person erfaßt, als Subjekt, «an dem ich einfühlend ein

34 Waltraut STEIN erläutert in der «Translator's Introduction» ihrer Übersetzung: Edith
Stein. On the Problem of Empathy, The Hague 1964, «Furthermore, sensations are always mine,
giving further evidence that they belong to the <!>». «... they cannot be suspended or doubted any
more than the cogito can» (XVI). «... cannot be bracketed» (XIX). «These sensations she seems

to see as the bridge or link between the pure <I> and the living body» (XVI).
35 Vgl. E 121.



356 Phänomenologie und Scientia Crucis im Denke von Edith Stein

Wertnehmen erfasse» (E 128). In welchem Maße ich nun die eingefühlte
Erlebnisstruktur des Anderen zu eigener «erfüllender Anschauung» bringen
kann, hängt immer davon ab, wieviel «sich aus meiner eigenen Personalstruktur

herleiten ließe ...» (E 128). Auf diese Weise einfühlend, können
nicht-originär fremde Erlebniseinheiten - nach der Vorgabe der individuellen
Erfahrungkapazität - Gegenstand des eigenen Verstehens werden: «So

gewinne ich einfühlend den Typ des <homo religiosus>, der mir wesensfremd
ist, und ich verstehe ihn, obwohl das, was mir dort neu entgegentritt, immer
unerfüllt bleiben wird» (E 129).

Wie nebenbei zitiert Edith Stein in diesem Zusammenhang den

prinzipiellen Ausspruch Diltheys: «Das auffassende Vermögen, welches in
den Geisteswissenschaften wirkt, ist der ganze Mensch» (E 129). Dieser Satz

Diltheys mutet wie eine der ganzen Untersuchung zum Problem der
Einfühlung zugrundeliegende Überzeugung an, der Edith Stein eine nach

phänomenologischen Gesichtspunkten durchgeführte Entfaltung geben wollte.
Die Einfühlung erwies sich als konstitutiver Akt für die eigene Person; die
fremde Welt erlebend und fremde Personstrukturen einfühlend, konstituiert
sich das eigene Werterleben. Die Autonomie der eigenen Person ist so

intersubjektiv verflochten mit dem einfühlenden Hineinversetzen in den
Anderen. Edith Stein schließt ihre Arbeit Über das Problem der Einfühlung
mit der Feststellung eines wissenschaftlichen Desiderates ab, dessen

Erforschung sie ungefähr fünfundzwanzig Jahre später in Angriff nahm. Wie
ist es möglich, fragt sie, daß der Geist auf den Körperleib wirkt? Wie kann
ein Mensch z. B. einen «plötzlichen Wandel» seiner Person durch das

Einwirken einer göttlichen Gnade zu erfahren meinen? Die abschließenden
Worten der Dissertation weisen voraus auf ihr späteres Hauptinteresse:
«Jedenfalls scheint mir das Studium des religiösen Bewußtseins als

geeignetstes Mittel zur Beantwortung unserer Frage, wie andrerseits ihre
Beantwortung von höchstem Interesse für das religiöse Gebiet ist.»36

2. Theologische Anthropologie: Ontologie der Person

Zwischen der Dissertation Zum Problem der Einfühlung, ihrem Erstlingswerk
von 1916 und der Kreuzeswissenschaft (1941-1942)37, dem letzten Werk
ihres Schaffens, liegen ungefähr fünfundzwanzig Jahre, geprägt von dem für

36 132. J. HüGHUES merkt an: «It is interesting to note that early in the thesis when
examining the essence of acts of Empathy, she seems to betray the cast of her mind and her

potential openness towards the Infinite.» op. cit. 476. B. DUPUY resümiert treffend: «Chaque
être est relié à d'autres, initié à autre que soi. Dans la relation à autrui s'inscrit une capacité à

l'empathie, l'ouverture de l'ego vers l'autre, signifiée comme une échappée de la finitude.» Vgl.
«Au commencement était le sens». L'herméneutique d'Edith Stein, in: Interpréter. Hommage
amical à Claude Greffe, Etudes réunies par Jean-Pierre Jossua et Nicolas-Jean Sed, Paris 1992,
173-189;183.

37 Kreuzeswissenschaft. Studie über Johannes a Cruce, Edith Steins Werke I, Freiburg
1983. Abkürzung im Text: KW.



Phänomenologie und Scientia Crucis im Denke von Edith Stein 357

sie einschneidenden inneren Wandel: der Konversion vom jüdischen zum
christlich-katholischen Glauben.

Das Erkenntnisinteresse der philosophischen Arbeit Edith Steins war
schon seit ihrer Befassung mit dem Phänomen der Einfühlung, danach mit
ihrer Arbeit über Psychische Kausalität (1922)38 wie auch ihrer Untersuchung
über die Ontische Struktur der Person und ihre erkenntnistheoretische
Problematik (1932)39 eindeutig von der alle diese Einzeluntersuchungen
tragenden Frage bestimmt: Was ist der Mensch, genauer: Wer ist der Mensch
als Person? Diese Frage ist nach Roman Ingardens Dafürhalten das

eigentliche Thema Edith Steins: «Es bewegt sie, darüber will sie genau
orientiert sein.»40 In der Tat, nach ihren eigenen Worten war es der «Aufbau
der menschlichen Person was mir persönlich besonders am Herzen lag
und mich in allen späteren Arbeiten immer wieder neu beschäftigte.»41
«Gewiß, ich liebe die Realität, aber nicht schlechtweg, sondern eine
bestimmte: die menschliche Seele, die der einzelnen und die der Völker.»42
Edith Steins persönliche Entwicklung, die sie bis zu ihrer bleibenden Bindung
an die karmelitische Gemeinschaft führte, zeugt für die existentielle
Verflechtung ihrer Hauptfrage.

«Warum aber hat sie sich mit der Einfühlung beschäftigt, anstatt sofort
die Person ins Zentrum zu stellen?» Roman Ingarden stellt sich diese Frage
und betont, daß für Edith Stein «die Einfühlung der Weg zur Klärung der
theoretischen Grundlagen der menschlichen Gesellschaft sei»43. Meines
Erachtens ist es ihre besondere Vorstellung von der Einfühlung als einer
Grundverstehensweise des eigenen Seins wie des anderen Menschen in seiner
konkreten leibseelischen Verfaßtheit, die es Edith Stein ermöglichte, den

phänomenologisch begonnen Weg, zwar in fortschreitender Abhebung von
der husserlschen Phänomenologie - so im Festschriftbeitrag Husserls
Phänomenologie und die Philosophie des hl.Thomas von Aquino44, Endliches und

Ewiges Sein, wie auch dokumentiert in mancher brieflichen Äußerung -, ohne
einen eigentlichen Bruch mit ihren frühen erkenntnistheoretischen Prinzipien
später theologisch weitergehen zu können.

38 Veröffentlicht im Jahrbuch für Philosophie und phänomenologische Forschung 5

(1922) 2-116; Nachdruck in den «Beiträgen zur philosophischen Begründung der Psychologie
und der Geisteswissenschaften, Tübingen 1970, 116-283.

39 Welt und Person, Edith Steins Werke VI, Louvain, Freiburg 1962, 137-197.
40 Über die philosophischen Forschungen Edith Steins, in: Freiburger Zeitschrift für

Philosophie und Theologie 26 (1979) 470-471: «In den Arbeiten Edith Steins nämlich wird
eine Frage immer wieder hervorgehoben: die Frage nach der Natur des Menschen, der
menschlichen Person.»

41 Aus meinem Leben..., 359.
42 So schreibt sie (mit unüberhörbaren Untertönen dessen, was sie damals innerlich

beschäftigte) an R. Ingarden, Briefe..., op. cit. 115.
43 Über die philosophischen Forschungen Edith Steins, in: Freiburger Zeitschrift für

Philosophie und Theologie 26 (1979) 471.
44 Festschrift Edmund Husserl zum 70. Geburtstag gewidmet, Halle 1929. Vgl. die nunmehr

veröffentlichte Urfassung des Festschriftbeitrages, in: Edith Steins Werke XV, 1993, 19-48.



358 Phänomenologie und Scientia Crucis im Denke von Edith Stein

Exkurs: Die von Martin Grabmann und Erich Przywara gerühmte, aber doch
auch durch die neuthomistischen Manualien (Joseph Gredt et alii) verkürzte
Thomaskenntnis Edith Steins ist oft kritisch angemerkt worden; z. B. von
Josef Pieper, von André de Muralt und neuerdings von Leo Eiders, «Edith
Stein und Thomas von Aquin», in: Edith Stein. Leben, Philosophie,
Vollendung, op. cit., 253-271, und von Florent Gaboriau, op. cit. 85, 97, 107,
110-111, 145. Daß sie in einiger Eile in das Denken des Thomas von Aquin
fideistische Momente hineinliest, die so bei ihm nicht festzumachen sind, ist
richtig. Edith Stein hat in etwa eine Tendenz, sich von einer Autorität
(Husserl) vertrauensvoll zur anderen (Thomas) zu kehren.

Ob man aber, wie Karl-Heinz Lembeck, vom «vitiösen Zirkel eines
naiven Fideismus» sprechen kann (vgl. Denken im Dialog, op. cit. 171),
scheint mir diskutabel. Eher handelt es sich bei ihr um die Überzeugung der
radikalen Offenheit des kreatürlichen Geistes, der darauf angelegt ist, über
seine Endlichkeit hinausgreifen zu können. Vgl. A. Ales Bello,
Fenomenologia dell'essere umano. Lineamenti di una filosofia al femminile,
Roma 1992, 165ff.

Karl-Heinz Lembeck hat sich verschiedentlich mit Edith Steins

Entwicklung auseinandergesetzt. Vgl. Die Phänomenologie Husserls und
Edith Stein, in: Theologie und Philosophie 63 (1988) 182-202; Philosophie
als Wissenschaft bei Edith Stein, in: Materialien 6/99 der Akademie der
Diözese Rottenburg-Stuttgart (Weingarten 8./9. 1988) 21-39; dieser Text ist
danach in leicht veränderter Fassung erschienen unter dem Titel: Zwischen
Wissenschaft und Glauben: Die Philosophie Edith Steins, in: Zeitschrift für
Katholische Theologie 3 (1990) 120-132, und danach mit folgendem Titel:
«Glauben im Wissen? Zur aporetischen Grundstruktur der Spätphilosophie
Edith Steins», in: Denken im Dialog, hrsg. von W. Herbstrith, Tübingen,
1991, 156-175; vgl. auch: Von der Kritik zur Mystik. Edith Stein und der

Marburger Neukantianismus, in: R. Fetz, M. Rath, P. Schulz (Hg.), Studien

zur Philosophie von Edith Stein, Freiburg, München 1993, 170-196. Der
Kernpunkt der von K.-H. Lembeck im Namen der Methodologie der rein
transzendentalen Phänomenologie im Sinne Husserls an Edith Stein

gerichteten Kritik kommt in der wiederholt und von verschiedenen Seiten her
entwickelten Feststellung zum Ausdruck, daß sie gewissermaßen vorgibt,
weiterhin, d. h. unter bewußter Einbeziehung von Offenbarungs- bzw.
Glaubenswahrheiten noch Phänomenologie zu betreiben - dies nun als

«christliche» Philosophie - und daß sie andere geradezu überzeugen möchte,
sich auf diese Denkform einzulassen, anstatt wissenschaftlich redlich und
konsequent diesen methodisch völlig verschiedenen, eigentlich
unphänomenologischen Weg deutlicher als solchen zu deklarieren und jedenfalls
nicht als eine für andere mehr oder weniger obligate Lösung zu empfehlen;
wenn man diese Position auf der Ebene einer persönlichen Entscheidung
verstehen könne, sei sie aber immer dann problematisch, wenn sich dieser
durch den Glauben und nicht von den phänomenologisch errungenen
Evidenzen eröffnete Weg prinzipiell als eine Demonstration der Sackgasse
der reinen Phänomenologie ausgebe.



Phänomenologie und Scientia Crucis im Denke von Edith Stein 359

Ich stimme in dieser Kritik mit Lembeck zunächst überein. Mir scheint
jedoch, daß diese Kritik zu wenig das Erkenntnisinteresse berücksicht, das

sich für Edith Stein in der Beschäftigung mit der methodischen
Phänomenologie ergibt und das nunmehr ihre Fragehaltung bestimmt. Gerade weil
sie, wie auch Husserl selber, auf rein phänomenologischem Wege nicht die
Fragen beantworten kann, auf die sie aber existentiell eine Antwort, oder

sagen wir, ein Licht erwartet, nimmt sie Zuflucht zu dem ihr im Glauben
angebotenen lumen fidei. Damit verläßt sie zweifelsohne den Rahmen der
transzendentalphänomenologischen Haltung. Wenn Lembecks Kritik darauf
zielt, daß man die Spätphilosophie Edith Stein nicht eine verallgemeinerbare
Phänomenologie Husserlscher Observanz nennen kann, so stimme ich dem

zu.
Edith Stein hat sich dem Versuch einer im Christentum in unendlichen

Abwandlungen geschehenen persönlichen Synthese verschrieben, einem
Zusammendenken von natürlichen Evidenzen und von aus der Offenbarung
gehörten und gelaubten, also bewußtseinsnonoriginären Inhalten. Aber
gerade deshalb ist sie für den mit einem ähnlichen Erkenntnisinteresse
Philosophierenden von Bedeutung.

Herbert Spiegelberg hatte richtig geurteilt: «In her considerable

philosophical output, her strictly phenomenological work must be kept apart
from her later outspoken Thomistic philosophy, in which, however, she tried
to incorporate some of Husserl's non-idealistic phenomenology and a good
deal of Reinach's, Pfänder's, Scheler's, Conrad-Martius's, and Heidegers's
thought.» The Phenomenological Movement, A Historical Introduction,
3. ed., The Hague, 1982, 238.

Edith Stein gibt durch die Begegnung mit Thomas den husserlschen

transzendentalphänomenologischen Ansatz offenkundig auf; sie verläßt den

phänomenologischen Boden der Erforschung des «reinen Ich» in der
«reinen» Phänomenologie, weil sie in dem phänomenologisch nicht gelösten
Problem der Konstitution der Person zu existentieller Klärung kommen
möchte. «Nemo credit nisi volens», dieser Satz Augustins benennt das freie
Entscheidungsmoment, das den Akt des «gläubigen Verstehens»
kennzeichnet, wo «real knowledge» (John Henry Newman, den sie übersetzte)
wichtiger geworden ist als das auf Selbstevidenz ausgerichtete «notional
knowledge». Thomas von Aquin nimmt gerade neben dem lumen rationis
das im Glauben geschenkte lumen fidei an. Edith Stein hat oft, von Thomas
ausgehend, auf diesen Gedanken des geschenkten «Sehens» sonst nicht
erfahrbarer Inhalte hingewiesen. Gerade das interessierte sie nach ihrer
Konversion. «Es gibt für den Menschen in statu viae keine Erkenntnis von
gleicher Gewißheit, wie sie dem Glauben eigen ist, obgleich es eine

uneinsichtige Gewißheit ist.» Ich verdanke Klaus Hedwig den Hinweis, daß

Husserl in seinem Handexemplar die hier kursiv wiedergegebene affirmative
Einschränkung unterstrichen hat. Vgl. Edith Stein. Leben, Philosophie,
Vollendung, op. cit., 250, Anm.35.

Auch der späte Husserl konzedierte: «... Da ist die Wissenschaft gut,
auch ohne zur Religion zu führen. Andererseits jedoch ist es eine



360 Phänomenologie und Scientia Crucis im Denke von Edith Stein

Unmöglichkeit zu behaupten, Wissenschaft, die letzten Endes zu Religion
und Gott führt, sei keine echte Wissenschaft.» Vgl. Adelgundis Jaeger-
schmidt, op. cit., 49. Zu Recht betont Waltraud Herbstrith: «Ohne die
Unterschiede zu verwischen und die jeweilige Originalität zu verkennen, hält
sie somit einen Dialog für möglich. Doch als gläubige Christin kann sie sich
mit der reinen Phänomenologie Husserls nicht mehr begnügen. Was dieser
offen läßt, nämlich die Frage nach Gott und die Frage des religiösen
Bewußtseins, ist für sie in der Zwischenzeit Realität geworden.» Vgl. Denken
im Dialog, op. cit., 35-36; vgl. Jan H. Nota, ebd., 96.

Lag ihr erstes Interesse bei der Frage nach dem Menschen als Thema einer
philosophischen Anthropologie, so liegt ihr neues Interesse beim Menschen
als personalem Abbild der dreipersönlichen Gottheit. Die Einfühlung steht

jetzt im Horizont einer theologischen Anthropologie.45

2.1 Metaphorologie des Fühlens

Um die grundlegende Bedeutung der Einfühlung als einer Hermeneutik des

leibhaftig Geistigen zu verstehen, wie sie später in der Kreuzeswissenschaft
praktiziert wird, scheint es mir wichtig, näher auf die Metaphorologie des

Fühlens einzugehen, die Edith Stein in Endliches und Ewiges Sein entwickelt.
Das, was sie gegen Ende dieses Werkes über das Fühlen sagt, verdient
meines Erachtens besonders hervorgehoben zu werden. Erstens, weil es hier
nicht um irgendein, sagen wir blindes Fühlen geht, und zweitens, weil es,
analog zu dem über die Einfühlung Gesagten, wesentlich um die Gewährung
des Fremden, des Anderen geht - um die Gewährung der anderen Person in
ihrer Einmaligkeit.

Das eigene Ich erfährt das eigene «Innerste der Seele» als ein

«eigentümlich geartetes: sie spürt es, wenn sie <bei sich selbst), <in sich
gesammelt ist>. Es läßt sich nicht so fassen, daß man es mit einem allgemeinen
Namen nennen könnte, es ist auch nicht mit einem allgemeinen Namen
vergleichbar.»46 Das Wesen, der Wesensunterschied des einzelnen ist
unaussprechbar, «nicht faßbar» (ES 459); wir können hier nur fühlen: «Jeder
Mensch fühlt sich in seinem innersten Wesen als etwas <Eigenes> ...» Wir
stellen fest, «daß der Mensch sich selbst als ein Unwiederholbares fühlt.» Das

eigentümlich Geartete in der Seele kann nur spürend erfühlt werden, in uns
selbst wie in den anderen: «Und wir <spüren> das Unaussprechliche ihres
Wesens auch an anderen» (ES 459). Im Hintergrund dieser Gedanken steht
die vertrackte Frage nach dem Individuationsgrund des Einzelseins, womit sie
sich im letzten Kapitel dieses Werkes (ES 43 Iff.) unter Abhebung von der

sogenannten thomistischen Lösung und in kritischer Anlehnung an Duns

45 Vgl. Carla BETTINELLI: «In un'atmosfera spirituale inserisce la sua idea-base,

l'Einfiihlung; è neeessario che il mio spirito, per potere vivere con altri spiriti, giunga ad una
conoscenza della loro vita spirituale.» II pensiero di Edith Stein, Milano 1976, 204-205.

46 Endliches und Ewiges Sein, Versuch eines Aufstiegs zum Sinn des Seins, Edith Steins
Werke II, Louvain, Freiburg 1950,458. Abkürzung im Text: ES.



Phänomenologie und Scientia Cruris im Denke von Edith Stein 361

Scotus beschäftigt.47 Edith Stein bestimmt nach diesen allgemeinen
Feststellungen nun genauer, was sie unter dieser Weise des Fühlens versteht. Es
scheint mir, als kündige sie in den folgenden Worten ihren
erkenntnistheoretischen Grundstandpunkt an. Ich zitiere deshalb ausführlich: «Das
<Fühlen>, von dem wir hier sprechen, hat selbst Erkenntniswert, es erschließt
uns etwas: ein Etwas, zu dem es der entsprechende Zugangsweg ist. Es ist ein
geistiger Akt, ein geistiges V/ahrnehmen. Wir nennen es <Fühlen>, weil es
<dunkles> Erfassen ist, nicht die Klarheit und Deutlichkeit der begrifflich
faßbaren Verstandeseinsicht hat, und weil es ein <Wahrnehmen mit dem
Herzen> ist: Was auf solche Weise gefühlt wird, das spricht zum Innern der
Seele und will dort aufgenommen werden. Wir reden von Wahrnehmung,
weil diese Wahrnehmung mit dem sinnlichen Wahrnehmen etwas gemeinsam
hat: daß ein Einmaliges und Wirkliches daran erfaßt wird ..» (ES 459^160).

Als erwiderte sie auf eine implizite Infragestellung ihrer Ausführungen,
fügt sie hinzu: «So trägt dieses Fühlen als eine besondere Weise
ursprünglicher Erfahrung ihren eigenen Rechtsgrund in sich» (ES 459-460).
Diese Weise der Erkenntnis des Einmaligen, wie sie im Fühlen gegeben ist,
entspricht der «formalen Bauform der Person: in der Einzigkeit des seiner
selbst bewußten Ich als solchem, das seine Wesensart als sein <Eigenstes>
umfaßt und jedem andern Ich die gleiche Einzigkeit und Eigenheit
zuschreibt» (ES 460). Edith Stein sieht die letztbegründende Individua-
tionsgrundlage in der kreatorischen Intention Gottes, daß die personale Seele
«Gottes Abbild auf eine <ganz persönliche Weise> wiedergeben soll» (ES
461). Die von Menschen gegeben Eigennamen treffen von daher nicht das

jeweils Einmalig-Besondere. Dieses kann nur auf eine liebend-einfühlende
Weise erfaßt werden. Da der Eigenname auf den verweist, «qui finxit
singillatim corda eorum» (Ps 32,15) (ES 461), kann die Seele sich Gott frei
öffnen, sich hingeben «zu jener Vereinigung, wie sie nur zwischen geistigen
Personen möglich ist. Es ist dies eine liebende Vereinigung: Gott ist die
Liebe, und der Anteil am göttlichen Sein, den die Vereinigung gewährt, muß
ein Mitlieben sein» (ES 462).

Die Metaphorologie des Einfühlens, jetzt konkreter des Fühlens, gehört
nach meinem Dafürhalten zur Grundlegung der von Edith Stein enfalteten
geistlichen Erfahrungslehre.48 Die Erfahrungserkenntnis des Zusammenseins,

47 Nicht ohne ein Gran von Humor schreibt Albert Zimmermann: «Der Streit, den diese
Lehre entfachte, ist von vielen Mißverständnissen begleitet, von großer Subtilität und eine
unversiegbare Quelle schlechter Laune bei Studenten und Professoren scholastischer
Philosophie.» Edith Stein als Philosophin, in: Kölner Universitätsreden 67 (1987) 35. Zur Frage
nach dem Individuationsgrund bei Duns Scotus liegen heute eine Reihe von Arbeiten vor, die
das Problem vor allem im Kontext der Trinitätstheologie behandeln. Zur Genese der
Individuationsproblematik, vgl. O. Boulnois, «Genèse de la théorie scotiste de individuation»,
in: Le problème de l'individuation, Paris 1991, 51-78.

48 Auf die m. E. entscheidende Beeinflussung durch die Lektüre des Pseudodionysius
Areopagita kann ich an dieser Stelle nur hinweisen. Die zwischen 1940 und 1941 im Echter
Karmel geschriebene Abhandlung: «Wege der Gotteserkenntnis. Die Symbolische Theologie>



362 Phänomenologie und Scientia Crucis im Denke von Edith Stein

des geistigen «Ineinanderseins»49 von Personen, die in allen Weisen des

«Ergriffenwerdens» (KW 164) und «Erfaßtwerdens» (KW 173) wahrnehmbar
wird, das Verwundetwerden von der «Zärtlichkeit des göttlichen Lebens»

(KW 168-9), das Entflammen durch «liebesglühende Erkenntnisse» (KW
181) - diese nach Analogie «ehelicher Hingabe»50 ins Wort gefaßte Metaphern

für die liebende Vereinigung - können nicht anders erfahren werden als
in einem geistlichen Fühlen. Wenn es zu einer inneren Berührung mit einer
Person kommt, «so ist man mit dieser Person in lebendiger Fühlung».51 Wenn
in der geläuterten Liebe die wechselseitige Hingabe der sich innertrinitarisch
liebenden göttlichen Personen in der gnadenhaften Vereinigung erfahren
wird, dann ist dies ein «wahrnehmbares Fühlen»52: «Wenn sie (die Seele) aber
in der vollkommenen Liebesvereinigung ganz hineingezogen wird in das

göttliche Leben, dann kann es ihr nicht verborgen bleiben, daß es ein
dreipersönliches Leben ist, und sie muß mit allen drei göttlichen Personen in
Fühlung kommen.»53

Die theologische Anthropologie Edith Steins beruht so auf der
geistiggeistlichen Erkenntnisform der Einflihlung als einheitsbildendem Moment
einer Ontologie der Person. Die Person erfühlt ihr einmalig-individuelles
Eigensein in ihrer radikalen Freiheit, die offen steht für das Mit-Fühlen.

2.2 Freiheit und Vergöttlichung: Der Sinn der «sich-einfühlenden Wissenschaft»

Edith Steins

Die Kreuzeswissenschaft als eine einfühlende Erfahrungswissenschaft handelt

von diesem Gebrauch der personalen Freiheit im spezifischen Horizont der
mystischen Selbstverwirklichung in der Beziehung zum Kreuz. Die
gottmenschliche Person Jesus Christus kann in seiner Lehre, in seiner

erlösungsverheißenden Botschaft begrifflich verstanden werden; aber: «Wenn
wir von Kreuzeswissenschaft sprechen, so ist das nicht im üblichen Sinn von
Wissenschaft zu verstehen: sie ist keine bloße Theorie, d. h. kein reiner
Zusammenhang von - wirklich oder vermeintlich - wahren Sätzen, kein in
gesetzmäßigen Denkschritten aufgeführtes ideales Gebäude. Sie ist
wohlerkannte Wahrheit - eine Theologie des Kreuzes -, aber lebendige, wirkliche
und wirksame Wahrheit» (KW 3). Der Kreuzeswissenschaft geht es
insbesondere um die Erfahrung des leidenden, gekreuzigten, toten und
auferstandenen Personseins Jesu Christi. Diese Konkretheit kann nur auf die
Weise der Einfühlung verstanden werden, durch eine Art Fühlen, ein Mit-
Fühlen seiner historischen Existenzweise. Die Einfühlung in die Erlebens-

des Areopagiten und ihre sachlichen Voraussetzungen» ist jetzt in Edith Steins Werke XV,
1993. 65-107 mit einem Anhang, 108-127 wiedergegeben.

49 Kreuzeswissenschaft, op. cit. 150.
50 Wie bei Johannes vom Kreuz, den sie anführt, ebd. 189.
51 Ebd. 158, Kursivschrift von mir.
52 Ebd. 149.
53 Ebd. 161.



Phänomenologie und Scientia Crucis im Denke von Edith Stein 363

weise Jesu, in sein Kreuz, ist der Weg zum Verständnis des Preises der Freiheit

und der Hingabe Jesu. Diese Einfühlung durch Mitfühlung ist eine
Möglichkeit der personalen Freiheit.

All das, was Edith Stein über den Menschen als geistige Person sagt, wie
er nämlich nicht nur seinem Leib, «sondern auch seiner Seele lfei
gegenübersteht» (ES 394) und über beide Macht hat, wie er sich selber frei
gestalten kann, rückbezogen auf sein Selbst von sich weiß und in Freiheit zu
sich selber Stellung nehmen kann54, ist wesentlich für eine dynamische Ontologie

der Person und bildet die Voraussetzung für das freie und bewußte
Stellungnehmen vor Gott. Jeder einzelne Mensch als «eigne Gestalteinheit»
(ES 481) ist dazu berufen, «in einer zeitlichen Entfaltung» und durch freies
Mitwirken sich auf die endgültige Erfüllung auszurichten, «worauf das

natürliche menschliche Sein ursprünglich hingeordnet war: den Anteil am
göttlichen Leben in der freien persönlichen Hingabe» (ES 481). In der um
1930 niedergeschriebenen Vorlesung über die ontische Struktur der Person
hieß es in diesem Sinn vorausweisend: «Die Selbsthingabe ist die freieste Tat
der Freiheit.»55

Die Person ist, so entwickelt sie in Endliches und Ewiges Sein, vor allem
durch diese Freiheit des Ich bestimmt, die Fähigkeit, «letztlich freie
Entscheidungen» (ES 143) treffen zu können: «Die Entscheidungsfreiheit
über sich selbst steht der Seele zu» (ES 144). Die Freiheit, von Gott etwas als

Geschenk, als Gnade anzunehmen, ist so höchster Ausdruck der Person:
«Doch gerade in diesem In-Empfang-Nehmen kommt der Anteil ihrer Freiheit
zum Ausdruck» (ES 145). In der Hingabe an Gott verwirklicht sich die Freiheit

der Person. «Und diese Übergabe ist die höchste Tat ihrer Freiheit» (ES
145). «Johannes vom Kreuz schildert die mystische Vermählung als

freiwillige Hingabe Gottes und der Seele aneinander und schreibt der Seele
auf dieser Stufe der Vollkommenheit eine so große Macht zu, daß sie nicht
nur über sich selbst, sondern über Gott verfügen kann» (ES 145). In diesem
freien Verfügen der Person über sich selber und über die anzunehmende oder
abzulehnende Liebe liegt das «große Geheimnis der persönlichen Freiheit.»56

Die mystische Vereinigung geht über die Erfahrung des Kreuzes - das ist
die Quintessenz, die Edith Stein aus dem Werk des Johannes vom Kreuz
übernimmt. Die frei gewählte Einfühlung in das Kreuz, die
Kreuzeswissenschaft, führt zur Verwandlung der Seele, zur vollkommenen

54 Vgl. ES 395.
55 Die ontische Struktur der Person und ihre erkenntnistheoretische Problematik, in: Welt

und Person, Beitrag zum christlichen Wahrheitsstreben, Edith Steins Werke VI, Louvain,
Freiburg 1962, 156 (Vgl. auch den Kommentar zur Seelenburg Theresas von Avila, Werke VI,
67).

56 Die ontische Struktur der Person, 144. Cf. Abelardo Lobato, «Ser hombre para Edith
Stein es llevar a complemento, por el ejercicio de la vida personal, mientras que peregrinamos en
el cuerpo, todas las posibilidades del alma y del espxritu que por su propio fmpetu tienden hacia
Dios como a su centro y meta. Ser hombre es aspirar a ser mucho mâs que mero hombre.» Op.
cit. 226.



364 Phänomenologie und Scientia Crucis im Denke von Edith Stein

Umgestaltung in der Vereinigung mit dem Gekreuzigten. Es geschieht eine
Transformation, eine Metamorphose der alten in eine neue Identität des Ich,
zu einer neuen Freiheit hin57, eine Veränderung weil Ver-anderung des

Selbst, das aus der ego-logischen Autonomie herausgeht («sali sin ser
notada...») und durch die Heteronomie und Heterologie des Liebesgesetzes
Christi in die Tiefe des eigenen Ich vorstößt und sich als veränderte,
umgestaltete Person in der Ordnung der Neuen Schöpfung erfährt.58

Die Vollendungsgestalt dieser personalen Veränderung benennt Edith
Stein im Anschluß an Johannes vom Kreuz, Dionysius Areopagita und die
griechischen Väter mit einem theologisch-mystischen Grenzbegriff: die

Vergöttlichung des Menschen. Johannes vom Kreuz redet ohne spekulative
Skrupel von dieser «Vergöttlichung» (KW 230, vgl. 174): «endiosamiento»59.

«Die ganze Lehre des Heiligen ist ja eine Lehre der Liebe, eine Anweisung,
wie die Seele dahin gelangen kann, umgeformt zu werden in Gott, der die
Liebe ist» (KW 264). Eine der signifikantesten Stellen, die Edith Stein dem
Johannes entnimmt, sei hier ausführlich wiedergegeben: «Wenn Gott die
Seele einmal in gnadenvoller Weise mit der Heiligsten Dreifaltigkeit
vereinigt, so daß sie vergöttlicht und Gott durch Teilhabe wird60 - wer kann es
dann noch für unglaublich finden, daß sie ihre Verstandes-, Willens- und

Liebestätigkeit vollzieht in der Heiligsten Dreifaltigkeit, vereint mit Ihr und
wie der Dreieinige Gott selbst Das heißt umgestaltet sein in die drei
Personen, der Macht, der Weisheit und Liebe nach, und dadurch ist die Seele

Gott ähnlich. Damit sie zu dieser erhabenen Lebensweise gelangen könne,
schuf sie Gott nach Seinem Bild und Gleichnis.»61 Edith Stein erkennt in der
hier zum Ausdruck kommenden Teleologie der geistigen Person das von ihr
ursprünglich Intendierte, die erfahrbare Erfüllung der Vereinigung der Seele
mit Gott. Sie übernimmt von daher - ohne weitere problematisierende

57 Andres Bejas veröffentlicht in seiner Studie «Edith Stein - Von der Phänomenologie zur
Mystik», Frankfurt 1988, 135, aus dem Archiv des Kölner Karmel den Text einer Ansprache
Edith Steins vom 14. 9. 1940: «Die Hochzeit des Lammes». Edith Stein stellt u. a. einem vagen
Begriff von Freiheit denjenigen der «Kinder Gottes» gegenüber. Diese entdecken im Gehorsam
einen neuen Freiheitsraum, denn «sie möchten ungehindert dem Geist Gottes folgen...», 139. Sie
führt den schon früher in ihren Vorträgen zitierten Ausspruch Goethes an: «Gehorsam fühlt sich
meine Seele stets am schönsten frei.»

58 Vgl. z. B. die Stelle in ihrem Briefwechsel mit R. Ingarden, wo sie das unaussprechlich
Persönliche mit der ihr eigenen, oft kecken Art sehr einfach sagen kann. Am Schluß ihres
Briefes schreibt sie. «Könnten Sie sich wohl entscheiden, mich <Schwester Benedicta) zu

nennen, wie ich es jetzt gewöhnt bin? Bei <Fräulein Stein> muß ich mir überlegen, was das für
ein Ding ist. Mit den herzlichsten Wünschen und Grüßen für Sie und Ihre Lieben...» Briefe...,
op. cit., 239.

59 Das «endiosamiento» als «transformaciön del aima», wird bei Johannes vom Kreuz als

ein Vergöttlichtsein durch Teilhabe an der Natur Gottes beschrieben, im Sinne von 2 Petr 1,4

(theias koinônoi physeôs).
60 «El aima se hace deiforme y Dios por participaciön»; vgl. in der kritischen Ausgabe,

Vida y obras de San Juan de la Cruz, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid 1978, 981. Die
folgenden Kursivschriften sind von mir.

61 Zit. ebd. 238; vgl. die sinnähnliche Stelle 180.



Phänomenologie und Scientia Crucis im Denke von Edith Stein 365

Differenzierungen - diesen Begriff der Vollendung der Person als
Vergöttlichung.62 Sie ist fasziniert von der kühnen geistlichen Spekulation des
Johannes vom Kreuz, nach der die sich ganz an Gott hingebende Seele so
weit über ihre natürlichen Fähigkeiten hinaus gehoben werden und so sehr am
göttlichen Sein teilhaben kann, daß sie «das tiefste Hineingezogenwerden in
das göttlichste Sein (erfährt), das die Seele selbst vergöttlicht» (KW 161).
Auf der letzten Seite ihrer Kreuzeslehre gibt Edith Stein eine konnaturale
Zusammenschau der sanjuanistischen Kreuzeswissenschaft (KW 241). Das
übernatürliche Licht, so schreibt sie, verwandle die natürlichen Seelenkräfte
«in vergöttlichte und vergeistigte» (KW 241). In Endliches und Ewiges Sein
hatte sie schon eine differenzierte Beschreibung dieses Ineinander des
Menschlichen und des Göttlichen entwickelt als eine Vergöttlichung der Seele
und - wie sie scheu hinzufügt - des ganzen Menschen. «Bei der Vereinigung
der Seele mit dem göttlichen Geist werden Gott und die Seele nicht Teile
eines Seienden. Das göttliche Sein wird durch die Vereinigung mit dem
menschlichen weder vermehrt noch vermindert noch in irgendeiner Weise
verändert. Die Seele freilich (und darum der ganze Mensch) erfährt durch die
Vereinigung eine Umwandlung von Grund auf. Dennoch bleibt sie in ihrem
Sein erhalten, es wird nicht ein Teil des göttlichen. Und trotzdem darf diese

Vereinigung eine noch innigere genannt werden und in eigentlicherem Sinne
ein Ineinander als das von Seele und Leib. Denn die Seele gestaltet sich in
den Leib hinein wie in ein fremdes Mittel, einen von ihr selbst gattungsmäßig
verschiedenen Stoff. Gott und die Seele aber sind Geist und durchdringen
sich, wie nur Geist und Geist sich durchdringen können: kraft gegenseitiger
freier persönlicher Hingabe, die Geschiedenheit des Seins voraussetzt, aber -
trotz des unendlichen Abstands von Ungeschaffenem und Geschaffenem -
eine Wesensgemeinsamkeit, die ein wahrhaftes Eingehen ineinander möglich
macht» (ES 422). «Es ist ja der Sinn des menschlichen Seins, daß in ihm der
Himmel und Erde, Gott und Schöpfung sich vermählen sollen ...», so hieß es

in «Endliches und Ewiges Sein», mit dem entscheidenden Zusatz: «Christus
der Auferstandene - Urbild und Haupt der Menschheit - (ist) die

Zielgestalt, auf die alles menschliche Sein hingeordnet ist und von der es

seinen Sinn bekommt» (ES 474).
Marcel Dubois, Philosoph an der Hebräischen Universität in Jerusalem,

erkennt im Werk Edith Steins «la présence d'une âme profondément juive:
pour elle la philosophie est engagement de toute la personne et la vérité est
affaire de vie.»63 Edith Stein umgreift das lebensspendende Kreuz, das Anteil
am göttlichen Leben gibt64; sie sucht «dans l'union de l'âme avec son Créateur

62 Vgl. ebd. 148, 173-174, 228.
63 L'itinéraire philosophique et spirituel d'Edith Stein, in: Revue thomiste 1973, 209; vgl.

auch die sehr persönlichen Ausführungen von Hedwig Conrad-Martius, in: Denken im
Dialog, op. cit., 180ff.

Im Sommer 1937 schreibt sie aus Köln, Lindenthal an R. Ingarden: «Es wird besser sein,

wenn ich Ihnen ganz einfältig etwas von meinem Leben erzähle. Wir glauben, daß es Gott



366 Phänomenologie und Scientia Crucis im Denke von Edith Stein

et Sauveur (la) réalisation dès ici-bas de la divinisation à laquelle l'homme est
appelé.»65

Das Problem der Einfühlung hatte Edith Stein auf einen Weg gebracht,
der sie - über die Umgestaltung oder vielleicht gänzliche Aufgabe der
transzendentalphilosophischen Erkenntnishaltung66 - zur Mitfühlung mit den
anderen und mit dem Anderen führte, ein Weg, den sie als absolute
Sinngebung ihr vorgegeben sah und den sie für sich frei erwählte: ein- und
mitfühlend. «So ist die bräutliche Vermählung der Seele mit Gott das Ziel, für
das sie geschaffen ist, erkauft durch das Kreuz, vollzogen am Kreuz und für
alle Ewigkeit mit dem Kreuz besiegelt» (KW 241).

gefällt, sich eine kleine Schar von Menschen auszuwählen, die besonders nahen Anteil an
seinem eigenen Leben haben sollen, und glauben, zu diesen Glücklichen zu gehören. Wir wissen

nicht, nach welchen Gesichtspunkten die Auswahl getroffen wird. Jedenfalls nicht nach Würde
und Verdienst...» (238).

65 Marcel Dubois, ebd. 210. Reuben GUILEAD trifft diesen Kern der von Edtih Stein
anvisierten Ontologie der Person: «La personnalisation de l'homme va de pair avec sa

divinisation et sa spiritualisation.» De la phénoménologie à la science de la Croix, L'itinéraire
d'Edith Stein, Louvain, Paris 1974, 368, vgl. 330, 344. Vgl. José Antonio MlGUEZ: «Esta gran
revelaciôn de la actitud mistica adquiere para nosotros valor definitivo en el itinerario espiritual
de Edith Stein. Afirmacién, divinizacién y espiritualizacién de la persona, que solo se sabe

completamente a gusto cuando lleva con amor el peso de la cruz.» Bergson y Edith Stein. Dos
caminos hacia la mistica, in: Arbor 92 (1975) 14-31, 31.

66 R. INGARDEN sah hierin zunächst «das in gewissem Sinne tragische Finale» Edith Steins,
«das darin bestand, darauf zu verzichten, weiter Philosophie auf die Weise zu pflegen, wie sie

von Husserl immer wieder auf seine Fahne geschrieben ward...», nämlich die Frage nach der
absoluten Evidenz. Edith Stein nahm diese andere Richtung. «Deshalb denke ich, daß es eine
tiefe innere Krise war, an welcher sie, meiner Meinung nach, in einer für sie glücklichen Weise

herausgekommen ist.» Über die philosophischen Forschungen Edith Steins, 468-469. In einem
der späten Briefe Edith Steins an Roman Ingarden geht sie auf eine ganz persönliche und

prinzipielle Weise auf den «Anfang» des Philosophierens ein: «Daß man auf dem Wege der
Konstitutions-Probleme (die ich gewiß nicht unterschätze) zum Idealismus geführt werden
müsse oder könne, glaube ich nicht. Es scheint mir, daß diese Frage überhaupt nicht auf
philosophischem Wege entscheidbar ist, sondern immer schon entschieden ist, wenn jemand
anfängt zu philosophieren. Und weil hier eine letzte persönliche Einstellung mitspricht, ist es

auch bei Husserl verständlich, daß dieser Punkt für ihn indiskutabel ist.» Briefe an Roman

Ingarden, op. cit., 110.


	Phänomenologie und Scientia Crucis im Denken von Edith Stein : von der Einfühlung zur Mit-Fühlung

