
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)

Heft: 3

Artikel: Jenseits aller Versöhnung : zur Geschichtsphilosophie in Hegels
Phänomenologie des Geistes als negativer Theodizee der absoluten
Freiheit

Autor: Dellavalle, Sergio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761424

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761424
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sergio Dellavalle

Jenseits aller Versöhnung

Zur Geschichtsphilosophie in Hegels Phänomenologie
des Geistes als negativer Theodizee der

absoluten Freiheit1

Die Frage, ob die Phänomenologie eine Geschichtsphilosophie enthalte,
wurde von der Hegel-Forschung bislang widersprüchlich und meistens zu
voreilig beantwortet: Die einen Hegel-Forscher haben nämlich für selbstverständlich

erklärt, daß die Phänomenologie eine geschichtsphilosophische
Dimension besitze;2 die anderen haben das Problem einfach ignoriert oder mit
genauso großer Selbstverständlichkeit behauptet, dieses Jenaer Werk habe
mit einer Philosophie der Geschichte nichts zu tun. Beide haben aber
versäumt, die Frage einer spezifischen Analyse zu unterziehen, was in erster
Linie einen Vergleich zwischen der Phänomenologie und den Berliner
Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte miteinschließen und sogar

1 Ich möchte hier der «Fondazione Luigi Einaudi» in Turin für die Verleihung des

Stipendiums danken, das mir ermöglicht hat, diesen Aufsatz zu schreiben.
2 Unter «geschichtsphilosophischer Dimension» oder «Geschichtlichkeit» der

Phänomenologie verstehe ich in diesem Kontext weder die unbestreitbare Tatsache, daß sie in
einer bestimmten historischen Epoche geschrieben wurde, noch jene «Historisierung des Seins»
und der klassischen Logik und Metaphysik, die Hegel gerade in den Jenaer Jahren begann und
die einen sehr bedeutenden Einfluß auf seine ganze Philosophie haben sollte; vgl. dazu

Maurer, R.K., Hegel und das Ende der Geschichte. Interpretationen zur Phänomenologie des

Geistes, Stuttgart, Berlin, Köln, Mainz 1965. Im Kontext meiner Untersuchung wird hingegen
ausschließlich die These erörtert, daß die Phänomenologie eine ausgearbeitete philosophische
Interpretation des historischen Ganges der Menschheit enthält, nämlich eine erste Form jener
Philosophie der Weltgeschichte, die wir sonst durch die Berliner Vorlesungen kennen. Hegels
Texte werden unter Anwendung folgender Abkürzungen zitiert: HGW: Gesammelte Werke,
Hamburg 1975ff.; HW: Werke in zwanzig Bänden, Frankfurt a. M. 1970f.; HPhWG:
Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte, hrsg. von Georg Lasson, Leipzig 1917ff. ;

HRPh: Vorlesungen über Rechtsphilosophie 1818-1831, hrsg. von Karl-Heinz Dring, Stuttgart,
Bad Cannstatt 1974; HVorl: Vorlesungen. Ausgewählte Nachschriften und Manuskripte,
Hamburg 1983ff.; HRPhl9/20: Philosophie des Rechts. Die Vorlesung von 1819/20 in einer
Nachschrift, hrsg. von Dieter Henrich, Frankfurt a. M. 1983. HJSchr: Hegels theologische
Jugendschriften, hrsg. von H. Nohl, Tübingen 1907; HSchrPR: Schriften zur Politik und
Rechtsphilosophie, hrsg. von G. Lasson, Leipzig 1923 (1. Aufl., 1913); HDok: Dokumente zu
Hegels Entwicklung, hrsg. von J. Hoffmeister, Stuttgart, Bad Cannstatt 1974 (1. Aufl., 1936).



Jenseits aller Versöhnung 311

voraussetzen sollte. Es ist deswegen angebracht, das Problem neu aufzurollen,
wobei im wesentlichen zwei Ziele angestrebt werden:

a) die Erstellung eines Entsprechungsschemas zwischen den Gestalten der
Phänomenologie und den Stufen der Entwicklung des Weltgeistes nach der

späteren Berliner Auffassung, so daß es möglich wird zu bestimmen, erstens,
ob die Phänomenologie eine Geschichtsphilosophie überhaupt beinhaltet, und
zweitens, welchen Gestalten eine geschichtsphilosophische Dimension
zugesprochen werden darf;

b) die Herausarbeitung des Spezifikums der spätjenaer bzw.
phänomenologischen Geschichtsphilosophie.

Dabei wird sich zeigen, daß die Geschichtsphilosophie, die aus der
Phänomenologie des Geistes herausgearbeitet werden kann, sich von den früheren

und späteren Auffassungen des Autors durch ihre Radikalität abhebt. In
ihr wird nämlich die Freiheit als «absolut» definiert, und der Anspruch des

Subjekts nach uneingeschränkter Selbstverwirklichung ist so kompromißlos,
daß der Philosoph sich nicht bemüht, die Vernunftmäßigkeit einer zwar
«relativen», aber wirklichen sozio-politischen Freiheit zu schildern. Somit ist
die Phänomenologie Hegels einziges Werk mit systematischem Anspruch, in
dem die absolute Subjektivität keine adäquate Entsprechung in der wirklichen
Welt hat. In den späteren Werken hat der Philosoph versucht, die Kluft
zwischen der Subjektivität und der sozio-politischen Wirklichkeit erneut zu
schließen, jedoch müssen wir gerade diese Suche nach einem
konkrethistorischen Pendant für das absolute Wissen als eine der Ursachen - wenn
nicht die wichtigste überhaupt - für die in den Werken der letzten Jahre
offensichtliche Einschränkung der politischen und kulturellen Freiheit und für
den Verzicht auf den kritischen Anspruch von Seiten der Philosophie
betrachten.

I. Das Problem der «Geschichtlichkeit» der Phänomenologie des Geistes

In den letzten Jahren hat die Suche nach der geschichtsphilosophischen
Dimension der Phänomenologie kaum eine Rolle in der Hegel-Forschung
gespielt. Meistens sind die Autoren einen anderen Weg gegangen; Sie haben
eher die erkenntnistheoretischen Aspekte des Werkes hervorgehoben3, oder
sie haben es als eine Art besonderen Bildungsroman interpretiert, der die

3 In diese Richtung ist vor allem die westdeutsche Phänomenologie-Forschung gegangen;
vgl. den Kommentar von Scheier, C.-A., Analytischer Kommentar zu Hegels Phänomenologie
des Geistes. Die Architektonik des erscheinenden Wissens, Freiburg, München 1980, und
darüber hinaus: Marx, W., Hegels Phänomenologie des Geistes, Frankfurt a. M. 1971;

Fink, E., Hegel. Phänomenologische Interpretation der Phänomenologie, Frankfurt a. M. 1977;

Krahl, H.-J., Erfahrung des Bewußtseins, Frankfurt a. M. 1979; CLAESGES, U„ Darstellung des

erscheinenden Wissens, Hegel-Studien, Beiheft 21, Bonn 1981; PASCHOTTA, H., Analyse und

Kritik der Dialektik des Bewußtseins und des Selbstbewußtseins in Hegels Phänomenologie des

Geistes 1807, Diss. FU Berlin 1988.



312 Jenseits aller Versöhnung

Etappen der Entwicklung der individuellen Subjektivität untersucht und
darstellt.4 Somit wurde das Thema der Geschichtlichkeit der Phänomenologie
eher umgangen, als daß man sie explizit verneint hätte.5 Sucht man daher eine

tiefergehende Auseinandersetzung und konzeptuelle Thematisierung dieser
Frage, dann ist es unumgänglich, bis in die dreißiger und vierziger Jahre

zurückzugehen, als Jean Hyppolite und György Lukacs zwei Interpretationen
der Phänomenologie entwarfen, welche unübersehbare Gemeinsamkeiten
aufweisen.6 Wichtig ist in unserem Zusammenhang vor allem die Dreiteilung des

Jenaer Werkes; für beide Autoren besteht nämlich die Phänomenologie aus
drei in ihrem Objekt und dementsprechend auch in ihren kategorialen Grundlagen

verschiedenen und genau getrennten Teilen:
a) Der erste Teil - von der «sinnlichen Gewißheit» bis zur «Vernunft» -

handelt von der Entwicklung des individuellen Bewußtseins, d. h. von der

Subjektivität, die sich nur ihrer Individualität bewußt ist.

b) Der zweite - das Kapitel über den «Geist» - enthält diejenigen
Gestalten, die Hegel selbst «Gestalten einer Welt» nennt (HGW, IX 240).

c) Der dritte und letzte Teil beinhaltet «Religion» und «absolutes
Wissen» - wobei im Kapitel über die «Religion» auch von der Kunst die
Rede ist -, so daß dieser abschließende Teil als eine Vorwegnahme des

späteren «absoluten Geistes» anzusehen ist.7

Für unsere Untersuchung ist somit vor allem der zweite Teil von Interesse:

Hier geht nämlich das individuelle zum kollektiven Bewußtsein über,
was zumindest eine der Voraussetzungen für das Entstehen einer historischen
Erfahrung erfüllt. Zwei neue Elemente erscheinen auf dieser Stufe der
phänomenologischen Entwicklung zum ersten Mal: Erstens wird nun das Objekt
selbst als Selbstbewußtsein anerkannt, was den Weg für eine bewußte Inter-
subjektivität freimacht. Zweitens erhält der Gegenstand des Bewußtseins die
Merkmale der Substanz, denn er existiert nicht mehr bloß in der

4 Beispiele dieser Interpretation kann man vor allem in der angelsächsischen Literatur
finden: vgl. LOEWENBERG, J., Hegel's Phenomenology. Dialogues on The Life of Mind, La Salle
(Illinois) 1965; Solomon, R.C., In the Spirit of Hegel. A Study of G.W.F. Hegel's
Phenomenology ofSpirit, Oxford Univ. Press 1983.

5 Für eine explizite Verneinung der Geschichtlichkeit der Phänomenologie vgl.
BECKER, W., Idealistische und materialistische Dialektik, Stuttgart, Berlin, Köln, Mainz 1970;
DERS., Hegels Phänomenologie: Eine Interpretation, Stuttgart, Berlin, Köln, Mainz 1971.

6 Vgl. Hyppolite, J., Genèse et structure de la Phénoménologie de l'Esprit de Hegel, Paris
1946; LUKACS, G., Der junge Hegel und die Probleme der kapitalistischen Gesellschaft, Zürich,
Wien 1948. Von Jean Hyppolite vgl. auch: «L'état du Droit (la condition juridique)», in: Hegel-
Studien, Beiheft 3, Bonn 1966, 181-185; Introduction à la philosophie de l'histoire de Hegel,
Paris 1968.

7 Eine ähnliche Interpretation der Phänomenologie, in mehr oder weniger direkter
Anlehnung an die Arbeiten von Hyppolite und Lukäcs, haben später auch Sergio Landucci und
Bernard Cullen entworfen. Vgl. Landucci, S., Hegel: la coscienza e la storia. Approssimazione
alla Fenomenologia dello spirito, Firenze 1976; CULLEN, B., «Hegel's Historical
Phenomenology and Social Analysis», in: D. Lamb (ed.), Hegel and Modern Philosophy,
London, New York, Sydney 1987, 1-29.



Jenseits aller Versöhnung 313

erkenntnistheoretischen Aktivität des Subjekts, sondern auch außerhalb und
unabhängig von ihm als eine bleibende Realität. Aus der Tatsache, daß die
Kategorien Intersubjektivität und Substantialität die Gestalten des «Geistes»

grundlegend charakterisieren, darf man schließen, daß in diesem Kapitel
sozio-politische Modelle untersucht werden. Die Subjektivität hat nämlich
ihren Solipsismus aufgegeben und sich in eine für sie bisher neue Welt von
zwischenmenschlichen Beziehungen und Institutionen begeben. Hyppolite
und Lukacs gehen aber weiter und interpretieren den «Geist» als eine besondere

Art geschichtsphilosophischer Abhandlung8: Nach ihrer Auffassung
enthält die Phänomenologie eine philosophische Interpretation zumindest
eines Teiles des historischen Ganges der Menschheit, nämlich eine
Geschichtsphilosophie im echten Sinne. Obwohl Hegel im ganzen «Geist»-
Kapitel die Grundkategorie der Geschichte, d. h. die Zeit, kein einziges Mal
erwähnt, läßt sich die These von Hyppolite und Lukacs auf Grund der
Parallelität zwischen den Gestalten der Phänomenologie und allen wichtigen
Stufen der Entwicklung des Weltgeistes von der altgriechischen Sittlichkeit
bis zur Französischen Revolution in der Berliner Geschichtsphilosophie
weitestgehend bestätigen.9 Bliebe es dabei, dürften wir aber lediglich von einer
teilweisen Präsenz der Weltgeschichte in der Phänomenologie sprechen, denn
es fehlten die vor der antiken Sittlichkeit angesiedelten Etappen ihrer
Entwicklung. Wenn wir aber den Blick über die Gestalten des «Geistes»
hinaus erweitern, läßt sich auch dieser Mangel beseitigen: Nicht nur für die
Stufen der Geschichte ab dem alten Griechenland, sondern auch für den
Naturzustand und den orientalischen Despotismus ist es nämlich möglich,
entsprechende Gestalten in der Phänomenologie festzustellen.

Als erster wies Victor Goldschmidt in einem 1964 veröffentlichten Aufsatz

auf die Gemeinsamkeiten zwischen dem «reinen Selbstbewußtsein» der
Phänomenologie und dem Naturzustand-Begriff der Berliner Zeit hin.10 Dies
läßt sich in erster Linie aus einigen Stellen schließen, die einen direkten
Zusammenhang zwischen dem «Kampf um Anerkennung» und den
Auseinandersetzungen herstellen, welche den Übergang vom Naturzustand zur
ersten stabilen Staatsform begleiten (HW, VII507, X 221 u. 223). Neben den

philologischen Beweisen läßt sich ein anderes Argument zugunsten von
Goldschmidts Theorie einführen, nämlich die konzeptuelle Verwandtschaft
zwischen dem phänomenologischen Begriff des reinen Selbstbewußtseins und

8 Somit beschränkt sich die historische Dimension der Phänomenologie laut Hyppolite und
Lukacs nur auf das «Geist»-Kapitel. Dagegen hat Jan Beaufort versucht, ohne allerdings
wirklich überzeugende Argumente dafür bieten zu können, die gesamte Phänomenologie als
eine Geschichtsphilosophie zu interpretieren. Vgl. Beaufort, J., Die drei Schlüsse.

Untersuchungen zur Stellung der Phänomenologie in Hegels System der Wissenschaft,
Würzburg 1983,143ff.

9 Für eine umfangreiche Analyse dieser Parallelität verweise ich auf meine Untersuchung: II
bisogno di una libertà assoluta, Milano 1992.

10 GOLDSCHMIDT, V., «État de nature et pacte de soumission chez Hegel», in: Revue

philosophique de la France et de l'Étranger LXXXIX (1964) 45-65.



314 Jenseits aller Versöhnung

Hegels Auffassung der Subjektivität im Naturzustand, welche im Kapitel der
Berliner Geschichtsphilosophie über Afrika als den einzigen Kontinent, der
sich nach Hegels Überzeugung noch auf einer vorgeschichtlichen
Entwicklungsstufe befindet, dargestellt wird (HPhWG, 203ff.; HW, XII 120ff.).
Nicht anders als das phänomenologische Selbstbewußtsein ist sich auch der
Afrikaner - oder der Naturmensch, was für Hegel dasselbe ist - nur seiner
selbst bewußt, d. h. seiner Instinkte und seiner «Begierde», während er allem
anderen einen Wert «an und für sich» abstreitet. Aus einer solchen
Konstellation kann sich nur ein zügelloser Drang nach Vernichtung, schließlich
der Kampf aller gegen alle entwickeln. Ähnlich wie die Lage des durch die
Begierde unablässig geplagten reinen Selbstbewußtseins der Phänomenologie
ist auch der Naturzustand in der Geschichtsphilosophie durch Unsicherheit,
Instabilität und letztendlich auch Unglück geprägt, «ein Zustand der
Gewalttätigkeit und des Unrechts, von welchem nichts Wahreres gesagt werden
kann, als daß aus ihm herauszugehen ist» (HW, X 312); diesen Schritt zu
vollbringen ist eben Aufgabe des «Kampfes um Anerkennung».

Auch die Suche nach einer phänomenologischen Entsprechung für den
orientalischen Despotismus stützt sich auf die Pionierarbeit eines Hegel-Forschers,

in diesem Fall von Sergio Landucci11. Ähnlich wie Goldschmidt führt
Landucci zugunsten seiner These, die Entsprechung zum orientalischen
Despotismus sei in der Gestalt Herrschaft-Knechtschaft auszumachen,
hauptsächlich philologische Argumente an.12 Darüber hinaus sind aber auch
hier konzeptuelle Analogien festzustellen: Erstens handelt es sich in beiden
Fällen um einen Zustand, in dem das Individuum zum ersten Mal seine

Selbstbezogenheit aufgibt, um in einer stabilen sozio-politischen Beziehung
zu verankern; dadurch wird der Übergang vom «Ich» zum «Wir» eingeleitet.
Zweitens verändert sich auch das Verhältnis zum Objekt, das nicht mehr als
bloß zu vertilgende Wirklichkeit zwecks Befriedigung der Instinkte gilt,
sondern als «Wert an und für sich» anerkannt wird, nämlich als Substanz, die
durch die Arbeit zu erhalten und auszubauen ist. Schließlich treffen wir
sowohl im Herr-Knecht-Verhältnis als auch im orientalischen Despotismus
auf die gleichen Formen der Subjektivität: einerseits auf Individuen, die auf
ihre Freiheit verzichtet haben und daher der Substanz völlig unterworfen sind
(die Knechte als Untertanen eines despotischen Herrschers); andererseits auf
den einzelnen, der sich als solcher mit der substantiellen Macht identifiziert
(den Herrn als Despoten).

11 Landucci, Hegel: la coscienza e la storia (Anm. 7), lOOff.
12 Insbesondere hebt Landucci jene Passagen hervor, in denen Hegel einen direkten

Zusammenhang zwischen dem Orient und dem Herr-Knecht-Verhältnis herstellt. Vgl.: HGW, IX
376/HPhWG, 320ff. und 419ff. ; HW, XVIII118. Zu den von Landucci erwähnten Passagen ist
noch eine weitere hinzuzufügen: In einer kurzen, in der Zeit zwischen dem Berner und dem
Frankfurter Aufenthalt verfaßten Schrift lesen wir unmißverständlich, daß «im orientalischen
Charakter die zwei anscheinend widersprechenden Bestimmungen: Herrsucht über alles und

willige Ergebung in jede Sklaverei, so innig verbunden [sind]» (HW, 1428).



Jenseits aller Versöhnung 315

Angesichts dieser Hinweise auf die Geschichtlichkeit der bisher erwähnten

phänomenologischen Gestalten stellt sich nun die Frage, warum Hegel sie
nicht gleich ins Kapitel über den «Geist», d. h. in den eigentlich historischen
Teil der Phänomenologie, aufgenommen hat. Darauf antwortet Landucci, daß
die Tatsache, «daß die Sektion über den <Geist> mit diesem Entstehen der
Freiheit [im alten Griechenland] beginnt, impliziert, daß der orientalische
Despotismus, obwohl unentbehrliches propädeutisches Moment im Verhältnis
zur primitiven Zügellosigkeit des Menschentieres, irgendwie noch als
vorgeistig zu betrachten ist»13. Diese These wird übrigens von Hegel selbst

bestätigt, der in der Geschichte der Philosophie behauptet, im Orient
«finde(t) mithin ein geistloses Verhältnis statt, insofern das Höchste des
Verhältnisses die Bewußtlosigkeit» sei (HW, XVIII 120). In der Tat, um von
einer angemessenen Verwirklichung des Geistesbegriffs sprechen zu dürfen,
benötigt man eine bewußte Synthese zwischen Subjektivität und Substanz, die
im orientalischen Despotismus allerdings noch nicht möglich ist, denn hier
fehlt eine ihrer unentbehrlichen Komponenten, nämlich die nach dem Kampf
um Anerkennung aufgegebene subjektive Freiheit. Der Geist ist sowohl im
phänomenologischen Herr-Knecht-Verhältnis als auch in der Darstellung des

Orients innerhalb der Berliner Geschichtsphilosophie zwar an sich, aber nicht
für sich vorhanden: In beiden Fällen lebt das Subjekt schon innerhalb
objektiv existierender sozialer Verhältnisse, ist sich dessen allerdings nicht
richtig bewußt und verhält sich weiter als reines Selbstbewußtsein (der
Herrscher) oder als bloßes willenloses «Leben» (die Untertanen). Da es sich

um den Übergang von einem Zustand der «Bewußtlosigkeit» zu einem der
Freiheit handelt, ist der konzeptuelle «Sprung» vom Orient ins Abendland
auch in der Berliner Geschichtsphilosophie, obwohl die verschiedenen Stufen
des Weltgeistes in diesem Werk nacheinander aufgeführt werden, längst der
weiteste und schwierigste aller hier geschilderten Übergänge, genauso weit
und schwierig wie der vom reinen Selbstbewußtsein zum bewußten Geist in
der Phänomenologie.

Fassen wir die vergleichende Untersuchung von Phänomenologie und
Berliner Geschichtsphilosophie zusammen, dann entsteht folgendes
Entsprechungsschema:

13 Landucci, Hegel: la coscienza e la storia (Anm. 7), 104f.



316 Jenseits aller Versöhnung

Phänomenologie

1) Reines Selbstbewußtsein
2) Herrschaft - Knechtschaft

3) Natürliche Sittlichkeit
4) Rechtszustand

5) Die Bildung als Welt des sich
entfremdeten Geistes

6) Der Glaube

7) Die reine Einsicht und die Auf
klärung

8) Die absolute Freiheit

Berliner Geschichtsphilosophie

Naturzustand
Orientalischer Despotismus

(insbesondere China)
Griechisches Reich
Römisches Reich
Mittelalter und frühe Moderne

Mittelalterliche Kirche und
Katholizismus

Entwicklung der Wissenschaft
zwischen spätem Mittelalter und
18. Jahrhundert

Die Französische Revolution

Gewiß enthalten die Gestalten der Phänomenologie mehr als nur eine
Geschichtsphilosophie. Genauso unumstritten ist, daß Hegel hier etwas anderes

beabsichtigt hat als eine bloße Rekonstruktion der Geschichte der Menschheit.

Tatsache ist aber auch, daß viele phänomenologische Gestalten ihren
Inhalt ausgerechnet aus der Weltgeschichte entnehmen, wobei sie eine
Reihenfolge bilden, die der späteren schon weitestgehend entspricht. Geht man
nun von diesen Voraussetzungen aus, ist es unumgänglich, der
Phänomenologie eine geschichtsphilosophische Dimension zuzuschreiben.
Nichtsdestotrotz muß, bevor wir von einer phänomenologischen
Geschichtsphilosophie ohne jegliche Vorbehalte sprechen dürfen, noch ein weiteres
Problem ausgeräumt werden.

IL Die Phänomenologie als Wendepunkt in der Entwicklung der
geschichtsphilosophischen Auffassungen Hegels

Der These, in der Phänomenologie sei eine Geschichtsphilosophie
vorhanden, könnte man entgegenhalten, daß Hegel in der spätjenaer Zeit noch
keine zusammenhängende Interpretation der Weltgeschichte besessen hätte.
In der Tat sind Zahl und Umfang der geschichtsphilosophischen Hinweise in
den frühen Schriften eher bescheiden. Über die vielen wichtigen, aber nicht
zusammenhängenden Bemerkungen geschichtsphilosophischer Relevanz in
den verschiedenen Arbeiten zwischen Bern und Jena hinaus, sind den Hegel-
Forschern bisher nur zwei kurze Schriften bekannt, die als Skizzen einer
Geschichtsphilosophie interpretiert werden können (HGW, I 163f., 359ff.).
Andererseits hielt Hegel seinen ersten Vorlesungskurs über die Philosophie
der Weltgeschichte erst im Wintersemester 1822/23, und, obwohl er schon

einige Jahre früher, d. h. zwischen 1817 und 1818, eine in ihren wesentlichen

Zügen beinahe endgültige Fassung seiner Philosophie der Weltgeschichte



Jenseits aller Versöhnung 317

veröffentlicht und vorgetragen hatte14, klafft trotzdem eine erhebliche Lücke
zwischen der Jenaer und der Heidelberger Zeit, in der sich vom vermeintlich
schon fortgeschrittenen geschichtsphilosophischen Entwurf der Phänomenologie

kaum Spuren wiederfinden lassen.
Gewiß sind diese Einwände nicht leicht abzutun; doch läßt sich bei

genauerer Betrachtung selbst aus diesem Blickwinkel feststellen, daß die
Phänomenologie tatsächlich als eine Art Pionierarbeit auch in der
Entwicklung von Hegels geschichtsphilosophischen Auffassungen anzusehen ist.
Im wesentlichen sprechen zwei Argumente dafür.

1. Eine systematische Einbindung der Weltgeschichte erscheint nicht erst
in der Heidelberger Zeit, sondern fast ein Jahrzehnt früher, nämlich in der
Nürnberger Enzyklopädie (1808), unter dem Namen «philosophische
Geschichte» (HW, IV 64f.). Zwar umfaßt die Abhandlung hier nur einen
Paragraphen, trotzdem sind diese wenigen Zeilen in unserem Zusammenhang von
großem Interesse. Ihre Bedeutung wird vor allem bei einem Vergleich mit den

vorphänomenologischen Jenaer Systementwürfen deutlich: Wie vor allem das

System der Sittlichkeit und dessen Fortsetzung beweisen (HSchrPR, 460ff.;
HDok, 314ff.), dient der Krieg in den systematischen Versuchen aus der

frühjenaer Zeit nur zur Stärkung der innerstaatlichen Einheit: Der Staat wird
als ein einzelner betrachtet, und seine Auseinandersetzungen mit anderen

sozio-politischen Gemeinwesen werden ausschließlich auf seine innere
Struktur zurückgeführt. Auch später - im unmittelbar vorphänomenologischen

System von 1805/06 - wird der Übergang zu der Sphäre der
absoluten Subjektivität, d. h. zu Kunst, Religion und Philosophie, noch von der
Dialektik eingeleitet, die sich zwischen den einzelnen Subsystemen des
Staates entwickelt (HGW, VIII 276f.). In der Nürnberger Enzyklopädie hat
die Weltgeschichte dagegen schon ihren Platz als Bindeglied zwischen
Realphilosophie und absolutem Geist eingenommen: So bilden hier «die
Schicksale der getrennt erscheinenden Nationen die verschiedenen Stufen der
Bildung des allgemeinen Geistes» (HW, IV 64); darüber hinaus «zählen nicht
alle Völker in der Weltgeschichte. Jedes hat nach seinem Prinzip seinen
Punkt, Moment. Dann tritt es, wie es scheint, für immer ab. Nicht zufällig
kommt eine Reihe» (ebd., 64f.).

Aus diesen bedeutenden Unterschieden zwischen den unmittelbar vor und
nach der Phänomenologie verfaßten Arbeiten ergibt sich die These, daß eben
das spätjenaer Werk beim geschilderten Übergang eine entscheidende Rolle
gespielt haben soll. Und in der Tat ist die Phänomenologie das erste Werk

14 Die wesenüichen Merkmale des Begriffs der «Weltgeschichte» sind schon in der
Heidelberger Enzyklopädie vorhanden (HRPh, 1204ff.). Die «klassische» hegelsche Vierteilung
der Geschichte wird dagegen zum ersten Mal während des Vorlesungskurses über die
Rechtsphilosophie im Wintersemester 1817/18 vorgetragen (HVorl, 1256ff.).



318 Jenseits aller Versöhnung

Hegels mit systematischem Anspruch15, in dem die verschiedenen sozio-
politischen Modelle zur Bildung der notwendigen Stufen der Entwicklung des

«weltlichen» Geistes hintereinander eingereiht werden; dadurch werden ihre
Konflikte und die daraus folgende gegenseitige Ablösung zum entscheidenden

Teil seines Ganges. Geht man davon aus, daß Hegel im späten System
unter «Weltgeschichte» in erster Linie den Konflikt zwischen verschiedenen
Staatsformen versteht, wodurch sie zum entscheidenden Moment des

Übergangs vom objektiven zum absoluten Geist erhoben wird, dann tritt diese

Auffassung zum ersten Mal in der Phänomenologie auf.
2. Bisher wurde der Stellenwert der Phänomenologie in bezug auf die

Entwicklung der wichtigen Aspekte des Begriffs der «Weltgeschichte» und
deren Einbindung ins System untersucht. Das Jenaer Werk ist aber von kaum
zu überschätzender Bedeutung auch in Hinsicht auf das zweite Element einer
geschichtsphilosophischen Theorie, d. h. auf deren Einteilung. In der Berner
und Frankfurter Zeit war Hegel zwei verschiedenen geschichtsphilosophischen

Linien gefolgt: Einerseits hatte er in den beiden schon erwähnten
Schriften die Entwicklung der Menschheitsgeschichte vom klassischen
Griechenland bis zur Gegenwart skizzenhaft dargestellt (HGW, 163f., 359ff.);
andererseits hatte er vor allem in den Fragmenten zum Geist des Christentums
das Problem des Übergangs von der orientalischen zu der abendländischen
Welt untersucht (HJSchr, 368-374). In der Phänomenologie versucht er zum
ersten Mal beide Linien zusammenzubringen, um dadurch ein gesamtes Bild
der Einteilung der Weltgeschichte zu entwerfen. Die erste Interpretationslinie
läßt sich - freilich in einer bei weitem umfangreicheren und teilweise auch
inhaltlich veränderten Form16 - im Kapitel über den «Geist» wiederfinden;
die Frage nach der Natur der ersten Form des strukturierten
zwischenmenschlichen Zusammenlebens, nach ihren Mängeln und nach dem Übergang
zum «wahren» Geist prägt dagegen den Abschnitt über das «reine
Selbstbewußtsein» und das Verhältnis Herrschaft-Knechtschaft. Gewiß ist die
Zusammenführung beider Fragestellungen noch nicht perfekt, so daß
zwischen ihnen noch eine Lücke klafft. Diese wird jedoch durch Hegels
Behauptung teilweise geschlossen, mit der Entzweiung des Selbstbewußtseins
sei der Geist schon an sich entstanden (HGW, IX 108): So bildet sich ein
roter Faden quer durch die Phänomenologie, der beide geschichtsphilosophischen

Abschnitte des Textes faktisch verbindet und auf dessen Spur die
nach Hegels Auffassung wichtigsten Etappen der Weltgeschichte
wiederzufinden sind.

15 Gewiß ist die Phänomenologie kein System im echten Sinne; unumstritten ist aber auch,
daß sie beinahe alle Elemente des Systems beinhaltet, die hier allerdings anders geordnet sind
als in den späteren systematischen Werken.

16 In den frühen Entwürfen hat der Gang der Geschichte sozusagen die Form eines
«Sattels», mit den beiden Momenten der höchsten Perfektion am Anfang und am Ende und mit
einem Tiefpunkt der Korruption und des Zerfalls dazwischen. Dagegen erinnert die Struktur der
«reifen» Einteilung der Weltgeschichte eher an eine «Leiter», wo jede wichtige Stufe insgesamt
einen Fortschritt im Vergleich zur vorherigen darstellt.



Jenseits aller Versöhnung 319

Faßt man zusammen, dann ist die historische Dimension der
Phänomenologie unabstreitbar. Zwar ist sie keine «reine» Geschichtsphilosophie,
und gleichzeitig ist einzusehen, daß Hegel von Jena bis Berlin seine

geschichtsphilosophischen Auffassungen teilweise ergänzt und geändert hat,

jedoch stellt das spätjenaer Werk auch in geschichtsphilosophischer Hinsicht
einen klaren Wendepunkt dar. Hier kommen nämlich der Weltgeschichte zum
ersten Mal Merkmale und Funktionen in der gesamten Entwicklung des

Geistes zu, die denjenigen des späteren Heidelberger und Berliner Systems
nicht nur nahekommen, sondern sie teilweise sogar schon ausdrücklich
einführen. Auch in bezug auf die Einteilung des historischen Ganges der
Menschheit ist die Phänomenologie für das spätere Werk Hegels wegweisend:

Hier fügt der Philosoph seine bruchhaften Skizzen der früheren Perioden

zu einem Tableau zusammen, dessen heuristische Ansprüche nicht niedriger

liegen als die der Berliner Vorlesungen.

III. Unterschiede in den geschichtsphilosophischen Auffassungen Hegels in
der Phänomenologie und in den Berliner Vorlesungen

Bisher wurden ausschließlich die Ähnlichkeiten zwischen der
Geschichtsphilosophie in der Phänomenologie und den Berliner Vorlesungen thematisiert;

nun können wir uns auf die Unterschiede konzentrieren. Diese lassen
sich im allgemeinen auf folgende Faktoren zurückführen:

1. die unterschiedliche konzeptuelle Struktur und Finalität der beiden
Werke. Hier ist noch einmal zwischen zwei Elementen zu unterscheiden.

a) Die Gestalten - mitunter auch die «historischen» - werden in der

Phänomenologie auf der Grundlage ihres reinen Begriffs dargestellt, ohne auf
die faktischen Geschehnisse der Weltgeschichte in ihren präzisen Gründen
und den Verlauf spezifisch einzugehen. Diese rücken dagegen ins Zentrum
der Analyse der eigentlichen geschichtsphilosophischen Werken. Obwohl
diese Besonderheit alle phänomenologischen Gestalten betrifft, wird sie
besonders deutlich in den Kapiteln über das Herrschaft-Knechtschaft-Verhältnis

und über die «Bildung». Darüber hinaus, da in der Phänomenologie
lediglich das Wesen einer historischen Epoche dargestellt werden soll,
handelte Hegel hier wesentlich freier in der Auswahl des für die
Untersuchung notwendigen Materials; daraus ergibt sich beispielsweise die
Verwendung literarischer Texte, insbesondere bei der Darstellung der
altgriechischen Sittlichkeit und der modernen Welt.

b) In der Phänomenologie wird die Entfaltung des Geistes aus dem
Blickwinkel der Subjektivität dargestellt. Auch in den «geschichtsphilosophischen»

Gestalten werden deswegen in erster Linie die Eigenschaften des

Subjekts sowie seine Reaktionen auf die sich verändernde Wirklichkeit
analysiert. Die objektiven Aspekte dieses Prozesses - d. h. die Entwicklung der
sozio-ökonomischen, politischen und juristischen Strukturen sowie, in zweiter



320 Jenseits aller Versöhnung

Instanz, der kulturellen Sphäre (Kunst, Religion und Philosophie) -, die im
Jenaer Werk meistens ausgeblendet bleiben, sind dagegen das primäre Objekt
der Untersuchungen in den Vorlesungen über die Philosophie der
Weltgeschichte. Der Grund dieses Unterschiedes besteht darin, daß die
Phänomenologie in Hegels Plänen eine Art Einleitung zum philosophischen Denken
sein sollte. Sie wendet sich deshalb an das Individuum, dessen wichtigste
sowohl «ontogenetische» als auch «phylogenetische» Entwicklungsetappen
hier noch einmal Revue passieren. Dies geschieht allerdings in einer den

subjektiven Kategorien näher liegenden Form, so daß man sagen kann, die
Phänomenologie gehe noch einmal die ganze Weltgeschichte durch, aber für
das Individuum und aus seiner Sicht. Daraus entsteht notwendigerweise die
Folge, daß äußere historische Veränderungen, wie z. B. der Übergang von
einem «Reich» zum nächsten, hier auf die Einheit des Bewußtseins zurückgeführt

werden; dadurch können sie nämlich als Stufen der Entwicklung eines
einzelnen Ichs dargestellt werden - eines Ichs, das gleichzeitig das sich
bildende Individuum und die sich entfaltende Menschheit als Ganzes ist.

2. Der zweite Faktor ist das Heranreifen bzw. die Veränderung von
Hegels geschichtsphilosophischen Auffassungen. Auch in diesem Fall ist es

angebracht, genauer zu differenzieren.
a) Manchmal scheinen die in den Berliner Vorlesungen eingeführten

Änderungen aus Hegels Wunsch entstanden zu sein, seinem Denken eine
höhere Einheit zu geben: Um einer in spezifisch geschichtsphilosophischen
Vorlesungen schwer vermeidbaren Erwartung auf Vollständigkeit gerecht zu
werden, hat er daher versucht, unter einem in der Phänomenologie eigentlich
schon formulierten Begriff auch historische Phänomene zu subsumieren, die
dort nicht berücksichtigt wurden. Diesbezüglich liefert die Analyse der
römischen Geschichte das beste Beispiel: Der Begriff bleibt nämlich derselbe;
er wird aber von der Kaiserzeit auch auf die angeblich ursprüngliche
Räubergemeinde (HPhWG, 665ff.), auf die Zeit der Könige (ebd., 686ff.) und
auf die Republik (ebd., 694ff.) ausgedehnt, nämlich auf die Epochen der
römischen Geschichte, die in der Phänomenologie außer acht gelassen
wurden. Daraus ergibt sich ein präziseres Bild der Geschichte Roms, ohne
daß es dadurch zu echten begrifflichen Verschiebungen gekommen wäre.

In anderen Fällen geht es um eine meistens sehr geringfügige
Akzentverlagerung, die sich durch Hegels Versuch erklären läßt, die philosophische
Analyse an die neuesten historisch-politischen Ereignisse zu binden. So
versteht man die Verwendung der gleichen Kategorien zur Kritik des Jakobinismus

in der Phänomenologie und der liberal-demokratischen Ideologien
überhaupt in den Berliner Vorlesungen (HPhWG, 927ff., 932f.): Die jakobinische

Diktatur gehörte nämlich inzwischen zur Vergangenheit, nicht so aber
die liberalen und demokratischen Ideen in ihrer Gesamtheit, die dagegen
Anfang der zwanziger Jahre mit erneuter Kraft wieder aufgetaucht waren.
Angesichts der sich noch einmal nähernden Destabilisierungsgefahr fügt
Hegel eine weitere Überlegung hinzu, die in der Phänomenologie fehlte: Zur



Jenseits aller Versöhnung 321

genaueren Einschränkung der Möglichkeiten einer Wiederbelebung der
Demokratie nimmt er die klassische These über die unüberschreitbare Größe
eines demokratisch regierten Landes wieder auf (HPhWG, 608).

b) Es bleiben nun einige bedeutende Unterschiede, die den bisher
erwähnten Faktoren nicht zugeschrieben werden können und deshalb nur durch
eine echte und tiefgreifende Veränderung der historisch-politischen
Konzeption des Autors zu erklären sind. Bevor wir auf diese konzeptuelle
Verschiebung zu sprechen kommen, seien kurz die Unterschiede erwähnt, die nur
dadurch verstanden werden können:

- Um das Ende der altgriechischen Welt zu erklären, verwendet Hegel in der

Phänomenologie die Antinomie Familie-Staat bzw. Regierung (HGW, IX
242ff.), während in den Berliner Vorlesungen der Widerspruch sich zwischen
dem Individuum und dem sittlichen Staat entfaltet (HPhWG, 640). Darüber
hinaus zeigt sich die Abhandlung im späteren Werk optimistischer in bezug
auf die Rolle jener Individualität, die als neue historische und philosophische
Erscheinung aus den Trümmern der alten Sittlichkeit entsteht; dieser
Optimismus kommt vor allem da zutage, wo Hegel die Entwicklung der
sophistischen und sokratischen Philosophie mit großem Interesse verfolgt
(HPhWG, 643ff.; HW, XVIII512ff.).
- Dem Christentum und der Reformation kommt in der Philosophie der
Weltgeschichte eine unmittelbare und explizite historische Relevanz zu. Sie
gelten hier als entscheidende Faktoren innerhalb wichtiger historischer
Prozesse, nämlich beim Übergang von der römischen Zeit zum Mittelalter bzw.
von diesem zur Moderne (HPhWG, 720ff„ 877ff.). Eine vergleichbare Rolle
der christlichen Religion ist in der Phänomenologie dagegen nicht
festzustellen.

- In den Berliner Vorlesungen wird der Begriff «Entfremdung» nur in bezug
auf das Mittelalter verwendet;17 dagegen dehnt sich seine Anwendung in der
Phänomenologie auf die ganze Neuzeit bis zur Französischen Revolution aus.

Dementsprechend charakterisieren die phänomenologischen Kategorien des

«Glaubens» in der Philosophie der Weltgeschichte nicht die religiöse Erfahrung

der Moderne insgesamt - wie im Jenaer Werk -, sondern nur die
mittelalterliche Kirche und den Katholizismus.

- In bezug auf die Einstellung zur Aufklärung und zur Französischen
Revolution unterscheidet Hegel in den Berliner Vorlesungen, aber nicht in der

Phänomenologie, zwischen protestantischen und katholischen Ländern
(HPhWG, 917, 923ff., 931; HW, XII, 526f„ 535; HW, XX 296ff.).

- In der Philosophie der Weltgeschichte wird der Gang der Geschichte mit
der Entstehung einer politischen Struktur, d. h. des modernen
postrevolutionären Staates, abgeschlossen und gekrönt (HPhWG, 937f.). Der

17 Der Begriff «Entfremdung» erscheint hier explizit nur einmal (HPhWG, 840f.; HW, XII
460); jedoch ist die ganze Analyse des Mittelalters in der Philosophie der Weltgeschichte durch
die Entzweiung zwischen der «Wahrheit» und der Realität, dem Geist und der wirklichen Welt
geprägt.



322 Jenseits aller Versöhnung

«vernünftige» Staat sollte nämlich nach Hegels Auffassung in der Lage sein,
eine zwar nicht perfekte, jedoch in solcher Vollendung in der bisherigen
Geschichte unbekannte Versöhnung zwischen den Interessen des Individuums
und denjenigen des Gemeinwesens zustandezubringen. Nach dem Scheitern
der Französischen Revolution - oder, besser gesagt, nach deren Aufhebung18

- bleibt der Subjektivität in der Phänomenologie dagegen keine andere
Chance, um sich wirklich weiter zu entwickeln, als in die reine Innerlichkeit
zu flüchten.19

Angesichts dieser letzten, besonders bedeutenden Unterschiede stellt sich
nun die Frage, ob es möglich ist, eine Perspektive zu entwerfen, die sie

insgesamt deutet.

IV. Protestantismus und «neue Sittlichkeit»

Daß für Hegel die Geschichte der «Fortschritt im Bewußtsein der Freiheit»
ist, kann zweifelsohne als allgemeines Prinzip für alle Etappen der
Entwicklung seines geschichtsphilosophischen Denkens gelten. Trotzdem - wie
schon am Anfang der Arbeit erwähnt wurde - kommt der Phänomenologie
wegen ihrer anspruchsvollen Definition der Freiheit und wegen der
kompromißlosen Schilderung der subjektiven Suche nach Selbstverwirklichung eine
besondere Rolle in diesem Entfaltungsprozeß zu.

In der spätjenaer Zeit glaubte Hegel nicht mehr an die Möglichkeit der

Wiederbelebung einer Sittlichkeit nach dem «klassischen» Muster. Schon in
den Vorlesungen des Semesters 1805/06 hatte er die Überlegenheit des

modernen Prinzips der individuellen Freiheit explizit anerkannt (HGW, VIII
262ff.); konsequenterweise beschrieb er die klassische Sittlichkeit in der
Phänomenologie, die kurz darauf entstanden war, als die für immer verlorene
Welt einer letztendlich ziemlich trügerischen Harmonie. Der Konflikt, der
diese Welt spaltet, ist nach der Auffassung der Phänomenologie endgültig,
und keine der Parteien trägt in sich die «Keime» einer neuen und höheren

Versöhnung. So ist das Individuum von der Substanz zunächst getrennt.
Danach entwickelt sich bei der Entstehung der Moderne eine Verflechtung
zwischen den Individuen untereinander und zwischen diesen und der
politisch-ökonomischen Substanz. Auch diese Annäherung bedeutet jedoch
keineswegs eine angemessene Überwindung der Trennung, denn das Subjekt

^Diesbezüglich vgl. DELLAVALLE, S., «Hegel e la rivoluzione», in: Teoria politico V
(1989) Nr. 2-3,167-188.

Damit folge ich hier der Theorie der «phänomenologischen Krise des Systems». Vgl.
dazu: ROSENKRANZ, K., Hegels Leben, Berlin 1844, 201ff.; Rosenzweig, F., Hegel und der
Staat, München 1920, I 218ff.; Bovero, M., Hegel e il problema politico moderno, Milano
1985, 23ff. Andere Autoren haben dagegen behauptet, selbst in der Phänomenologie - nämlich
in den Kategorien der «Moralität» als subjektiver «Verklärung» der politischen Strukturen -
könne man die Spuren einer Analyse des modernen Staates wiederfinden; vgl. BUSSE, M.,
Hegels Phänomenologie des Geistes und der Staat, Berlin 1931, 83ff.; HYPPOLITE, Genèse et
structure (Anm. 6), 320.



Jenseits aller Versöhnung 323

gehört zwar jetzt zur Substanz, jedoch diese nicht zu ihm. Aus der Verflechtung

erwächst damit vielmehr Entfremdung statt Versöhnung, was zwingend
dazu führt, daß die Subjektivität, um ihrer unbefriedigenden Situation zu
entkommen, ihr bisher nicht anerkanntes Recht auf Selbstverwirklichung und
Freiheit geltend zu machen versucht. Angesichts der Voraussetzungen ist das

Scheitern eines solchen Anspruchs dennoch genauso notwendig wie der
Versuch selbst: Die moderne Subjektivität ist nämlich durch den Widerspruch
zwischen ihrer immer weiter gehenden Fähigkeit, in universellen Kategorien
zu denken, und ihrem seit dem Ende der Sittlichkeit eigentlich nur vertieften
Solipsismus bestimmt. Daraus ergibt sich für das moderne, universelle Subjekt

einerseits die Notwendigkeit, die Freiheit genauso «absolut» wie sich
selbst zu definieren, d. h. ohne jegliche Grenzen, die sie einengen könnten,
andererseits die Unmöglichkeit, eine solche Freiheit in die Wirklichkeit
umzusetzen: Die wirkliche Freiheit einer «absoluten» Subjektivität ist nämlich
in letzter Instanz selbstzerstörerisch, denn, da sie keine Einschränkung ihrer
Tätigkeit anerkennt, vernichtet sie die Vielfalt der realen Individualitäten, und
schließlich auch sich selbst.

Da Hegel die Französische Revolution als endgültig mißlungenen Versuch

interpretiert, die absolute Freiheit zu verwirklichen, schließt er von
diesem Moment an jede Möglichkeit einer radikalen politischen Veränderung
aus.20 Somit erhalten die revolutionären Ereignisse, die in der Phänomenologie

die Krönung der Moderne darstellen, ihre «metaphysische» Bedeutung
in dem durch die Revolution erlangten Bewußtsein, die absolute Freiheit
könne nicht in die sozio-politische Wirklichkeit umgesetzt werden.21 Dadurch
entsteht ein gravierender Widerspruch zwischen sozio-politischer Wirklichkeit

und subjektiven Ansprüchen. Trotzdem verzichtet das phänomenologische

Subjekt nicht auf die absolute Freiheit: Da der Weg ihrer Umsetzung
in die Wirklichkeit versperrt ist, sucht es sie zuerst in der Innerlichkeit der
Moralität und dann in den Dimensionen des absoluten Geistes (Religion und
absolutes Wissen). Aus dieser Kompromißlosigkeit der modernen, absoluten
Subjektivität entsteht in der Phänomenologie ein offener Konflikt zwischen
ihren Ansprüchen und den gegebenen Grenzen der sozio-politischen Welt.
Die Deutlichkeit, mit der Hegel hier diesen Widerspruch und damit die

Tragödie der Moderne überhaupt darstellt, gehört zu den größten Verdiensten
des Jenaer Werkes.

Fassen wir den Begriff der phänomenologischen Geschichtsphilosophie
zusammen, dann läßt sich folgendes sagen: Wie in allen Werken Hegels wird
die Geschichtsphilosophie auch in der Phänomenologie als Darstellung der
werdenden Freiheit interpretiert, sozusagen als ihre «Theodizee», wobei Gott
in einem beinahe laizistischen Sinne für die Freiheit des Geistes steht. Auch

20 Dazu vgl.: BODEI, R., Scomposizioni. Forme dell'individuo moderno, Torino 1987;

Dellavalle, «Hegel e la rivoluzione» (Anm. 18) 176ff.
21 So Ver Eecke, W., «Hegel's Dialectic Analysis of the French Revolution», in: Hegel-

Jahrbuch 1975, 561-566.



324 Jenseits aller Versöhnung

aus diesem Blickwinkel weist jedoch die Phänomenologie besondere Merkmale

auf, denn die Freiheit, deren Werdegang hier geschildert wird, ist grenzen-

und kompromißloser als irgendwo sonst bei Hegel. Darüber hinaus, da
keine gelungene Vermittlung zwischen der absoluten Subjektivität und der
sozio-politischen Welt vorhanden ist, erhält die phänomenologische Theodi-
zee eine negative Färbung: Die Freiheit verwirklicht sich nicht und ihr einziges

Reich bleibt die zu sich selbst zurückgekehrte Innerlichkeit.
Ganz anders sieht die Entwicklung in den Berliner Vorlesungen aus:

Inzwischen hat Hegel genau das ausgearbeitet, was in der Phänomenologie
noch fehlte, d. h. die Idee einer «neuen Sittlichkeit» als politisch-historisches
Pendant zum absoluten Geist, welche in der Form des neuzeitlichen
postrevolutionären Staates die Realisierung einer den Ansprüchen der
Moderne angemessenen Freiheit - allerdings nicht einer «absoluten» und
auch nicht einer «subjektiven», sondern lediglich einer «objektiven»22 -
gewährleisten sollte. Dadurch läßt sich leicht erklären, warum Hinweise auf
den Staat in der Philosophie der Weltgeschichte vorhanden sind und in der

Phänomenologie dagegen fehlen. Das ist jedoch nur einer der mehreren
Unterschiede zwischen den beiden Werken, die im vorigen Paragraphen
erwähnt wurden: Damit auch die anderen erklärt werden können, ist es aber

zuerst notwendig, auf die Frage einzugehen, worauf die «neue Sittlichkeit»
basiert.

Nach Hegels Auffassung ist die moderne Sittlichkeit im wesentlichen auf
drei Faktoren gegründet:

- die bürgerliche Gesellschaft, deren Aufgabe darin besteht, einerseits die

Entfaltung des einzelnen und andererseits seine Miteinbeziehung ins

allgemeine sozio-ökonomische Geflecht zu ermöglichen;

- privat- und verfassungsrechtliche Gesetze, die ein ausgewogenes Verhältnis
zwischen den Ansprüchen des Individuums und der Einheit des Ganzen

gewährleisten;

- eine subjektive Gesinnung, auf deren Grundlage sich das Individuum
gleichzeitig als freie Person und als Teil des gesamten Gemeinwesens fühlen
kann.

Der zweite Faktor findet sich in einer ziemlich ausformulierten Fassung
zum ersten Mal in der Heidelberger Enzyklopädie wieder; der erste erscheint
in seiner endgültigen Benennung als «bürgerliche Gesellschaft» kurz darauf,
in den Vorlesungen über Rechtsphilosophie des Semesters 1817/18. Der
dritte Faktor entsteht dagegen erst später, ist aber für den geschichts-
philosophischen Zusammenhang der wichtigste. Dabei ist zunächst zu
bemerken, daß diese «sittliche Gesinnung» in der Philosophie der Weltgeschichte

in einen direkten Zusammenhang mit einer religiösen Haltung gebracht
wird, nämlich mit dem lutherischen Protestantismus, der alleine - wie

22 Zum Unterschied zwischen «subjektiver» und «objektiver» Freiheit vgl. HPhWG, 927ff.;
Marini, G., Libertà soggettiva e libertà oggettiva nella Filosofia del diritto hegeliana, Napoli
1978.



Jenseits aller Versöhnung 325

Reinhard Maurer schreibt -, «indem er den Willen schon innerhalb der
Subjektivität an eine umfassende Vernunft verweist, vernünftige politische
Allgemeinheit [ermöglicht]»23. Der lutherische Protestantismus bekommt also
im späten Werk Hegels die entscheidende Funktion, eine Individualität
auszubilden, die sich ihrer persönlichen Freiheit und gleichzeitig ihrer Zugehörigkeit

zu einem Gemeinwesen bewußt ist, dessen Ziele sie teilt und für das sie
arbeitet. Damit läßt sich die zentrale Bedeutung der Reformation in den
Berliner Vorlesungen erklären, und darüber hinaus auch, warum Hegel hier
den Begriff der «Entfremdung» auf das Mittelalter und die Kategorien des

korrupten «Glaubens» auf die mittelalterliche Kirche und auf den Katholizismus

einschränkt. Dadurch können wir auch verstehen, weshalb der Philosoph

zwischen katholischen und protestantischen Ländern in bezug auf die
Französische Revolution und die Aufklärung unterscheidet. Die zentrale Rolle

des Protestantismus im historischen Prozeß beeinflußt allerdings nicht nur
die Interpretation der Moderne, denn Hegel sucht in den vorherigen Epochen
die «Keime», die dann zur Reformation geführt haben sollten: Dazu gehört
das frühe Christentum, dessen Prinzip der Versöhnung zwischen Besonderheit
und Allgemeinheit schon die begrifflichen Grundlagen der späteren «neuen
Sittlichkeit» in sich trägt, aber auch die Philosophie von Sokrates, deren
Vorreiterrolle in bezug auf das Christentum von Hegel explizit betont wird.24

V. Die notwendige Utopie einer absoluten Freiheit

Angesichts dieser beiden Auffassungen - einerseits derjenigen der Phänomenologie,

in der die Reformation keine historische Funktion erhält, andererseits

derjenigen der Philosophie der Weltgeschichte, wo sie der echte Wendepunkt
der Geschichte ist25 - stellt sich die Frage, welche Folgen für Hegels

23 Maurer, R.K., «Hegels politischer Protestantismus», in: Hegel-Studien, Beiheft 11,

1974, 385-413, hier 398. Zu der Bedeutung des Protestantismus im späten Werk Hegels vgl.
auch Jaeschke, W„ «Hegel's Last Year in Berlin», in: Stepelevich, L.S./Lamb, D. (ed.),
Hegel's Philosophy of Action, Atlantic Highlands (USA) 1983, 31-48.

24 Hegel sagt z. B., daß mit der Philosophie von Sokrates «der Geist der Welt hier eine
Umkehr anfängt, die er später vollständig ausgeführt hat» (HW, XVIII 468), wobei angesichts
des konzeptuellen Charakters dieser Philosophie, d. h. ihrer angestrebten Vermittlung zwischen
individueller Entscheidungsfreiheit und allgemeinen Werten, auszuschließen ist, daß Hegel sich
hier auf das römische Prinzip der reinen Individualität bezogen hat.

25 Diesbezüglich ist allerdings die These von Lukäcs übertrieben, der schreibt, daß «in den

späteren Vorlesungen über Philosophie der Geschichte die Reformation jene zentrale Stelle in
der Geschichte der Neuzeit einnimmt, die Hegel in Jena der Französischen Revolution und
Napoleon zugeschrieben hat» (Der junge Hegel, Anm. 6, 580). Das geht insofern zu weit, als
Lukäcs unterstellt, Hegel habe in Berlin die Französische Revolution mit der Reformation
ersetzt. Das kann aber in dieser Form nicht stimmen, denn Hegel hat auch in dieser Phase seiner

philosophischen Entwicklung stets behauptet, die Französische Revolution sei eine
unentbehrliche Etappe der Weltgeschichte gewesen. Ohne die Französische Revolution wäre
also keine «moderne Sittlichkeit» denkbar. Es muß trotzdem eingeräumt werden, daß die
Revolution sich in den späteren Werken immer mehr zur bloßen Vollstreckerin von Prinzipien



326 Jenseits aller Versöhnung

Philosophie der Übergang von einer Auffassung zu der anderen mit sich
gebracht hat. Dabei ist es noch zu beachten, daß auch die Heidelberger und
Berliner Zeit in zwei verschiedene Phasen getrennt werden sollte26: Zunächst
ist nämlich das Verhältnis zwischen Staat und Religion durch die strikte
Respektierung der gegenseitigen Selbständigkeit gekennzeichnet.27 Die
politische und religiöse Entwicklung verläuft zwar parallel, ohne daß jedoch die
beiden Instanzen sich gegenseitig direkt beeinflussen28: Der Staat darf sich
nämlich in religiöse Angelegenheiten nicht einmischen, und genausowenig
darf die Religion zum unmittelbaren politischen Faktor werden. Obwohl der
moderne Staat sich auf der gleichen Stufe der Entfaltung des Geistes wie der
Protestantismus oder die spekulative Philosophie befindet, muß er, um deren

vernünftigen Inhalt in die politische Sphäre umzusetzen, diesen mit seinen

spezifischen Kategorien auffassen, die eben politisch-juristisch und nicht religiös

oder philosophisch sind. In dieser Hinsicht geht Hegel soweit, daß er
behauptet: «Der Staat ist erst als Staat konstituiert, der sich so von der Kirche
losgerissen hat, daß verschiedene Konfessionen in ihm bestehen. Das
Vernünftige im Staate ist erst in den Zeiten aufgekommen, wo eine Trennung in
der Kirche geschehen ist» (HRPhl9/20, 225). Es ist also der religiöse
Pluralismus - und nicht die Vorherrschaft einer bestimmten Konfession -, der als
Garant für die Entstehung einer vernünftigen modernen Verfassung steht.

Die gleiche Selbständigkeit von Staat und Religion finden wir auch in
den geschichtsphilosophischen Grundrissen am Ende der Rechtsphilosophie
wieder. Der mittelalterliche Kampf zwischen Staat und Kirche sowie dessen

Überwindung werden beispielsweise so dargestellt, daß sich Politik und Religion

von sich selbst aus entwickeln: Der Staat wird erst dank der Entfaltung
eigener Kategorien «vernünftig», während der Entstehung des Protestantismus
eine lediglich religiöse Bedeutung zukommt (HVorl, I 265; HRPh, I 351;
HRPhl9/20, 290) - eine eindeutig andere Einstellung als in den Vorlesungen
über die Philosophie der Weltgeschichte.

Der Übergang zur zweiten Phase des Berliner Sittlichkeitsmodells wird
durch die Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte aus den Jahren

1822/23 eingeleitet, in denen die ersten Hinweise auf eine politische und

entwickelte, die aus anderen Denkrichtungen entstanden waren, wodurch ihre Rolle zwar nicht
annulliert, jedoch auf jeden Fall vermindert wurde.

26 Dazu vgl.: Dellavalle, II bisogno di una libertà assoluta (Anm. 9), 192-215; Ders,
«Hegels dreieinhalb Modelle zum Bürger-Staat-Verhältnis», in: Hegel-Jahrbuch 1993/94, 191—

203.
27 Das läßt sich sowohl aus den Grundlinien (HW, VII 420) als auch aus den Vorlesungen

(HRPh 19/20, 214ff.; HRPh, III 729ff.) herauslesen.
28 Zur «Parallelität» von Staat und Religion bei Hegel vgl. Böckenförde, E.-W.,

«Bemerkungen zum Verhältnis von Staat und Religion bei Hegel», in: Der Staat 21 (1982. 481-
503. Zum Verhältnis von Staat und Religion bei Hegel vgl. auch: Schmidt, G., «Die Religion in
Hegels Staat», in: Philosophisches Jahrbuch 74 (1966/67) 294—309; SCHEIDT, H., Geist und
Gemeinde. Zum Verhältnis von Religion und Politik bei Hegel, München, Salzburg 1973.



Jenseits aller Versöhnung 327

historische Rolle des Protestantismus zu finden sind.29 Kurz darauf - nämlich
in den Vorlesungen aus dem Semester 1824/25 - wurde auch der Paragraph
270 der Rechtsphilosophie neu ausgelegt, indem die Einheit von Staat und

Religion so betont wurde wie nie zuvor:
Das Wahrhafte ist also daß die Prinzipe des Staats und der Religion in
Einheit sind, dieß ist in protestantischen Staaten der Fall. [...] Dieß Prinzip
macht den innersten Zusammenhang zwischen protestantischer Kirche und
Staat aus, der protestantische Staat ist weltlich, aber dieß weltliche Prinzip
d. h. daß die wirkliche Freiheit sei, ist ebenso Prinzip der evangelischen
Religion. (HRPh, IV 650, Hervorhebung des Verf.)

Von einer lockeren Parallelität zwischen politischer und religiöser Entwicklung

sind wir damit zu einer festen Entsprechung zwischen einer besonderen
Staatsform (dem modernen, «vernünftigen» Staat) und einer religiösen
Konfession (dem Protestantismus) übergegangen: Der vernünftige Staat ist und
kann nur ein protestantischer sein. Folgerichtig werden nun alle Verdienste
der modernen politischen Kultur dem Protestantismus und nicht mehr - wie
noch wenige Jahre früher — dem fortschreitenden Laizismus zugerechnet; so
kann jetzt nur der protestantische Staat tolerant sein oder die Wissenschaft
fordern (HRPh, IV 651).

Die gleiche Auffassung kommt in einer teilweise noch deutlicheren Form
auch in den beiden späteren Ausgaben der Enzyklopädie aus den Jahren 1827
und 1830 zum Ausdruck. Somit gipfelt Hegels Philosophie des Rechts und
der Weltgeschichte in einer «modernen Sittlichkeit», in welcher «Staatsmacht,

Religion und die Prinzipien der Philosophie in eins zusammenfallen» (HW, X
364). Das ermöglicht zwar eine gründliche Aufhebung des phänomenologischen

Widerspruchs zwischen absoluter Subjektivität und sozio-politischer
Welt, zeitigt jedoch zwei gravierende Mängel:

1. In der letzten Fassung der Enzyklopädie schreibt Hegel: «Es ist nur für
eine Torheit neuerer Zeit zu achten, ein System verdorbener Sittlichkeit,
deren Staatsverfassung und Gesetzgebung ohne Veränderung der Religion
umzuändern, eine Revolution ohne eine Reformation gemacht zu haben, zu
meinen, mit der alten Religion und ihren Heiligkeiten könne eine ihr
entgegengesetzte Ruhe und Harmonie in sich haben und durch äußere Garantien
[...] den Gesetzen Stabilität verschafft werden» (HW, X 360f.). Hier geht es

nicht nur darum, die Sinnlosigkeit einer «erzwungenen», ausschließlich
politischen Veränderung zu betonen. Vielmehr verurteilt Hegel im voraus jeden
Rationalisierungsversuch nicht-protestantischer Länder zum Scheitern, womit
aber die politischen Kategorien von den religiösen weitgehend abhängig

29 Vgl. HEGEL, G.W.F., Die Philosophie der Weltgeschichte. Die Vorlesung von 1822/23

aufgrund der Nachschriften Griesheim, Hotho und Kehler, in Verbindung mit K. Brehmer und
H.N. Seelmann, hrsg. u. eingeleitet v. K.-H. llting (im Druck), 780f.; BECCHI, P., Le filosofie del

diritto di Hegel, Milano 1990, 235ff.



328 Jenseits aller Versöhnung

gemacht werden und ihre Eigenständigkeit dadurch erheblich eingeschränkt
wird.

2. Innerhalb einer Konzeption der «modernen Sittlichkeit», in welcher
Politik, Religion und Philosophie zusammengehören, gerät das Denken zur
Stütze der existierenden sozio-politischen Verhältnisse und büßt damit einen
Großteil seiner «negativen Kraft» ein.

Diese fragwürdigen Entwicklungen erscheinen zwar in aller Deutlichkeit
erst in den letzten Jahren, sie sind jedoch schon in der früheren Phase der
bloßen «Parallelität» zwischen Staat und Denken angelegt. Denn, wenn man
beansprucht, die Kluft zwischen Denken und Wirklichkeit zu beseitigen und
in einer bestimmten Form der Realität die angemessene Verwirklichung der
höchsten Sphären des Geistes zu sehen, hat man dadurch dem subjektiven
Element einen großen Teil seiner negativen und kritischen Kraft schon

abgenommen. Durch die Betonung der Parallelität zwischen dem Gang des
absoluten Geistes und jenem des objektiven Geistes wird das Subjekt im
geistigen Bereich zur Reproduktion der gleichen Inhalte gezwungen, wenngleich
in einer adäquateren Form, welche die bestehenden Verhältnisse charakterisieren.

Ausgehend von diesen Vorausetzungen, ist es verständlich, daß Hegel

angesichts des erneuten Aufflammens des individualistischen Liberalismus

in den Revolutionen der Jahre 1820/21 versucht hat, seinen ins Wanken
geratenen politischen Entwurf durch jene kulturellen und religiösen Faktoren
zu untermauern, die dem modernen Staat auch schon nach seinen früheren
Überzeugungen restlos entsprachen (HRPh, IV 650f.).

Will man die Mängel von Hegels spätem Sittlichkeitsbegriff überwinden,
reicht es also nicht, sich auf die frühere Berliner Phase zu beziehen. Vielmehr
muß man gerade zu jenen Elementen der Phänomenologie zurückgehen, die
der Philosoph später beseitigt hatte, nämlich zum kompromißlosen Anspruch
nach absoluter Freiheit und zur unüberwundenen Spannung zwischen
Wirklichkeit und absolutem Geist: Erst wenn das Denken dem Dasein in jeder
Hinsicht überlegen bleibt, kann nämlich die Kraft des Negativen ihre ganze
kritische und erneuernde Wirkung behalten. Damit wird auch der praktische
Sinn einer politischen und geschichtsphilosophischen Interpretation der
Phänomenologie deutlich: Sie führt uns klar vor Augen, daß die Existenz einer
Sphäre der absoluten Freiheit als Gipfel des philosophischen Systems einerseits

und eine deutliche Trennung zwischen realem und idealem Bereich der
menschlichen Erfahrung andererseits die besten Garantien dafür sind, daß die
Philosophie ihre kritische Berufung weiterhin wahrnehmen und zum
Ausdruck bringen kann.


	Jenseits aller Versöhnung : zur Geschichtsphilosophie in Hegels Phänomenologie des Geistes als negativer Theodizee der absoluten Freiheit

