Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)

Heft: 3

Artikel: Jenseits aller Verséhnung : zur Geschichtsphilosophie in Hegels
Phanomenologie des Geistes als negativer Theodizee der absoluten
Freiheit

Autor: Dellavalle, Sergio

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761424

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761424
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SERGIO DELLAVALLE

Jenseits aller Versohnung

Zur Geschichtsphilosophie in Hegels Phdnomenologie
des Geistes als negativer Theodizee der
absoluten Freiheit!

Die Frage, ob die Phdnomenologie eine Geschichtsphilosophie enthalte,
wurde von der Hegel-Forschung bislang widerspriichlich und meistens zu
voreilig beantwortet: Die einen Hegel-Forscher haben niamlich fiir selbstver-
standlich erkldrt, daB die Phdnomenologie eine geschichtsphilosophische
Dimension besitze;? die anderen haben das Problem einfach ignoriert oder mit
genauso grofer Selbstverstidndlichkeit behauptet, dieses Jenaer Werk habe
mit einer Philosophie der Geschichte nichts zu tun. Beide haben aber ver-
sdumt, die Frage einer spezifischen Analyse zu unterziehen, was in erster Li-
nie einen Vergleich zwischen der Phdnomenologie und den Berliner Vor-
lesungen iiber die Philosophie der Weltgeschichte miteinschlieBen und sogar

Ilch mochte hier der «Fondazione Luigi Einaudi» in Turin fiir die Verleihung des
Stipendiums danken, das mir ermoglicht hat, diesen Aufsatz zu schreiben.

Unter  «geschichtsphilosophischer Dimension» oder «Geschichtlichkeit»  der
Phéiinomenologie verstehe ich in diesem Kontext weder die unbestreitbare Tatsache, daB sie in
einer bestimmten historischen Epoche geschrieben wurde, noch jene «Historisierung des Seins»
und der klassischen Logik und Metaphysik, die Hegel gerade in den Jenaer Jahren begann und
die einen sehr bedeutenden Einflu} auf seine ganze Philosophie haben sollte; vgl. dazu
MAURER, R.K., Hegel und das Ende der Geschichte. Interpretationen zur Phidnomenologie des
Geistes, Stuttgart, Berlin, K6In, Mainz 1965. Im Kontext meiner Untersuchung wird hingegen
ausschlieBlich die These erortert, daB die Phdnomenologie eine ausgearbeitete philosophische
Interpretation des historischen Ganges der Menschheit enthilt, nimlich eine erste Form jener
Philosophie der Weltgeschichte, die wir sonst durch die Berliner Vorlesungen kennen. Hegels
Texte werden unter Anwendung folgender Abkiirzungen zitiert: HGW: Gesammelte Werke,
Hamburg 1975ff.; HW: Werke in zwanzig Binden, Frankfurt a. M. 1970f; HPhWG:
Vorlesungen iiber die Philosophie der Weltgeschichte, hrsg. von Georg Lasson, Leipzig 1917ff;
HRPh: Vorlesungen iiber Rechtsphilosophie 1818-1831, hrsg. von Karl-Heinz llting, Stuttgart,
Bad Cannstatt 1974; HVorl: Vorlesungen. Ausgewihlte Nachschriften und Manuskripte,
Hamburg 1983ff.; HRPh19/20: Philosophie des Rechts. Die Vorlesung von 1819/20 in einer
Nachschrift, hrsg. von Dieter Henrich, Frankfurt a. M. 1983. HJSchr: Hegels theologische
Jugendschriften, hrsg. von H. Nohl, Tiibingen 1907; HSchrPR: Schriften zur Politik und
Rechtsphilosophie, hrsg. von G. Lasson, Leipzig 1923 (1. Aufl,, 1913); HDok: Dokumente zu
Hegels Entwicklung, hrsg. von J. Hoffmeister, Stuttgart, Bad Cannstatt 1974 (1. Aufl.,, 1936).



Jenseits aller Verséhnung 311

voraussetzen sollte. Es ist deswegen angebracht, das Problem neu aufzurollen,
wobei im wesentlichen zwei Ziele angestrebt werden:

a) die Erstellung eines Entsprechungsschemas zwischen den Gestalten der
Phéinomenologie und den Stufen der Entwicklung des Weltgeistes nach der
spéteren Berliner Auffassung, so dal es moglich wird zu bestimmen, erstens,
ob die Phdnomenologie eine Geschichtsphilosophie iiberhaupt beinhaltet, und
zweitens, welchen Gestalten eine geschichtsphilosophische Dimension zuge-
sprochen werden darf;

b) die Herausarbeitung des Spezifikums der spitjenaer bzw. phinome-
nologischen Geschichtsphilosophie.

Dabei wird sich zeigen, daB die Geschichtsphilosophie, die aus der Phd-
nomenologie des Geistes herausgearbeitet werden kann, sich von den friihe-
ren und spéteren Auffassungen des Autors durch ihre Radikalitit abhebt. In
ihr wird namlich die Freiheit als «absolut» definiert, und der Anspruch des
Subjekts nach uneingeschrinkter Selbstverwirklichung ist so kompromiBlos,
daB der Philosoph sich nicht bemiiht, die VernunftmiBigkeit einer zwar
«relativen», aber wirklichen sozio-politischen Freiheit zu schildern. Somit ist
die Phinomenologie Hegels einziges Werk mit systematischem Anspruch, in
dem die absolute Subjektivitit keine addquate Entsprechung in der wirklichen
Welt hat. In den spiteren Werken hat der Philosoph versucht, die Kluft zwi-
schen der Subjektivitit und der sozio-politischen Wirklichkeit erneut zu
schlieBen, jedoch miissen wir gerade diese Suche nach einem konkret-
historischen Pendant fiir das absolute Wissen als eine der Ursachen — wenn
nicht die wichtigste iiberhaupt — fiir die in den Werken der letzten Jahre of-
fensichtliche Einschrinkung der politischen und kulturellen Freiheit und fiir
den Verzicht auf den kritischen Anspruch von Seiten der Philosophie be-
trachten.

L. Das Problem der «Geschichtlichkeit» der Phinomenologie des Geistes

In den letzten Jahren hat die Suche nach der geschichtsphilosophischen
Dimension der Phdnomenologie kaum eine Rolle in der Hegel-Forschung
gespielt. Meistens sind die Autoren einen anderen Weg gegangen: Sie haben
eher die erkenntnistheoretischen Aspekte des Werkes hervorgehoben?, oder
sie haben es als eine Art besonderen Bildungsroman interpretiert, der die

3 In diese Richtung ist vor allem die westdeutsche Phidnomenologie-Forschung gegangen;
vgl. den Kommentar von SCHEIER, C.-A., Analytischer Kommentar zu Hegels Phdnomenologie
des Geistes. Die Architektonik des erscheinenden Wissens, Freiburg, Miinchen 1980, und
dariiber hinaus: MARX, W., Hegels Phinomenologie des Geistes, Frankfurt a. M. 1971;
FINK, E., Hegel. Phiinomenologische Interpretation der Phidnomenologie, Frankfurt a. M. 1977,
KRAHL, H.-J., Erfahrung des BewuBtseins, Frankfurt a. M. 1979; CLAESGES, U., Darstellung des
erscheinenden Wissens, Hegel-Studien, Beiheft 21, Bonn 1981; PASCHOTTA, H., Analyse und
Kritik der Dialektik des BewuBtseins und des SelbstbewuBtseins in Hegels Phdnomenologie des
Geistes 1807, Diss. FU Berlin 1988.



312 Jenseits aller Vers6hnung

Etappen der Entwicklung der individuellen Subjektivitit untersucht und
darstellt.* Somit wurde das Thema der Geschichtlichkeit der Phéinomenologie
eher umgangen, als daB man sie explizit verneint hitte.> Sucht man daher eine
tiefergehende Auseinandersetzung und konzeptuelle Thematisierung dieser
Frage, dann ist es unumgénglich, bis in die dreiBiger und vierziger Jahre zu-
riickzugehen, als Jean Hyppolite und Gyodrgy Lukécs zwei Interpretationen
der Phiinomenologie entwarfen, welche uniibersehbare Gemeinsamkeiten auf-
weisen.® Wichtig ist in unserem Zusammenhang vor allem die Dreiteilung des
Jenaer Werkes; fiir beide Autoren besteht ndmlich die Phdnomenologie aus
drei in ihrem Objekt und dementsprechend auch in ihren kategorialen Grund-
lagen verschiedenen und genau getrennten Teilen:

a) Der erste Teil — von der «sinnlichen GewiBheit» bis zur «Vernunft» —
handelt von der Entwicklung des individuellen BewuBtseins, d. h. von der
Subjektivitit, die sich nur ihrer Individualitit bewuBt ist.

b) Der zweite — das Kapitel iiber den «Geist» — enthélt diejenigen
Gestalten, die Hegel selbst «Gestalten einer Welt» nennt (HGW, IX 240).

c) Der dritte und letzte Teil beinhaltet «Religion» und «absolutes
Wissen» — wobei im Kapitel iiber die «Religion» auch von der Kunst die
Rede ist —, so daB dieser abschlieBende Teil als eine Vorwegnahme des
spiteren «absoluten Geistes» anzusehen ist.”

Fiir unsere Untersuchung ist somit vor allem der zweite Teil von Inter-
esse: Hier geht ndmlich das individuelle zum kollektiven BewuBtsein iiber,
was zumindest eine der Voraussetzungen fiir das Entstehen einer historischen
Erfahrung erfiillt. Zwei neue Elemente erscheinen auf dieser Stufe der phé-
nomenologischen Entwicklung zum ersten Mal: Erstens wird nun das Objekt
selbst als SelbstbewuBtsein anerkannt, was den Weg fiir eine bewuBte Inter-
subjektivitit freimacht. Zweitens erhélt der Gegenstand des BewuBtseins die
Merkmale der Substanz, denn er existiert nicht mehr blo8 in der

4 Beispiele dieser Interpretation kann man vor allem in der angelsichsischen Literatur
finden: vgl. LOEWENBERG, J., Hegel's Phenomenology: Dialogues on The Life of Mind, La Salle
(Ilinois) 1965; SOLOMON, R.C., In the Spirit of Hegel. A Study of G.W.F. Hegel's
Phenomenology of Spirit, Oxford Univ. Press 1983.

Fiir eine explizitte Vemneinung der Geschichtlichkeit der Phdnomenologie vgl.
BECKER, W., Idealistische und materialistische Dialektik, Stuttgart, Berlin, K6ln, Mainz 1970;
DERS., Hegels Phinomenologie: Eine Interpretation, Stuttgart, Berlin, K6ln, Mainz 1971.

6 Vgl. HYPPOLITE, J., Genese et structure de la Phénoménologie de I'Esprit de Hegel, Paris
1946; LUKACS, G., Der junge Hegel und die Probleme der kapitalistischen Gesellschaft, Ziirich,
Wien 1948. Von Jean HYPPOLITE vgl. auch: «L'état du Droit (la condition juridique)», in: Hegel-
Studien, Beiheft 3, Bonn 1966, 181-185; Introduction a la philosophie de I'histoire de Hegel,
Paris 1968.

Eine #hnliche Interpretation der Phdnomenologie, in mehr oder weniger direkter
Anlehnung an die Arbeiten von Hyppolite und Lukdcs, haben spiter auch Sergio Landucci und
Bemnard Cullen entworfen. Vgl. LANDUCCH, S., Hegel: la coscienza e la storia. Approssimazione
alla Fernomenologia dello spirito, Firenze 1976; CULLEN, B., «Hegel's Historical
Phenomenology and Social Analysis», in: D.Lamb (ed.), Hegel and Modemn Philosophy,
London, New York, Sydney 1987, 1-29.



Jenseits aller Versohnung 313

erkenntnistheoretischen Aktivitdt des Subjekts, sondern auch auBerhalb und
unabhéngig von ihm als eine bleibende Realitit. Aus der Tatsache, dal die
Kategorien Intersubjektivitit und Substantialitit die Gestalten des «Geistes»
grundlegend charakterisieren, darf man schlieBen, daB in diesem Kapitel
sozio-politische Modelle untersucht werden. Die Subjektivitit hat nidmlich
ihren Solipsismus aufgegeben und sich in eine fiir sie bisher neue Welt von
zwischenmenschlichen Beziehungen und Institutionen begeben. Hyppolite
und Lukics gehen aber weiter und interpretieren den «Geist» als eine beson-
dere Art geschichtsphilosophischer Abhandlung®: Nach ihrer Auffassung
enthdlt die Phdnomenologie eine philosophische Interpretation zumindest
eines Teiles des historischen Ganges der Menschheit, ndmlich eine Ge-
schichtsphilosophie im echten Sinne. Obwohl Hegel im ganzen «Geist»-
Kapitel die Grundkategorie der Geschichte, d. h. die Zeit, kein einziges Mal
erwihnt, 148t sich die These von Hyppolite und Lukidcs auf Grund der
Parallelitdt zwischen den Gestalten der Phdnomenologie und allen wichtigen
Stufen der Entwicklung des Weltgeistes von der altgriechischen Sittlichkeit
bis zur Franzosischen Revolution in der Berliner Geschichtsphilosophie wei-
testgehend bestitigen.? Bliebe es dabei, diirften wir aber lediglich von einer
teilweisen Priasenz der Weltgeschichte in der Phédnomenologie sprechen, denn
es fehlten die vor der antiken Sittlichkeit angesiedelten Etappen ihrer
Entwicklung. Wenn wir aber den Blick iiber die Gestalten des «Geistes»
hinaus erweitern, 148t sich auch dieser Mangel beseitigen: Nicht nur fiir die
Stufen der Geschichte ab dem alten Griechenland, sondern auch fiir den
Naturzustand und den orientalischen Despotismus ist es ndmlich moglich,
entsprechende Gestalten in der Phdnomenologie festzustellen.

Als erster wies Victor Goldschmidt in einem 1964 vertffentlichten Auf-
satz auf die Gemeinsamkeiten zwischen dem «einen SelbstbewuBtsein» der
Phénomenologie und dem Naturzustand-Begriff der Berliner Zeit hin.!? Dies
14Bt sich in erster Linie aus einigen Stellen schlieBen, die einen direkten
Zusammenhang zwischen dem «Kampf um Anerkennung» und den Aus-
einandersetzungen herstellen, welche den Ubergang vom Naturzustand zur
ersten stabilen Staatsform begleiten (HW, VII 507, X 221 u. 223). Neben den
philologischen Beweisen 148t sich ein anderes Argument zugunsten von
Goldschmidts Theorie einfiihren, ndmlich die konzeptuelle Verwandtschaft
zwischen dem phinomenologischen Begriff des reinen SelbstbewuBtseins und

8 Somit beschrinkt sich die historische Dimension der Phéinomenologie laut Hyppolite und
Lukdcs nur auf das «Geist»-Kapitel. Dagegen hat Jan Beaufort versucht, ohne allerdings
wirklich iiberzeugende Argumente dafiir bieten zu konnen, die gesamte Phdnomenologie als
eine Geschichtsphilosophie zu interpretieren. Vgl. BEAUFORT,J., Die drei Schliisse.
Untersuchungen zur Stellung der Phdnomenologie in Hegels System der Wissenschaft,
Wiirzburg 1983, 143ff.

Fiir eine umfangreiche Analyse dieser Parallelitiit verweise ich auf meine Untersuchung: 1l
bisogno di una liberta assoluta, Milano 1992,

0 GoLpscHMDT, V., «Etat de nature et pacte de soumission chez Hegel», in: Revue
philosophique de la France et de I'Etranger LXXXIX (1964) 45-65.



314 Jenseits aller Versohnung

Hegels Auffassung der Subjektivitdt im Naturzustand, welche im Kapitel der
Berliner Geschichtsphilosophie iiber Afrika als den einzigen Kontinent, der
sich nach Hegels Uberzeugung noch auf einer vorgeschichtlichen Ent-
wicklungsstufe befindet, dargestellt wird (HPhWG, 203ff.; HW, XII 120ff.).
Nicht anders als das phdnomenologische SelbstbewuBtsein ist sich auch der
Afrikaner — oder der Naturmensch, was fiir Hegel dasselbe ist — nur seiner
selbst bewuBt, d. h. seiner Instinkte und seiner «Begierde», wihrend er allem
anderen einen Wert «an und fiir sich» abstreitet. Aus einer solchen Kon-
stellation kann sich nur ein ziigelloser Drang nach Vernichtung, schlieBlich
der Kampf aller gegen alle entwickeln. Ahnlich wie die Lage des durch die
Begierde unablissig geplagten reinen SelbstbewuBtseins der Phdnomenologie
ist auch der Naturzustand in der Geschichtsphilosophie durch Unsicherheit,
Instabilitdt und letztendlich auch Ungliick geprigt, «ein Zustand der Ge-
walttitigkeit und des Unrechts, von welchem nichts Wahreres gesagt werden
kann, als daB aus ihm herauszugehen ist» (HW, X 312); diesen Schritt zu
vollbringen ist eben Aufgabe des «Kampfes um Anerkennung».

Auch die Suche nach einer phidnomenologischen Entsprechung fiir den
orientalischen Despotismus stiitzt sich auf die Pionierarbeit eines Hegel-For-
schers, in diesem Fall von Sergio Landucci!!. Ahnlich wie Goldschmidt fiihrt
Landucci zugunsten seiner These, die Entsprechung zum orientalischen
Despotismus sei in der Gestalt Herrschaft-Knechtschaft auszumachen,
hauptsichlich philologische Argumente an.!? Dariiber hinaus sind aber auch
hier konzeptuelle Analogien festzustellen: Erstens handelt es sich in beiden
Fillen um einen Zustand, in dem das Individuum zum ersten Mal seine
Selbstbezogenheit aufgibt, um in einer stabilen sozio-politischen Beziehung
zu verankern; dadurch wird der Ubergang vom «Ich» zum «Wir» eingeleitet.
Zweitens verédndert sich auch das Verhéltnis zum Objekt, das nicht mehr als
bloB zu vertilgende Wirklichkeit zwecks Befriedigung der Instinkte gilt,
sondern als «Wert an und fiir sich» anerkannt wird, nimlich als Substanz, die
durch die Arbeit zu erhalten und auszubauen ist. SchlieBlich treffen wir
sowohl im Herr-Knecht-Verhéltnis als auch im orientalischen Despotismus
auf die gleichen Formen der Subjektivitit: einerseits auf Individuen, die auf
ihre Freiheit verzichtet haben und daher der Substanz véllig unterworfen sind
(die Knechte als Untertanen eines despotischen Herrschers); andererseits auf
den einzelnen, der sich als solcher mit der substantiellen Macht identifiziert
(den Herrn als Despoten).

1 LANDUCCI, Hegel: la coscienza € la storia (Anm. 7), 100ff.

12 Insbesondere hebt Landucci jene Passagen hervor, in denen Hegel einen direkten
Zusammenhang zwischen dem Orient und dem Herr-Knecht-Verhiltnis herstellt. Vgl.: HGW, IX
376/HPhWG, 320ff. und 419ff.; HW, XVIII 118. Zu den von Landucci erwihnten Passagen ist
noch eine weitere hinzuzufiigen: In einer kurzen, in der Zeit zwischen dem Berner und dem
Frankfurter Aufenthalt verfaBten Schrift lesen wir unmiBverstindlich, daB «im orientalischen
Charakter die zwei anscheinend widersprechenden Bestimmungen: Herrsucht iiber alles und
willige Ergebung in jede Sklaverei, so innig verbunden [sind}» (HW, 1 428).



Jenseits aller Verséhnung 315

Angesichts dieser Hinweise auf die Geschichtlichkeit der bisher erwihn-
ten phinomenologischen Gestalten stellt sich nun die Frage, warum Hegel sie
nicht gleich ins Kapitel iiber den «Geist», d. h. in den eigentlich historischen
Teil der Phédnomenologie, aufgenommen hat. Darauf antwortet Landucci, da3
die Tatsache, «daB3 die Sektion iiber den «Geist> mit diesem Entstehen der
Freiheit [im alten Griechenland] beginnt, impliziert, daB der orientalische
Despotismus, obwohl unentbehrliches propadeutisches Moment im Verhiltnis
zur primitiven Ziigellosigkeit des Menschentieres, irgendwie noch als vor-
geistig zu betrachten ist»!3. Diese These wird iibrigens von Hegel selbst
bestétigt, der in der Geschichte der Philosophie behauptet, im Orient
«finde(t) mithin ein geistloses Verhiltnis statt, insofern das Hochste des
Verhiltnisses die BewuBtlosigkeit» sei (HW, XVIII 120). In der Tat, um von
einer angemessenen Verwirklichung des Geistesbegriffs sprechen zu diirfen,
bendtigt man eine bewufite Synthese zwischen Subjektivitdt und Substanz, die
im orientalischen Despotismus allerdings noch nicht moglich ist, denn hier
fehlt eine ihrer unentbehrlichen Komponenten, nédmlich die nach dem Kampf
um Anerkennung aufgegebene subjektive Freiheit. Der Geist ist sowohl im
phinomenologischen Herr-Knecht-Verhiltnis als auch in der Darstellung des
Orients innerhalb der Berliner Geschichtsphilosophie zwar an sich, aber nicht
fiir sich vorhanden: In beiden Fillen lebt das Subjekt schon innerhalb
objektiv existierender sozialer Verhiltnisse, ist sich dessen allerdings nicht
richtig bewulBt und verhiélt sich weiter als reines SelbstbewuBtsein (der
Herrscher) oder als bloes willenloses «Leben» (die Untertanen). Da es sich
um den Ubergang von einem Zustand der «BewuBtlosigkeit» zu einem der
Freiheit handelt, ist der konzeptuelle «Sprung» vom Orient ins Abendland
auch in der Berliner Geschichtsphilosophie, obwohl die verschiedenen Stufen
des Weltgeistes in diesem Werk nacheinander aufgefiihrt werden, lingst der
weiteste und schwierigste aller hier geschilderten Uberginge, genauso weit
und schwierig wie der vom reinen SelbstbewuBtsein zum bewuBlten Geist in
der Phidnomenologie.

Fassen wir die vergleichende Untersuchung von Phdnomenologie und
Berliner Geschichtsphilosophie zusammen, dann entsteht folgendes
Entsprechungsschema:

13 LANDUCCI, Hegel: la coscienza e la storia (Anm. 7), 104f.



316 Jenseits aller Vers6hnung

Phdinomenologie Berliner Geschichtsphilosophie
1) Reines SelbstbewuBtsein Naturzustand
2) Herrschaft — Knechtschaft Orientalischer Despotismus
(insbesondere China)
3) Natiirliche Sittlichkeit Griechisches Reich
4) Rechtszustand Romisches Reich

5) Die Bildung als Welt des sich Mittelalter und frithe Moderne
entfremdeten Geistes

6) Der Glaube Mittelalterliche Kirche und
Katholizismus
7) Die reine Einsicht und die Auf ~ Entwicklung der Wissenschaft
kldrung zwischen spitem Mittelalter und
18. Jahrhundert
8) Die absolute Freiheit Die Franzoésische Revolution

GewiB enthalten die Gestalten der Phédnomenologie mehr als nur eine Ge-
schichtsphilosophie. Genauso unumstritten ist, da Hegel hier etwas anderes
beabsichtigt hat als eine bloBe Rekonstruktion der Geschichte der Mensch-
heit. Tatsache ist aber auch, daB viele phinomenologische Gestalten ihren
Inhalt ausgerechnet aus der Weltgeschichte entnehmen, wobei sie eine Rei-
henfolge bilden, die der spiteren schon weitestgehend entspricht. Geht man
nun von diesen Voraussetzungen aus, ist es unumginglich, der Phdno-
menologie eine geschichtsphilosophische Dimension zuzuschreiben. Nichts-
destotrotz muB, bevor wir von einer phidnomenologischen Geschichts-
philosophie ohne jegliche Vorbehalte sprechen diirfen, noch ein weiteres
Problem ausgerdumt werden.

I1. Die Phianomenologie als Wendepunkt in der Entwicklung der
geschichtsphilosophischen Auffassungen Hegels

Der These, in der Phdnomenologie sei eine Geschichtsphilosophie vor-
handen, konnte man entgegenhalten, daB Hegel in der spétjenaer Zeit noch
keine zusammenhingende Interpretation der Weltgeschichte besessen hiitte.
In der Tat sind Zahl und Umfang der geschichtsphilosophischen Hinweise in
den frithen Schriften eher bescheiden. Uber die vielen wichtigen, aber nicht
zusammenhingenden Bemerkungen geschichtsphilosophischer Relevanz in
den verschiedenen Arbeiten zwischen Bern und Jena hinaus, sind den Hegel-
Forschern bisher nur zwei kurze Schriften bekannt, die als Skizzen einer
Geschichtsphilosophie interpretiert werden konnen (HGW, I 163f., 3591f.).
Andererseits hielt Hegel seinen ersten Vorlesungskurs iiber die Philosophie
der Weltgeschichte erst im Wintersemester 1822/23, und, obwohl er schon
einige Jahre friiher, d. h. zwischen 1817 und 1818, eine in ihren wesentlichen
Ziigen beinahe endgiiltige Fassung seiner Philosophie der Weltgeschichte



Jenseits aller Vers6hnung 317

verdffentlicht und vorgetragen hatte!, klafft trotzdem eine erhebliche Liicke
zwischen der Jenaer und der Heidelberger Zeit, in der sich vom vermeintlich
schon fortgeschrittenen geschichtsphilosophischen Entwurf der Phédnomeno-
logie kaum Spuren wiederfinden lassen.

GewiBl sind diese Einwinde nicht leicht abzutun; doch 148t sich bei
genauerer Betrachtung selbst aus diesem Blickwinkel feststellen, dal die
Phdnomenologie tatsdchlich als eine Art Pionierarbeit auch in der Ent-
wicklung von Hegels geschichtsphilosophischen Auffassungen anzusehen ist.
Im wesentlichen sprechen zwei Argumente dafiir.

1. Eine systematische Einbindung der Weltgeschichte erscheint nicht erst
in der Heidelberger Zeit, sondern fast ein Jahrzehnt friiher, nimlich in der
Niirnberger Enzyklopddie (1808), unter dem Namen «philosophische Ge-
schichte» (HW, IV 64f.). Zwar umfaBt die Abhandlung hier nur einen Para-
graphen, trotzdem sind diese wenigen Zeilen in unserem Zusammenhang von
groBBem Interesse. Ihre Bedeutung wird vor allem bei einem Vergleich mit den
vorphdnomenologischen Jenaer Systementwiirfen deutlich: Wie vor allem das
System der Sittlichkeit und dessen Fortsetzung beweisen (HSchrPR, 460ff.;
HDok, 314ff.), dient der Krieg in den systematischen Versuchen aus der
frithjenaer Zeit nur zur Stdrkung der innerstaatlichen Einheit: Der Staat wird
als ein einzelner betrachtet, und seine Auseinandersetzungen mit anderen
sozio-politischen Gemeinwesen werden ausschlieBlich auf seine innere
Struktur zuriickgefiihrt. Auch spédter — im unmittelbar vorphédnomeno-
logischen System von 1805/06 — wird der Ubergang zu der Sphire der ab-
soluten Subjektivitét, d. h. zu Kunst, Religion und Philosophie, noch von der
Dialektik eingeleitet, die sich zwischen den einzelnen Subsystemen des
Staates entwickelt (HGW, VIII 276f.). In der Niirnberger Enzyklopddie hat
die Weltgeschichte dagegen schon ihren Platz als Bindeglied zwischen
Realphilosophie und absolutem Geist eingenommen: So bilden hier «die
Schicksale der getrennt erscheinenden Nationen die verschiedenen Stufen der
Bildung des allgemeinen Geistes» (HW, IV 64); dariiber hinaus «zéhlen nicht
alle Volker in der Weltgeschichte. Jedes hat nach seinem Prinzip seinen
Punkt, Moment. Dann tritt es, wie es scheint, fiir immer ab. Nicht zufillig
kommt eine Reihe» (ebd., 64f.).

Aus diesen bedeutenden Unterschieden zwischen den unmittelbar vor und
nach der Phdnomenologie verfaten Arbeiten ergibt sich die These, daBl eben
das spitjenaer Werk beim geschilderten Ubergang eine entscheidende Rolle
gespielt haben soll. Und in der Tat ist die Phdnomenologie das erste Werk

14 Die wesentlichen Merkmale des Begriffs der «Weltgeschichte» sind schon in der
Heidelberger Enzyklopddie vorhanden (HRPh, I 204ff.). Die «klassische» hegelsche Vierteilung
der Geschichte wird dagegen zum ersten Mal wihrend des Vorlesungskurses iiber die
Rechtsphilosophie im Wintersemester 1817/18 vorgetragen (HVorl, I 256ff.).



318 Jenseits aller Versohnung

Hegels mit systematischem Anspruch!’, in dem die verschiedenen sozio-
politischen Modelle zur Bildung der notwendigen Stufen der Entwicklung des
«weltlichen» Geistes hintereinander eingereiht werden; dadurch werden ihre
Konflikte und die daraus folgende gegenseitige Abldsung zum entscheiden-
den Teil seines Ganges. Geht man davon aus, daB Hegel im spiten System
unter «Weltgeschichte» in erster Linie den Konflikt zwischen verschiedenen
Staatsformen versteht, wodurch sie zum entscheidenden Moment des Uber-
gangs vom objektiven zum absoluten Geist erhoben wird, dann tritt diese
Auffassung zum ersten Mal in der Phéinomenologie auf.

2. Bisher wurde der Stellenwert der Phdnomenologie in bezug auf die
Entwicklung der wichtigen Aspekte des Begriffs der «Weltgeschichte» und
deren Einbindung ins System untersucht. Das Jenaer Werk ist aber von kaum
zu iiberschitzender Bedeutung auch in Hinsicht auf das zweite Element einer
geschichtsphilosophischen Theorie, d. h. auf deren Einteilung. In der Berner
und Frankfurter Zeit war Hegel zwei verschiedenen geschichtsphilosophi-
schen Linien gefolgt: Einerseits hatte er in den beiden schon erwihnten
Schriften die Entwicklung der Menschheitsgeschichte vom klassischen
Griechenland bis zur Gegenwart skizzenhaft dargestellt (HGW, 163f., 3591f.);
andererseits hatte er vor allem in den Fragmenten zum Geist des Christentums
das Problem des Ubergangs von der orientalischen zu der abendlindischen
Welt untersucht (HJSchr, 368-374). In der Phdnomenologie versucht er zum
ersten Mal beide Linien zusammenzubringen, um dadurch ein gesamtes Bild
der Einteilung der Weltgeschichte zu entwerfen. Die erste Interpretationslinie
148t sich — freilich in einer bei weitem umfangreicheren und teilweise auch
inhaltlich verinderten Form!® — im Kapitel iiber den «Geist» wiederfinden;
die Frage nach der Natur der ersten Form des strukturierten zwischen-
menschlichen Zusammenlebens, nach ihren Mingeln und nach dem Ubergang
zum «wahren» Geist priagt dagegen den Abschnitt iiber das «reine Selbst-
bewuBtsein» und das Verhiltnis Herrschaft-Knechtschaft. GewiB ist die
Zusammenfiihrung beider Fragestellungen noch nicht perfekt, so daB
zwischen ihnen noch eine Liicke klafft. Diese wird jedoch durch Hegels
Behauptung teilweise geschlossen, mit der Entzweiung des SelbstbewuBtseins
sei der Geist schon an sich entstanden (HGW, IX 108): So bildet sich ein
roter Faden quer durch die Phdnomenologie, der beide geschichtsphilo-
sophischen Abschnitte des Textes faktisch verbindet und auf dessen Spur die
nach Hegels Auffassung wichtigsten Etappen der Weltgeschichte
wiederzufinden sind.

15 GewiB ist die Phdnomenologie kein System im echten Sinne; unumstritten ist aber auch,
daB sie beinahe alle Elemente des Systems beinhaltet, die hier allerdings anders geordnet sind
als in den spiteren systematischen Werken.

In den friihen Entwiirfen hat der Gang der Geschichte sozusagen die Form eines
«Sattels», mit den beiden Momenten der htchsten Perfektion am Anfang und am Ende und mit
einem Tiefpunkt der Korruption und des Zerfalls dazwischen. Dagegen erinnert die Struktur der
«reifen» Einteilung der Weltgeschichte eher an eine «Leiter», wo jede wichtige Stufe insgesamt
einen Fortschritt im Vergleich zur vorherigen darstellt.



Jenseits aller Versohnung 819

FaBt man zusammen, dann ist die historische Dimension der Phdno-
menologie unabstreitbar. Zwar ist sie keine «reine» Geschichtsphilosophie,
und gleichzeitig ist einzusehen, dal Hegel von Jena bis Berlin seine
geschichtsphilosophischen Auffassungen teilweise ergidnzt und geéndert hat,
jedoch stellt das spétjenaer Werk auch in geschichtsphilosophischer Hinsicht
einen klaren Wendepunkt dar. Hier kommen niamlich der Weltgeschichte zum
ersten Mal Merkmale und Funktionen in der gesamten Entwicklung des
Geistes zu, die denjenigen des spiteren Heidelberger und Berliner Systems
nicht nur nahekommen, sondern sie teilweise sogar schon ausdriicklich
einfilhren. Auch in bezug auf die Einteilung des historischen Ganges der
Menschheit ist die Phdnomenologie fiir das spitere Werk Hegels wegwei-
send: Hier fiigt der Philosoph seine bruchhaften Skizzen der fritheren Perio-
den zu einem Tableau zusammen, dessen heuristische Anspriiche nicht niedri-
ger liegen als die der Berliner Vorlesungen.

I1l. Unterschiede in den geschichtsphilosophischen Auffassungen Hegels in
der Phidnomenologie und in den Berliner Vorlesungen

Bisher wurden ausschlielich die Ahnlichkeiten zwischen der Geschichts-
philosophie in der Phénomenologie und den Berliner Vorlesungen themati-
siert; nun konnen wir uns auf die Unterschiede konzentrieren. Diese lassen
sich im allgemeinen auf folgende Faktoren zuriickfiihren:

1. die unterschiedliche konzeptuelle Struktur und Finalitdt der beiden
Werke. Hier ist noch einmal zwischen zwei Elementen zu unterscheiden.

a) Die Gestalten — mitunter auch die «historischen» — werden in der
Phénomenologie auf der Grundlage ihres reinen Begriffs dargestellt, ohne auf
die faktischen Geschehnisse der Weltgeschichte in ihren prédzisen Griinden
und den Verlauf spezifisch einzugehen. Diese riicken dagegen ins Zentrum
der Analyse der eigentlichen geschichtsphilosophischen Werken. Obwohl
diese Besonderheit alle phidnomenologischen Gestalten betrifft, wird sie
besonders deutlich in den Kapiteln iiber das Herrschaft-Knechtschaft-Ver-
héltnis und iiber die «Bildung». Dariiber hinaus, da in der Phdnomenologie
lediglich das Wesen einer historischen Epoche dargestellt werden soll,
handelte Hegel hier wesentlich freier in der Auswahl des fiir die Unter-
suchung notwendigen Materials; daraus ergibt sich beispielsweise die Ver-
wendung literarischer Texte, insbesondere bei der Darstellung der altgrie-
chischen Sittlichkeit und der modernen Welt. .

b) In der Phdnomenologie wird die Entfaltung des Geistes aus dem
Blickwinkel der Subjektivitiit dargestellt. Auch in den «geschichtsphilo-
sophischen» Gestalten werden deswegen in erster Linie die Eigenschaften des
Subjekts sowie seine Reaktionen auf die sich verdndernde Wirklichkeit ana-
lysiert. Die objektiven Aspekte dieses Prozesses — d. h. die Entwicklung der
sozio-8konomischen, politischen und juristischen Strukturen sowie, in zweiter



320 Jenseits aller Versohnung

Instanz, der kulturellen Sphire (Kunst, Religion und Philosophie) —, die im
Jenaer Werk meistens ausgeblendet bleiben, sind dagegen das primire Objekt
der Untersuchungen in den Vorlesungen iiber die Philosophie der Welt-
geschichte. Der Grund dieses Unterschiedes besteht darin, daB die Phdno-
menologie in Hegels Pldnen eine Art Einleitung zum philosophischen Denken
sein sollte. Sie wendet sich deshalb an das Individuum, dessen wichtigste
sowohl «ontogenetische» als auch «phylogenetische» Entwicklungsetappen
hier noch einmal Revue passieren. Dies geschieht allerdings in einer den
subjektiven Kategorien niher liegenden Form, so dal man sagen kann, die
Phédnomenologie gehe noch einmal die ganze Weltgeschichte durch, aber fiir
das Individuum und aus seiner Sicht. Daraus entsteht notwendigerweise die
Folge, daB &duBere historische Verdnderungen, wie z. B. der fJbergang von
einem «Reich» zum nichsten, hier auf die Einheit des BewuBtseins zuriick-
gefiihrt werden; dadurch konnen sie ndmlich als Stufen der Entwicklung eines
einzelnen Ichs dargestellt werden — eines Ichs, das gleichzeitig das sich
bildende Individuum und die sich entfaltende Menschheit als Ganzes ist.

2. Der zweite Faktor ist das Heranreifen bzw. die Verdnderung von He-
gels geschichtsphilosophischen Auffassungen. Auch in diesem Fall ist es
angebracht, genauer zu differenzieren.

a) Manchmal scheinen die in den Berliner Vorlesungen eingefiihrten
Anderungen aus Hegels Wunsch entstanden zu sein, seinem Denken eine ho-
here Einheit zu geben: Um einer in spezifisch geschichtsphilosophischen Vor-
lesungen schwer vermeidbaren Erwartung auf Vollstindigkeit gerecht zu
werden, hat er daher versucht, unter einem in der Phdnomenologie eigentlich
schon formulierten Begriff auch historische Phdnomene zu subsumieren, die
dort nicht beriicksichtigt wurden. Diesbeziiglich liefert die Analyse der
romischen Geschichte das beste Beispiel: Der Begriff bleibt namlich derselbe;
er wird aber von der Kaiserzeit auch auf die angeblich urspriingliche
Réubergemeinde (HPhWG, 6651f.), auf die Zeit der Konige (ebd., 686ff.) und
auf die Republik (ebd., 694ff.) ausgedehnt, nimlich auf die Epochen der
romischen Geschichte, die in der Phdnomenologie auBler acht gelassen
wurden. Daraus ergibt sich ein préziseres Bild der Geschichte Roms, ohne
daB es dadurch zu echten begrifflichen Verschiebungen gekommen wire.

In anderen Fillen geht es um eine meistens sehr geringfiigige Akzent-
verlagerung, die sich durch Hegels Versuch erkldren 148t, die philosophische
Analyse an die neuesten historisch-politischen Ereignisse zu binden. So
versteht man die Verwendung der gleichen Kategorien zur Kritik des Jakobi-
nismus in der Phédnomenologie und der liberal-demokratischen Ideologien
iiberhaupt in den Berliner Vorlesungen (HPhWG, 927ff., 932f.): Die jakobi-
nische Diktatur gehorte namlich inzwischen zur Vergangenheit, nicht so aber
die liberalen und demokratischen Ideen in ihrer Gesamtheit, die dagegen
Anfang der zwanziger Jahre mit erneuter Kraft wieder aufgetaucht waren.
Angesichts der sich noch einmal ndhernden Destabilisierungsgefahr fiigt
Hegel eine weitere Uberlegung hinzu, die in der Phdnomenologie fehlte: Zur



Jenseits aller Vers6hnung 321

genaueren Einschrinkung der Moglichkeiten einer Wiederbelebung der De-
mokratie nimmt er die klassische These iiber die uniiberschreitbare Grofe
eines demokratisch regierten Landes wieder auf (HPhWG, 608).

b) Es bleiben nun einige bedeutende Unterschiede, die den bisher er-
wihnten Faktoren nicht zugeschrieben werden konnen und deshalb nur durch
eine echte und tiefgreifende Verdnderung der historisch-politischen Kon-
zeption des Autors zu erkliren sind. Bevor wir auf diese konzeptuelle Ver-
schiebung zu sprechen kommen, seien kurz die Unterschiede erwihnt, die nur
dadurch verstanden werden kdnnen:

— Um das Ende der altgriechischen Welt zu erkldren, verwendet Hegel in der
Phéiinomenologie die Antinomie Familie-Staat bzw. Regierung (HGW, IX
242ff.), wihrend in den Berliner Vorlesungen der Widerspruch sich zwischen
dem Individuum und dem sittlichen Staat entfaltet (HPhWG, 640). Dariiber
hinaus zeigt sich die Abhandlung im spéteren Werk optimistischer in bezug
auf die Rolle jener Individualitit, die als neue historische und philosophische
Erscheinung aus den Triimmern der alten Sittlichkeit entsteht; dieser Opti-
mismus kommt vor allem da zutage, wo Hegel die Entwicklung der sophi-
stischen und sokratischen Philosophie mit groBem Interesse verfolgt
(HPhWG, 643ff.; HW, XVIII 512ff.).

— Dem Christentum und der Reformation kommt in der Philosophie der
Weltgeschichte eine unmittelbare und explizite historische Relevanz zu. Sie
gelten hier als entscheidende Faktoren innerhalb wichtiger historischer Pro-
zesse, namlich beim Ubergang von der romischen Zeit zum Mittelalter bzw.
von diesem zur Moderne (HPhWG, 720ff., 877ff.). Eine vergleichbare Rolle
der christlichen Religion ist in der Phdnomenologie dagegen nicht fest-
zustellen.

— In den Berliner Vorlesungen wird der Begriff «Entfremdung» nur in bezug
auf das Mittelalter verwendet;!” dagegen dehnt sich seine Anwendung in der
Phdnomenologie auf die ganze Neuzeit bis zur Franzgsischen Revolution aus.
Dementsprechend charakterisieren die phinomenologischen Kategorien des
«Glaubens» in der Philosophie der Weltgeschichte nicht die religiose Erfah-
rung der Moderne insgesamt — wie im Jenaer Werk —, sondern nur die
mittelalterliche Kirche und den Katholizismus.

— In bezug auf die Einstellung zur Aufkldrung und zur Franzosischen Re-
volution unterscheidet Hegel in den Berliner Vorlesungen, aber nicht in der
Phinomenologie, zwischen protestantischen und katholischen Lindern
(HPhWG, 917, 923ff., 931; HW, XII, 526f., 535; HW, XX 296ff.).

— In der Philosophie der Weltgeschichte wird der Gang der Geschichte mit
der Entstehung einer politischen Struktur, d.h. des modernen postrevo-
lutiondren Staates, abgeschlossen und gekront (HPhWG, 937f.). Der

17 Der Begriff «Entfremdung» erscheint hier explizit nur einmal (HPhWG, 840f.; HW, XII
460); jedoch ist die ganze Analyse des Mittelalters in der Philosophie der Weltgeschichte durch
die Entzweiung zwischen der «Wahrheit» und der Realitit, dem Geist und der wirklichen Welt

gepragt.



322 Jenseits aller Versohnung

«verniinftige» Staat sollte namlich nach Hegels Auffassung in der Lage sein,
eine zwar nicht perfekte, jedoch in solcher Vollendung in der bisherigen Ge-
schichte unbekannte Verséhnung zwischen den Interessen des Individuums
und denjenigen des Gemeinwesens zustandezubringen. Nach dem Scheitern
der Franzésischen Revolution — oder, besser gesagt, nach deren Aufhebung!®
— bleibt der Subjektivitidt in der Phdnomenologie dagegen keine andere
Chance, um sich wirklich weiter zu entwickeln, als in die reine Innerlichkeit
zu fliichten.1?

Angesichts dieser letzten, besonders bedeutenden Unterschiede stellt sich
nun die Frage, ob es moglich ist, eine Perspektive zu entwerfen, die sie ins-
gesamt deutet.

1V. Protestantismus und «neue Sittlichkeit»

DaB fiir Hegel die Geschichte der «Fortschritt im BewuBtsein der Freiheit»
ist, kann zweifelsohne als allgemeines Prinzip fiir alle Etappen der Ent-
wicklung seines geschichtsphilosophischen Denkens gelten. Trotzdem — wie
schon am Anfang der Arbeit erwdhnt wurde — kommt der Phdnomenologie
wegen ihrer anspruchsvollen Definition der Freiheit und wegen der kompro-
miBlosen Schilderung der subjektiven Suche nach Selbstverwirklichung eine
besondere Rolle in diesem Entfaltungsprozel3 zu.

In der spitjenaer Zeit glaubte Hegel nicht mehr an die Moglichkeit der
Wiederbelebung einer Sittlichkeit nach dem «klassischen» Muster. Schon in
den Vorlesungen des Semesters 1805/06 hatte er die Uberlegenheit des
modernen Prinzips der individuellen Freiheit explizit anerkannt (HGW, VIII
262ff.); konsequenterweise beschrieb er die klassische Sittlichkeit in der
Phdnomenologie, die kurz darauf entstanden war, als die fiir immer verlorene
Welt einer letztendlich ziemlich triigerischen Harmonie. Der Konflikt, der
diese Welt spaltet, ist nach der Auffassung der Phdnomenologie endgiiltig,
und keine der Parteien triagt in sich die «Keime» einer neuen und hoéheren
Versohnung. So ist das Individuum von der Substanz zundchst getrennt.
Danach entwickelt sich bei der Entstehung der Moderne eine Verflechtung
zwischen den Individuen untereinander und zwischen diesen und der
politisch-6konomischen Substanz. Auch diese Annidherung bedeutet jedoch
keineswegs eine angemessene Uberwindung der Trennung, denn das Subjekt

18 Diesbeziiglich vgl. DELLAVALLE, S., «Hegel e la rivoluzione», in: Teoria politica V
(19893 Nr. 2-3, 167-188.

19 Damit folge ich hier der Theorie der «phdnomenologischen Krise des Systems». Vgl
dazu: ROSENKRANZ, K., Hegels Leben, Berlin 1844, 201ff.; ROSENZWEIG, F., Hegel und der
Staat, Miinchen 1920, I 218ff.; BOVERO, M., Hegel e il problema politico modemno, Milano
1985, 23ff. Andere Autoren haben dagegen behauptet, selbst in der Phédnomenologie — nimlich
in den Kategorien der «Moralitiit» als subjektiver «Verklirung» der politischen Strukturen —
konne man die Spuren einer Analyse des modemen Staates wiederfinden; vgl. BUSSE, M.,
Hegels Phinomenologie des Geistes und der Staat, Berlin 1931, 83ff.; HYPPOLITE, Genése et
structure (Anm. 6), 320.



Jenseits aller Versohnung 323

gehort zwar jetzt zur Substanz, jedoch diese nicht zu ihm. Aus der Verflech-
tung erwichst damit vielmehr Entfremdung statt Versohnung, was zwingend
dazu fiihrt, daB die Subjektivitdt, um ihrer unbefriedigenden Situation zu
entkommen, ihr bisher nicht anerkanntes Recht auf Selbstverwirklichung und
Freiheit geltend zu machen versucht. Angesichts der Voraussetzungen ist das
Scheitern eines solchen Anspruchs dennoch genauso notwendig wie der
Versuch selbst: Die moderne Subjektivitit ist ndmlich durch den Widerspruch
zwischen ihrer immer weiter gehenden Fahigkeit, in universellen Kategorien
zu denken, und ihrem seit dem Ende der Sittlichkeit eigentlich nur vertieften
Solipsismus bestimmt. Daraus ergibt sich fiir das moderne, universelle Sub-
jekt einerseits die Notwendigkeit, die Freiheit genauso «absolut» wie sich
selbst zu definieren, d. h. ohne jegliche Grenzen, die sie einengen konnten,
andererseits die Unmoglichkeit, eine solche Freiheit in die Wirklichkeit
umzusetzen: Die wirkliche Freiheit einer «absoluten» Subjektivitét ist ndmlich
in letzter Instanz selbstzerstorerisch, denn, da sie keine Einschrinkung ihrer
Tétigkeit anerkennt, vernichtet sie die Vielfalt der realen Individualititen, und
schlieBlich auch sich selbst.

Da Hegel die Franzosische Revolution als endgiiltig milungenen Ver-
such interpretiert, die absolute Freiheit zu verwirklichen, schlieBt er von
diesem Moment an jede Moglichkeit einer radikalen politischen Verdnderung
aus.?0 Somit erhalten die revolutioniren Ereignisse, die in der Phdnomeno-
logie die Kronung der Moderne darstellen, ihre «metaphysische» Bedeutung
in dem durch die Revolution erlangten BewuBtsein, die absolute Freiheit
konne nicht in die sozio-politische Wirklichkeit umgesetzt werden.?! Dadurch
entsteht ein gravierender Widerspruch zwischen sozio-politischer Wirklich-
keit und subjektiven Anspriichen. Trotzdem verzichtet das phédnomenolo-
gische Subjekt nicht auf die absolute Freiheit: Da der Weg ihrer Umsetzung
in die Wirklichkeit versperrt ist, sucht es sie zuerst in der Innerlichkeit der
Moralitit und dann in den Dimensionen des absoluten Geistes (Religion und
absolutes Wissen). Aus dieser Kompromiflosigkeit der modernen, absoluten
Subjektivitit entsteht in der Phdnomenologie ein offener Konflikt zwischen
ihren Anspriichen und den gegebenen Grenzen der sozio-politischen Welt.
Die Deutlichkeit, mit der Hegel hier diesen Widerspruch und damit die
Tragddie der Moderne iiberhaupt darstellt, gehtrt zu den gréBten Verdiensten
des Jenaer Werkes.

Fassen wir den Begriff der phinomenologischen Geschichtsphilosophie
zusammen, dann 148t sich folgendes sagen: Wie in allen Werken Hegels wird
die Geschichtsphilosophie auch in der Phdnomenologie als Darstellung der
werdenden Freiheit interpretiert, sozusagen als ihre «Theodizee», wobei Gott
in einem beinahe laizistischen Sinne fiir die Freiheit des Geistes steht. Auch

20 Dazu vgl.: BODEL R., Scomposizioni. Forme dell'individuvo moderno, Torino 1987;
DELLAVALLE, «Hegel e la rivoluzione» (Anm. 18) 176ff.
I So VER EECKE, W., «Hegel's Dialectic Analysis of the French Revolution», in: Hegel-
Jahrbuch 1975, 561-566.



324 Jenseits aller Versohnung

aus diesem Blickwinkel weist jedoch die Phdnomenologie besondere Merk-
male auf, denn die Freiheit, deren Werdegang hier geschildert wird, ist gren-
zen- und kompromiBloser als irgendwo sonst bei Hegel. Dariiber hinaus, da
keine gelungene Vermittlung zwischen der absoluten Subjektivitit und der
sozio-politischen Welt vorhanden ist, erhilt die phinomenologische Theodi-
zee eine negative Farbung: Die Freiheit verwirklicht sich nicht und ihr einzi-
ges Reich bleibt die zu sich selbst zuriickgekehrte Innerlichkeit.

Ganz anders sieht die Entwicklung in den Berliner Vorlesungen aus:
Inzwischen hat Hegel genau das ausgearbeitet, was in der Phdnomenologie
noch fehlte, d. h. die Idee einer «neuen Sittlichkeit» als politisch-historisches
Pendant zum absoluten Geist, welche in der Form des neuzeitlichen
postrevolutiondren Staates die Realisierung einer den Anspriichen der
Moderne angemessenen Freiheit — allerdings nicht einer «absoluten» und
auch nicht einer «subjektiven», sondern lediglich einer «objektiven»?2 —
gewihrleisten sollte. Dadurch 1dBt sich leicht erkldren, warum Hinweise auf
den Staat in der Philosophie der Weltgeschichte vorhanden sind und in der
Phéinomenologie dagegen fehlen. Das ist jedoch nur einer der mehreren
Unterschiede zwischen den beiden Werken, die im vorigen Paragraphen
erwihnt wurden: Damit auch die anderen erklirt werden konnen, ist es aber
zuerst notwendig, auf die Frage einzugehen, worauf die «neue Sittlichkeit»
basiert.

Nach Hegels Auffassung ist die moderne Sittlichkeit im wesentlichen auf
drei Faktoren gegriindet:

— die biirgerliche Gesellschaft, deren Aufgabe darin besteht, einerseits die
Entfaltung des einzelnen und andererseits seine Miteinbeziehung ins
allgemeine sozio-6konomische Geflecht zu ermoglichen;

— privat- und verfassungsrechtliche Gesetze, die ein ausgewogenes Verhiltnis
zwischen den Anspriichen des Individuums und der Einheit des Ganzen
gewihrleisten;

— eine subjektive Gesinnung, auf deren Grundlage sich das Individuum
gleichzeitig als freie Person und als Teil des gesamten Gemeinwesens fiihlen
kann.

Der zweite Faktor findet sich in einer ziemlich ausformulierten Fassung
zum ersten Mal in der Heidelberger Enzyklopddie wieder; der erste erscheint
in seiner endgiiltigen Benennung als «biirgerliche Gesellschaft» kurz darauf,
in den Vorlesungen iiber Rechtsphilosophie des Semesters 1817/18. Der
dritte Faktor entsteht dagegen erst spiter, ist aber fiir den geschichts-
philosophischen Zusammenhang der wichtigste. Dabei ist zunédchst zu be-
merken, daB diese «sittliche Gesinnung» in der Philosophie der Weltgeschich-
te in einen direkten Zusammenhang mit einer religiosen Haltung gebracht
wird, nimlich mit dem lutherischen Protestantismus, der alleine - wie

22 Zum Unterschied zwischen «subjektiver» und «objektiver» Freiheit vgl. HPhWG, 927ff.;
MARINI, G., Liberta soggettiva e libertd oggettiva nella Filosofia del diritto hegeliana, Napoli
1978.



Jenseits ailer Versohnung 325

Reinhard Maurer schreibt —, «<indem er den Willen schon innerhalb der Sub-
jektivitit an eine umfassende Vernunft verweist, verniinftige politische
Allgemeinheit [ermdglicht]»?3, Der lutherische Protestantismus bekommt also
im spiten Werk Hegels die entscheidende Funktion, eine Individualitét auszu-
bilden, die sich ihrer personlichen Freiheit und gleichzeitig ihrer Zugehorig-
keit zu einem Gemeinwesen bewuBt ist, dessen Ziele sie teilt und fiir das sie
arbeitet. Damit 148t sich die zentrale Bedeutung der Reformation in den
Berliner Vorlesungen erkldren, und dariiber hinaus auch, warum Hegel hier
den Begriff der «Entfremdung» auf das Mittelalter und die Kategorien des
korrupten «Glaubens» auf die mittelalterliche Kirche und auf den Katholi-
zismus einschridnkt. Dadurch kdnnen wir auch verstehen, weshalb der Philo-
soph zwischen katholischen und protestantischen Lindern in bezug auf die
Franzosische Revolution und die Aufklarung unterscheidet. Die zentrale Rol-
le des Protestantismus im historischen Prozefl beeinflufit allerdings nicht nur
die Interpretation der Moderne, denn Hegel sucht in den vorherigen Epochen
die «Keime», die dann zur Reformation gefiihrt haben sollten: Dazu gehort
das frithe Christentum, dessen Prinzip der Verschnung zwischen Besonderheit
und Allgemeinheit schon die begrifflichen Grundlagen der spéteren «neuen
Sittlichkeit» in sich trégt, aber auch die Philosophie von Sokrates, deren Vor-
reiterrolle in bezug auf das Christentum von Hegel explizit betont wird.2*

V. Die notwendige Utopie einer absoluten Freiheit

Angesichts dieser beiden Auffassungen — einerseits derjenigen der Phdnome-
nologie, in der die Reformation keine historische Funktion erhilt, andererseits
derjenigen der Philosophie der Weltgeschichte, wo sie der echte Wendepunkt
der Geschichte ist? — stellt sich die Frage, welche Folgen fiir Hegels

23 MAURER, RK., «Hegels politischer Protestantismus», in: Hegel-Studien, Beiheft 11,
1974, 385413, hier 398. Zu der Bedeutung des Protestantismus im spiten Werk Hegels vgl.
auch JAESCHKE, W., «Hegel's Last Year in Berlin», in: STEPELEVICH, L.S./LAMB, D. (ed.),
Hegel's Philosophy of Action, Atlantic Highlands (USA) 1983, 31-48.

Hegel sagt z. B., daB mit der Philosophie von Sokrates «der Geist der Welt hier eine
Umkehr anfingt, die er spiiter vollstindig ausgefiihrt hat» (HW, XVIII 468), wobei angesichts
des konzeptuellen Charakters dieser Philosophie, d. h. ihrer angestrebten Vermittlung zwischen
individueller Entscheidungsfreiheit und allgemeinen Werten, auszuschlieBen ist, daB Hegel sich
hier auf das rémische Prinzip der reinen Individualitit bezogen hat.

25 Diesbeziiglich ist allerdings die These von Lukécs iibertrieben, der schreibt, dal «in den
spiteren Vorlesungen iiber Philosophie der Geschichte die Reformation jene zentrale Stelle in
der Geschichte der Neuzeit einnimmt, die Hegel in Jena der FranzGsischen Revolution und
Napoleon zugeschrieben hat» (Der junge Hegel, Anm. 6, 580). Das geht insofern zu weit, als
Lukdcs unterstellt, Hegel habe in Berlin die Franzosische Revolution mit der Reformation
ersetzt. Das kann aber in dieser Form nicht stimmen, denn Hegel hat auch in dieser Phase seiner
philosophischen Entwicklung stets behauptet, die Franzosische Revolution sei eine
unentbehrliche Etappe der Weltgeschichte gewesen. Ohne die Franzsische Revolution wiire
also keine «moderne Sittlichkeit» denkbar. Es muB8 trotzdem eingeriumt werden, daB die
Revolution sich in den spiiteren Werken immer mehr zur bloBen Vollstreckerin von Prinzipien



326 Jenseits aller Verséhnung

Philosophie der Ubergang von einer Auffassung zu der anderen mit sich ge-
bracht hat. Dabei ist es noch zu beachten, dal auch die Heidelberger und
Berliner Zeit in zwei verschiedene Phasen getrennt werden sollte2; Zunichst
ist ndmlich das Verhéltnis zwischen Staat und Religion durch die strikte
Respektierung der gegenseitigen Selbstindigkeit gekennzeichnet.?’ Die poli-
tische und religiose Entwicklung verlduft zwar parallel, ohne daB jedoch die
beiden Instanzen sich gegenseitig direkt beeinflussen?8: Der Staat darf sich
ndmlich in religidse Angelegenheiten nicht einmischen, und genausowenig
darf die Religion zum unmittelbaren politischen Faktor werden. Obwohl der
moderne Staat sich auf der gleichen Stufe der Entfaltung des Geistes wie der
Protestantismus oder die spekulative Philosophie befindet, muB er, um deren
verniinftigen Inhalt in die politische Sphéire umzusetzen, diesen mit seinen
spezifischen Kategorien auffassen, die eben politisch-juristisch und nicht reli-
gios oder philosophisch sind. In dieser Hinsicht geht Hegel soweit, da3 er
behauptet: «Der Staat ist erst als Staat konstituiert, der sich so von der Kirche
losgerissen hat, dal verschiedene Konfessionen in ihm bestehen. Das Ver-
niinftige im Staate ist erst in den Zeiten aufgekommen, wo eine Trennung in
der Kirche geschehen ist» (HRPh19/20, 225). Es ist also der religiose Plura-
lismus — und nicht die Vorherrschaft einer bestimmten Konfession —, der als
Garant fiir die Entstehung einer verniinftigen modernen Verfassung steht.

Die gleiche Selbstindigkeit von Staat und Religion finden wir auch in
den geschichtsphilosophischen Grundrissen am Ende der Rechtsphilosophie
wieder. Der mittelalterliche Kampf zwischen Staat und Kirche sowie dessen
Uberwindung werden beispielsweise so dargestellt, daB sich Politik und Reli-
gion von sich selbst aus entwickeln: Der Staat wird erst dank der Entfaltung
eigener Kategorien «verniinftig», wihrend der Entstehung des Protestantismus
eine lediglich religiose Bedeutung zukommt (HVorl, I 265; HRPh, I 351;
HRPh19/20, 290) - eine eindeutig andere Einstellung als in den Vorlesungen
iiber die Philosophie der Weltgeschichte.

Der Ubergang zur zweiten Phase des Berliner Sittlichkeitsmodells wird
durch die Vorlesungen iiber die Philosophie der Weltgeschichte aus den Jah-
ren 1822/23 eingeleitet, in denen die ersten Hinweise auf eine politische und

entwickelte, die aus anderen Denkrichtungen entstanden waren, wodurch ihre Rolle zwar nicht
annulliert, jedoch auf jeden Fall vermindert wurde.

26 Dazu vgl.: DELLAVALLE, Il bisogno di una liberta assoluta (Anm. 9), 192-215; DERS,
«Hegels dreieinhalb Modelle zum Biirger-Staat-Verhiltnis», in: Hegel-Jahrbuch 1993/94, 191-
203.

27 Das 148t sich sowohl aus den Grundlinien (HW, VII 420) als auch aus den Vorlesungen
(HRPh19/20, 214ff.; HRPh, III 729ff.) herauslesen.

28 Zur «Parallelitit> von Staat und Religion bei Hegel vgl. BOCKENFORDE, E.-W.,
«Bemerkungen zum Verhiltnis von Staat und Religion bei Hegel», in: Der Staat 21 (1982. 481-
503. Zum Verhiltnis von Staat und Religion bei Hegel vgl. auch: SCHMIDT, G., «Die Religion in
Hegels Staat», in: Philosophisches Jahrbuch 74 (1966/67) 294-309; SCHEIDT, H., Geist und
Gemeinde. Zum Verhiltnis von Religion und Politik bei Hegel, Miinchen, Salzburg 1973.



Jenseits aller Versohnung 327

historische Rolle des Protestantismus zu finden sind.?® Kurz darauf — namlich
in den Vorlesungen aus dem Semester 1824/25 — wurde auch der Paragraph
270 der Rechtsphilosophie neu ausgelegt, indem die Einheit von Staat und
Religion so betont wurde wie nie zuvor:

Das Wahrhafte ist also daB die Prinzipe des Staats und der Religion in
Einheit sind, dief3 ist in protestantischen Staaten der Fall. [...] DieB Prinzip
macht den innersten Zusammenhang zwischen protestantischer Kirche und
Staat aus, der protestantische Staat ist weltlich, aber dieB weltliche Prinzip
d. h. daB die wirkliche Freiheit sei, ist ebenso Prinzip der evangelischen
Religion. (HRPh, IV 650, Hervorhebung des Verf.)

Von einer lockeren Parallelitdt zwischen politischer und religidser Entwick-
lung sind wir damit zu einer festen Entsprechung zwischen einer besonderen
Staatsform (dem modernen, «verniinftigen» Staat) und einer religidsen Kon-
fession (dem Protestantismus) iibergegangen: Der verniinftige Staat ist und
kann nur ein protestantischer sein. Folgerichtig werden nun alle Verdienste
der modernen politischen Kultur dem Protestantismus und nicht mehr — wie
noch wenige Jahre friiher — dem fortschreitenden Laizismus zugerechnet; so
kann jetzt nur der protestantische Staat tolerant sein oder die Wissenschaft
fordern (HRPh, IV 651).

Die gleiche Auffassung kommt in einer teilweise noch deutlicheren Form
auch in den beiden spiteren Ausgaben der Enzyklopdidie aus den Jahren 1827
und 1830 zum Ausdruck. Somit gipfelt Hegels Philosophie des Rechts und
der Weltgeschichte in einer «modernen Sittlichkeit», in welcher «Staatsmacht,
Religion und die Prinzipien der Philosophie in eins zusammenfallen» (HW, X
364). Das ermoglicht zwar eine griindliche Aufhebung des phénomenolo-
gischen Widerspruchs zwischen absoluter Subjektivitdt und sozio-politischer
Welt, zeitigt jedoch zwei gravierende Mingel:

1. In der letzten Fassung der Enzyklopdidie schreibt Hegel: «Es ist nur fiir
eine Torheit neuerer Zeit zu achten, ein System verdorbener Sittlichkeit, de-
ren Staatsverfassung und Gesetzgebung ohne Verdnderung der Religion
umzuidndern, eine Revolution ohne eine Reformation gemacht zu haben, zu

‘'meinen, mit der alten Religion und ihren Heiligkeiten konne eine ihr entge-
gengesetzte Ruhe und Harmonie in sich haben und durch duBlere Garantien
[...] den Gesetzen Stabilitit verschafft werden» (HW, X 360f.). Hier geht es
nicht nur darum, die Sinnlosigkeit einer «erzwungenen», ausschlieBlich poli-
tischen Veridnderung zu betonen. Vielmehr verurteilt Hegel im voraus jeden
Rationalisierungsversuch nicht-protestantischer Linder zum Scheitern, womit
aber die politischen Kategorien von den religiosen weitgehend "abhéngig

29 vgl. HEGEL, G.W.F., Die Philosophie der Weltgeschichte. Die Vorlesung von 1822/23
aufgrund der Nachschriften Griesheim, Hotho und Kehler, in Verbindung mit K. Brehmer und
H.N. Seelmann, hrsg. u. eingeleitet v. K.-H. Ilting (im Druck), 780f.; BECCHI, P., Le filosofie del
diritto di Hegel, Milano 1990, 235ff.



328 Jenseits aller Versohnung

gemacht werden und ihre Eigenstédndigkeit dadurch erheblich eingeschrinkt
wird.

2. Innerhalb einer Konzeption der «modernen Sittlichkeit», in welcher
Politik, Religion und Philosophie zusammengehoren, gerdt das Denken zur
Stiitze der existierenden sozio-politischen Verhéltnisse und biiBt damit einen
GroBteil seiner «negativen Kraft» ein.

Diese fragwiirdigen Entwicklungen erscheinen zwar in aller Deutlichkeit
erst in den letzten Jahren, sie sind jedoch schon in der frilheren Phase der
bloBen «Parallelitéit» zwischen Staat und Denken angelegt. Denn, wenn man
beansprucht, die Kluft zwischen Denken und Wirklichkeit zu beseitigen und
in einer bestimmten Form der Realitit die angemessene Verwirklichung der
hochsten Sphéren des Geistes zu sehen, hat man dadurch dem subjektiven
Element einen groBen Teil seiner negativen und kritischen Kraft schon ab-
genommen. Durch die Betonung der Parallelitit zwischen dem Gang des
absoluten Geistes und jenem des objektiven Geistes wird das Subjekt im gei-
stigen Bereich zur Reproduktion der gleichen Inhalte gezwungen, wenngleich
in einer addquateren Form, welche die bestehenden Verhiltnisse charakte-
risieren. Ausgehend von diesen Vorausetzungen, ist es verstidndlich, dal He-
gel angesichts des erneuten Aufflammens des individualistischen Liberalis-
mus in den Revolutionen der Jahre 1820/21 versucht hat, seinen ins Wanken
geratenen politischen Entwurf durch jene kulturellen und religiosen Faktoren
zu untermauern, die dem modernen Staat auch schon nach seinen fritheren
Uberzeugungen restlos entsprachen (HRPh, IV 650f.).

Will man die Méngel von Hegels spédtem Sittlichkeitsbegriff iiberwinden,
reicht es also nicht, sich auf die frithere Berliner Phase zu beziehen. Vielmehr
muBl man gerade zu jenen Elementen der Phdnomenologie zuriickgehen, die
der Philosoph spiter beseitigt hatte, nimlich zum kompromiflosen Anspruch
nach absoluter Freiheit und zur uniiberwundenen Spannung zwischen
Wirklichkeit und absolutem Geist: Erst wenn das Denken dem Dasein in jeder
Hinsicht iiberlegen bleibt, kann nidmlich die Kraft des Negativen ihre ganze
kritische und erneuernde Wirkung behalten. Damit wird auch der praktische
Sinn einer politischen und geschichtsphilosophischen Interpretation der Phd-
nomenologie deutlich: Sie fiihrt uns klar vor Augen, daB die Existenz einer
Sphére der absoluten Freiheit als Gipfel des philosophischen Systems einer-
seits und eine deutliche Trennung zwischen realem und idealem Bereich der
menschlichen Erfahrung andererseits die besten Garantien dafiir sind, daB die
Philosophie ihre kritische Berufung weiterhin wahrnehmen und zum Aus-
druck bringen kann.



	Jenseits aller Versöhnung : zur Geschichtsphilosophie in Hegels Phänomenologie des Geistes als negativer Theodizee der absoluten Freiheit

