
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)

Heft: 3

Artikel: Quelques remarques sur l'universalisme politique de Dante et de Kant :
une relation énigmatique

Autor: Cheneval, Francis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761423

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761423
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Francis Cheneyal

Quelques remarques sur l'universalisme
politique de Dante et de Kant: une relation

énigmatique

I. L'universalisme politique de Dante

«L'univers est la patrie de l'âme excellente!»1 Ce fameux mot de Démocrite
peut nous servir comme ancien témoignage d'une pensée qui a trouvé bien des

défenseurs sagaces dans l'histoire de la philosophie occidentale et qui n'est

jamais tombée dans l'oubli. C'est l'idée de la cosmopolis: l'état et le droit ne
trouvent leur perfection que sur le plan d'une communauté universelle de droit
et tout particularisme politique et juridique doit être intégré dans une structure
politique universelle. L'historiographie de la philosophie appelle cosmopolite
toute doctrine philosophique qui consiste en la réduction des systèmes de
droit particulier et positif de la polis aux lois éternelles du cosmos. Cette
doctrine a été développée systématiquement dans l'histoire de la philosophie
occidentale depuis l'école du Portique. Le stoïcien Chrysippe nous la résume

comme suit: «Le monde est la maison et la cité commune des dieux et des
hommes»2. La pensée cosmopolitique fournissait aux philosophes
présocratiques et aux sophistes un ensemble d'idées critiques contre le
particularisme juridique des états urbains. Après la dissolution du système des

cités, l'idée d'une entité universelle juridique et politique non limitée par des
frontières artificielles et non remise en question par des juridictions
contradictoires servait comme légitimation des empires helléniques et
romains. Au moyen âge latin, une certaine continuité du cosmopolitisme est à
chercher dans les revendications de pouvoir universel du pape ou de

l'empereur et dans les légitimations philosophiques de leurs intellectuels. Dante

1 Cf. H. DlELS/W. KRANZ, Die Fragmente der Vorsokratiker, Berlin: Weidmannsche
Verlagsbuchhandlung, 1951-52, vol. 2, N. 68, fragment B 247.

2 Cf. Stoicorum Veterum Fragmenta collegit J. ARNIM, Leipzig: Teubner, 1903, vol. 2, 328.
Cf. Cicéron, De natura deorum, II, 133.



292 Quelques remarques sur l'universalisme politique

est le témoin de cet esprit cosmopolitique du moyen âge quand il dit: «Mais
moi, dont la patrie est le monde comme aux poissons la mer»3.

Dans la philosophie politique médiévale, Dante Alighieri conçut la théorie

la plus cohérente et profonde d'une communauté de droit universel4. Nous
trouvons des thématisations et des arguments en faveur de cette doctrine dans
le livre IV (c. 4) du Convivio, dans la Monarchie et dans la Comédie,
spécialement dans le chant VI du Paradis. En analysant la structure de la Comédie

d'un point de vue politique, nous pouvons déterminer la place de l'idée de

l'empire et de l'universalisme dans la pensée politique de Dante. Les chants

politiques proprement dit de la Comédie sont construits d'une façon
hiérarchique. Dans le chant 6 de l'Enfer, Ciacco raconte et explique la situation
politique de Florence. Le chant 6 du Purgatoire contient une lamentation sur
l'état de l'Italie et accuse l'empereur Albert de ne pas avoir assumé ses

responsabilités en tant qu'empereur universel. Dans le chant 6 du Paradis,
l'empereur Justinien, codificateur du droit impérial romain, chante les

louanges de l'Empire romain, de sa légitimité et de sa mission historique et so-
tériologique. Ce n'est pas un hasard si la thématisation de la politique de la
cité de Florence se trouve dans l'Enfer, celle de la nation italienne au Purgatoire

et celle de l'empire universel au Paradis. L'ordre dans lequel Dante a

organisé ses discours politiques dans la Comédie reflète ce qui est pour lui
l'ordre hiérarchique des institutions politiques. Justinien, l'empereur romain,
est placé au Paradis pour raconter l'histoire de l'empire. Son discours
historique de l'empire comporte des similitudes frappantes avec le deuxième
livre de la Monarchie. Par exemples, le chant commence avec une allusion
négative à la donation de Constantin, preuve principale de la primauté de

l'église sur l'empire pendant des siècles5. Dès le début de ce chant sur l'empire,

il est donc clair que Dante n'a pas l'intention de réviser sa doctrine sur

3 Ve I, vi, 3: Dante, Œuvres complètes, traduction et commentaire par A. PÉzard, Paris,
1965 559.

Pour une interprétation de la pensée politique de Dante cf. R. IMBACH, «Die politische
Dimension der menschlichen Vernunft bei Dante», dans: O. HÖFFE (éd.), Der Mensch - ein

politisches Tier. Essays zur politischen Anthropologie, Stuttgart: Reclam, 1992, 26-42;
V. Russo, Impero e stato di diritto: studio su Monarchia ed Epistole politiche di Dante, Naples:
Bibliopolis, 1987; C. Vasoli, «Papato e Impero nel tardo Medioevo: Dante, Marsilio, Ockham»,
dans: L. Firpo (éd.), Storia delle idee politiche, economiche e sociali, II, Turin: Utet, 1983, 543-
584; C. VASOLI, «Filosofia e politica in Dante tra Convivio e Monarchia», dans: Letture
Classensi 9-10 (1982) 11-37. Pour une introduction et un commentaire au texte de la
Monarchie cf. B. NARDI, Monarchia, dans: DANTE ALIGHIERI, Opere Minori, II, a cura di P.V.
Mengaldo, b. Nardi et al., Milan/Naples: Ricciardi Editore, 1979, 241-503. Voir aussi
B. NARDI, Saggi di filosofia dantesca, Florence: La Nuova Italia, 21967, 215-275; IDEM, Nel
mondo di Dante, Rome: Storia e Letteratura, 1944, 94-205. Une interprétation de la pensée

politique de Dante est donnée également par E. GlLSON, Dante et la philosophie, Paris: Vrin,
1953, ch. m. Il existe une édition bilingue de l'œuvre politique principale du florentin: Dante,
La monarchie, trad, du latin par M. Gally, précédé de «La modernité de Dante» par C. Lefort,
Paris: Belin, 1993.

5 Cf. D. Maffei, La Donazione di Costantino nei Giuristi Medievali, Milano: Giuffré,
^1980; H. FUHRMANN, Einladung ins Mittelalter, München: Beck, 1987,195-221.



de Dante et de Kant: une relation énigmatique 293

l'indépendance de l'empire. La critique de la donation de Constantin figure
comme un argument principal pour l'indépendance de l'empire dans le livre
III, x de la Monarchie. Dans la suite du chant VI du Paradis, Justinien
raconte plusieurs événements de l'histoire de l'empire qui se trouvent aussi
dans le deuxième livre de la Monarchie6. Justinien y fait allusion à un argument

sotériologique pour la légitimation de l'empire, argument présent
également dans la Monarchie. Il s'agit de la punition d'Adam dans le Christ
(Mon., II,xi):

«Chè la viva giustizia che mi spira / Gli concedette, in mano a quel ch'io
dico, Gloria di far vendetta alla sua ira. / Or qui t'ammira in ciö ch'io to
replîco: / Poscia con Tito a far vendetta corse / Delia vendetta del peccato
antico.» (v. 88-93).

L'idée directrice de ce passage se retrouve au chapitre XI du deuxième livre
de la Monarchie, dans lequel Dante argumente en faveur de la légitimité de

l'empire en disant que le péché originel n'aurait pas été puni dans le Christ si

le juge du Christ, un fonctionnaire de l'Empire romain, n'avait pas été un juge
légitime. Dans le passage cité du Paradis, Dante ajoute que l'empire avait
aussi la fonction sotériologique de se venger de ceux qui ont tué le Christ.
Premièrement, il fallait réparer le péché originel et ensuite il fallait venger la
mort du Christ. Cette doctrine peut à première vue nous paraître obscure,
mais ce que j'aimerais tirer de ce passage est que Dante répète un élément

important de sa doctrine de la légitimité de l'Empire romain. Dans le chant VI
du Paradis, Dante reprend également l'idée de la mission terrestre de

l'empire, la préservation de la paix sur terre, tâche que l'Empire romain avait
accomplie au temps d'Auguste:

«Con costui <l'empire> pose il mondo in tanta pace, / Che fu serrato a Jano il
suo delubro» (v. 79-80).

Avec sa doctrine de la monarchie universelle, Dante voulait reconstruire cet
état de paix et de monarchie universelle parfaite des Romains:

«Nam si a lapsu primorum parentum, qui diverticulum fuit totius nostre
deviationis, dispositiones hominum et tempora recolamus, non inveniemus
nisi sub divo Augusto monarcha, existente Monarchia perfecta, mundum
undique fuisse quietum» (Mon I, xvi, 1).

L'idée de l'universalisme politique ou du cosmopolitisme à réaliser dans le
Saint Empire romain forme le noyau de la pensée politique de Dante. Ce que
Dante élabore dans le chant VI du Paradis n'est qu'une sublimation poétique
de la doctrine qu'il développe dans la Monarchie. Ainsi une lecture des
doctrines politiques de la Comédie à la lumière de la Monarchie me semble justifiée

par leur contenu. En outre, la datation la plus probable de la Monarchie
(écrite après le chant V du Paradis), nous indique que Paradis VI et la

6 Cf. vs. 37-39: Mon., II, ix, 15; vs. 43-44: Mon., Il, ix, 8; vs. 49-51: Mon., II, ix, 18.

L'édition citée: DANTE ALIGHIERI, Monarchia, a cura di P.G. Ricci, Milano: Mondadori, 1965.



294 Quelques remarques sur l'universalisme politique

Monarchie auraient été rédigés plus ou moins en même temps7. De plus, presque

tous les commentateurs de la Comédie du XlVe et du XVe siècle nous
confirment une lecture parallèle du contenu politique de la Monarchie et de la
Comédie. Cristofero Landino est représentatif de l'opinion commune des

anciens interprètes de Dante quand il dit, au commencement de son commentaire

du chant VI du Paradis:

«Et in somma vole el poeta porre qui sotto brevita quello che distesamente
tracta nela sua monarchia. Nela quale singegna provare che tutti di ragione
dobbiamo nele cose temporali ubidire alo imperio» (Venecia 1484, per
Octaviano Scoto da Monza; Paradiso VI, sans pagination).

Landino nous le dit: l'idée de l'empire a été développée d'une façon
systématique et complète dans la Monarchie. Dans le chant VI du Paradis, Dante

en fait un bref discours poétique. Dans la suite de cette étude, j'aimerais
placer un argument de la Monarchie dans une perspective historique. J'avancerai

aussi que la pensée politique de Dante a pu jouer un certain rôle dans le

développement de la doctrine cosmopolitique des temps modernes. Pour ce
faire, je vais comparer une argumentation tirée du premier livre de la
Monarchie de Dante avec une argumentation d'une œuvre d'Immanuel Kant:
Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht. Ainsi je
vais d'abord présenter le cosmopolitisme de Kant.

II. La justification philosophique du cosmopolitisme chez Immanuel Kant

1.

Quoiqu'il n'ait guère quitté la ville de Königsberg et semble avoir vécu selon
l'idéal intellectuel de la stabilitas loci, Kant doit être considéré comme l'un
des représentants les plus importants de la pensée cosmopolitique des temps
modernes8. Sans vouloir trop simplifier sa pensée et son histoire, on peut
constater que le cosmopolitisme de Kant se développe essentiellement sur
deux voies d'argumentations. D'une part, on trouve dans l'œuvre kantienne un
cosmopolitisme fondé sur la philosophie du droit et sur la théorie du contrat.
D'autre part, Kant présente un raisonnement qui se base sur la philosophie de

l'histoire et sur la philosophie de la nature. Bien que ces deux types
d'argumentation s'associent dans la plupart des écrits sur le cosmopolitisme (la

7 Cf. E. MONGIELLO, «Sulla datazione del Monarchia di Dante», Le parole e le idee 11

(1969) 290-324; C. DOLCINI, Crisi di poteri e politologia in crisi, Bologna: Patron, 1988, 427ss.
8 Pour une présentation de la doctrine cosmopolitique de Kant cf. A. Philonenko, «Kant et

le problème de la paix», dans: Idem, Essais sur la philosophie de la guerre, Paris: Vrin, 1976,
26-42 (4-20). Cf. également W. KERSTING, «Pax Kantiana», dans: Idem, Wohlgeordnete
Freiheit. Immanuel Kants Rechts- und Staatsphilosophie. Mit einer Einleitung zur
Taschenbuchausgabe «Kant und die politische Philosophie der Gegenwart», Frankfurt:
Suhrkamp, 1993, 67-83; Idem, «Pax Kantiana. Towards a Political Philosophy of International
Relations», dans: Prima philosophia 6/2 (1993) 153-168.



de Dante et de Kant: une relation énigmatique 295

philosophie du droit devient philosophie de l'histoire par une réflexion sur les

possibilités de sa réalisation), il est utile de les distinguer dans l'analyse9.
Suivons maintenant l'argument juridique et contractualiste. Après avoir touché la
question d'une fédération universelle dans l'ouvrage Über den Gemeinspruch,
III. Vom Verhältnis der Theorie zur Praxis im Völkerrecht (Gemeinspruch)
de 1793, Kant a présenté ces idées d'une façon complète deux ans plus tard
dans son œuvre Zum Ewigen Frieden (ZEF)m. Pour justifier une communauté
cosmopolitique, Kant a fait également recours à la philosophie du droit et à la
théorie du contrat dans les paragraphes 53-62 de la Metaphysik der Sitten,
Rechtslehre. Dans ces argumentations, Kant part de la présupposition d'états
souverains comme unités juridiques et politiques selon le droit international.
Les pays souverains, dit Kant, se menacent mutuellement dans leur existence
et se trouvent dans un état de nature, comme les individus avant l'existence
d'un contrat social. En analogie avec les individus qui, à l'intérieur d'un pays
souverain, doivent s'organiser selon un contrat social, les états souverains
doivent s'organiser dans une association ou une ligue de nations pour sortir de
l'état de nature et pour se garantir mutuellement sécurité et survie:

«Völker als Staaten können wie einzelne Menschen beurteilt werden, die
sich in ihrem Naturzustande (d. i. in der Unabhängigkeit von äußern

Gesetzen) schon durch ihr Nebeneinandersein lädieren, und deren jeder um
seiner Sicherheit willen von dem andern fordern kann und soll, mit ihm in
eine der bürgerlichen ähnliche Verfassung zu treten, wo jedem sein Recht
gesichtert werden kann.»11

9 Une excellente analyse de l'aspet juridico-philosophique de l'argumentation dans Zum
Ewigen Frieden est donnée par G. Geismann, «Kants Rechtslehre vom Weltfrieden», dans:

Zeitschrift für philosophische Forschung 37 (1983) 363-388.
10 Sur cette œuvre, il existe une monographie. Cf. G. CAVALLAR, Pax Kantiana.

Systematisch-historische Untersuchung des Entwurfs <Zum Ewigen Frieden) (1795) von
Immanuel Kant (Schriften d. Österreichischen Gesellschaft zur Erforschung des
18. Jahrhunderts, 2), Wien: Bühlau, 1992. Voir aussi O.HÖFFE (éd.), I.Kant, Zum Ewigen
Frieden (Klassiker Auslegen, 1), Berlin: Akademie Verlag, 1995.

11 ZEF, 2. Definitivartikel: AA, Vin, 354. La conception des relations internationales à
l'aide du paradigme de l'état de nature remonte à Th. Hobbes qui utilise le fait de la guerre
permanente entre les nations, qui se trouvent selon lui dans un état de nature, pour illustrer sa
thèse de la condition belligérante de l'état de nature. Hobbes se réfère à la réalité de l'état de

nature entre les souverains pour illustrer la fiction de l'état de nature entre les individus: «But
though there had never been any time, wherein particular men were in a condition of war one
against another; yet in all times, kings, and persons of sovereign authority, because of their
independency, are in continual jealousies, and in the state and posture of gladiators; having their
weapons pointing, and their eyes fixed on one another; that is, their forts, garrisons, and guns
upon the frontiers of their kingdoms; and continual spies upon their neighbors; which is a

posture of war To this war of every man, against every man, this also is consequent; that
nothing can be unjust. The notions of right and wrong, justice and injustice have there no place.
Where there is no common power, there is no law.» (THOMAS HOBBES, Leviathan, ch. 13, dans:
IDEM, English Works, III, W. Molesworth, éd., London: John Bohn, 1839, Aalen: Scientia
Verlag, 115). Cette application du paradigme hobessien de l'état de nature entre les individus à

la relation entre les états se trouve aussi chez B. Spinoza, Tractatus politicus, III, 11: «Nam
quandoquidem jus summae potestatis nihil est praeter ispum naturae jus, sequitur duo imperia



296 Quelques remarques sur l'universalisme politique

Si le but du contrat originaire consiste en la sécurité et la liberté de ses
membres, ce n'est qu'un contrat universel entre toutes les nations qui remplit
cette condition, car sans contrat entre les nations, l'état de droit à l'intérieur de
la nation est menacé par l'état de nature de l'extérieur. La logique contr-
actualiste est une logique universaliste. C'est l'une des grandes innovations de
la philosophie politique de Kant. Mais dans les écrits d'après 1794, c'est-à-
dire dans Über den Gemeinspruch, Zum Ewigen Frieden et dans la Metaphysik

der Sitten, Kant ne semble pas mener à terme l'approche contractualiste
qui justifie le cosmopolitisme. Il est assez intéressant de noter que Kant, dans
Über den Gemeinspruch déjà, donne la priorité à un argument tiré de

l'expérience historique, à savoir le fait que les empires supranationaux ont
toujours été des tyrannies. Il rejette donc la formation d'un état mondial, dont
il craint la plus grande perte de liberté:

«So wie allseitige Gewalttätigkeit und daraus entspringende Not endlich ein
Volk zur Entschließung bringen mußte, sich dem Zwange, den ihm die
Vernunft selbst als Mittel vorschreibt, nämlich dem öffentlicher Gesetzte zu
unterwerfen und in eine staatsbürgerliche Verfassung zu treten: so muß auch
die Not aus beständigen Kriegen, in welchen wiederum Staaten einander
schmälern oder zu unterjochen suchen, sie zuletzt dahin bringen, selbst wider
Willen, entweder in eine weltbürgerliche Verfassung zu treten; oder ist ein
solcher Zustand eines allgemeinen Friedens (wie es mit übergroßen Staaten
auch mehrmalen ergangen ist) auf einer andern Seite der Freiheit noch
gefährlicher, indem er den schrecklichsten Despotismus herbeiführt, so muß
diese Not doch zu einem Zustand zwingen, der zwar kein weltbürgerliches
gemeines Wesen unter einem Oberhaupt, aber doch ein rechtlicher Zustand
der Föderation nach einem gemeinschaftlich verabredeten Völkerrecht ist.»12

Dans l'écrit Zum Ewigen Frieden Kant a essayé de donner à cette limitation
de l'argument contractualiste une justification a priori. Kant a cru constater
une contradiction entre la formation d'un état supranational et la présupposition

que les nations individuelles constituent dans le droit international les

partenaires du contrat:

ad invicem sese habere ut duo homines in statu naturali» (ed. W. Bartuschat, Hamburg: Meiner,
1994, 47). Avant Kant, J.J. Rousseau avait déjà mis en évidence les contradictions entre l'état de
droit à l'intérieur et l'état de nature à l'extérieur des nations pour en conclure la nécessité d'un
gouvernement confédératif des peuples: «Si l'ordre social était, comme on le prétend, l'ouvrage
de la raison plutôt que des passions, eût-on tardé si longtemps à voir qu'on en a fait trop ou trop
peu pour notre bonheur? que chacun de nous étant dans l'état civil avec ses concitoyens, et dans
l'état de nature avec tout le reste du monde, nous n'avons prévenu les guerres particulières que
pour en allumer de générales, qui sont mille fois plus terribles? et qu'en nous unissant à

quelques hommes nous devenons réellement les ennemis du genre humain. S'il y a quelque
moyen de lever ces dangereuses contradictions, ce ne peut être que par une forme de
Gouvernement confédérative, qui, unissant les peuples par des liens semblables à ceux qui
unissent les individus, soumette également les uns et les autres à l'autorité des lois.» (Extrait du

projet de paix perpétuelle de M. L'Abbé de Saint-Pierre, dans: J.J. ROUSSEAU, Œuvres

politiques, J. Roussel [éd.], Paris: Classiques Gamier, 1989, 160).
Gemeinspruch: AA, VIII, 310f.



de Dante et de Kant: une relation énigmatique 297

«Dies wäre ein Völkerbund, der aber gleichwohl kein Völkerstaat sein
müßte. Darin aber wäre ein Widerspruch: weil ein jeder Staat das Verhältnis
eines Oberen (Gesetzgebenden) zu einem Unteren (Gehorchenden, nämlich
dem Volk) enthält, viele Völker aber in einem Staate nur ein Volks
ausmachen würden, welches (da wir hier das Recht der Völker gegeneinander zu
erwägen haben, sofern sie soviel verschiedene Staaten ausmachen und nicht
in einem Staat zusammenschmelzen sollen) der Voraussetzung widerspricht»
(ZEF, 2. Definitifartikel: AA, VIII, 354).

2.

La prise de position de Kant contre l'état mondial a fait surgir dans la littérature

la question de savoir si ce n'était pas «le constat d'un demi échec»13, ou a
été considérée comme un confédéralisme volontariste qui pouvait remettre en
question tout le projet cosmopolitique14. O. Höffe a analysé l'argument de
Kant et a constaté que le philosophe de Königsberg n'arrive pas à réfuter la
nécessité d'un état mondial de nature subsidiaire, c'est-à-dire d'un état qui ne

prenne pas en charge tous les domaines d'un état individuel mais qui garantisse

seulement la coexistence des états15. Dans son essai Kant über Krieg und
Frieden, Paul Natorp avait déjà constaté contre Kant que l'existence d'une
fédération telle que, par exemple, la Confédération helvétique prouve la

possibilité d'un état fédéraliste qui se compose d'états dont la souveraineté est
limitée16. Natorp et Höffe suggèrent donc que Kant ne semble pas avoir pris
en considération la souveraineté échelonnée et partagée. En plus, Höffe voit
dans le sacrifice d'un argument moral et catégorique au profit d'un argument
empirique et historique «eine folgenschwere metabasis»11.

Dans une perspective d'histoire de la philosophie, il faut noter le fait
assez remarquable (et ceci peut être avancé en faveur du philosophe de

Königsberg), qu'à un moment donné, Immanuel Kant ait abandonné un
raisonnement catégorique à cause d'une considération empirique et historique.
Pour une fois, Kant semble avoir préféré l'empirisme à l'a priori. Son
cosmopolitisme fondé dans le droit international et la théorie du contrat se limitent

13 S. Goyard Fabre, «Kant et l'idée de Société des Nations», dans: Dialogue 21 (1982)
710. S. Goyard Fabre défend Kant contre le reproche d'être retombé dans les tristes consolations
des jusnaturalistes en mettant l'accent sur le fait que Kant entreprend une réflexion critique et
philosophique et non pas juridique dans: IDEM, La construction de la paix ou le travail de

Sisyphe, Paris: Vrin, 1994, 207-209.
Pour une analyse profonde qui explique l'option pour un fédéralisme volontariste sur la

base du concept de la guerre de Kant cf. A. Philonenko, «Kant et le problème de la paix»,
dans: IDEM, Essais sur la philosophie de la guerre, Paris: Vrin, 1976, 37 (15). Cf. aussi Idem, La
théorie kantienne de l'histoire, Paris: Vrin, 1986, 122f.

15 Cf. O. Höffe, Kategorische Rechtsprinzipien. Ein Kontrapunkt der Moderne, Frankfurt:
Suhrkamp, 1990, 266-279. Voir aussi O. HÖFFE, «Völkerbund oder Weltrepublik», dans: Idem
(éd.), I. Kant, Zum Ewigen Frieden, 109-132 (cf. n. 10).

6 P. Natorp, Kant über Krieg und Frieden. Ein geschichtsphilosophischer Essay,
Erlangen: Verlag der phil. Akademie, 1924,42f.

17
Idem, 274.



298 Quelques remarques sur l'universalisme politique

donc à l'idée d'un confédéralisme volontariste et au devoir d'hospitalité des

étrangers, ce qui est d'ailleurs déjà beaucoup. Même les états les plus
démocratiques et les plus modernes de nos jours doivent encore craindre la pointe
critique de ce Weltbürgerrecht de Kant.

3.

Quelques chercheurs ont défendu l'idée que Kant n'exclut pas et ne critique
jamais la fondation volontaire d'un état mondial, et qu'il interdit seulement sa
mise en œuvre par un acte de force, par un interventionnisme précipité qui
ajoute la guerre à la guerre et détruit ainsi les principes qu'il prétend
réaliser18. Cette façon de voir les choses ne peut pas être soutenue en regard des

textes que nous venons de citer, où Kant se prononce explicitement contre
l'état mondial19.

Pour rendre justice à Kant dans la question soulevée ici, on peut, il me
semble, rappeler deux choses.

a) La transposition de l'idée du contractus originarius entre les individus
à la fédération entre les nations est une analogie d'une analogie, et en tant que
telle est incomplète. Seule une partie de la logique contractualiste, ou autrement

dit, une certaine variante de la logique contractualiste, est appliquée à la
formation d'un état de droit entre les nations. Cela s'explique du fait que la
transposition d'une logique contractualiste, qui fonde le droit de contrainte de

l'état individuel, dans le système international, implique pour Kant un
problème de dimension:

«Die Idee des Völkerrechts setzt die Absonderung vieler voneinander
unabhängiger benachbarter Staaten voraus; und obgleich ein solcher Zustand
an sich schon ein Zustand des Krieges ist (wenn nicht eine föderative
Vereinigung derselben dem Ausbruch der Feindseligkeiten vorbeugt): so ist
doch selbst dieser nach der Vernunftidee besser als die Zusammenschmelzung

derselben durch eine die anderen überwachsende und in eine
Universalmonarchie übergehende Macht, weil die Gesetze mit dem größeren Umfange
der Regierung immer mehr an ihrem Nachdruck einbüßen und ein
seelenloser Despotism, nachdem de die Keime des Guten ausgerottet hat, zuletzt
doch in Anarchie verfällt» (ZEF\ A4, VIII, 367).

Kant se méfie profondément des grands états au sein desquels le droit ne peut
plus être respecté. Si, comme il le dit, le but du contrat social est la garantie
de la liberté, l'état mondial, qui selon lui ne peut plus garantir le droit, est en
contradiction avec l'idée du contrat. Il faut donc se tourner vers l'autre

18 Cf. G. CAVALLAR, Pax Kantiana, 210-214.
19 On pourrait ajouter le texte des Metaphysik der Sitten, § 54: «4) daß die Verbindung

doch keine souveräne Gewalt (wie in einer bürgerlichen Verfassung), sondern nur eine
Genossenschaft (Föderalität) enthalten müsse; eine Verbündung, die zu aller Zeit erneuert
werden muß - ein Recht, in subsidium eines andern und ursprünglichen Rechts, den Verfall in
den Zustand des wirklichen Krieges derselben untereinander von sich abzuwehren (foedus
Amphictyonum).»



de Dante et de Kant: une relation énigmatique 299

possibilité que nous offre l'idée de contrat, à savoir la fédération libre. D'un
point de vue historique, on pourrait dire que Kant applique l'idée originaire
du contrat (l'idée du contrat privé qui se fonde sur le consensus mutuel) à la
politique internationale. On pourrait même affirmer que Kant, dans ses

argumentations contractualistes, au niveau de l'état national déjà existant, a

transformé le concept du contrat en une idée pratique, grâce à laquelle on
peut corriger et améliorer l'état de droit. D'autre part, le Kant internationaliste
est un vrai contractualiste dans le sens où il prend à nouveau à la lettre le
concept privé de contrat dont le libre consensus des partenaires est un élément
essentiel. Dans ce sens, il ne me semble pas correct de reprocher à Kant,
comme le fait Höffe, de quitter la logique de l'argument contractualiste pour
des considérations empiriques et pragmatiques. Kant, pour des raisons
empiriques, donne la préférence au concept originaire de contrat; il applique
ainsi la logique contractualiste dans sa forme la plus pure. La fédération libre
représente un état de droit puisqu'elle correspond entièrement au concept d'un
contrat. Au contraire, l'application du concept de contrat au droit public au
niveau de l'état existant, historiquement fondé par des événements qui n'ont
rien à faire avec un libre contrat, ne peut pas se faire sans de multiples
abstractions et distorsions. C'est pour cela que Kant, au niveau de l'état déjà
existant, n'applique pas le concept de contrat dans le sens historique ou réel,
mais seulement comme idée pratique, comme idée corrective. Pour la future
fédération des nations, Kant pense que, pour de multiples raisons, le contrat
dans son sens strict doit être réalisé. C'est-à-dire que l'entrée dans le contrat
représente un devoir des états, mais il n'y a pas de contrainte extérieure qui
les force à le faire. La fédération doit se constituer librement.

Dans presque tous les textes de Kant sur ce thème, les considérations sur
le principe du droit appliqué au système international sont combinées avec
une réflexion sur les conditions de possibilité de leurs réalisations historiques.
Sans évolution historique, le principe de droit ne peut se réaliser dans le

système international qu'avec violence et au prix même de la liberté. C'est

pour cela que Kant ne voit de solution pour le système international que dans

l'évolution du droit.
b) Pour comprendre l'argument de Kant, il faut aussi considérer le

premier article définitif du Zum Ewigen Frieden, qui dit que tous les états
doivent tout d'abord devenir des républiques. La république est selon Kant un
état qui se constitue «aus dem reinen Quell des Rechtsbegriffs»20 et qui de

façon interne rend la guerre hautement improbable. Le premier article définitif

représente la condition nécessaire pour que le deuxième puisse être mis
en acte et fonctionner. Une fédération volontariste d'états despotiques n'a
donc pas de place dans le système kantien. Il est erroné de reprocher à Kant le
fait que tous les essais de confédérations volontaristes que l'histoire a connus

20 ZEF: AA, VIII, 351.



300 Quelques remarques sur l'universalisme politique

et connaît encore n'aient pas pu éviter la guerre21, car toutes les
confédérations connues étaient et sont des confédérations mixtes, des mélanges
d'états despotiques et républicains, et donc ne correspondent pas à la première
condition de Kant. Trop de critiques de Kant se basent sur l'échec de la Ligue
des nations et de l'ONU comme exemples d'alliance de nations souveraines
qui ne peuvent pas sortir de la logique de la guerre. Mais l'institution d'une
fédération mondiale avec droit de contraindre les états, pour la plupart,
despotiques, ne peut, selon Kant, qu'ajouter la guerre à la guerre. Avec les

deux premiers articles définitifs de l'essai Zum Ewigen Frieden, Kant propose
un système équilibré de liberté interne et externe et une façon évolutionniste

pour l'atteindre. La question qu'il faut poser au niveau systématique est donc:
la fédération libre d'état républicains (but de l'évolution cosmopolitique), est-
elle une condition suffisante pour garantir la paix entre les états? Il n'y a pas
d'argument a priori ni de précédent historique pour y répondre de façon
définitive. Pour Kant, la solution de la libre alliance d'états libres implique un
maximum de sécurité avec un minimum de contrainte.

4.

La philosophie cosmopolitique du vieux Kant, dont le point culminant est la
fédération volontaire des états, se distingue du projet que l'on trouve dans

l'écrit Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht
(Idee) de 178422. Par des réflexions qui se basent principalement sur la
philosophie de la nature, Kant parle là de «l'avènement d'un seul grand corps
politique futur dont le monde passé ne peut fournir aucun exemple»23. Ainsi
dans une phase antérieure, un Kant plus catégorique et moins soucieux de

l'expérience historique avait encore défendu le projet d'un état mondial.
L'Idee, cette petite œuvre de Kant trop négligée par la communauté des

interprètes de Kant, contient une doctrine d'universalisme politique à la fois
succincte et substantielle. Nous ne pouvons pas, dans le cadre de notre
modeste contribution, livrer une analyse exhaustive de cette œuvre. En vue d'une
comparaison avec le cosmopolitisme de Dante, j'aimerais analyser une partie
de l'argumentation que Kant présente dans cette œuvre. L'Idee consiste en
neuf propositions qui représentent une argumentation systématique en faveur
d'un état universel comme fin de l'histoire. De ces neuf propositions, j'aimerais

discuter la première, la deuxième et la huitième.

21 Reproche déjà lancé par FICHTE, Rechtslehre: Sämtliche Werke, III, 167.
22 Pour des explications sur cette œuvre et sur sa place dans la pensée politique de Kant, cf.

R. Brandt, «Zum Streit der Fakultäten: II. Erneuerte Frage: Ob das menschliche Geschlecht im
beständigen Fortschreiten zum Besseren sei? - Die Französiche Revolution in Kants

Geschichtsauffassung», dans: R. BrandtAV. Stark (Hg.), Kant Forschungen 1, Hamburg,
1987, 39-58.

23 Idée, prop. 8: Ed. F. AlquiÉ II, 202. Texte allemand: «... zu einem künftigen großen
Staatskörper anschicken, wovon die Vorwelt kein Beispiel aufzuzeigen hat».



de Dante et de Kant: une relation énigmatique 301

i) La première proposition est la suivante:

«Alle Naturanlagen eines Geschöpfes sind bestimmt, sich einmal vollständig
und zweckmäßig auszuwickeln» {Idee, Erster Satz: AA, VIII, 18).

Une disposition naturelle qui ne serait pas actualisée et qui ne serait pas
déployée complètement, impliquerait une contradiction avec la téléologie de
la nature. Si la première proposition n'était pas vraie, nous aurions à faire,
selon Kant, à une nature sans finalité dont il n'existerait pas d'investigation
raisonnable. Tôt ou tard toutes les dispositions naturelles des animaux et des
hommes doivent être utilisées selon leur fin. Il me semble que deux
présuppositions sont à la base de ce premier paragraphe. Premièrement, Kant se
réfère au principe aristotélicien du De caelo I, 4 qui dit que Dieu et la nature
ne font rien en vain24. Cette présupposition se base à son tour sur un principe
dont nous ne devons pas sous-estimer l'importance. Jaakko Hintikka, dans son

ouvrage Time and Necessity présente ce principe comme une des plus
importante présupposition de l'histoire de la pensée modale de la philosophie
occidentale:

«There is an assumption concerning the interrelations of time and modality
which has undoubtedly played a much more important role in the history of
Western thought - in the history of metaphysics, theology, logic, philosophy
of nature, and even speculative poetry - than any other assumption
concerning their relationships. This is the assumption that all genuine
possibilities, or at least all possibilities of some central and important kind,
are actualized in time. Any such possibility thus has been, is, or will be

realized; it cannot remain unrealized through an infinite stretch of time; in a

sense, everything possible will happen in the long run»25.

Je pense que ce principe, nommé par Arthur Lovejoy «the principle of
plenitude»26 (P), est appliqué dans la première proposition de l'ouvrage de
Kant. Bien que le texte de Kant soit très succinct et ne donne pas de détails,
on peut affirmer que Kant applique le principe de plénitude à la philosophie
de la nature et arrive à la formule «scolastique» que la nature ne fait rien en
vain. Ce que nous présupposons comme faculté naturelle d'une créature doit
se réaliser dans le temps, sinon la nature ferait quelque chose en vain et une
«indétermination désolante viendrait prendre la place du fil conducteur de la
raison»27.

ii) La deuxième proposition de l'ouvrage de Kant applique la première aux
facultés intellectuelles de l'homme et parvient à la conclusion suivante:

«Am Menschen (als dem einzigen vernünftigen Geschöpf auf Erden) sollten
sich diejenigen Naturanlagen, die auf den Gebrauch seiner Vernunft

24 De caelo, I, 4: 271a33.
25 J. Hintikka., Time and Necessity, Oxford: Clarendon Press, 1973,94.
26 Cf. A. LOVEJOY, The Great Chain of Being, A Study of the History of an Idea,

Cambridge: Harvard Univ. Press, 1953.
27 Cf. Idée, Première Proposition: Ed. F. Alquié II, 189.



302 Quelques remarques sur l'universalisme politique

abgezielt sind, nur in der Gattung, nicht aber im Individuum vollständig
entwickeln » {Idee, Zweiter Satz: AA, VIII, 18).

Parmi les dispositions naturelles de l'homme, il y en a une qui le distingue de

toute autre créature: la raison. Selon la conclusion du premier paragraphe,
cette disposition naturelle doit se réaliser d'une façon complète dans le cours
de l'histoire. Kant utilise le concept de raison discursive. C'est la raison qui «a
besoin de tâtonnement, de l'exercice, de l'enseignement afin de progresser peu
à peu d'un degré d'intelligence à un autre»28. Kant continue avec l'argument
selon lequel la raison individuelle, qui est de nature discursive, nécessiterait
un temps illimité qui n'est pas à sa disposition pour réaliser et épuiser sa
faculté intellectuelle. Puisque selon la proposition 1 toute disposition naturelle
doit être actualisée dans le temps, il en déroule que ce n'est pas au niveau de

l'individu mais au niveau du genre humain, illimité dans le temps, que la
faculté raisonnable de l'homme peut être réalisée. Kant construit son
argumentation de telle façon qu'il suivrait quelque chose d'absurde si on supposait
le contraire: l'individu devrait bénéficier d'une vie éternelle ou alors la nature
fonctionnerait d'une façon arbitraire et indéterminée. Puisque ces deux
possibilités sont inacceptables, l'homme en tant qu'être raisonnable se réalise seulement

au niveau de l'espèce et non pas au niveau de l'individu,
iii) Dans la huitième proposition, Kant tire la conclusion des deux
propositions discutées ci-dessus. Cette conclusion présente l'universalisme
politique comme nécessaire du point de vue de la philosophie de l'histoire et de
la nature:

«Man kann die Geschichte der Menschengattung im großen als die
Vollziehung eines verborgenen Plans der Natur ansehen, um eine innerlich -
und, zu diesem Zwecke, auch äußerlich - vollkommene Staatsverfassung zu
Stande zu bringen, als den einzigen Zustand, in welchem sie alle ihre Anlagen

in der Menschheit völlig entwickeln kann. Obgleich dieser Staatskörper

für itzt nur noch sehr im rohen Entwürfe dasteht, so fängt sich
dennoch gleichsam schon ein Gefühl in allen Gliedern, deren jedem an der

Erhaltung des Ganzen gelegen ist, an zu regen; und dieses gibt Hoffnung,
dass, nach manchen Revolutionen der Umbildung, endlich das, was die Natur

zur höchsten Absicht hat, ein allgemeiner weltbürgerlicher Zustand, als
der Schoß, worin alle ursprüngliche Anlagen der Menschengattung
entwickelt werden, dereinst einmal zu Stande kommen werde.» {Idee, Achter
Satz: AA, VIII, 27f.).

Kant prouve la nécessité historique d'un grand corps politique par le principe
selon lequel la nature ne fait rien en vain et par son application à la raison en
tant que disposition naturelle de l'homme, laquelle ne peut être réalisée qu'au
niveau de l'espèce humaine. Dans les propositions 3 à 7, Kant montre que la
société civile est la condition nécessaire à la réalisation des facultés raisonnables

de l'homme, parce qu'elle garantit la liberté et la paix. C'est donc une

28 Cf. Idée, Deuxième proposition: Ed. F. AlquiÉ II, 190.



de Dante et de Kant: une relation énigmatique 303

structure politique universelle qui est la condition de la possibilité de la
réalisation complète de la raison humaine.

III. Un argument universaliste de la Monarchie de Dante

Après un bref survol de différents projets cosmopolitiques avant Kant,
R. Brandt arrive à la conclusion que l'approche de Kant représente une
innovation dans la théorie sociale29. R. Brandt a raison en ce qui concerne l'aspect
du conflit dynamique de deux constantes anthropologiques dans la formation
de la société, présenté par Kant dans la proposition quatre de l'Idée. Mais
j'aimerais montrer que l'argumentation des propositions que nous venons
d'analyser n'est pas nouvelle dans l'histoire de la philosophie. A la lecture du
troisième chapitre du premier livre de la Monarchie, l'argumentation de Kant
semble s'insérer dans un contexte historique. Ou, inversément, suite à la
lecture de 1 'Idee, on peut se poser la question de savoir si la Monarchie de
Dante n'a pas été négligée par l'historiographie de la philosophie politique.
On peut également mettre en doute la vieille thèse de Hans Kelsen (récurrente
dans la littérature sur la Monarchie) qui propose que l'œuvre de Dante soit
restée sans influence sur l'histoire de la pensée30.

Dans le troisième chapitre du livre premier de sa Monarchie, Dante
présente l'argument le plus important et le plus original en faveur d'une
institution politique universelle. Cet argument présuppose, selon les propres
paroles de Dante, que «Dieu et la nature ne font rien en vain»3'. Partant de

cette présupposition, Dante arrive à la conclusion que les facultés de l'homme
existent en vue d'une certaine actualisation, sinon la nature les aurait
produites en vain.

«Propter quod sciendum primo quod Deus et natura nil otiosum facit, sed

quicquid prodit in esse est ad aliquam operationem Est ergo aliqua
propria operatio humane universitatis, ad quam ipsa universitas hominum in
tanta multitudine ordinatur» (Mon. I, iii, 3-4).

Dante poursuit son argumentation en démontrant que la plus noble faculté qui
distingue l'homme de tous les autres êtres est la raison:

«Patet igitur quod ultimum de potentia ipsius humanitatis est potentia sive
virtus intellectiva» (Mon. I, iii, 7).

La nature a pourvu l'homme de la faculté de la raison. Puisqu'elle ne fait rien
en vain, cette faculté doit s'actualiser d'une façon complète dans une opération
correspondante.

Le prochain pas dans l'argumentation de Dante démontre que l'actualisation

de la raison humaine ne peut être effectuée par l'individu, ni par un

29 Cf. R. Brandt, «Der Streit der Fakultäten, II», 41.
30 Cf. H. KELSEN, Die Staatslehre des Dante Alighieri. Wien, Leipzig: Denticke, 1905,147.
31 Mon., I, iii, 1.



304 Quelques remarques sur l'universalisme politique

groupe, mais uniquement par le genre humain. Dante arrive à cette conclusion

par un raisonnement logique. Si la raison s'actualisait sur un niveau inférieur
au genre humain, elle ne serait plus la faculté déterminante et suprême de
l'homme en tant que tel. Cela impliquerait une contradiction par rapport à la
proposition prouvée antérieurement selon laquelle l'homme en tant que tel se

distingue de tous les autres êtres naturels par sa faculté intellectuelle. Dante
utilise une notion précise de l'intellect. Il parle de l'intellect possible, qui,
selon Aristote, peut tout devenir mais qui doit être actualisé par un acte de
connaissance. Puisque cet acte ne peut pas être effectué par un individu ou

par un groupe particulier d'hommes, il est nécessaire, selon Dante, que le

genre humain forme une seule communauté, une seule unité de communication,

car c'est uniquement par elle que la faculté intellectuelle de l'humanité

peut s'actualiser:

«Et quia potentia ista per unum hominem seu per aliquam particularium
comunitatum superius distinctarum tota simul in actum reduci non potest,
necesse est multitudinem esse in humano genere, per quam quidem tota
potentia hec actuetur» (Mon. I, iii, 8-9).

Dante réussit à politiser cette argumentation logique et épistémologique par le
raisonnement suivant: la condition nécessaire d'une réalisation complète de la
faculté intellectuelle de l'homme est l'état de paix. Seul un corps politique
universel peut garantir la paix universelle nécessaire à l'homme pour actualiser

sa faculté intellectuelle. Tout ce qui suit dans la Monarchie n'est que la
démonstration que seule la monarchie universelle de l'Empire romain garantit
la paix et établit les conditions propices au bonheur humain sur terre.

L'argumentation de Dante était une nouveauté pour son temps. Dante
reprend des arguments de la théorie averroïste de l'intellect, mais ce qui chez
Averroès et les maîtres de la faculté de théologie et des arts était une théorie
métaphysique de l'intellect, acceptée ou rejetée, devient chez Dante une
théorie sociale et politique tout à fait originale. L'unité de l'intellect consiste
en l'unité communicative de tous les hommes, garantie par un grand corps
politique qui est pour Dante l'empire. Dante combine la théorie de l'intellect
telle qu'il la trouve dans le grand commentaire d'Averroës au De anima
d'Aristote32 avec la conception aristotélicienne de la nature politique de
l'homme. Afin de réaliser sa nature politique, l'homme doit actualiser son
intellect. Ceci n'est logiquement possible qu'au niveau du genre humain, parce
que, selon Dante, la définition de l'homme comme animal politique et animal
rationnel est une définition générique. Aucun groupe particulier d'hommes ne

peut donc actualiser l'intellect, car c'est l'homme en tant que tel qui est le

sujet d'une nature rationnelle. Comme cela a été montré par R. Imbach, Dante
ne reprend pas la théorie pure de l'intellect conçue par Averroës, mais il
réussit une combinaison originale de deux conditions anthropologiques, à

32 Averrois Cordubensis Commentarium magnum in Aristotelis de anima libros, F. Stuart
Crawford (éd.), Cambridge, Mass.: The Medieval Academy of America, 1953.



de Dante et de Kant: une relation énigmatique 305

savoir la conception de l'homme comme animal politique et la conception de
l'homme comme animal rationnel33.

IV. Une brève comparaison des arguments de Dante et de Kant

Si nous faisons abstraction du fait que toute l'argumentation de Dante vise la
légitimation de la monarchie universelle et que Kant se distance explicitement
d'une monarchie universelle parce qu'il craignait un despotisme universel34,

bref, si nous faisons abstraction de la mise en fonction des arguments dans
leurs contextes, nous devons constater que l'argumentation de Kant et celle de
Dante présentent des parallèles frappants:

1. Les deux argumentations invoquent le même principe aristotélicien:
«La nature ne fait rien en vain».

2. Les deux argumentations en concluent que toute faculté naturelle doit
s'actualiser complètement.

3. Dante autant que Kant appliquent le principe de la nécessité d'actualisation

des dispositions naturelles à la raison humaine que les deux penseurs
considèrent comme la faculté suprême de l'homme. La raison humaine doit
s'actualiser complètement sinon la nature ferait quelque chose en vain, ce qui
est impossible.

4. Le quatrième pas de l'argumentation, à nouveau identique chez les
deux philosophes, consiste en la preuve que la réalisation de la raison
humaine ne peut être accomplie par un individu ou un groupe restreint
d'hommes, mais seulement par l'humanité en tant que genre. Dante et Kant se

distinguent cependant par les justifications respectives de cette thèse. Kant
argumente par la discursivité de la raison humaine et la limitation de la durée
de la vie individuelle. Il postule l'actualisation de la raison par le genre
humain dans l'horizon de l'histoire et par conséquence arrive à un cosmopolitisme

dans la perspective d'une philosophie de l'histoire. Dante utilise une
argumentation purement logique. La raison comme élément essentiel de la
définition du genre humain doit être actualisée par le genre entier sinon elle
ne serait pas essentielle pour l'homme en tant qu'homme mais seulement pour
un individu ou pour un groupe d'hommes. Dante ne fait rien d'autre que
d'appliquer, avec plus de conséquence, à la philosophie politique la définition
aristotélicienne de l'homme comme animal raisonnable. Quoi qu'il en soit, il y
a une concordance entre Dante et Kant sur le fait que seul le genre humain
dans sa totalité peut actualiser la raison d'une façon parfaite.

5. Le parallèle entre Dante et Kant peut aussi être constaté dans le

cinquième pas de l'argumentation qui consiste en la politisation des arguments
précédents. Une structure politique englobant la totalité du genre humain est
la condition nécessaire pour l'actualisation de la raison humaine, car elle seule

33 Cf. R. IMBACH, «Die politische Dimension der Vernunft bei Dante».
34 Cf. ZEF, Erster Zusatz: AA, VIII, 367.



306 Quelques remarques sur l'universalisme politique

peut garantir l'état de paix et de libre communication entre les hommes. Chez
Kant, l'argumentation s'oriente à la fin vers une philosophie de l'histoire.
Puisque la nature ne fait rien en vain, elle travaille dans l'histoire en direction
d'une actualisation parfaite de la faculté raisonnable de l'homme dans un seul

et grand corps politique. Dans l'Idée, le cosmopolitisme est une intention de la
nature et par conséquent une nécessité dans l'horizon de l'histoire. Dans

l'argumentation du premier livre de la Monarchie, le cosmopolitisme est une
nécessité tout court qui légitime la restauration de l'Empire romain.

V. Les accusations d'Averroïsme faites à Dante et Kant: Guy Vernani et
Johann Gottfried Herder

Il est assez curieux de noter que le parallélisme entre l'argumentation de
Dante et de Kant s'étend aussi à sa réception. Les deux penseurs ont été
accusés d'averroïsme à cause de l'argumentation que nous venons de mentionner.

A cause de ces allusions à la théorie averroïste de l'intellect, le florentin
fût, après sa mort, accusé d'hérésie. Le dominicain Gui Vernani lui a reproché
d'être averroïste à cause de la théorie de l'actualisation de l'intellect possible
indépendamment de l'individu.

«Sic autem dicendo sequitur manifeste quod in omnibus hominibus est unus
solus intellectus, quod quidem dicere et sentire est error pessimus cuius
auctor et inventor fuit ille Averroes quem allegat.»35

Du temps de Dante, des averroïstes comme Jean de Jandun défendaient une
certaine version du principe de plénitude. Dans son commentaire de la
Métaphysique, Jean de Jandun discute la question: Utrum aliquid sit possibile in

rerum nature quod nunquam erit?36 En se basant explicitement sur Averroès,
Jandun déclare que quelque chose qui n'est jamais actualisé ne peut être
considéré comme possible, car on ne pourrait plus alors distinguer le possible
de l'impossible. Il me semble que cette interprétation déterministe de propositions

modales est impliquée dans la présupposition de Dante que toute
faculté naturelle doit se réaliser. Si Guido Vernani avait basé son attaque
contre Dante sur ce fait, son reproche d'averroïsme aurait été plus adéquat,

parce que Dante ne défendait pas une théorie de l'intellect unique et séparé.
Dans la deuxième partie de l'écrit Ideen zur Philosophie der Geschichte

der Menschheit qui contient une critique extensive de l'Idee de Kant, Johann
Gottfried Herder affirme que la philosophie de l'histoire qui ne mène son analyse

que sur le niveau du genre humain et qui voit la perfection de l'humanité

35 Cf. Guido Vernani, De reprobatione monarchie I (Ed. Th. Käppeli, «Der Dantegegner
Guido Vernani von Rimini O.P.», dans: QFIAB 28 (1937-38) 127. Cf. aussi F. CHENEVAL, Die
Rezeption der Monarchia Dantes bis zur Editio princeps im Jahre 1559. Metamorphosen eines

philosophischen Werkes, München: Wilhelm Fink, 1995, ch. III.
36 JOHANNES DE Janduno, Quaestiones in XII libros Metaphysicae, Venetiis, 1553,

Frankfurt: Minerva, 1966, fol. 114-115.



de Dante et de Kant: une relation énigmatique 307

dans la réalisation complète de l'intellect générique tombe dans l'erreur de
l'averroïsme:

«Freilich wenn jemand sagte, daß nicht der einzelne Mensch sondern das

Geschlecht erzogen werde, so spräche er für mich unverständlich, da
Geschlecht und Gattung nur allgemeine Begriffe sind, außer sofern sie in
einzelnen Wesen existiren. Gäbe ich diesem allgemeinen Begrif nun auch
alle Vollkommenheiten der Humanität, Cultur und höchsten Aufklärung, die
ein idealischer Begrif gestattet: so hätte ich zur wahren Geschichte unseres
Geschlechts eben so viel gesagt, als wenn ich von der Thierheit, der Steinheid

der Metallheit im Allgemeinen spräche und sie mit den herrlichsten,
aber in einzelnen Individuen einander widersprechenden Attributen
auszierte. Auf diesem Wege der Averroischen Philosophie, nach der das ganze
Menschengeschlecht nur Eine und zwar eine sehr niedrige Seele besitzet, die
sich dem einzelnen Menschen nur Theilweise mittheilet, auf ihm soll unsre
Philosophie der Geschichte nicht wandern.»37

Kant qui se trouvait directement touché par ces remarques et leur dédie une
réponse très précise dans sa recension de l'œuvre de Herder:

«Ein zweiter in Schutz zu nehmender Satz wäre dieser. S. 212 heißt es:
<Wenn jemand sagte: daß nicht der einzelne Mensch, sondern das Geschlecht

erzogen werde, so spräche er für mich unverständlich, da Geschlecht und
Gattung nur allgemeine Begriffe sind, außer, in so fem sie in einzelnen
Wesen existieren. - Als wenn ich von der Tierheit, der Steinheit, der
Metallheit im allgemeinen spräche und sie mit den herrlichsten, aber in
einzelnen Individuen einander widersprechenden Attributen auszierete. -
Auf diesem Wege der Averroischen Philosophie soll unsere Philosophie der
Geschichte nicht wandeln.) Freilich, wer da sagte: Kein einziges Pferd hat
Horner, aber die Pferdegattung ist doch gehörnt, der würde eine platte
Ungereimtheit sagen. Denn Gattung bedeutet aldenn nichts weiter, als das Merkmal,

worin gerade alle Individuen unter einander übereinstimmen müssen.
Wenn aber Menschengattung das Ganze einer ins Unendliche
(Unbestimmbare) gehenden Reihe von Zeugungen bedeutet (wie dieser Sinn denn

ganz gewöhnlich ist), und es wird angenommen, daß diese Reihe der Linie
ihrer Bestimmung, die ihr zur Seite läuft, sich unaufhörlich nähere, so ist es

kein Widerspruch zu sagen: daß sie in allen ihren Teilen dieser asymptotisch
sei, und doch im ganzen mit ihr zusammen komme, mit anderen Worten, daß

kein Glied aller Zeugungen des Menschengeschlechts, sondern nur die
Gattung ihre Bestimmung völlig erreiche.»38

Dante et Kant défendaient la doctrine selon laquelle seul le genre humain
atteint la perfection intellectuelle. Vernani et Herder y sentaient l'odeur de

37 Johann Gottfried Herder, Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, Zweiter
Teil, Riga und Leipzig: Johann Friedrich Hartknoch 1785, 212).

38 I. Kant, Rezension zu Johann Gottfried Herders Ideen zur Philosophie der Geschichte
der Menschheit. Zweiter Teil, dans: I. Kant, Werke in zehn Bänden, W. Weischedel (ed.), vol.
10, 805.



308 Quelques remarques sur l'universalisme politique

l'hérésie averroïste, l'erreur du monopsychisme, de l'intellect séparé unique. Je

ne crois pas que Herder connaissait la reprobatio de Vernani, mais son texte
est un intéressant témoignage sur le fait que vers la fin du xvme siècle encore,
le spectre de l'averroïsme hantait certains discours39.

VI. Le problème de la relation historique entre les argumentations de Dante
et Kant: une relation énigmatique

Je ne veux pas prétendre que Dante et Kant livrent une argumentation identique

en faveur de l'universalisme politique. Le contexte systématique et

historique des deux auteurs est bien trop différent. Sans systématisation forcée

on pourrait quand même dire que Kant reprend l'idée, présente chez

Dante, de l'implication cosmopolitique de l'universalité de la raison humaine.
Dans la perspective de l'histoire de la philosophie, on peut affirmer que le

projet original d'une argumentation philosophique en faveur du cosmopolitisme

de Dante a fait école dans l'histoire de la philosophie et, d'une façon
jusqu'à présent inconnue, est arrivé jusqu'à Kant. Sur le plan de l'histoire de la
philosophie se pose donc la question de la réception de l'argument de Dante
ou encore la question des sources de l'argument de Kant. L'exemple de la
relation énigmatique entre l'argumentation de Dante et celle de Kant nous
montre que les arguments ont une histoire dans le sens où ils sont subtilement
remaniés et utilisés en vue de buts pour lesquels ils n'étaient pas développés.
On pourrait parler du recyclage des arguments dans l'histoire de la
philosophie.

La recherche sur Kant a négligé le petit ouvrage dont je viens de
présenter quelques arguments et elle s'est concentrée sur l'approche juridique et
contractualiste d'une ligue de nations souveraines. Dans ce contexte on s'est
référé à plusieurs reprises à l'Abbé de St. Pierre et son Projet pour rendre la
paix perpétuelle en Europe et à l'Extrait du projet de paix perpétuelle de M.
l'Abbé de St. Pierre de J.-J. Rousseau40. L'argumentation kantienne que je
viens d'analyser ne se trouve pas dans ces œuvres. L'approche kantienne dans
l'Idée d'une histoire universelle au point de vue cosmopolitique s'est
probablement aussi inspirée d'autres sources. Seule une étude approfondie d'auteurs

comme Wolff, Achenwall, Pufendorf et surtout Leibniz pourrait nous
rapprocher de la recherche d'une solution du problème des sources de Kant et

39 On trouve encore beaucoup de traces de l'averroïsme au xville siècle. Dans son œuvre La
vie et les sentiments de Lucilio Vanini (Rotterdam 1717, p. 20) par exemple, D. Durand appelait
l'illustre italien, brûlé par l'inquisition en 1619, un «fameux averroïste». Pour l'histoire de

l'averroïsme latin en tant que réalité et en tant que fiction historiographique cf. R. Imbach,
«L'aveiTOïsme latin du XIII siècle», dans: R. IMBACH/A. MAIERÙ (eds.), Gli studi di filosofia
medievale fra otto e novecento, contribute a un bilancio storiograftco (Atti del convegno
internazionale, Roma, 21-23 sett. 1989; Storia e Letteratura, 179), Roma: Storia e Letteratura,
1991, 191-208.

Cf. J. Ferrari, Les sources françaises de la philosophie de Kant, Paris: Klincksiek, 1939,
209-224.



de Dante et de Kant: une relation énigmatique 309

de celle de l'influence de Dante. La présentation d'une similitude frappante
entre l'argumentation cosmopolitique de Dante et de Kant est donc inachevée,
mais au moins identifiée comme telle.


	Quelques remarques sur l'universalisme politique de Dante et de Kant : une relation énigmatique

