
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)

Heft: 3

Artikel: Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie

Autor: Enders, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761421

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Markus Enders

Zur Frage nach dem Tod in Piatons
Apologie*

I. Methodische Prolegomena

Angesichts der von der Apologie1 beschriebenen historischen Situation - des
Prozesses und der richterlichen Entscheidung über Leben und Tod des
Sokrates2 - kommt der in diesem platonischen Frühdialog, naheliegenderweise

von Sokrates selbst gestellten Frage nach dem Wesen und der
existentiellen Dimension des Todes eine große Bedeutung zu. Bedeutsam ist
diese Frage nach dem (menschlichen) Tod aber auch für das Verständnis der
Person des Sokrates, insbesondere seiner religiösen Haltung und Überzeugung.

Dieser Aspekt aber ist in der Sokrates-Forschung bislang allgemein
vernachlässigt und meist sogar übersehen worden.3 Bevor wir uns der

* Alfons Heckener in memoriam
1 Zur Datierung der Apologie vgl. die umfangreichste neuere Studie zur Apologie von

Brickhouse, Thomas C./Smith, Nicholas D., Socrates on Trial, Oxford 1989, 2: «Since there is
reason to believe that all the early dialogues had been completed prior to Plato's first trip to
Syracuse sometime around 387, we can have some confidence that the Apology was written at
some point during roughly the first decade following Socrates' trial. Any more precise dating of
the work is probably impossible.»

2 Zur Frage nach der historischen Authentizität des in der Apologie berichteten
Prozeßverlaufs, einschließlich der Reden des Sokrates, vgl. die ausgewogene Argumentation von
Brickhouse/Smith (wie Anm. 1), 2-10, die zu dem Ergebnis kommt (ebd., 9): «Since there is

no compelling reason to doubt the basic accuracy of the Apology and at least some reason to
think it accurate, we conclude (as have most commentators) that more probably than not the
Platonic version captures at least the tone and substance of what Socrates actually said in the

courtroom.»
3 So bleibt etwa bei Helmut Kuhn in seinem bekannten Buch, Sokrates, Versuch über den

Ursprung der Metaphysik, München 21959, das Verhältnis des Sokrates zum Tod thematisch
unberücksichtigt; das Gleiche gilt bedauerlicherweise von der ansonsten sehr aufschlußreichen
Sokrates-Monographie von SANTOS, Gerasimos Xenophon, Socrates, Philosophy in Plato's Early
Dialogues, London/Boston/New York, 1979, der diese Thematik überhaupt nicht, auch nicht im
dritten Teil dieses Buches über die Ethik des Sokrates (vgl. 183-303), behandelt; die jüngste
größere Sokrates-Monographie im deutschsprachigen Raum von Böhme, Gemot, Der Typ
Sokrates, Frankfurt a. M., 1988, beinhaltet zwar ein Kapitel «Sokrates und der Tod» (201-212),
paraphrasiert darin aber nur die disjunktive Bestimmung des Totseins durch Sokrates in der

Apologie, vgl. ebd., 209f.



238 Zur Frage nach dem Tod in Piatons Apologie

Analyse jener Textabschnitte zuwenden, die den Tod in irgendeiner Hinsicht
zum Gegenstand haben, ist eine methodische Vorüberlegung unerläßlich:
Zunächst sollen die in der Apologie feststellbaren Einzelaspekte der
Todesthematik zusammengetragen und in ihrem strukturellen Zusammenhang
vergegenwärtigt werden. Wenn sich die Reihenfolge der behandelten

«Todesaspekte» zumindest partiell mit ihrem Vorkommen in der Apologie
selbst deckt, so ist diese Entsprechung nicht zufälliger Natur, sondern in der
sachlichen Notwendigkeit begründet, das in der Apologie selbst grundgelegte
Strukturprinzip für die Entfaltung der Einzelaspekte der Todesthematik
nachzuzeichnen und zu verdeutlichen. So müßte im Verlauf der Untersuchung
eine Entwicklungslinie sichtbar werden, die auf einen Kern innerhalb der
Todesthematik hinausläuft, der den Strukturzusammenhang aller
Einzelaspekte gewährleistet. Anschließend werden die beiden von Sokrates in seiner
dritten und letzten Rede in der Apologie genannten Bestimmungen des

menschlichen Totseins einer ausführlichen Analyse unterzogen, wobei das

hauptsächliche Augenmerk sachgemäß auf die zweite (mythische) Deutung
des Todes gerichtet ist. Diese wird schließlich auf jene vier Kriterien der
«eschatologischen Mythen» bei Piaton hin überprüft, die Paul Friedländer
entwickelt hat und deren Verifizierung am Jenseitsmythos der Apologie zu
einem genaueren Verständnis seiner Struktur und seiner Aussageabsicht führt;
daraus aber geht die sokratische Überzeugung vom Wesen des menschlichen
Todes hervor, deren Herkunft aus dem religiösen Verhältnis des Sokrates zu
«dem Gott» abschließend sichtbar gemacht wird.

IL Die Strukturelemente der Thematik des Todes

1. Die Todesahnung des Sokrates und sein Bewußtsein von der göttlichen
Fügung seines gewaltsamen Todes

Daß Sokrates vom Anfang seines Prozesses an und nicht erst in dessen

Verlauf eine «Ahnung» von dessen Ausgang, eine innere Gewißheit vom bald
bevorstehenden eigenen Sterben besitzt, zeigt bereits folgende Stelle (Apol.
18 e5 - 19 a7):

«... und ich muß versuchen, die verleumderische Meinung (sc. von mir), die
ihr in langer Zeit erhalten habt, euch in so kurzer Zeit (sc. wieder) zu
nehmen. Zwar dürfte ich wohl wünschen, daß dies so geschehe, wenn es so
besser ist sowohl für euch als auch für mich, und daß ich etwas ausrichte
durch meine Verteidigung. Ich glaube aber, daß dies schwer ist, und es

entgeht mir keineswegs, wie es damit steht. Doch dies gehe nun, wie es dem
Gott lieb ist, ich muß dem Gesetz gehorchen und mich verteidigen.»

Als Kenner der menschlichen Natur entgeht es Sokrates nicht («où Jtdvu pe
A.avMv£i»), daß es «schwer», ja fast unmöglich ist, in der kurzen ihm zur
Verfügung stehenden Zeitspanne eine so lange gewachsene und darum so fest
verankerte «Verleumdung» gegen ihn zu entkräften; doch es gibt rieben seiner



Zur Frage nach dem Tod in Piatons Apologie 239

Menschenkenntnis noch eine zweite, ins Religiöse hineinragende Wurzel
seiner Todesahnung. Denn wenn auch die Wendung «... wie es dem Gott lieb
ist» (19 a6: «ÖJtr| t<b deep tplX.ov») nach Weber4 eine «allgemeingebräuchliche»

ist, so deutet ihre Inanspruchnahme durch Sokrates an dieser
Stelle, d. h. auf dem Hintergrund seines Prozesses und seiner dadurch
bedingten Todesgefahr, bereits an, daß Sokrates den von ihm vermuteten
Ausgang des Prozesses als unter der Führung und Fügung «des Gottes»5
stehend «weiß»; wenn aber sein Tod von dem Gott selbst gewollt und gefügt
ist, dann kann er nichts Schlimmes bedeuten, kann das Totsein kein «koköv»,
kein «Übel», sein. Diese Deutung wird bestätigt durch 36 a2f. (sein Tod
kommt für Sokrates nicht unerwartet), ferner durch 39 b7/8 («Dies aber
mußte vielleicht auch so kommen, und ich glaube, daß es gut so ist»), durch
40 a-c, wo Sokrates aus dem Ausbleiben seines Daimonion schließt, daß das
Totsein unmöglich ein Übel sein könne, vielmehr ein großer Gewinn sein
müsse, und schließlich ganz eindeutig durch 41 d3-5 («Auch meine
Angelegenheiten haben jetzt nicht zufällig diesen Ausgang genommen,
sondern dies ist mir deutlich, daß jetzt schon gestorben und der Mühen
entledigt zu sein, das Beste für mich war»), wo Sokrates seiner religiösen
Überzeugung Ausdruck verleiht, daß sein Schicksal eines gewaltsamen Todes
nicht zufällig ist, sondern göttlicher Fügung und Verfügung entspringt.6 In
dieser (subjektiven) Gewißheit des Sokrates, daß sein Tod von dem Gott
selbst gewollt und gefügt ist, so daß das Totsein, zumindest für ihn selbst,
kein Übel sein könne, liegt der Zusammenhang der sokratischen Todesahnung
mit der für die Todesproblematik der Apologie im ganzen - wie sich noch

zeigen wird - zentralen Frage nach der Bestimmung des menschlichen
Totseins.

2. Die sokratische Deutung der menschlichen Todesfurcht

Ein weiterer Aspekt des in der Apologie differenziert betrachteten Todesphänomens

ist die Todesfurcht, die erstmalig in 28 b thematisiert wird. Sokrates
setzt sich mit einem von ihm selbst konstruierten, das durchschnittlich-

4 Vgl. Weber, Fanz Josef (Hg.), Piatons Apologie des Sokrates, Paderborn 21978, 33.
5 In der Apologie ist damit unmittelbar stets Apoll, der delphische Gott, gemeint; vgl. 20

e8ff„ 22 a4, 23 a5-7, 23 b5, 30 a5ff„ 30 d7f„ 30 e3,6, 31 a6ff„ 37 e6, 40 bl, 42 a5 (die
einfachen Stellenangaben beziehen sich stets auf die Apologie, die Übersetzungen stammen vom
Verfasser); von Sokrates angesichts einiger auf Vollkommenheit hinweisender Züge «seines
Gottes» zu behaupten, er sei bereits ein Monotheist gewesen, ignoriert sein Bekenntnis, daß er
selbst durchaus an «Götter» glaube, wie keiner seiner Ankläger, vgl. 35 dl—8; dieses Bekenntnis
allerdings läßt zugleich durchscheinen, daß Sokrates an das «Göttliche» der Götter, an das

Einheitlich-Göttliche und seine Vollkommenheit glaubt, wenn er seinen Anklägern einen weit
geringeren Gottesglauben zuspricht: Denn für ihn zeigt und bewährt sich der wirkliche
Gottesglaube eines Menschen in seinem sittlichen Lebenswandel.

6 Das offenkundig widerstandslose Einverständnis des Sokrates mit seinem Geschick; vgl.
35 el - 36 al (Sokrates ist nicht «unwillig» bez. des Geschehenen), ist eindeutig religiös
motiviert, vgl. 35 d7f.: «... und ich überlasse es euch und dem Gott, über mich zu entscheiden,
wie es am besten sein wird für mich und für euch.»



240 Zur Frage nach dem Tod in Piatons Apologie

alltägliche Denken und Empfinden der Menschen nichtsdestoweniger treffend
wiedergebenden Einwand auseinander (28 b3-5):

«Schämst du dich wirklich nicht, o Sokrates, einer solchen Beschäftigung
nachzugehen, deretwegen du jetzt Gefahr läufst, zu sterben?»

Diesem (fiktiven) Einwand entgegnet Sokrates mit dem Hinweis (vgl. 28 b5-
9), daß in jedem Falle der ethischen Norm, hier dem «ôlkcuov» (dem, was
gerecht ist), der Vorzug gegeben werden und um ihretwillen alles getan
werden müsse, selbst um den Preis des eigenen Lebens. Als Beispiel für solch
ein idealtypisch-vorbildhaftes Handeln führt er das des Achill (als des
glänzendsten Helden im trojanischen Krieg) an, der das Tun des Guten - bei
Achill den Vollzug der Rache für Patroklos an Hektor - höher achtete als sein

eigenes Leben, von dem er auf Grund der Warnung seiner Mutter Thetis
wußte, daß er es beim Vollzug der Rache verlieren würde.7 Daran aber zeigt
sich, daß Sokrates der Todesfurcht8 keinen sittlichen Wert zubilligt, im
Gegenteil: Sie motiviert zu einem falschen Handeln.9 Sie selbst aber ist, formal
betrachtet, die Anmaßung eines Wissens, in dessen Besitz der Mensch
prinzipiell nicht kommen kann10, inhaltlich gesehen die Einbildung, das Totsein

sein ein Übel.11 Auffallend an dieser intellektuell-sokratischen
Auslegung der menschlichen Todesfurcht als Furcht vor dem Zustand des
Totseins12 ist zudem die Vermutung des Sokrates, daß der Tod vielleicht
sogar das größte aller Güter für den Menschen ist (29 a7f.); daß dieser
Möglichkeit die Präferenz des Sokrates gilt, deutet ihre ironische Färbung an, die

7 Vgl. 28 b9-d5, bes. c4-8; zur Weissagung des Todes des Achill durch seine Mutter Thetis
vgl. Ilias (S 94-96): «Tôv ô' coite rtgoaÉEUtE ©étiç Kara öcxkqu -/soma; «ùncûpopoç ôrj pot,
tékoç, ëaaeai, ol' àyoQEÛEtç- camtca ydg toi ëaieiTa (ieö' "Ektoqq jtÔTpoç ÈToIpoç.»

8 Die er, durch einige Beispiele belegt, weit von sich weist, vgl. 30 dl—5 (in ironischer
Kommentierung seiner augenblicklichen Situation: Er hält den Tod nicht für ein Übel, aber das

widerrechtliche Töten eines anderen), 32 a5-8, 32 c2f., c8-d2.
9 Bezeichnenderweise bringt Sokrates die Todesfurcht - als Motiv eines falschen Handelns

- häufig in einen Gegensatz zu echten sittlichen Werten und spricht von ihr stets in
geringschätzigem Ton, vgl. 28 d9f., 28 e6, 29 a3f.

Vgl. 29 a4-8: «Denn den Tod zu fürchten, ihr Männer, ist nichts anderes als sich
einzubilden, wissend zu sein, ohne es (wirklich) zu sein. Denn sie (sc. die Todesfurcht) ist die
Einbildung, etwas zu wissen, was man nicht weiß. Denn niemand kennt den Tod, und damit
weiß auch keiner, ob er nicht für den Menschen das größte aller Güter ist»; 29 blf.: «Wie aber
ist dies nicht derselbe tadelnswerte Unverstand, der Glaube, etwas zu wissen, was man nicht
weiß?» Vgl. hierzu Meyer, Thomas, Piatons Apologie, Stuttgart 1962 (Tübinger Beiträge zur
Altertumswissenschaft, Heft 42), 163: «Sokrates' Verhältnis zum Tode wird zunächst vom
Wissen des Nichtwissens bestimmt: er weiß nicht, ob der Tod ein Gut oder ein Übel ist.»

11
Vgl. 29 a8-bl: «... sie aber fürchten ihn, so als ob sie wüßten, daß er das größte Übel

ist.» Daher ist Todesfurcht nach Sokrates ein unvernünftiges Verhalten, vgl. Gorgias 522 d7-
e4; zu 522 d7f. in diesem Abschnitt aus dem Gorgias vgl. die Parallele in der Apologie 38 d6ff.

12 Sokrates kennt durchaus das reelle Motiv für die Todesfurcht der meisten Menschen: Sie

hängen an ihrem Leben und wollen es so lange erhalten, wie es nur irgend geht. Das Streben
nach Selbsterhaltung als oberste Maxime lehnt er aber entschieden ab, vgl. Kriton 48 b5f„
Gorgias 512 d6-e5.



Zur Frage nach dem Tod in Piatons Apologie 241

sie dadurch erhält, daß sie mit der allgemein verbreiteten Todesfurcht
konfrontiert wird (29 a8-bl).

3. Die Faktizität eines unzureichenden Wissens «dessen, was sich im Hades
befindet» (rà év "Aiôov)

Auf dem Hintergrund der von Sokrates «entdeckten» aporetischen
Grundsituation des Menschseins wird seine zunächst intellektualistisch anmutende
Bestimmung der menschlichen Todesfurcht allerdings ver-ständlich. Denn
auch dem Tode, genauer: dem Wesen des Totseins, stehen wir nur als
Nichtwissende gegenüber.13 Zum Bereich des Nichtwißbaren aber gehört auch «rà
èv "Atôou» («das, was sich im Hades befindet») - allerdings mit der leicht
übersehenen Einschränkung: «... weil ich kein hinreichendes Wissen besitze
über das, was sich im Hades befindet» (29 b5: «öti oùtc eiôcoç Lkccvcdç

jtEQi»). Der Gebrauch des adverbialen «iicavcûç» («hinreichend») deutet die
Faktizität eines Wissens «über das, was sich im Hades befindet» an, wenn
auch eines unzureichenden, ungenügenden Wissens. Unzureichend kann dieses

Wissen nur sein, wenn sein Gewißheitsgrad geringer ist als der des durch
den Âôyoç vermittelten Wissens. Und doch muß dieses Wissen so beschaffen
sein, daß es der Âoyoç nicht zu widerlegen und damit gegenstandslos zu
machen vermag. Was für eine Art von Wissen aber erfüllt gerade diese

Bedingungen? Auch hier hält die Apologie selbst eine Antwort bereit, und

zwar mit der mythischen Bestimmung des Totseins als einer «Auswanderung
von hier an einen anderen Ort» (40 e4f.: «dütoöripfjaca èvôévôe e'iç

äÄÄov tôïïov») und der Schilderung des glücklichen Schicksals der guten
Seelen im Hades (40 e - 41 e). Unzureichend ist dieses Wissen also deshalb,
weil es von der Art eines mythischen, in der Form des Mythos verwahrten
Wissens ist! - Das Motiv des Nichtwissens des Totseins greift Sokrates in
seiner zweiten Rede, nach erfolgtem Urteilsspruch, noch einmal beiläufig auf.
Er - so sagt Sokrates bei der Begründung seiner Gegenschät-zung, im
Prytaneion gespeist zu werden14 - werde nicht selbst gegen sich sprechen, so

13 Vgl. 29 aöff.; daher kommt Sokrates in 29 a4-b9 auch auf seine ihn vor den Menschen
auszeichnende aotpia zu sprechen, die grundsätzlich in seinem Wissen um sein Nichtwissen
(vgl. 23 b2-4, 29 b2-6), insbesondere aber in seinem Wissen um die prinzipielle Unwißbarkeit
(im Sinne eines beweisfahigen Wissens) der von ihm so genannten «rà péyiara» (22 d7), der
«größten Dinge», besteht; diese müssen, wie Meyer, Piatons Apologie, 90f. (wie Anm. 10),

gezeigt hat, «mit dem Guten identisch sein».
14 Dieser Gegenantrag des Sokrates ist unterschiedlich bewertet worden: Romano

GUARDINI, Der Tod des Sokrates, Eine Interpretation der platonischen Schriften Euthyphron,
Apologie, Kriton und Phaidon, Godesberg 21947, 106, sieht in ihm die Äußerung eines

ungeheuerlichen und in der gegebenen Situation notwendigerweise provokativ wirkenden
Anspruchs: «Das Prytaneion war ein öffentliches Gebäude, in welchem der geschäftsführende
Ausschuß des obersten Staatsrates, ferner die Ehrengäste der Stadt, besonders ausgezeichnete Bürger
und die Sieger in den olympischen Spielen auf Staatskosten ihre Mahlzeiten einnahmen. Welch'
ein Anspruch also - umso herausfordernder, als die Begründung, die ihm gegeben wird, noch
dazu einen Seitenhieb auf die Lieblinge des Volkes, nämlich die Sieger in Olympia enthält»;
damit ignoriert Guardini allerdings Sokrates' eigene Rechtfertigung seiner Gegenschätzung, in



242 Zur Frage nach dem Tod in Piatons Apologie

als ob er etwas Schlechtes verdiene, weil er etwa den Tod fürchtete, von dem
er doch sage, daß er nicht wisse, ob er ein Gut oder ein Übel sei (vgl. 37 b5-
7). Diese abermalige Erwähnung seines Nichtwissenkönnens des Totseins
unterstreicht die bereits getroffene Feststellung, daß das Nichtwissen für den

platonischen Sokrates der Ausgangspunkt seines Umgangs mit dem Tod ist. -
Nach Behandlung von drei Strukturelementen der Todesthematik in der

Apologie kann bereits festgehalten werden: Sowohl der zuvor entfaltete
Gedanke der Voraussetzung eines mythischen Wissens von «rà èv "Atôou»
als auch die genannte sokratische Intellektualisierung der menschlichen
Todesfurcht durch ihre Reduktion auf die Anmaßung eines Wissens vom
Zustand des Totseins (einschließlich der von Sokrates in ironischer Form
favorisierten Möglichkeit, daß der Tod das größte Gut für den Menschen sein

könnte) weisen unverkennbar die in 40 c - 41 c eigens gestellte und
beantwortete Frage nach dem Wesen des Totseins als den Kern der ganzen
Todesthematik aus. Die gleiche Feststellung gilt für den zuerst behandelten
Todesaspekt: Denn auch bei der Erörterung der sokratischen Todesahnung
und ihrer Herkunft mußte aus inneren Gründen die Frage nach dem Wesen
des Totseins aufgeworfen und sogar tendenziell vorentschieden werden. Daher

zeigt sich uns jenes in den methodischen Prolegomena behauptete
Strukturprinzip für die Entfaltung der dem Todesphänomen immanenten
Einzelaspekte nun erstmals deutlicher und bestimmter: Die Frage nach dem
Wesen des Totseins ist deshalb für die Thematik des Todes in der Apologie
zentral und entscheidend, weil sie als Strukturprinzip für das Verständnis aller
anderen Teilaspekte des Todesphänomens fungiert. Es nimmt gewiß nicht
wunder, wenn für den im Angesicht des Todes stehenden Sokrates genau
diese Frage im Vordergrund steht.

4. Der Tod - vielleicht das größte Gut für den Menschen?

Die obige These von der Mittelpunktstellung des als ein Zustand gedachten
«Totseins» (to Teôvdvai) findet eine weitere Bestätigung in dem bereits
zitierten Textabschnitt 29 a4-b9: Wenn Sokrates die - wegen der Nichtwiß-
barkeit des Todes prinzipiell zulässige - Möglichkeit in Erwägung zieht, daß

Gegenschätzung, in der dieser den von Guardini erhobenen Einwand gleichsam schon in nuce
vorwegnimmt, vgl. 37 a2-6; zum vermeintlichen «Todeswillen» des Sokrates, den Guardini in
diesem Gegenantrag durchscheinen sieht, vgl. Ders., ebd., 108; an späterer Stelle korrigiert
Guardini seinen indirekten moralischen Tadel an dem «verborgenen» Todeswillen des Sokrates
wieder, den er mit dem sokratischen Bewußtsein von der göttlichen Fügung seines
Todesschicksals zu verwechseln scheint, vgl. DERS., ebd., 122. Dagegen hat A.E. TAYLOR
diesen Gegenantrag des Sokrates zu Recht als dessen Treue gegenüber seinen eigenen Prinzipien
und damit als ein auch in moralischer Hinsicht untadeliges und konsequentes Verhalten
bewertet, vgl. Ders., Socrates, Connecticut 1976 (Reprint), 126; im gleichen Sinne
argumentieren Brickhouse/Smith, Socrates on trial (wie Anm. 1), 219, zum Gegenantrag des

Sokrates: «... is the only alternative he can propose consistently with his moral principles»; vgl.
auch West, T.G/West, G.S. (Hgg.), Four Texts on Socrates, Plato's Euthyphro, Apology, and
Crito and Aristophanes' Clouds, London 1984, 21 f.



Zur Frage nach dem Tod in Piatons Apologie 243

der Tod «für den Menschen das größte unter allen Gütern ist» (29 a7f.),
ironisiert er nicht nur die Todesfurcht der «Vielen», die ja illegitimerweise das

Gegenteil annimmt, sondern nimmt auch, zumindest in abstrakter Form, die
später formulierte (vgl. 40 e - 41 c) zweite «Todesdefinition» vorweg. Zwar
erscheint an dieser Stelle die Annahme, der Tod sei vielleicht das größte Gut
für den Menschen, noch als pure logische Möglichkeit, aber die Tatsache, daß
sie von Sokrates in bewußter Abhebung zur Meinung der «Vielen»
ausgesprochen wird, spricht für die Wahrscheinlichkeit dieser Annahme.15 Damit
liegt die Vermutung nahe, daß die abstrakte Formel «reo avOgckrtcp aràvtcov

péyiaTov öv tcûv àyaôcov» die Aussageabsicht des späteren (40 e - 41 c)
Todesmythos im voraus andeutet und damit als ein weiteres Glied in der
Kette derjenigen Aussagen gelten kann, die in der Frage nach dem Wesen des

Totseins kulminieren.

5. Die «Todesflucht» als Konsequenz der Todesfurcht und das Bild vom
Wettlaufzwischen «der Bosheit» (rj kcucîol) und «dem Tod» (ô ddvaroç)

Werfen wir noch - vor Behandlung des Totseins - einen Blick auf den
Stellenwert der Todesthematik im ersten Teil der dritten und letzten Rede des

Sokrates, die er zu den «ungerechten» Richtern, die für seine Verurteilung
gestimmt haben, spricht. Wenn sie - so deutet er ihnen mit Bezug auf sein
bereits vorangeschrittenes Alter (er ist schon «dem Tod nahe» [38 c7:
«öavdtou ôè èyyuç»]) an - nur noch eine kurze Zeit, nämlich bis zu seinem
natürlichen Tode, gewartet hätten, hätten sie sich den Vorwurf und die
Beschuldigung, ihn ungerechterweise verurteilt zu haben, ersparen können.16

Obwohl er sie, wie Sokrates anschließend (vgl. 38 d-e) deutlich macht, mit
ihren eigenen Waffen hätte schlagen können, zieht er es vor, nach wahrheitsgemäßer

Verteidigung zu sterben, statt sich mit unlauteren Mitteln die
Lossprechung von der Anklage zu erkaufen, weil das Ansinnen, «mit allen
Mitteln den Tod zu fliehen» (vgl. 39 al), ethisch nicht zu billigen ist.17 Es sei

für den, der es wagt, alles zu tun und zu sagen (vgl. 39 a5f.), relativ leicht,
dem Tod zu entgehen, viel schwerer aber sei es, der (sittlichen) Verderbtheit
zu entgehen, «denn sie läuft schneller als der Tod» (39 bl: «Mrtov ytxg
Oavdtou fret»). Diese - auch kraft ihrer alliterierenden Prägnanz - ein-

15 Daß dies die persönliche Überzeugung des historischen Sokrates sein dürfte, legt auch
das Zeugnis des Xenophon, Apologie, 1,1 nahe: «ctkÄ.' ou rjôrj èaurrô f]Y£tTO aipeutrteeov
slvat toû (Moi) Ddvaxov, toûto où SiEaoupfptaav»; vgl. auch Taylor, Socrates (wie Anm. 14),
126: «But there is a different belief (sc. die zweite Bestimmung des Totseins in Form des

Jenseitsmythos), and it is made clear that it is his own, that death for a good man is an entry on a
better life.»

16 Zur spezifisch somatischen Verwendung dieses in der Gerichtsrede üblichen Topos vgl.
MEYER, Piatons Apologie, 42 (wie Anm. 10); zur sokratischen Verwendung der
gerichtsmäßigen Agonistik überhaupt vgl. DERS., ebd., 58f.

Die Rede vom «freiwilligen Sterben des Philosophen» (SLEZÄK, Thomas Alexander,
Piaton und die Schriftlichkeit der Philosophie, Berlin/New York 1985, 221) ist in diesem

Zusammenhang zumindest mißverständlich.



244 Zur Frage nach dem Tod in Piatons Apologie

drucksvolle Sentenz wendet Sokrates im Folgenden (vgl. 39 bl-6) auf seine

persönliche Situation an: Er ist als der wegen seines Alters langsamere nun
auch von dem langsameren, dem Tod, eingeholt worden, seine jüngeren und
damit schnelleren Ankläger aber von dem schnelleren, der Bosheit («Kaicia»).
Er ist von einer menschlichen Instanz (39 b4: «von euch»), für die grundsätzlich

und besonders in diesem Falle die Schuldfähigkeit charakteristisch ist,
schuldig gesprochen worden, sie aber sind «von der Wahrheit» (39 b5: «into
Tfjç àÀ.T|{>daç»18) der Bosheit und Ungerechtigkeit für schuldig erklärt
worden.19

Welche Relevanz besitzt diese kurz erläuterte Texteinheit für unsere
Frage nach dem Tod, d. h. unter welchem Aspekt kommt das «Phänomen des

18 Zu dieser Stelle vgl. West, Thomas G„ Plato's Apology of Socrates. An Interpretation
with a new Translation, London 21980, 225: «The truth is personified here as a judge of justice
and injustice»; zu den auffallend häufigen Versicherungen des Sokrates in der Apologie, das
Wahre bzw. die (ganze) Wahrheit zu sagen, vgl. 17 a3f., 17 b7f., 18 a5f. (Die aperf) des

Redners ist es, das Wahre zu sagen), 20 d5f., 22 b6, 23 d7, 24 a5, a7f. (Das Verhaßtsein des
Sokrates als Wahrheitsbeweis seiner Aussagen), 33 elf. u. ö. Die durchgängige Intention der
Verteidigungsrede des Sokrates auf Wahrheit hat MEYER, Piatons Apologie, 25-40 (wie Anm.
10), an drei Punkten aufgezeigt: Am «Verhältnis des Sokrates zur Sache», an seiner

wahrheitsgemäßen Darstellung seines eigenen Pragma; am «Verhältnis des Sokrates zu den
Richtern» (vgl. DERS, ebd., 32: «Im Gegensatz zur Gerichtsrede betrachtet Sokrates also die
Norm als eigenständige Realität; sie bedeutet ihm so viel, daß er ihr sogar seine physische
Existenz aufzuopfern bereit ist. Von dieser grundsätzlich anderen Einstellung zur Norm aus ist
das in der <Apologie> vorliegende Verhältnis des Sprechers zum Richter zu verstehen. Sokrates
macht von der Norm den Richtern gegenüber zweierlei Gebrauch: er beurteilt sie nach der
Norm, und er weist sie für ihr eigenes Verhalten hin auf die Norm»; zur «Norm» vgl DERS.,

ebd., 30: «Die Norm ist ihrem Wesen nach überindividuell. Ihr untersteht der Redner wie der
Richter; sie ist dem Zugriff des Redners entzogen»); und drittens am «Verhältnis (sc. des

Sokrates) zu seinen Gegnern»; vgl. zusammenfassend Ders., ebd., 40: «Während der
Gerichtsredner um jeden Preis siegen will, stellt Sokrates seine Ausführungen unter das Gebot
der Wahrheit.»

19 Zu der spätestens an dieser Stelle offensichtlichen Umkehrung der Gerichtssituation vgl.
Guardini, Der Tod des Sokrates, 107, 113 (wie Anm. 14); vgl. ferner KUHN, Sokrates, 173 (wie
Anm. 3); zur Umkehrung der Verteidigungssituation in allen drei Verteidigungsreden des

Sokrates in der Apologie - Sokrates verteidigt sich nicht um seiner selbst, sondern um seiner
Richter willen, damit sie sich nicht gegen ihn als die größte Gabe Gottes an sie versündigen, vgl.
30 d5-el - vgl. besonders Slezäk, Piaton, 231 (wie Anm. 17): «War er als Angeklagter in
Wirklichkeit Verteidiger seiner Richter, so wird Sokrates nach dem Urteil zu ihrem Richter. Er
selbst hatte es verschmäht, sein Leben um den Preis der Schlechtigkeit und des Ungehorsams
gegen Gott freizukaufen; die <Richter> aber haben es nicht verschmäht, sich um den Preis der
Schlechtigkeit von dem lästigen Erwecker zu befreien. Was sie sich damit zuerkannten, ist
Schlimmeres als der Tod: ein Leben ohne Prüfung - ein Leben, über das Sokrates das Urteil
«nicht lebenswert» spricht (38 a5). Solchen <Richtern> spricht der wahre Richter denn auch die
Bezeichnung <Richter> ab. Nur die, die für Freispruch stimmten, haben Anspruch auf diesen
Namen (40 a2). Der Angeklagte war mithin das Richtmaß, an dem die Athener sich auszurichten
hatten. In ihrer Mehrheit waren sie dazu nicht imstande. So endet die Verteidigungsrede der
Athener durch ihren Sachwalter Sokrates mit ihrer Verurteilung durch seinen Spruch als

Richter.» Diese Umkehrung der Gerichtssituation verkennen Brickhouse und Smith, indem sie

für den (Selbst-) Verteidigungscharakter der sokratischen Reden in der Apologie eintreten, vgl.
DIES., Socrates, 40f., 210ff. u. ö. (wie Anm. 1).



Zur Frage nach dem Tod in Piatons Apologie 245

Todes» hier in den Blick? Zuerst begegnen wir dem «Tod» im Wissen des

Sokrates um seine Todesnähe auf Grund seines vorgerückten Alters («ôavct-
tou ôè èyyuç»). Dann wird der Tod hinsichtlich der häufigsten Reaktion
derer beleuchtet, die ihn als für sich möglicherweise unmittelbar bevorstehend
erfahren, d. h. unter dem Aspekt der «Todesflucht», die nur die Konsequenz
aus der bereits erläuterten Todesfurcht ist: Die den Tod fürchten, suchen ihm
mit allen Mitteln zu entgehen und machen sich gerade dadurch schuldig. Für
den die Wachheit des Bewußtseins verkörpernden Sokrates wird abermals
deutlich, wie irrationales Verhalten - die Anmaßung eines Wissens über einen
Bereich, der sich prinzipiell menschenmöglichem Wissen entzieht - Handlungen

zeitigt, die ihre Träger schuldig werden lassen.
Welche Aussageabsicht eignet schließlich dem Bildvergleich zwischen

der schnelleren «Kaicta» und dem langsameren «ôàvatoç»? Zur
Beantwortung dieser Frage stelle man sich das aus dem Bereich des sportlichen
Wettkampfs genommene Bild plastisch vor Augen20: Beide, «ôdvatoç», der
Tod, und «Kaicta», die (sittliche) Schlechtigkeit, laufen von einer Startlinie
aus gleichzeitig los. Ihr gemeinsames Ziel ist der vor ihnen laufende, von
beiden noch nicht eingeholte, in seinem Handeln noch nicht der
Eigenverantwortlichkeit fähige junge Mensch. Wenn nun die «Kaicta» in jedem
Falle («Mttov yàg flavàtou üel» [«denn sie läuft schneller als der Tod»] ist
allgemeingültig formuliert!) schneller ist als der Tod, so bedeutet dies, daß sie
das vor ihr laufende junge Menschenkind von jenem Punkt an, an dem dessen

Eigenverantwortlichkeit und damit Zurechnungsfähigkeit einsetzt, stets früher
erreicht als der Tod. Dies ist aber nur dann möglich, wenn - im Sinne eines
Konditionalverhältnisses - mit dem Einsetzen der Fähigkeit zu eigenverantwortlichem

Handeln auch zugleich die «Kaicta», das Schuldigwerden,
gegeben ist, so daß der Tod in bezug auf diesen gedachten Zeitpunkt dann
immer das Nachsehen hätte. Aus diesem eindringlichen Bildvergleich ergibt sich
somit die Aufforderung, die eigenen Kräfte stets für den Kampf gegen die
«Kaicta» und nicht gegen den Tod einzusetzen, zumal von dem Totsein
ohnehin nicht einmal gewußt werden kann, ob er überhaupt ein Übel ist. Ob
aber die «Kaicta» den Menschen erreicht oder nicht, entscheidet über Heil und
Unheil des Menschen, möglicherweise nicht nur für dieses Leben, sondern
auch, und darin liegt die verborgene Ironie dieses Bildvergleichs, für das

Ergehen nach dem Tode.21

20 Zu dieser bei Piaton häufigen Metapher des Kampfes um ein gutes, tugendhaftes Leben

vgl. Meyer, Piatons Apologie, 173 (wie Anm. 10).
21 Diese Überzeugung bringen die platonischen Jenseitsmythen eindringlich zum Ausdruck,

vgl. Phaidon 107 d2 -114 c6, Politeia 614 b2 - 621 b7, Gorgias 523 al - 526 d3.



246 Zur Frage nach dem Tod in Piatons Apologie

6. Das Wesen des Totseins

a) Das Ausbleiben des Daimonion als «großer Beweis» («péya TEK/utjpiov» J

Der zweite und letzte Teil der dritten Rede des Sokrates richtet sich nur an
die «wahren Richter», d. h. an jene, die auf Freispruch plädiert hatten.22 Mit
ihnen will sich Sokrates noch «gerne unterhalten»23, will «sich Geschichten
erzählen» (39 e5: «hiapuOoXoyfjaai ïïqôç àX.XfjXo'uç»), solange es ihm die
Zeit noch vergönnt; «btaAeyeaOat» ist hier einfach im Sinne von «sich
unterhalten» gebraucht, während «öiaporftoX-oyetv» die Form dieses Redens
andeutet, welche «eine Vorausweisung auf den Jenseitsmythos intendiert.»24
Indem Sokrates eigens den Mythos und nicht, wie sonst üblich, den Logos zur
Form der Unterhaltung macht, deutet er an, daß sich der Bereich des nun zu
Sagenden dem diskursiven Zugriff des Logos entzieht.25 Damit wird das in
seiner Faktizität bereits angekündigte (vgl. Kap. 3) Wissen von «xd èv
"Aiôou» nun auch inhaltlich präzisiert (vgl. 39 e5 - 40 c3).

Ihm sei, so sagt Sokrates den wahren Richtern in feierlichem und fast
geheimnisvoll anmutendem Ton, etwas Wunderbares (40 a2: «öaopdoiöv
TL») begegnet. Und nun berichtet er, daß sein «gewohntes Zeichen», das

22 Vgl. 40 al f.: «... ihr Richter - denn euch nenne ich recht, wenn ich euch Richter nenne»;
daß sich Sokrates mit seiner Auffassung vom Wesen des Todes nur an die «wahren Richten)
wendet, ist darin begründet, daß allein diese sich als unbestechlich und einsichtig und damit als

dem Sokrates Gleichgesinnte erwiesen haben; deshalb spricht er sie auch in vertraulichem Ton
als seine «Freunde» (39 e5 - 40 al; «denn euch als [sc. meinen] Freunden will ich darlegen...»)
an und würdigt sie, an seiner persönlichen Überzeugung vom Wesen des Totseins teilhaben zu
können; in diese Richtung argumentiert auch Slezâk, Piaton, 221 (wie Anm. 17); völlig auf den

Kopf stellt diesen Zusammenhang WEST, Plato's Apology of Socrates, 227 (wie Anm. 18).
23 Vgl. 39 el: «Totç ôè <btot|tr|(piaap£VOLç r)ôéa>ç av ôiaXEXÔ£ÎT|V...».
24 Weber, Platons Apologie, 139 (wie Anm. 4); derselben Überzeugung sind Roochnik,

D.L., Apology 40c4-41e7: Is Death Really a Gain?, in: Classical Journal 80 (1985) 218f., und

West, T.G./ West, G.S. Four Texts on Socrates, 94, Anm. 77 (wie Anm. 14): «<To tell tales>» is

diamythologein, which contains the word <tale> or <story>, often associated with the tales told by
the poets»; für diese Auslegung spricht auch der offenkundig synonyme Gebrauch von
puOoAoyEtv - im gleichen Kontext - in Phaidon, 61 dl0-e2: «Kai yàç ïacoç Kai pdAtaxa
ttpettEi peTAovra ekeîoë cutoôripEÎv ôiaorKOJtEÎv te Kai pudoAoyEtv ttsçi tt]ç àitoôppiaç
Tfjç ÈKEÎ, ttotav Ttvà aim)» oiöpEÖa slvai»; («denn es ziemt sich doch wohl auch am meisten,
daß der, der im Begriff ist, dorthin [sc. in den Hades] auszuwandern, nachsinnt und Geschichten
erzählt über die Wanderung dorthin, von welcher Art sie nach unserer Überzeugung ist»), vgl.
hierzu Böhme, Der Typ Sokrates, 210f. (wie Anm. 3); die entgegengesetzte Auffassung
vertreten BURNET, John, Plato's Euthyphro, Apology of Socrates and Crito, with notes, Oxford
1924, 164: «There is no suggestion of <myth> in the word», und Brickhouse/Smith, Socrates,
241, Anm. 44 (wie Anm. 1): «...the word means nothing subtle, but rather only <to talk with one
another)».

25 Vgl. hierzu den im zweiten Kapitel zitierten Text (insbes. 29 a4-bl), der die prinzipielle
Nichtwißbarkeit des Totseins zur Voraussetzung der «intellektualisierenden» Bestimmung der
menschlichen Todesfurcht durch Sokrates macht. Die Bedeutung des «ôuxpuôokoyEtv» als die
dem Gegenstand gemäße Form der Rede vom Tod verkennt West, Plato's Apology, 226 (wie
Anm. 18): «Socrates thereby warns his listeners not to take the rest of his speech too seriously.»



Zur Frage nach dem Tod in Piatons Apologie 247

Daimonion26, das sich in der vorausgegangenen Zeit sehr häufig und durchaus
auch bei Kleinigkeiten ihm entgegengestellt hatte, wenn er im Begriff gewesen

war, etwas nicht richtig zu tun, daß sein Daimonion27 also ihn während
des ganzen Tages noch nicht ein einziges Mal unterbrochen habe, weder auf
seinem Weg zur Gerichtsstätte noch beim Betreten des Gerichtshofes noch
während seiner Rede, worin er einen «großen Beweis» (40 cl: «|aéya tek-
ur|QLOV»28) dafür erblickt, daß das, was ihm bald widerfahren wird - das

Totsein - kein Übel sein könne, ja ein Gut sein müsse (40 a7-c2):

«Jetzt aber ist mir doch, wie ihr ja auch selbst seht, dieses begegnet, was
mancher wohl für das größte Übel halten könnte und wofür es auch tatsächlich

gehalten wird. Mir aber hat sich das Zeichen des Gottes weder
entgegengestellt, als ich früh am Morgen von zu Hause wegging noch als ich hier
die Gerichtsstätte betrat noch auch an irgendeinem Punkt meiner Rede, wenn
ich etwas sagen wollte; obwohl es mich bei anderen Reden oft mitten im

26 Alle platonischen Stellen zum Daimonion über die Apologie hinaus (vgl. Euthyphr. 3

b5-7, Euthyd. 272 e4, Politeia 496 c4, Phaidr. 242 b8f., Alk. I, 105 d5-106 al) bestätigen
dessen in der Apologie genannten Züge; vgl. auch Xenophon, Mem., 1.1.2-4; Ap„ 4-5, 8, 12-
13; Slymp., 8.5.

Zum religiösen Charakter des sokratischen «Daimonion» vgl. die tiefschürfenden
Überlegungen von Guardini, Der Tod des Sokrates, 22 (wie Anm. 14), (zum «Widerfahrnis-»
und «Eigencharakter» des Daimonion), 93, 95: «Was aber das so tief in die Gestalt und die

Schicksalsführung des Sokrates eingewobene Motiv von der <vertrauten Weissagung des

Daimonion> anlangt, so muß es nicht nur als künstlerisch, sondern als im genauen Sinne

geschichtlich wahrgenommen werden. Existenz und Wirksamkeit des Mannes wurzeln im
Bewußtsein einer göttlichen Sendung, die in einem Erlebnis am Anfang und in einer immer
wieder sich einstellenden Weisung im Laufe seines Wirkens erfahren wird»; Guardini deutet
das Verhältnis des Sokrates zu seiner inneren, göttlichen Stimme zu Recht als das eines

religiösen Gehorsams und beschreibt dessen Zusammenhang mit der göttlich inspirierten
Lebensaufgabe des Sokrates, vgl. Ders., ebd., lOlf.: «... der Mensch soll seine eigentliche
Lebensaufgabe als göttliche Willensbekundung verstehen. Daß Sokrates sagt, er habe aus dem
Orakel in Delphi den Auftrag abgeleitet, die Menschen zu prüfen, stellt sich zunächst als

biographische Tatsache dar. Als solche enthält sie aber den tieferen Anspruch, was er tut, geschehe
im Dienst des Apollon, welcher der Gott der Klarheit und der schöpferischen Inspiration ist. So

zu handeln, ist Frömmigkeit: Gehorsam gegen den göttlichen Befehl im Gang des Lebens. Ihre

Bewährung aber erfährt diese Frömmigkeit, sobald der göttliche Auftrag mit den Forderungen
der Umgebung in Widerspruch tritt und unter Schaden und Gefahr erfüllt werden muß. In noch
konkreterer Form tritt das Gehorsamsverhältnis dort hervor, wo Sokrates von der Stimme des

Daimonion spricht. Diese ertönt ganz unvermittelt, ohne daß sie durch eigene Einsichten des

Angerufenen vorbereitet würde; Frömmigkeit aber bedeutet, ihr zu gehorchen, selbst wenn ihre
Meinung nicht als richtig durchschaut wird, oder sie so plötzlich eingreift, daß der angefangene
Satz abgebrochen werden muß. Auch dieses Erlebnis ist zunächst eine biographische
Besonderheit des Sokrates; hinter ihr steht aber die Wachsamkeit gegenüber dem numinosen
Gebot, das sich nicht durch rationale Erwägungen, sondern nur durch seine eigene Gültigkeit
ausweist.» Zur religiösen Deutung des sokratischen Daimonion vgl. femer Kuhn, Sokrates,
170f. (wie Anm. 3); zum reinen Gebots- bzw. Verbotscharakter der «göttlichen Stimme» des

Sokrates vgl. auch Brickhouse/Smith, 168f. (wie Anm. 1): «First, nothing in the passage

suggests that the daimonion provides Socrates with an explanation of its opposition; it merely

opposes and leaves the reason for such opposition for Socrates to puzzle out for himself.»
28 Zur Beweiskraft des Schweigens des Daimonion am Tag seines Prozesses für Sokrates

vgl. auch 41 d5f.



248 Zur Frage nach dem Tod in Piatons Apologie

Reden anhielt. Jetzt aber hat es sich mir bei dieser ganzen Verhandlung
nirgends - weder während ich etwas tat noch während ich etwas sagte -
entgegengestellt. Was für eine Ursache soll ich dafür annehmen? Ich will es
euch sagen: Denn es scheint, daß das, was mir begegnet ist, etwas Gutes ist,
und es ist nicht möglich, daß wir mit unserer Vermutung recht haben, daß
das Totsein ein Übel sei. Dafür ist mir dies zu einem großen Beweis geworden.

Denn es ist unmöglich, daß mir das gewohnte Zeichen nicht
widerstanden hätte, wenn ich nicht im Begriff gewesen wäre, etwas Gutes zu
erfahren.»

Ihm ist die «göttliche Stimme» (31 c8-dl: «öetöv Tt Kai ôat|iôvtov
<pcovip>; 31 d3: «(pœvfj xtç»), die ihn stets nur abhaltend-abwendend (31 d3f.:
«... àei cutoTQEJtei (te toüto ö äv jiqcxtteiv, JtQOTQÉJtet ôè
otfotoTE») schon von Kindheit an begleitet hat (31 dl f.: «èk Jtaiôôç àgl;à-
jtevov») und so zu dem «gewohnten Vorzeichen» (40 a4: «f) yàg eitDÖmd

HOL |iavTLKf|») geworden ist, ein so untrüglich gewisses Wahrheitskriterium,
daß er aus ihrem Sichmelden wie aus ihrem Ausbleiben für sich gültige
Schlüsse als verbindliche Handlungsanweisungen ableitet.29 Da also, wie
Sokrates folgert, das Daimonion schwieg, muß das Totsein, auf das er zugeht,
nicht nur nicht ein Übel, sondern ganz bestimmt ein «ayaftöv» sein.30 Es ist
das Göttliche in ihm, sein «negatives Gewissen», das ihn zu der Gewißheit
führt, im Zustand des Todes bzw. des Totseins ein Gut zu sehen. Daß für
Sokrates die Quelle genau dieser Überzeugung das Göttliche ist, deutet
bereits an, daß das sokratische Wissen vom Tod sich einer religiösen Herkunft
verdankt.

b) Die Alternativbestimmung des «Totseins» («rô TE&vâvai»)

Es gibt neben der Folgerung aus dem Ausbleiben des Daimonion noch eine
andere Möglichkeit, sich zu vergewissern, dass der Tod ein «ayaööv» (40
c5-9) sei:

29 Sokrates bemüht sich auch und gerade im Hinblick auf die (positiven wie
negativausbleibenden) «Meldungen» seines Daimonion um eine rationale Begründung, ein «Xôyov
ôiôôvcu», vgl. hierzu SLEZÂK, Piaton, 236 (wie Anm. 17).

30 Die mit Abstand ausführlichste und gründlichste Erörterung der Beweiskraft dieses
sokratischen Arguments im Anschluß an seine Erfahrung des Schweigens seines Daimonion
liefern BRICKHOUSE/SMITH, Socrates, 238-256 (wie Anm. 1), bes. 245ff.: Die Quintessenz der
langen und oft auch umständlichen Überlegungen der beiden Autoren liegt in der These, daß das

Argument des Sokrates zwar für ihn selbst richtig und gültig sei, sich aber keineswegs zwingend
verallgemeinern lasse: Aus dem Schweigen des Daimonion ergebe sich nur, daß für Sokrates
selbst der Tod kein Übel sei, nicht aber, daß er auch für alle anderen Menschen, daß er also

generell und Uberhaupt kein Übel sein könne, sondern ein Gut sein müsse; dies wohl deshalb

nicht, weil - wie schon der Jenseitsmythos der Apologie zeigt (vgl. 6 cca und ccb) - nur für den

(sittlich) «guten Mann», den «àvf|p àyaôôç», den Sokrates paradigmatisch repräsentiert, das

Totsein ein «Gewinn» bzw. ein «Gut» ist; ähnlich argumentiert WEST, Plato's Apology, 227 (wie
Anm. 18): «It should be remembered that the silence of the daimonion indicates only that
Socrates' death in particular, at this time, is something good; however, Socrates changes the
focus to the more general question of whether death as such is good.»



Zur Frage nach dem Tod in Piatons Apologie 249

«Denn eines von beiden ist das Totsein. Denn entweder (sc. ist das Totsein)
so etwas wie ein Nichtsein und - als Toter - keine Empfindung von irgendetwas

zu haben; oder es ist, nach dem, was gesagt wird, ein Übergang und
eine Übersiedelung der Seele von diesem Ort hier an einen anderen Ort.»31

Welche Argumentationsfigur liegt hier vor? Weber spricht von einem Weg
«dialektischer Erörterung»32, Meyer charakterisiert diesen Neuansatz
folgendermaßen: «Um auch seinen Zuhörern diese Überzeugung (sc. der Tod sei ein
ayaüöv) nahezubringen, begibt sich Sokrates auf die Ebene des Logos. Er
nennt im Sinne des tertium non datur die beiden Möglichkeiten, von denen
eine zutreffen muß.»33 Beide, Weber und Meyer, haben mit ihrer
Charakterisierung dieses Neuansatzes34 insofern recht, als sie die formallogische
Struktur der Textpassage im Auge haben, die eine vollständige Disjunktion
darstellt.35 Insofern befinden wir uns tatsächlich «auf der Ebene des Logos»
bzw. «auf dem Wege dialektischer Erörterung». Diese disjunktive Bestimmung

des Totseins aber - entweder ist er ein Nichtsein und eine völlige
Empfindungslosigkeit, oder er ist eine Versetzung und eine Übersiedelung der
Seele von hier an einen anderen Ort - wird nur einfachhin in gleichsam
apodiktischer Manier behauptet, nicht aber begründet.36 Eine solche dezisio-
nistisch anmutende Vorgehensweise paßt aber schlecht zu dem stets um eine
rationale Begründung, um ein Xôyov ôtôôvat bemühten platonischen Sokrates;

noch verträgt sich diese apodiktische Behauptung mit der von Sokrates
selbst - bei seiner Auslegung der menschlichen Todesfurcht - behaupteten
prinzipiellen Nichtwißbarkeit dessen, was der menschliche Tod an sich selbst
ist. Burnet macht in seinem Kommentar zur Apologie auf eine Entsprechung
dieser «Alternativdefinition» des Totseins zu einem orphisch-pythagoreischen
Philosophem aufmerksam, das von Piaton möglicherweise aufgegriffen
wurde.37 Dennoch bleibt die gestellte Frage grundsätzlich bestehen: Warum

31 «ôvoLV yàç ödxepöv èonv tô XEÖvtivac fj yàp olov pt|ôèv elvai pt|ôè aïaôrçoiv
pî|ôepiav priôevôç è'xeiv tôv TEÔVEWxa, fj koltù xà XEyôpeva pExaßokfj xiç xny/dvEi owa
KCtl pETOLKTJCTIÇ Xfj XpX>Xll T0" XÔKOO TOI) ËVÔÉVÔE Ë'IÇ ÖXXOV TOJtOV.»

32 Weber, Platons Apologie, 141 (wie Anra. 4).
33 Meyer, Platons Apologie, 163 (wie Anm. 10).
34 Daß es sich hier um einen (argumentativen) Neuansatz handelt, zeigt die Einleitung

dieser Passage, vgl. 40 c4: «'Eworiatopev ôè Kai xfi&e ...».
35 Unpräzise ist dagegen die Beschreibung der sokratisch-platonischen

Alternativbestimmung des Todes «als eine Art rationaler Wette» bei Böhme, Der Typ Sokrates, 209 (wie
Anm. 3).

36 Die disjunktive Form der Aussage («Eines von beiden ist das Totsein», d. h.: Entweder
ist das Totsein A oder B) erlaubt zunächst nur die Auslegung, daß Sokrates alleine diese beiden
Bestimmungen des Totseins als mögliche zuläßt; sein, formal betrachtet, apodiktisches
Vorgehen aber hat, wie sich zeigen wird, in der gegebenen Situation pädagogische Gründe. Den
ausschließenden Charakter der Behauptung des Sokrates bestreiten bzw. relativieren zu Unrecht
Brickhouse/Smith, Socrates, 257 (wie Anm. 1).

37 Vgl. Burnet, Plato's Euthyphro, Apology of Socrates and Crito, 160 (wie Anm. 24);
nach Burnet ist diese Definition des Totseins in der Apologie wirkungsgeschichtlich gesehen
zum Vorbild späterer Definitionsversuche des Todes geworden, vgl. Ders., ebd., 166: «This



250 Zur Frage nach dem Tod in Piatons Apologie

hat der platonische Sokrates diese alternative Bestimmung des Todes einfach
übernommen? Darauf müssen wir bei der inhaltlichen Auseinandersetzung
mit den beiden Deutungen des Totseins noch einmal zurückkommen.

ba) Das Totsein - wie ein traumloser Schlaf?

In 40 c9-d2 greift Sokrates die erste Bestimmung des Totseins als eines
Nichtseins bzw. einer völligen Empfindungslosigkeit wieder auf und deutet
sie im Sinne eines traumlosen (Tief-) Schlafes:

«Und wenn es nun gar keine Empfindung ist, sondern wie ein Schlaf, in dem
der Schlafende überhaupt keinen Traum hat, so dürfte der Tod ein
wunderbarer Gewinn sein.»38

Das adverbiale «olov»39 zeigt an, daß hier keine exakte Definition, sondern
eine Veranschaulichung vorliegt, die das Wesen der gemeinten Möglichkeit
des Totseins durch einen Vergleich zugänglich und vorstellbar macht. An
diesen Vergleich schließt Sokrates eine Begründung für seine positive
Bewertung dieser Möglichkeit des Totseins («ôaupâatov keqôoç») an: Wenn
jemand das Wohlgefühl eines traumlosen Schlafes mit allen anderen Nächten
und Tagen seines Lebens vergleicht, wird er, wenn überhaupt, nur sehr

wenige angenehmer finden als diesen einen auf Grund seiner Tiefe als
traumlos empfundenen Schlaf.40 Nach Meyer läßt sich Sokrates «hier auf die
populär-hedonistische Gedankenwelt ein: er kalkuliert die Lustquanten im
Leben und Tod und zieht den Schluß als Meister der pETQUcq te%vti im
Sinne des Protagoras (356 d4).»41 Trotz ihres etwas überzeichnenden
Charakters macht Meyers Auslegung doch immerhin deutlich, daß es nicht
Sokrates genuine Überzeugung vom Wesen des Totseins sein kann, die er hier
vorträgt. Denn seine «Kalkulation der Lustquanten» als Argumentationsmittel
wirkt in der Tat wie ein Versuch, die «populär-hedonistische Gedankenwelt»
seiner Zuhörer mit ihren eigenen Mitteln zu «schlagen», d. h. sie davon zu
überzeugen, daß der Tod zumindest kein Übel und damit nichts Fürch-
tenswertes sein kann. Zudem: Wer sich an das Gefühl völligen Entspannt- und
tiefen Erholtseins beim Aufwachen aus einem im Nachhinein als traumlos
zumindest empfundenen Schlaf deutlich erinnern kann, wird die positive Quali-

dilemma has been often repeated. Marcus Aurelius (VII 32) says îjToi aßsoiq rj pexàaxaaiç,
Seneca (Ep. 65) aut finis aut transitus».

38 «Kai Eixe èr) pt|öepla aio0r|oiç èoxiv à'kX' olov fttvoç èroiôàv xiç Kaôevôcov ppô'
övap ur|ôèv ôpâ, ftaopdoiov kéqôoç äv £Ïr| ô ftdvaroç».

Weber identifiziert «olov» mit «toioûtov olov» und übersetzt mit «so etwas wie», vgl.

DerSj, Piatons Apologie, 142 (wie Anm. 4).
40 Vgl. 40 d2-e4; Sokrates wiederholt am Ende dieser Passage noch einmal seine positive

Wertung dieser Art des Totseins als eines «Gewinns» für den Menschen (vgl. 40 e2f.: «ei ouv
Totoüxov ô Odvaxôç êaxiv, keqôoç ëycoye Xéyco;»); damit und mit dem «hypothetischen
Zeugenbeweis» des (persischen) Großkönigs (vgl. 40d8-e2) macht er deutlich, daß er auch
diese, von ihm nicht favorisierte Bestimmung des Totseins und damit den Tod in jedem Falle
als ein bonum verstanden wissen will.

41 Meyer, Piatons Apologie, 163 (wie Anm. 10).



Zur Frage nach dem Tod in Piatons Apologie 251

fizierung dieser gedachten Möglichkeit des Totseins durch Sokrates durchaus
nachvollziehen können.42

bb) Die mythische Deutung des Totseins

Ungleich ausführlicher behandelt der platonische Sokrates diese zweite,
mythische Deutung des Totseins43, denn ihr gilt unübersehbar seine Präferenz.44

42 Für unpassend hält diesen Vergleich GAUSS, H., Philosophischer Handkommentar zu den

Dialogen Piatos, erster Teil, zweite Hälfte: Die Frühdialoge, Bern 1954, 71: «Es scheint uns

ganz klar zu sein, daß man diese Worte nicht pressen darf. Denn erstens stimmt der Vergleich
zwischen dem Tod als endlosem Schlaf und einer erquickenden Nacht gar nicht. Wir können
eben erst, nachdem wir wieder aufgewacht sind und das volle Bewußtsein zurückerlangt haben,
inne werden, wie kostbar der traumlose Schlaf während der Nacht gewesen ist. Bei einem
endlosen Schlaf wäre das aber nicht möglich.» Gauss übersieht hier allerdings, daß nach
Sokrates das Angenehme eines solchen - gedachten - Schlafzustandes gerade in seiner völligen
Empfindungslosigkeit während seines Vollzugs und nicht in dem nachträglichen Bewußtsein
liegt, tief und erholsam geschlafen zu haben; zu dieser Frage vgl. auch Brickhouse/Smith,
Socrates, 258f. (wie Anm. 1): «Even if a dreamless sleep cannot strictly be said to be positively
pleasant, it may be said at least to be untroubled and without pain. If it is presumed that all that
is required to count as pleasant is that a state should not qualify as troubled and painful, then a
dreamless sleep counts as pleasant; he says only that it is pleasant by comparison to the

experiences typically involved in normal life. The sense of his remark is plainly that the

experiences typically involved in normal life make them less desirable than senselessness. So we
do not have to suppose that in order for Socrates' <argument> to work, we must assume death
somehow to involve the actual sensation of pleasure. We merely have to accept his contention
that senselessness is preferable to the troubles and pains we typically suffer in life»; wenn
Brickhouse/Smith unter «life» auch all jene Nächte subsumieren, in denen man nicht sehr tief
und erholsam geschlafen hat, dann ist ihrem Argument nichts mehr hinzuzufügen; unverstanden
bleibt die Pointe dieser ersten Bestimmung des Totseins bei Guardini, Der Tod, 116 (wie Anm.
14), und bei Maier, H., Sokrates: Sein Werk und seine geschichtliche Stellung, Neudruck der
Ausgabe Tübingen 1913, Aalen 1964,436.

3 Es ist ein Manko der Forschung zu den platonischen Mythen, daß sie in ihren großen
Monographien den Jenseitsmythos der Apologie überhaupt nicht berücksichtigt, vgl., in
exemplarischer Auswahl, Reinhardt, Karl, Piatons Mythen, Bonn 1927; Hirsch, Walter,
Piatons Weg zum Mythos, Berlin/New York 1971. DROZ, Geneviève, Les mythes platoniciens,
Paris 1992.

44 Deutlich zeigen dies seine auffallend superlativischen Wertungen dieser Art des Totseins,
die sich bis zu Ausrufen des Verzücktseins steigern können, vgl. 40 e6f. («ri peîÇov àyaôôv
Totrrou eït| äv, iL äv&QEq öiKaorat;»), 41 a7-bl («éttt ttoaro äv tiç ôÉÇatr' äv i'iptüv; èy<n pèv
yàjj ttokkâiaç éûéXm Tcôvâvat e't xavrz' è'crnv àkqdfj. èitei epoiye Kai atVrtô f>at>pacrrf| äv
eïq T) öiargißfi avrtööt ...»), 41 b4f. («d>ç èyd> olpai, oùk äv àqôèç eïq - Kat br\ rô
péyiaTOV...»), 41 b7f. («èiti Jtôoqi ô' äv tiç, iu âvôpeç ôucaarai, ôéijaiTo...»), 41 c2f.

(«àpf|xav°v äv eït| EÙôaipovtaç»); schließlich drückt sich auch in der Tatsache, daß die
«Dortigen» in jeder Hinsicht glückseliger sind als die «Hiesigen» sowie in ihrer vermutlichen
Unsterblichkeit (vgl. 40 e5-7) die Präferenz des Sokrates für diese Art des Totseins
unmißverständlich aus; diese deutliche Präferenz übersieht T.A. Szlezäk, der die hypothetische
Aussageform des im Mythos Berichteten ebenfalls nicht als in der Sache (der prinzipiellen
Unwißbarkeit des Todes) begründet erkennt, vgl. Ders., Piaton und die Schriftlichkeit der
Philosophie, 236 (wie Anm. 17); zu Recht zeigt Szlezäk dann allerdings, daß der platonische
Sokrates die in der Apologie angesichts der Situation - die Worte über den Tod am Ende der

Apologie «waren für die Öffentlichkeit, für die große Hörerschaft des Gerichtshofes gesagt»

(Friedländer, Paul, Piaton III, 31, zitiert von Slezäk, Piaton und die Schriftlichkeit, 237,
Anm. 56 [wie Anm. 17]), die anspruchsvollen Unsterblichkeitsbeweisen nicht hätte folgen



252 Zur Frage nach dem Tod in Piatons Apologie

Daher ist es gerechtfertigt, sie hier als Ganze zu zitieren (40 e4 - 41 c8):

«Wenn aber dagegen der Tod so etwas wie eine Auswanderung von hier an
einen anderen Ort ist und (wenn) wahr ist, was gesagt wird, daß nämlich dort
alle Verstorbenen sind, was für ein größeres Gut als dieses dürfte es geben,
ihr Richter? Denn wenn einer, nachdem er sich der sich (nur) so nennenden
Richter (hier) entledigt hat, im Hades angekommen ist, wird er (sc. dort) die
wahren Richter finden, von denen man auch sagt, daß sie dort Recht
sprechen, den Minos, den Rhadamanthys, den Aiakos, den Triptolemos und die
anderen Halbgötter, die gerecht gewesen sind in ihrem Leben, dürfte dies
wohl eine schlechte Auswanderung sein? Oder auch mit dem Orpheus
zusammen zu sein und mit dem Musaios, mit Hesiod und mit Homer, wieviel
dürfte einer von euch darum geben? Ich will wahrlich oft sterben, wenn dies
wahr ist. Denn gerade für mich dürfte es ein wunderbarer Aufenthalt dort
sein, wenn ich den Palamedes und den Aias, den Sohn des Telamon, (dort)
anträfe und wer sonst von den Alten wegen eines ungerechten Richterspruchs

gestorben ist, und mit dessen Geschick das meinige zu vergleichen,
das dürfte, wie ich glaube, nicht unangenehm sein. Und was das Größte ist:
Sein Leben zu verbringen in Prüfung und Ausforschung der Dortigen ebenso
wie der Hiesigen, wer von ihnen (wirklich) weise ist und wer es zwar glaubt,
es aber nicht ist. Für wieviel, ihr Richter, dürfte es einer wohl annehmen, den

zu prüfen, der das große Heer nach Troja führte, oder den Odysseus oder den

Sisyphos und zahllose andere könnte man nennen, Männer und Frauen, mit
denen dort sich zu unterhalten, zusammenzusein und sie zu prüfen, ein
unvorstellbares Glück sein dürfte. Jedenfalls werden die Dortigen einen doch
wohl nicht deswegen töten. Denn überhaupt sind die Dortigen glücklicher als

die Hiesigen und außerdem sind sie die übrige Zeit unsterblich, wenn wahr
ist, was gesagt wird.»

Schon die erste Aussage (40 e6) dieses Mythos' ist verwunderlich: Dort, im
Hades, befinden sich alle Toten; Burnet bemerkt dazu lapidar: «And not
merely a few favourites of heaven as in the Islands of the Blest.»45 Der
platonische Sokrates hebt an dieser Stelle die traditionelle Trennung zwischen
den vielen im Hades und den wenigen, die auf der nach ihnen benannten Insel
der Seligen «wohnen», auf, und zwar aus gutem Grund: Denn nur wenn alle

können - bewußt ausgelassene Rechenschaftsgabe über seine Zuversicht angesichts des Todes
im philosophischen Gespräch mit seinem engen Schüler- bzw. Freundeskreis im Phaidon
gleichsam nachholt, so daß die Argumente für die Unsterblichkeit der Seele im Phaidon an den

Mythos der Apologie, im Sinne einer Begründung, unmittelbar anknüpfen, vgl. SZLEZÂK, Piaton
und die Schriftlichkeit, 237 (wie Anm. 17): «Der Einstieg ins Begründen (sc. im Phaidon)
erfolgt an dem Punkt, zu dem die Apologie hingeführt hat, nämlich bei der traditionellen
Erwartung (sc. Phd. 63 a7-b2), im Jenseits zu Besseren (sei es Menschen, sei es Göttern) zu

gelangen»; zu diesem Zusammenhang des Jenseitsmythos der Apologie mit dem Phaidon und

zum Motiv des «pf| ayavaictElv», der Unerschrockenheit und Gelassenheit des Sokrates

angesichts seiner unrechtmäßigen Verurteilung und Hinrichtung, in den drei den Prozeß gegen
Sokrates sowie seine letzten Tage und seinen Tod beschreibenden platonischen Werken
Apologie, Kriton und Phaidon vgl. Ders., ebd., 235.

4 Burnet, Plato's Euthyphro, Apology of Socrates and Crito, 168 (wie Anm. 24).



Zur Frage nach dem Tod in Piatons Apologie 253

Toten im Hades versammelt sind, wird er, der er selbst bald dort ankommt,
auch die großen, berühmten Männer der Vorzeit treffen und mit ihnen
Zusammensein können, worin er das größte Gut sieht, zumal dies, wie er ironisch
anmerkt, die wahren Richter sind, gegenüber den sogenannten, den falschen
Richtern, derer er sich dann entledigt haben wird. Bezüglich Minos, Rhada-

manthys und Aiakos stellt Burnet fest, daß sie in dieser Zusammenstellung
zwar in der lateinischen Dichtung, jedoch an keiner Stelle der klassischen
griechischen Literatur als Totenrichter erscheinen, und vermutet eine orphi-
sche Herkunft für diese auffallende Namensliste.46 Den gleichen Hinweis auf
orphische Lehren enthält nach Burnet die Nennung des Triptolemos47, ferner
die Zusammenstellung von Orpheus und Musaios.48

E. Wolff konstatiert in diesem Jenseitsmythos die Verbindung dreier
Motive, und zwar a) den Ausgleich für erlittenes Unrecht; b) ungerecht verurteilte

Helden können im Hades ihr Schicksal vergleichen; c) «Sokrates
erwartet auch im Hades seine Menschenprüfung fortsetzen zu können.»49 Er
kennzeichnet zwar dieses dritte Motiv zurecht als das «bedeutsamste», scheint
aber zu übersehen, daß nicht allein die Aussicht auf uneingeschränkte
Fortsetzung seines Pragma nach dem Tode für Sokrates den Jenseitsmythos
so verheißungsvoll macht, sondern «das Größte» (41 b5: «Kai ôf| tô péyto-
tov»), ja geradezu der Inbegriff an Seligkeit (41 c3f.: «àpf|yavov äv eït|
eùôatpovtaç») ist für ihn die Erwartung der Ausübung seiner Menschenprüfung

an solch überragenden Persönlichkeiten, wie es die genannten -
Homer, Hesiod, Orpheus, Musaios usw. - sind.50 Diese Erwartung aber ist es,

46 Vgl. BURNET, Plato's Euthyphro, Apology of Socrates and Crito, 168 (wie Anm. 24); aus
dieser Vermutung zieht er allerdings den voreiligen Schluß: «It is clear, then, that Socrates is not
referring to any generally accepted doctrine. The natural inference is that he is adressing himself
specially to those dicasts who had come under the influence of Orphic ideas. There must have
been a good many in a court of 500»; einen ursprünglich orphischen Jenseitsmythos vermutet
hier ebenfalls FRIEDLÄNDER, Paul, Piaton, Band I: Seinswahrheit und Lebenswirklichkeit, Berlin
21964, 186; zu den vier Totenrichtem als mythischen Gestalten und ihrer legendären
Untadeligkeit vgl. WEST, T.G./ West, G.S., Plato's Apology of Socrates, 95, Anm. 80 (wie Anm.
14); die beiden Autoren bemerken hier u. a., daß die Zusammenstellung von Minos und
Rhadamanthys als Totenrichter an dieser Stelle zum ersten Mal in der griechischen Literatur
überhaupt erfolgt; im vermutlich späteren Jenseitsmythos des Gorgias läßt Piaton wiederum die
drei Zeussöhne Minos, Rhadamanthys und Aiakos als Totenrichter fungieren, es fehlt allerdings
Triptolemos, vgl. 523 e8 - 524 a7; vgl. hierzu Brickhouse/Smith, Socrates, 261, Anm. 63 (wie
Anm. 1).

47 Zu Triptolemos vgl. West, T.G./ West, G.S., Four Texts on Socrates, 95, Anm. 80 (wie
Anm. 14).

48 Vgl. Burnet, Plato's Euthyphro, Apology of Socrates and Crito, 169 (wie Anm. 24);
indirekt bestätigt werden Burnets Vermutungen von Burnet, Walter, Weisheit und
Wissenschaft, Studien zu Pythagoras, Philolaos und Piaton, Nürnberg 1962, 106: «Tà e'tç

'Oçtpéa, Mouaatov àvatpeQÔpeva ist geläufige Bezeichnung der Literatur, die unter den
Verfassernamen Orpheus und Musaios im Umlauf war.»

49 Wolff, E„ Piatons Apologie, Berlin 1929, 65f. (Neue Philologische Untersuchungen,
Heft 61.

Vgl. hierzu auch Guardini, Der Tod des Sokrates, 118 (wie Anm. 14): «Einst wird
Sokrates mit den Großen der Vergangenheit über das reden dürfen, was wichtig ist, und erst



254 Zur Frage nach dem Tod in Piatons Apologie

welche auf dem Hintergrund der geschehenen Verurteilung und ihrer
Begründung dem Jenseitsmythos seinen unverwechselbar ironischen Charakter
verleiht.51 Denn Sokrates hält damit den «sogenannten», d. h. den ungerechten

Richtern, auch wenn er sich damit nicht direkt an sie wendet, den Spiegel
vor, in dem sie das Verwerfliche und Absurde ihrer Entscheidung und ihrer
dieser Entscheidung zugrundeliegenden Haltung erblicken sollen. Seine

Überzeugung, «dort» die wahren Richter treffen und sein Pragma in weitaus besserer

Form fortsetzen zu können, läßt die spezifisch platonisch-sokratische
Funktionalisierung des in seinen Grundzügen vermutlich ursprünglich orphi-
schen Jenseitsmythos zutage treten: Er dient dem Aufweis der universellen
Gültigkeit einer «Wahrheit» (vgl. 39 b5) genannten transzendenten Instanz52,

vor der sich Sokrates mit seinem Pragma gerechtfertigt und von der er seine

Verleumder, seine Ankläger und die «sogenannten» Richter schuldig
gesprochen weiß (vgl. 39 b4-6); er ist also nur insofern ein Mittel, um die
Lauterkeit des sokratischen Pragma sowie die Unlauterkeit seiner Widersacher zu
erweisen, als er den Tod sehen lehrt als das Offenbarwerden der Herrschaft
und damit des Gerichts dieser «Wahrheit» über alles Menschliche.53

c) Die vier Kriterien der «eschatologischen Mythen» bei Piaton (nach
Friedländer) und ihre Anwendung aufden «Jenseitsmythos» der Apologie
Einem genaueren Verständnis des «Jenseitsmythos» der Apologie dient seine

Überprüfung anhand jener Kriterien, die Paul Friedländer für die sogenannten
«eschatologischen Mythen» bei Piaton, welche die zweite der insgesamt drei
Stufen platonischer Mythopoie (nach Friedländer) bilden, entwickelt hat54:

1. Der Mythos setzt dort ein, wo der Logos am Ende ist. 2. Sokrates beruft
sich für die Richtigkeit des Mythos auf Gewährsleute. 3. Der Mythos mündet
in eine Paränese. 4. Am Ende wird das Erzählte wieder unsicher gemacht.

dieses Gespräch wird das eigentlich gemäße sein. Gemäß der Bedeutung des Gegenstandes, weil
erst diese Partner die ihm entsprechende Reinheit und Kraft der Einsicht haben; gemäß aber
auch den Ansprüchen des Sokrates selbst, der sich hier auf Erden immer mit der

Unzulänglichkeit begnügen mußte. Letzteres sagt Sokrates zwar nicht ausdrücklich, aber es liegt
im Sinnzusammenhang des Gedankens.»

51
Vgl. hierzu vor allem die eindeutig ironische Bemerkung des Sokrates (41 c4f):

«Jedenfalls werden die Dortigen einen deswegen doch wohl nicht töten»; Burnets Kommentar zu
dieser Stelle («A disembodied Psyche cannot well be condemned to death», in: DERS., Plato's

Eutyphro, Apology of Socrates and Crito, 170 [wie Anm. 24]), verfehlt den Sinn und bemerkt
auch nicht die ironische Spitze dieser Worte.

52 Vgl. hierzu Weber, Piatons Apologie des Sokrates, 135 (wie Anm. 4); Meyer, Piatons

Apologie, 39 (wie Anm. 10).
53 Diese «objektive» Dimension der Grundaussage des Mythos verkennen

Brickhouse/Smith, 261 f. (wie Anm. 1), die die im Mythos ausgesprochene Jenseitserwartung
ausschließlich auf Sokrates selbst beziehen.

54 Vgl. FRIEDLÄNDER, Platon I, 186ff. (wie Anm. 46). Zitiert werden diese Merkmale nach

Meyer, Piatons Apologie, 164 (wie Anm. 10), mit dessen gleichgeartetem Versuch einer
Verifizierung der Friedländerschen Charakteristik am «Jenseitsmythos» der Apologie wir uns im
Folgenden auseinandersetzen.



Zur Frage nach dem Tod in Piatons Apologie 255

ca) Erstes Merkmal: Ablösung des Logos durch den Mythos - ein Rückblick
auf die Funktion der ersten Bestimmung des Todes

Zu diesem ersten Merkmal konstatiert Meyer: «Das Einsetzen des Mythos in
der Apologie stellt auf dieser Stufe ein Unikum dar. Die geheimnisvolle Aussage

des Daimonion sollte durch den Logos aufgehellt werden; dieser Logos
jedoch verdient diesen Namen nicht im eigentlichen Sinne - er bezieht sich
seinerseits auf einen Mythos, eine Stütze, die selbst der Stützung bedürfte.»55
Mit der Aussage «Die geheimnisvolle Aussage des Daimonion sollte durch
den Logos aufgehellt werden» bezieht sich Meyer auf den in 40 c4f. mit der
Aufforderung «Laßt uns aber auch auf folgende Weise erwägen, wie groß die
Hoffnung ist, daß das Totsein ein Gut ist» einsetzenden Versuch des Sokrates,
seine Zuhörer auch auf dem «Wege dialektischer Erörterung» (Weber) von
seiner «großen Hoffnung»56 zu überzeugen, der Tod sei ein «àycrôôv». Da
Meyer die von Sokrates nur behauptete Disjunktion «Denn eines von beiden
ist das Totsein» (40 c5) einschließlich ihrer inhaltlichen Entfaltung (40 c5-9)
offensichtlich mit dem Mythos gleichsetzt und den aus ihr abgeleiteten
Folgerungen das Prädikat des Logischen oder Logoshaften zuschreibt, kommt er zu
dem Ergebnis, dieser Logos sei eigentlich gar kein Logos, weil er sich
seinerseits wiederum auf einen Mythos stützen müsse. Er hätte genauer davon
sprechen müssen, daß die ganze Argumentationsreihe zur Bestimmung des
Totseins von einer Annahme ausgeht, die nicht weiter begründet, sondern nur
thesenhaft gesetzt und behauptet wird. Diese disjunktiv formulierte Annahme
aber ist nicht schlechterdings der Mythos, sondern besteht formal wie
inhaltlich auch aus dem «Jenseitsmythos» als einer der beiden von ihr
gesetzten und sich ausschließenden Möglichkeiten. Warum aber, so muß jetzt
erneut gefragt werden, bleibt diese Annahme unbegründet? Dem ersten Merkmal

des sog. eschatologischen Mythos gemäß müßte die Antwort lauten: Weil
der Logos am Ende ist! Wir aber sahen, daß nicht einfachhin der Logos in den

Mythos einmündet, sondern daß umgekehrt eine unbewiesene Annahme, die
den Mythos als einen wesentlichen Bestandteil enthält, formal durch logisches
Schließen entfaltet wird. Wenn aber diese Annahme unbegründet bleibt, so
kann man darin - gerade auch angesichts der von Sokrates nachdrücklich
betonten Nichtwißbarkeit des Todes57 für den Menschen - durchaus einen
Hinweis darauf sehen, daß sich prinzipiell keine vollständig begründbaren
Aussagen über diesen Bereich (den des Totseins) treffen lassen, daß der Logos

grundsätzlich außerstande ist, kraft eigenen Vermögens diese Zone des

Nichtwissens zu erhellen. Daher scheint uns, im Unterschied zu Meyer, das

55 MEYER, Piatons Apologie, 164 (wie Anm. 10).
56 Im Hinblick auf das Wesen des (menschlichen) Todes ist zwar keine rationale Gewißheit,

aber doch die existentielle Haltung einer Hoffnung möglich, die bei Sokrates schon den
Charakter einer wirklichen Zuversicht («große Hoffnung») trägt, vgl. auch den Ausruf des

Sokrates am Ende des im Phaidon erzählten Mythos: «Schön ist der Kampfpreis und die
Hoffnung groß» (vgl. Phd 114 c8: «KotXôv yàg tô aöXov Kai T| èXatiç peydA/ri»).

57 Vgl. Kap. 2 («Die sokratische Deutung der menschlichen Todesfurcht»),



256 Zur Frage nach dem Tod in Piatons Apologie

erste Merkmal eines eschatologischen Mythos bei Piaton durchaus gegeben.
Zudem bringt Sokrates durch seine Beschränkung auf diese beiden
Bestimmungen des Todes, in denen er, wenn auch in unterschiedlicher Weise, einen
«Gewinn» sieht, seine Überzeugung zum Ausdruck, daß das Sterben bzw. der
Tod in jedem Falle der Eintritt in eine weitaus bessere Seinsweise ist im
Vergleich zum Leben auf Erden.58 Mit seiner Diskussion der ersten
Todesbestimmung berücksichtigt Sokrates die bei seinen Zuhörern am weitesten
verbreitete Auffassung vom Wesen des Todes;59 er greift sie auf, um sie
davon zu überzeugen, daß auch nach ihrer eigenen Auffassung der Tod in
Wahrheit ein «aycrööv» für den Menschen ist.60 Mit dieser zweiten Bestimmung

des Todes verleiht Sokrates schließlich seiner eigenen Überzeugung
einen ihr angemessenen, nämlich mythischen Ausdruck. Andere Auffassungen

vom Tod aber sind in der gegebenen Situation, in der Sokrates zum
letzten Mal öffentlich auftreten und fremde, nicht zu seinem Schülerkreis
gehörige Personen mit seinen Überzeugungen erreichen, sie (in ihrer «Seele»)
bessern kann, nicht persönlich repräsentiert. Daher wäre - denn diese Frage
muß angesichts der Person des Sokrates und seiner gekennzeichneten Situation

eher unter einem pädagogischen als einem rein sachlogischen Gesichtspunkt

gesehen werden - ihre Erörterung unnötig, ja deplaziert.

cb) Zweites Merkmal: Die Berufung auf Gewährsleute - «Das, was gesagt
wird» («rà Xeyö/Li£va») als Quelle des mythischen Wissens vom Tod

An den zentralen Stellen des Mythos, die diesen gleichsam einrahmen und
strukturieren, nämlich an seinem Anfang, in seiner Mitte und an seinem
Ende61, beruft sich Sokrates einfach auf «rà Xxyôpeva» («Das, was gesagt
wird») als Quelle der mythischen Erzählung. Was bedeutet dieser Ausdruck,
und warum weist Sokrates so häufig und besonders an den markanten Stellen
auf diese Herkunft des «Jenseitsmythos» hin? Burnet übersetzt «rà keyô-
peva» mit «as we are told» und erklärt diese zunächst inadäquat scheinende
Übersetzung wie folgt: «It is certainly wrong to translate according to the

common belief» It was confined to certain mysteries, and in the language of
the mysteries rà Axyopeva are contrasted with tà ôgrâpeva, the ritual. Even

58 Vgl. hierzu WEST, Plato's Apology of Socrates, 229 (wie Anm. 18): «The two alternative
accounts of death were meant to show that death is a good thing.»

59 Vgl. hierzu BURNET, Plato's Euthyphro, Apology of Socrates and Crito, 167 (wie Anm.
24): «This (sc. die erste Deutung des Todes als ein empfindungsloser Schlaf) was the view
familiarized to most people of Homer, and was no doubt that of the majority of the judges.»

60 Indem er ihnen ihr Vorurteil hinsichtlich des Todes, das in der weit verbreiteten
Todesfurcht zum Votschein kommt, mit ihren eigenen Mitteln zu nehmen versucht, bereitet er
sie vor auf das von ihm eigentlich intendierte TodesVerständnis.

61 Einmal bei seiner Ersterwähnung innerhalb der Alternativbestimmung des Totseins (vgl.
40c7: «tj Karà tô keyôpeva..»), danach in seiner Einleitung, d. h. am Anfang seiner
Schilderung (vgl. 40 e5f.: «Kai (sc. ei) àA.T]dfj èaxtv rà Xeyopeva»), sodann in der Mitte des

Mythos, nach Abschluß des ersten Teils (vgl. 41 a7f.: «èyrà pèv yàp JtoXkcraç iitéXia
Teövdvat e't TaCr' ë'anv àktiôfj»), und schließlich an seinem Ende (vgl. 41 c6f.: «eutep ye rà
Xeyôpeva à2,T]i)fj»).



Zur Frage nach dem Tod in Piatons Apologie 257

in the Eleusinia(n) it was said that the initiated were somehow better off after
death than the uninitiated, while the Orphic doctrine on the subject was quite
definite. According to it, the purified soul departed to be with the gods, and

was itself a god.»62 Weil sich das Volk weitgehend die homerische Vorstellung

vom Totsein in ihrer bereits popularisierten Form, auf die Sokrates in
seiner ersten Todesdefinition anspielt, zu eigen gemacht hatte, konnte, so
Burnet, die von Sokrates favorisierte mythische Bestimmung des Todes
unmöglich «common belief» und damit «Ta keyôpeva» keinesfalls die Wiedergabe

einer weit verbreiteten Anschauung sein. Während nun die eleusinischen
Mysterien offenbar keine klare Vorstellung von dem Inhalt dieses glückseligen

Lebens nach dem Tode haben63, gibt es eine deutlicher identifizierbare
orphisch-pythagoreische64 Lehre vom Tod, der zufolge die gereinigten Seelen
nach dem Tod Gemeinschaft mit den Göttern pflegen, ja sogar selbst zu
Göttern werden.65 Daß orphisch-pythagoreische Jenseitsvorstellungen dem
Mythos der Apologie zugrundeliegen, legt sich zudem durch eine auffallende
Entsprechung in sprachlicher und inhaltlicher Hinsicht zwischen Apologie 40
c7-9 («fj Katà xà keyöpsva pETaßoXfj xtç xuyyàvEi ouaa Kai pexoÎKr|aiç
xfj i|ni%fj Toü xöjtou xoü évôévôe e'iç äXXov TÖJtov») und Phaidon 117 c2

(«xf|V |I£Tolkt|ctiv xf|v évôévôe ékeîge», «die Umsiedelung von hier
dorthin») nahe. An dieser Stelle im Phaidon zieht Sokrates mit dem zitierten
Ausdruck nur die Konsequenz der zuvor in mehreren Beweisgängen
aufgezeigten Unsterblichkeit der Seele und ihres Übergangs in einen
körperlosen Zustand. Diese Unsterblichkeitsbeweise aber sind ihrerseits nach

platonischem Verständnis nur die Entfaltung und Weiterführung eines

«Jtakaiôç pèv oôv è'oxi xiç Xôjoq» (Phaidon 70c5f. [«Es gibt nun freilich
eine alte Rede»]), der sich nach Burnet auf die orphisch-pythagoreische Lehre

62 BURNET, Plato's Euthyphro, Apology of Socrates and Crito, 176 (wie Anm. 24).
63 Vgl. Burnet, Plato's Euthyphro, Apology of Socrates and Crito, 166 (wie Anm. 24):

«...though no definite doctrine of immortality was taught even there» (sc. in den eleusinischen
Mysterien); die neuere Forschung hat Burnets These bestätigt: denn wenn auch die Mysterien
von Eleusis, «indem sie dem Tod den Schrecken nehmen, ein besseres Los im Jenseits»

(Burkert, Walter, Griechische Religion der archaischen und klassischen Epoche, Stuttgart,
Berlin, Köln, Mainz 1977, 431 [Die Religionen der Menschheit, Bd. 15], mit zahlreichen
Belegstellen) zu vermitteln suchen, so ist doch «nie im Zusammenhang mit Eleusis von
<Unsterblichkeit> die Rede. Der Tod bleibt eine Realität, aber er ist nicht ein absolutes Ende,
sondern zugleich ein neuer <Anfang>, eine andere Art <Leben>, jedenfalls <gut>» (Ders., ebd.,
432). Doch wie diese «andere Art Leben», diese «Wiedergeburt», konkret beschaffen ist, darüber
gibt es in Eleusis keine eindeutig interpretierbaren Zeugnisse, die den Schluß auf eine
einheitliche Vorstellung erlauben würden, vgl. hierzu ebenfalls BuRKERT, Walter, Antike
Mysterien, Funktionen und Gehalt, München 1990, 83ff.

64 Zu einer sorgfältigen Bestimmung des Zusammenhangs von Orphik und Pythagoreismus
vgl. die grundlegende Studie von BURKERT, Weisheit und Wissenschaft, 102ff. (wie Anm. 48);
vgl. ferner Ders., Griechische Religion, 440-447 (wie Anm. 63, «Orpheus und Pythagoras»),
bes. 445: «... <orphisch> und <pythagoreisch> (sc. treffen sich) in Seelenwanderungslehre und
Askese.»

65 Vgl. hierzu Burkert, Weisheit und Wissenschaft, 98-142 (wie Anm. 48); vgl. Ders.,
Griechische Religion, 444 (wie Anm. 63).



258 Zur Frage nach dem Tod in Piatons Apologie

von der SeelenWanderung bezieht, woraus sich mit großer Wahrscheinlichkeit
für den Mythos der Apologie seine ursprüngliche Beheimatung in der or-
phisch-pythagoreischen Gedankenwelt ergibt.66 Die Wahrscheinlichkeit
dieser Annahme läßt sich ferner durch den Hinweis auf «àjtÔQQT|Ta»
(Geheimlehren) in Phaidon 62 b2f. («ô pèv ouv èv àjtoQQf|Totç ^syôpevoç Jtegt
airrcöv Xôyoq») und besonders durch Phaidon 61 d6f. erhärten, wo Sokrates
seine Hauptgesprächspartner, die Pythagoreer Simmias und Kebes, fragt, ob
sie, als sie mit dem Philolaos (dem bekannten Pythagoreer) zusammen waren,
nichts über das, was mit dem Tod zusammenhängt, gehört hätten. Nach ihrer
Antwort (vgl. 61 c8: «Nichts Genaues, wenigstens, Sokrates») fährt er fort
(Phaidon 61 d9-e3):

«Auch ich spreche freilich nur vom Hörensagen davon. Was ich aber zufällig
gehört habe, darüber verweigere ich nicht die Auskunft. Auch ziemt es sich
doch wohl am meisten, daß derjenige, der im Begriff ist, dorthin
auszuwandern, nachsinnt und Geschichten erzählt über die Wanderung dorthin,
wie sie nach unserer Überzeugung wohl beschaffen sein mag.»

Wenn Sokrates sagt, er könne nur «vom Hörensagen» (61 d9: «è£, ctKofjç»)
über diese den Tod betreffenden Dinge sprechen, so liegt in diesem Hinweis
offensichtlich eine Parallele zu den Verweisen auf «xd Xeyôpeva» im Mythos
der Apologie.67 Diese vielfachen sprachlichen und inhaltlichen Entsprechungen

zwischen den beiden Jenseitsmythen in der Apologie und im Phaidon
machen die Annahme zumindest sehr wahrscheinlich, daß der Mythos der

Apologie eine modifizierte Wiedergabe orphisch-pythagoreischer Erzählungen

ist.
In diesem Zusammenhang ist schließlich noch die Frage von Belang,

warum Sokrates so häufig und vor allem an den zentralen Stellen des Mythos
mit «td A.ey6peva» auf dessen Herkunft rekurriert. Reichte nicht eine

einmalige Nennung aus? Bedeutsam in dieser Frage ist die Beobachtung, wie
Sokrates jeweils auf «td ^.eyöpeva» verweist. Er tut dies mit Ausnahme
seiner Ersterwähnung innerhalb der Alternativbestimmung des Totseins (vgl.
40 c7: «rj tcatà td Axyopew») stets so, daß er dabei die (rationale)
Unsicherheit und Ungewißheit der «XeyöpEva», die Nichtwißbarkeit ihres
Wahrheitswerts zum Ausdruck bringt: «Wenn (wirklich) wahr ist, was gesagt
wird»; da Sokrates weiß, daß den (bildhaften) Aussagen des Mythos keine
(rationale) Beweiskraft - wie denen des Logos - eignet, kennzeichnet er, der
sich in allem der Wahrheit und damit auch der Unterscheidung der
verschiedenen Wissensformen hinsichtlich ihrer Wahrheitsfähigkeit ver-

66 Vgl. Ders., Plato's Euthyphro, Apology of Socrates and Crito, 167 (wie Anm. 24). Zur
Zusammenstellung der im Mythos der Apologie genannten Namen, sowohl der Totenrichter wie
der Dichter, als Indiz für seine orphische Herkunft vgl. 6 bb. («Die mythische Deutung des

Totseins»).
67 Auffallend ist ebenfalls die sprachliche Entsprechung zwischen Phaidon 61 e2

(«pudoXoyetv jceqI Tfjç curoôriptaç Tfjç èkeî») und dem Ausdruck «biapnöokoyfjaai Jtpàç
à>7.f|Âo\)ç» in Apol. 39 e5.



Zur Frage nach dem Tod in Piatons Apologie 259

pflichtet weiß, diese weitaus geringere Wahrheitsfähigkeit des Mythos deutlich

an seinen zentralen Stellen (Anfang, Mitte und Ende).68 Schließlich
macht diese intellektuelle Redlichkeit und Wahrhaftigkeit des Sokrates offenbar,

daß von den «letzten Dingen» des Menschen adäquat nur im Mythos
gesprochen werden kann69 und läßt darin den «Schwebe-Charakter», das

Wagnis und die Ungesichertheit menschlicher Existenz aufleuchten, die
spätestens angesichts des eigenen Todes eines «gegebenen Wissens» («rà Xzyô-
peva»), einer Führung bedarf, weil sie ihn auch intellektuell aus eigener Kraft
nicht zu beherrschen vermag.

cc. Drittes Merkmal: Einmünden des Mythos in eine Paränese
cca. Für einen guten Mann gibt es kein «Übel» - weder im Leben noch im
Tod

Der Jenseitsmythos der Apologie klingt, das dritte Merkmal der
Friedländerschen Charakteristik erfüllend, mit einem paränetischen Element

aus, und zwar mit der Aufforderung des Sokrates an die gerechten Richter (41

c8-d2):
«Also müßt auch ihr, ihr Richter, froher Hoffnung sein im Hinblick auf den
Tod und dieses Eine als wahr im Auge behalten, daß es für den guten Mann
kein Übel gibt weder im Leben noch im Tod noch daß seine Angelegenheiten

von den Göttern vernachlässigt werden.»

Indem diese Schlußparänese die logische Konsequenz aus der alternativen
Bestimmung des Totseins insgesamt zieht, daß «nur der Gute dem Tod
freudig entgegensehen»70 könne, entscheidet sie zwar nicht die Frage nach
dem Wesen des Totseins als solchem, weil sie gar nicht eindeutig be

antwortbar ist; aber sie hält «dieses Eine» als «wahr» fest, daß nur der «àvf|Q
àya/ôôç», der «gute Mann», weder im Leben noch für seinen Tod etwas zu
fürchten braucht, d. h. sie entscheidet die Frage nach dem Wesen des Totseins

- und darauf alleine kommt es Sokrates an - hinsichtlich ihrer existentiell-
lebenspraktischen, ihrer ethischen Konsequenzen: Denn in jedem Falle ist
das Totsein, sei es nun wie ein tiefer Schlaf oder die geschilderte Aus-

68 Die Bedeutung des Sokrates für die Mythenbildung bei Piaton hat plausibel gemacht
Friedländer, Platon, Bd. 1,184ff. (wie Anm. 46).

69 In dieser Funktion - als Darstellungsmittel einer philosophischen Überzeugung von dem
Charakter des im gegenständlichen Sinne nicht wißbaren menschlichen Todes - erfährt der
Mythos bei Piaton sogar eine enorme Aufwertung seiner Wahrheitsfähigkeit, die etwa am
Anfang des Jenseitsmythos im Gorgias Sokrates sogar dazu veranlaßt, diesen gar nicht mehr für
einen «Mythos» im Sinne eines wahrheitsunfähigen «Märchens», sondern für einen Logos zu
halten, weil er Wahres sagt, vgl. Gorgias 523 al-3. Zum philosophischen Charakter dieses

Mythos vgl. auch Gorgias 527 a5-8; auch der Jenseitsmythos im Phaidon reflektiert den

Wahrheitsgehalt seiner eigenen Erzählung, die man zwar vernünftigerweise nicht wörtlich
nehmen dürfe, deren in bildhaft-narrativer Form präsentierte (philosophische) Grundaussagen
jedoch vertrauenswürdig und es wert seien, sein Leben daraufhin zu wagen, «denn schön ist das

Wagnis, und man muß sich mit solchen Dingen gleichsam selbst besprechen», vgl. Phd. 114 dl—
7.

70 Meyer, Piatons Apologie, 165 (wie Anm. 10).



260 Zur Frage nach dem Tod in Piatons Apologie

Wanderung in den Hades, die ein universelles Gericht mit einschließt, allein
für den «àvf)Q àyaûôç» kein «tcatcöv» Denn im ersten Fall wäre der Tod für
jeden «ein Gewinn», im zweiten Fall dagegen nur für den «àvf|Q àyaûôç», da

er wegen seines guten Lebens auch einen entsprechend guten Urteilsspruch
der gerecht richtenden Todesrichter71 zu erwarten hat. Darin aber zeigt sich
die paränetische Absicht der sokratischen Alternativbestimmung des Totseins
im allgemeinen und des Jenseitsmythos im besonderen: Er ist eine deutliche
Aufforderung des Sokrates an die Richter72, sich alleine um einen guten
Lebenswandel zu bemühen.73 In den unterschiedlichen ethischen

Konsequenzen beider Todesbestimmungen aber liegt zugleich der tiefste Grund
für die Präferenz des Sokrates: Denn Sokrates kann nur von der Wahrheit
einer solchen Auslegung des Todes überzeugt sein, welche die Menschen zu
einem sittlich guten Leben auffordert und bewegt.74 Und schließlich gibt
Sokrates, dessen Verteidigungsreden zuvor die Untadeligkeit seiner eigenen
Lebensführung und somit ihn als den Prototyp des «àvr|Q àyaûôç», des «guten

Mannes», erwiesen haben, dadurch indirekt zu verstehen: Auch seine

Verurteilung zum Tode ist für ihn kein «Übel». - Aber nicht nur im Tod,
sondern auch im Leben gibt es für den «àvf)Q àyaûôç» kein «KaKÖv» (vgl.
41dl). Doch ist diese Behauptung nicht offenkundig falsch? Gibt es nicht
auch für den «àvf|Q àyaûôç» in seinem Leben zahlreiche «Übel» wie etwa
Krankheit, Unfall oder der Verlust eines geliebten Menschen? Solche Übel
aber hält Sokrates nicht für «icaicà» in dem von ihm gebrauchten Sinne des

Wortes. Er bezieht vielmehr, wie aus anderen Stellen in der Apologie hervorgeht,

die ethischen «Extrembegriffe» des «àyaûôv» (des «Guten») und des
«KaKÖv» (des «Schlechten») einzig und allein auf die Beschaffenheit der

71 Vgl. 41 a2f.: «... eiigrjaei -touç ibç àXryôtôç ôucaoraç, outsp Kal ÂÉyovrm èkeï
ôikcïÇeiv»; im Jenseitsmythos des Gorgias zeigt Platon, daß die Annahme eines universellen
(jenseitigen) Gerichts dessen vollkommene Gerechtigkeit, d. h. den Gedanken einer absolut
gerechten Vergeltung der menschlichen Taten notwendigerweise impliziert, vgl. Gorgias 523 b4

- 524 a7.
72 Da er unmittelbar nur zu den gerechten Richtern spricht, können diese auch «froher

Hoffnung sein in bezug auf den Tod» (41 c8: «eùéXmôaç xqôç rôv ôdvarov»),
73 Die Relevanz der alternativen Bestimmung des Totseins in der Apologie für das ethische

Anliegen des Sokrates verkennt Kuhn, Sokrates, 115 (wie Anm. 3), dem zufolge für Sokrates
der Tod im Vergleich zu «dem Einen, worauf es einzig ankommt», nämlich die Sorge um die
Wohlgestalt der eigenen Seele, nahezu bedeutungslos wird, vgl. Ders., ebd., 114f. Daß alle
großen Mythen Piatons - der des Gorgias, des Phaidon und der «Er-Mythos» des Staates - in
eine Paränese münden, die die spezifische Funktion der platonischen Mythen als «directio
voluntatis» (nach Friedländer, Platon, 2Band I, 201, zitiert von Meyer, Piatons Apologie, 165

[wie Anm. 10]) zum Ausdruck bringt, hat Meyer, ebd., 165, gezeigt.
74 Vgl. hierzu den eindeutigen Hinweis des Sokrates auf die ethisch-lebenspraktische

Relevanz der «Beweise» für die Unsterblichkeit der Seele im Phaidon: Wäre der Tod eine

Entledigung von allem, dann wäre er ein «Glücksfund» für die Schlechten, die mit ihrem Leib
zugleich auch die Schlechtigkeit ihrer Seele verlören. So aber liegt die «aarnipia» (die
«Rettung») für alle Menschen gleichermaßen und gerechterweise einzig und alleine in einem

guten und vernunftgemäßen Leben, vgl. Phd. 107 c5-d2.



Zur Frage nach dem Tod in Piatons Apologie 261

Seele.75 Nur die «ipuxfj», die «Seele» des Menschen und die von ihr
ausgehenden und auf sie zurückwirkenden Handlungsweisen können nach
dem sokratischen Verständnis gut oder schlecht sein, alles andere, d. h.

solches, was der Willensbestimmung des Menschen entzogen ist, ist unter
dieser Rücksicht indifferent, also weder ein «Gut» noch ein «Übel» !76 Dem
«guten Mann» kann also deshalb auch im Leben kein «Übel» widerfahren,
weil Sokrates die Begriffe «kcucôv» und «àyorôôv» als sich ausschließende

Gegensätze alleine auf die sittliche Beschaffenheit der Seele bezieht, so daß,
wenn das eine - im Falle des «guten Mannes» die Gutheit - von der Seele

ausgesagt wird, nicht auch gleichzeitig das Gegenteil von ihr prädiziert
werden kann.77

ccb. Die «Angelegenheiten» («itpay/xara») eines guten Mannes werden von
den Göttern nicht vernachlässigt
Diese Überschrift bezieht sich auf einen Gedanken, der zu jenem bereits
übersetzten Satz gehört, mit dem Sokrates seine Schlußworte an die (wahren)
Richter einleitet.78

Der Nebensatz «oùôè ctpeXxI/rai vnco Oeräv tù toütou jigctypara» (41
d2) ist als zweiter Objektsatz von «Tjpâç %qt| Kai ë'v ti toüto ôiavoel-
crôat àX.ryôéç» (41 c8f.) abhängig zu machen, vertritt also, valenzgrammatisch

betrachtet, die zweite, von «ôiavoetadai» abhängige E4-Stelle und ist

75 Daß Sokrates diese Begriffe in der Apologie tatsächlich - in dem für uns relevanten
Zusammenhang - alleine auf die Seele bezieht und diese Aussage der Schlußparänese (sc. daß

es für den guten Mann kein Übel geben kann, weder im Leben noch im Tod) daher zu Recht
besteht, legt auch die von Sokrates häufig gebrauchte (vgl. Apol. 29 e2, 30 b2, 36 c6f„ 39 d8)
Wendung «cbç (bzw. ojkoç) i|n>xr| ßeX/rioTT| (bzw. àpiorri) ëorai» («damit die Seele möglichst
gut werde») nahe. Nach WEBER, Piatons Apologie, 91 (wie Anm. 4), ist die «ÈmpéXeia rfjç
tpnyTjÇ» («Sorge um die Seele») «ein Zentralgedanke des Sokrates, der in verschiedenen

Ausprägungen immer wiederkehrt»; vgl. auch Kuhn, Sokrates, 127 (wie Anm. 3): «Seele ist das,

was im Tun des Guten gut, im Tun des Schlechten schlecht wird»; wenn aber der einheitliche
Träger der sittlichen Güte wie der «Kcticia» («sittliche Verderbtheit») des Menschen die Seele ist
und wenn dem «àvf]Q àyaOôç» nach dem Tode kein «Übel» widerfahren kann, dann folgt
daraus für die vom Jenseitsmythos beschriebene Weise des Totseins, daß die Seele jedes
Menschen auch nach seinem Tode noch weiterleben und fortbestehen muß. Darin aber zeigt sich
der enge Zusammenhang zwischen dem Jenseitsmythos der Apologie und dem Phaidon, der
diese Voraussetzung eines Weiterlebens der Seele über den Tod hinaus expliziert, vgl. hierzu
auch SzLEZÂK, Platon und die Schriftlichkeit der Philosophie, 236f. (wie Anm. 17).

76 Weber, Piatons Apologie des Sokrates, 147 (wie Anm. 4), drückt diese Zuordnung,
obschon er vermutlich dasselbe meint, mißverständlich, ja sogar falsch aus, wenn er sagt: «... die
Auffassung, daß Begriffe wie <gut> und <schlecht> nur von der Seele des Menschen her bestimmt
werden können»; «gut» und «schlecht» aber werden nicht von der Seele des Menschen
bestimmt, sondern gerade umgekehrt, sie bestimmen - im Sinne der Prädikation - ihrerseits die
Seele, auf die alleine sie sich beziehen.

Nach dem Satz vom zu vermeidenden Widerspruch, den bereits Piaton als das Prinzip
allen Denkens und Wissens in seiner Auseinandersetzung mit der Sophistik aufweist, vgl.
Sophistes, 230 b4f„ 268 blf., Politeia 436 b8f„ 602 e8f.

78 Vgl. 41 c8-d2: «'AÂZà Kai ûpâç xqt), to iïvôqeç bucaarai, eôétanôeç elvai Jtpàç ràv
ôàvatov, Kai ëv ti ronro ôtavoeîaôai àX.r|0éç, cm ot'iK ëcmv àvôçi àyaôrà kœkôv oùôèv
oiiTe Çtôvri oi'rte TEZEi)Tf|oavxi, oôôè àpeXeîrai xrxo Oecov rà ronron jrgâypaTa.»



262 Zur Frage nach dem Tod in Piatons Apologie

damit formal dem mit «ort oùk eotlv àvôgi àyaôqj» (41 c9-dl) eingeleiteten
ersten Objektsatz gleichgeschaltet. Daher legt sich der Eindruck nahe, es
handele sich hier um zwei verschiedene - da in zwei verschiedenen Objektsätzen

ausgesagte - Sachverhalte und nicht, wie behauptet, nur um einen
einzigen Sachverhalt («und dieses Eine als wahr im Auge behalten»). Doch
der zweite Objektsatz ist nicht zufällig mit «oùôè» und nicht etwa mit «öu
oùk» eingeleitet, woran deutlich wird, daß es sich hier inhaltlich um eine

Ausführung des ersten Objektsatzes, nicht aber um die Setzung eines ganz
neuen Gedankens handelt. Formal ist der Gliedsatz «oùôè àpeXelTai ...»
zwar als zweiter Objektsatz dem ersten gleichgeordnet, inhaltlich aber im
Sinne einer Apposition zum ersten Objektsatz zu verstehen. Diese These zur
Grammatik des Satzes soll nun durch eine kurze Interpretation des Gedankens

belegt werden: Mit den «prägmata» des guten Mannes können nicht seine
«äußeren Angelegenheiten» wie etwa der Zustand seines Anwesens, seine

gesellschaftliche Reputation oder sein beruflicher Erfolg gemeint sein. Denn
dann wäre Sokrates, der seine privaten Angelegenheiten wegen seiner göttlich
autorisierten Aufgabe der Prüfung und Besserung seiner Mitbürger allesamt
vernachlässigt hat (vgl. 31 bl-5) und sogar seine offensichtliche Armut als

Zeugin für die Wahrheit seiner Aussage anführen kann79, ganz bestimmt kein
«àvf|Q àyaûôç». Unter «rà toutou atpdypaTa» sind vielmehr die «wahren»

Anliegen eines guten Mannes zu verstehen, d. h. solche, um die er sich sorgt,
insofern er gut ist. Das aber können - nach dem zuvor Gesagten - nur seine

Bemühungen um die Reinheit seiner Seele&0 sein, auf die allein sich für
Sokrates die Begriffe des Guten und des Schlechten beziehen.81

Für den guten Mann gibt es kein «Übel» (erster Objektsatz), denn - die
Begründung liefert indirekt der zweite Objektsatz - seine «Angelegenheiten»,
d. h. das, was zum Gutsein seiner Seele beiträgt, gereichen ihm stets zum
Guten, weil sie, da er (selbst) gut ist, auch (selbst) gut sind. Der Vergleich mit
einer Parallelstelle aus Piatons «Staat» kann das platonische Verständnis dieser

Formulierung, daß die «Angelegenheiten» eines guten Mannes von den

79 Vgl. 31 c2f.; vgl. auch 23 b9-cl: «àXV èv jtEvta pnQia e'tpl ôià rf|V toü Oeoü
XatpEiav» («sondern in tausendfältiger Armut lebe ich wegen meines Dienstes an dem Gott»),

Die Sorge um die Wohlgestalt der (eigenen) Seele hat Helmut Kuhn in seinem schon
mehrfach genannten Sokrates-Buch als das zentrale Anliegen des Sokrates herausgearbeitet, vgl.
Ders., Sokrates, 119-142 (wie Anm. 3).

81 Nach H. Kuhn richtet sich bereits das sokratische Erkenntnisinteresse auf das schlechthin
und absolut Gute, vgl. Ders., Sokrates, 61, 73f., 77, 89 (wie Anm. 3): «Das Gute, nach dem die
sokratische Frage fragt, ist nicht nur dem Grade nach als das jeweils bessere Gute von den
Gütern des Lebens unterschieden, sondern grundsätzlich als das an sich Gute, das jeden
Vergleich ausschließt.» Dieses an sich Gute faßt Kuhn genauer als «das Prinzip aller
Entscheidung. Wir entscheiden uns für eine Daseinsform, in der das Gute konkret wird. Die
Entscheidung ist Wahl eines Lebens. In der sokratischen Frage handelt es sich darum, welches
Leben ich als das Beste zu wählen habe»; zum Gedanken der Wahl (der rechten Lebensform) als

Grundzug der platonischen Philosophie vgl. Ders., ebd., 215.



Zur Frage nach dem Tod in Piatons Apologie 263

Göttern nicht vernachlässigt werden, präzisieren (613 a4-bl):
«So also müssen wir denken von dem gerechten Mann, sei es, daß er in
Armut lebt oder in Krankheiten oder in irgendeinem anderen als Übel
geltenden Zustand, daß ihm auch dies zu etwas Gutem gereichen werde im
Leben oder auch nach dem Tod. Denn es wird wohl nicht von den Göttern
deijenige jemals vernachlässigt, der sich darum bemühen will, gerecht zu
werden, und, indem er die Tugend übt, soweit es für den Menschen möglich
ist, Gott ähnlich zu werden.»

Im letzten Satz dieses Abschnitts findet sich ein Hinweis darauf, in welchem
Sinne Piaton den Ausdruck «... wird nicht von den Göttern vernachlässigt»
gebraucht: Die Ähnlichkeit des gerechten und damit guten Mannes mit Gott
ist Grund dafür, «daß ein solcher nicht von dem Ähnlichen vernachlässigt
wird.»82 Der Ausdruck «nicht vernachlässigen» muß, da er ein aktives
Moment impliziert, mehr bedeuten als den bloßen Automatismus, daß dem Guten
kraft seines Gutseins alle seine «Jtgàypaxa» zum Guten gereichen müssen.
Vielmehr wird hier das Göttliche selbst wirksam, und zwar im Hinblick auf
die «Ttgaypaxa», auf das Gutsein des guten Mannes. So muß das Göttliche
selbst gut, muß «von der Art des Guten» sein, um diese Wirkung im «guten
Mann» hervorzubringen zu können.83 Daraus aber ergibt sich für die parallele
Formulierung in Apol. 41 d2 folgende Deutung: Weil das Gutsein des guten
Mannes wesentlich aus seinem «Maßnehmen» am Göttlichen resultiert, können

seine «rtgäypaxa» von «den Göttern» gar nicht vernachlässigt und damit
zu «Übeln» werden, da seine «rtgdypata» die «xgaypaxa» der Götter bzw.
des Göttlichen selbst geworden sind. Wenn auch diese weitergehende Deutung

sich nur unter Zuhilfenahme des zitierten Passus aus der Politeia
rechtfertigen läßt, so gibt sie für die in Frage stehende Stelle in der Apologie doch
zumindest eine Richtungsvorgabe für ein angemessenes Verständnis.

Zu Apol. 41 c8-d2 kann, zusammenfassend betrachtet, immerhin so viel
als gesichert gelten, daß der zweite, von «ôtavoeîodai» abhängige Objektsatz
(«oùôè dpeXeixai into üecöv xd xotrrou Jtgäypaxa;») den im ersten (von
«ôiavoeïaôai» abhängigen) Objektsatz («oùic è'oxlv dvôgl dyor&cp tcaicôv
onôèv öftre Çcovxi öftre xeXenxf|oavxi») ausgedrückten Gedanken - wenn
auch mit einer anderen Sinnspitze - wiedergibt: Das Gutsein des guten Mannes

bewahrt ihn vor jedem «Übel», d. h., sokratisch gedacht, vor jeder
Schädigung seiner Seele.

82 Vgl. Politeia 613 b2f.: «E'ikôç y', ëtpr|, tov toioütov |if| à|i£>xtarôai into toû öpoiou.»
83 Das wesenhafte Gutsein «des Gottes» (Singular!), der nur gute Wirkungen hervorbringt

und nur als die Ursache des Guten angenommen werden darf, entfaltet geradezu
programmatisch die platonische «Theologie» (vgl. Politeia 378 a5f.: Die Frage des Adeimantos
nach «oi Tintoi rtepi ûeokoyîaç ttveç av elev») am Ende des zweiten Buches der Politeia, vgl.
379 a5 - 383 c4, bes. 379 bl, c2ff., 381 b4 etc.; ihr hoffe ich alsbald eine ausführliche
Interpretation widmen zu können.



264 Zur Frage nach dem Tod in Piatons Apologie

cd) Viertes Merkmal: Die abschließende Verunsicherung des Erzählten - die
religiöse Herkunft der sokratischen Überzeugung vom Wesen des menschlichen

Todes

Es ist durchaus möglich, dieses letzte Merkmal der Charakteristik Fried-
länders in der bereits zitierten und interpretierten Wendung «Wenn wirklich
wahr ist, was gesagt wird» (41 c6f.) am Ende des Mythos erfüllt zu finden. Da
jedoch dieser «Unsicherheitsfaktor» (T. Meyer) nicht nur am Ende, sondern
auch am Anfang und in der Mitte des Mythos vorkommt, stellt dieser den
Mythos abschließende Hinweis auf den eingeschränkten Wahrheitswert des
Erzählten zumindest kein singuläres Merkmal dar. Ist es daher - stattdessen -
gleichfalls möglich, im letzten Satz der Apologie jenes Unsichermachen der
mythischen Rede zu finden?
Die berühmten Schlußworte des Sokrates lauten :

«Doch es ist schon Zeit, zu gehen, ich, um zu sterben, und ihr, um zu leben.
Wer aber von uns zu der besseren Sache geht, das ist jedem verborgen außer
dem Gott.»84

Mit diesem letzten Satz der Apologie schließt sich der die Schrift im ganzen
beherrschende Kreis des sokratischen Wissens des Nichtwissens85: Denn ob
das Leben oder das Totsein das bessere «JtQäypa» ist, bleibt menschenmöglichem

Wissen entzogen und allein dem Wissen des offensichtlich allwissenden

Gottes vorbehalten. Mit dieser letzten Hervorhebung des Ungenügens
und Versagens der menschlichen «aocpta» angesichts des Todes werden
sowohl der Jenseitsmythos als auch die Bestimmtheit der Annahme, der Tod sei

jedenfalls ein Gewinn, im Nachhinein wieder unsicher gemacht. Es kann aber
kein Zufall sein, daß die Apologie mit dieser radikalen Unterscheidung
zwischen menschlichem Nichtwissen und göttlichem Wissen, zwischen menschlicher

Ohnmacht und göttlicher Erhabenheit endet: Sokrates bringt damit zum
Ausdruck, daß das über den Tod Gesagte kein durch rationales Schließen und
Schlußfolgern selbst erworbenes und damit beherrschbares menschliches
Wissen, sondern daß es eine gegebene Gewißheit von göttlicher Herkunft ist:
Denn Gott allein86 eignet das allseits sichere Wissen, und damit auch das

84 42 a2-5: «àkXà yàg r)ör| inga ràttévai, èpoi pèv (fotodavovpÉvcp, épïv ôè ßtcoaopEvor
cHtÖTepoi ôè r]|i(üv eq^ovtcu èju äpEtvov Jtgâypa, aôr|Xov jtavTL jtkr|v r) tcö öerä.»

85 Vgl. auch Meyer, Piatons Apologie, 166 (wie Anm. 10): «Sokrates endet mit der
Einsicht, die er bei seiner elenktischen Tätigkeit gewonnen hat: daß ein unermeßlicher Abstand
die menschliche Sophia von der Fülle göttlicher Weisheit trennt, und er zeigt, daß schon das

Wissen des Nichtwissens hinreicht, eine sittliche wahrhaft fromme Haltung zu begründen.»
86 Deutlich hervorgehoben steht am Ende dieser Schlußaussage der Apologie der Hauptsatz

(«... ctÔT|kov ttavrl jrXrjv i) tb> üerä») und wiederum am Ende des Hauptsatzes die
Gottesbezeichnung: Sokrates beschließt seine «Apologie» mit einem Hinweis auf «den Gott», weil
er selbst das von Gott gesandte «jtapâÔEiypa» (vgl. Apol. 23 bl) eines Philosophen und
Erziehers, eines gottgewollten Menschseins und darum der Hinweis auf das Göttliche selbst ist,
vgl. hierzu die Überlegungen zum vorbildhaften Charakter der Gestalt des Sokrates in den

Augen Piatons von MEYER, Piatons Apologie, 167 (wie Anm. 10): Sokrates ist ein Paradigma
«in seinem Ethos wie in seinem Erkennen»: Zum einen ist er ein «Beispiel», das zur Erkenntnis,



Zur Frage nach dem Tod in Piatons Apologie 265

Wissen um das Wesen des (menschlichen) Totseins, der Mensch dagegen
erreicht von sich aus, aus eigener Kraft, im besten, durch Sokrates selbst
repräsentierten Fall nur das Wissen seines Nichtwissens, worin für Sokrates die
«menschliche Weisheit» liegt.87 Bescheidet sich aber der Mensch mit dieser
ihm eigenen Weisheit, dann wird ihm - denn die Grundaussage des Jenseitsmythos

wird durch diesen nachträglichen erkenntnismäßigen Vorbehalt
keineswegs falsifiziert - von dem, der allein das wirkliche Wissen vom Wesen
des Todes besitzt, eine (innere) Gewißheit darüber gegeben, daß das Totsein
für den «guten Mann» die «bessere Sache», das «ct|ieivov jtQäypa», ist
gegenüber seinem Leben auf Erden. Sokrates kann seine Überzeugung nur
von dem das Totsein alleine wissenden Gott geschenkt worden sein. Und weil
diese Gewißheit religiöser Natur ist, läßt sie sich nicht in die Rede des Logos,
sondern nur in das Sagen des Mythos übersetzen, dessen Ursprungs- und
Herkunftsbereich das Religiöse ist.

Das auch geistesgeschichtlich Bedeutsame an der sokratischen
Auffassung des menschlichen Todes liegt darin: Was der Tod für den Menschen
bedeutet, wird durch sein (jeweiliges) Leben entschieden. Daher muß die Sorge

des Menschen sich richten auf seine Bewährung im Leben, auf die Reinigung

oder Besserung seiner Seele. Nach Maßgabe dieser Bewährung
entscheidet es sich, ob der Tod ein Glück oder ein Unglück für den Menschen
wird. Für Sokrates ist nur eine solche Vorstellung vom Tod annehmbar, die
den Gedanken eines Gerichts, einer ausgleichenden Gerechtigkeit impliziert.
Denn nur diese Auffassung vom Tod führt zu jenen ethischen Konsequenzen,
zu denen die Schlußparänese des Mythos zumindest indirekt aufruft.

nämlich zum Wissen des Nichtwissens, führen soll, zum anderen ist er ein sittliches Vorbild und
als solches der wahre Erzieher (vgl. 25 b2f.), vgl. DerS., Piatons Apologie, 168 (wie Anm. 10):
«Sokrates ist ein Exempel für das Wissen des Nichtwissens, denn für ihn ist in diesem Wissen
schon seine Verbindlichkeit für das Handeln beschlossen, also ein ethisches Moment. An ihm
läßt sich erkennen, was unter <Weisheit> zu verstehen ist. Da Sokrates selbst im Angesicht des

Todes jene wissende Bescheidung unter die göttliche Weisheit bewährt, kommt ihm zugleich
der Rang eines sittlichen Vorbildes zu. Nicht umsonst stellt er sich in die Gefolgschaft des

Achill, des größten Vorbilds, das die Überlieferung kannte (28cd)»; als echtes Vorbild kann
Sokrates aber nur wirksam werden, wenn er nicht nur Paradigma, sondern auch Person ist,
«genauer: er ist Person, in der sich das Paradigmatische konkretisiert» (ebd., 169); schließlich
ist Sokrates für Piaton auch das Paradigma eines Philosophen, ist die «personal konkretisierte»,
die Gestalt gewordene Philosophie selbst, vgl. Meyer, ebd., 169 (wie Anm. 10): «Wenn
Sokrates als Paradigma für das Wissen des Nichtwissens, für die <Menschenweisheit> bezeichnet
wird, so gilt damit neben seinem ethischen auch sein erkenntnismäßiges Verhalten als

paradigmatisch: der die Einsicht in sein Nichtwissen gewonnen hat, wird zum (piko-ootptôv, zum
Weisheits-Sucher. Kein Zweifel, Sokrates ist der vorbildliche Philosoph, wie er der vorbildliche
Erzieher ist.»

87 Vgl. 23 a5-b4: «Es scheint aber, ihr Männer, in Wirklichkeit der Gott weise zu sein und
mit diesem Orakel dies zu sagen, daß die menschliche Weisheit wenig, ja gar nichts wert ist, und
er scheint dies nicht vom Sokrates zu sagen, sondern sich nur meines Namens bedient zu haben,
indem er mich zum Beispiel machte, wie wenn er sagte: <Von euch, ihr Menschen, ist dieser am
weisesten, der, wie Sokrates, erkannt hat, daß er in Wahrheit nichts wert ist in bezug auf die
Weisheit»»



266 Zur Frage nach dem Tod in Piatons Apologie

Schließlich ist die sokratische Überzeugung vom Wesen des menschlichen
Todes auch Ausdruck eines gegebenen, eines religiösen «Wissens», das dem
Menschen zuteil wird, wenn er sich - auch darin ist Sokrates Paradigma - mit
der ihm eigenen, seiner menschlichen Weisheit, dem Wissen seines
Nichtwissens, bescheidet und in Gehorsam den Weisungen des Göttlichen folgt.88

88 Sokrates gehorcht Gott mehr als den Menschen, vgl. 29 d3f.: «... netoopai ôè päAAov
tö> Oed) fj ûpîv»; die Formulierung des Sokrates erinnert unwillkürlich an Apg 5,29b:
«jteiôapxËÎv 6eï Oed) päXAov ü àvôçdijtoiç»; vgl. auch Apol. 37 e5 - 38 al: «èàvre yàg
Xéytii öti trâ Oed) ràtEiÔEÎv tout' Ècrtiv Kai ôià tout' àîmva-rov f|ouxiav äysiv...»: Das

Aufgeben seines «JtQÖypa» bedeutete für Sokrates, dem Gott ungehorsam zu sein, was ihm

völlig unmöglich ist («Kai ôià toüt' àôûvatov r|<ruxiav ayeiv»).


	Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie

