Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)

Heft: 3

Artikel: Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie
Autor: Enders, Markus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761421

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761421
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARKUS ENDERS

Zur Frage nach dem Tod in Platons
Apologie”

I. Methodische Prolegomena

Angesichts der von der Apologie! beschriebenen historischen Situation — des
Prozesses und der richterlichen Entscheidung iiber Leben und Tod des
Sokrates? — kommt der in diesem platonischen Friihdialog, naheliegen-
derweise von Sokrates selbst gestellten Frage nach dem Wesen und der
existentiellen Dimension des Todes eine groBe Bedeutung zu. Bedeutsam ist
diese Frage nach dem (menschlichen) Tod aber auch fiir das Verstédndnis der
Person des Sokrates, insbesondere seiner religissen Haltung und Uberzeu-
gung. Dieser Aspekt aber ist in der Sokrates-Forschung bislang allgemein
vernachlissigt und meist sogar iibersehen worden.? Bevor wir uns der

* Alfons Heckener in memoriam

1 Zur Datierung der Apologie vgl. die umfangreichste neuere Studie zur Apologie von
BRICKHOUSE, Thomas C./SMITH, Nicholas D., Socrates on Trial, Oxford 1989, 2: «Since there is
reason to believe that all the early dialogues had been completed prior to Plato’s first trip to
Syracuse sometime around 387, we can have some confidence that the Apology was written at
some point during roughly the first decade following Socrates' trial. Any more precise dating of
the work is probably impossible.»

2 Zur Frage nach der historischen Authentizitit des in der Apologie berichteten
ProzeBverlaufs, einschlieBlich der Reden des Sokrates, vgl. die ausgewogene Argumentation von
BRICKHOUSE/SMITH (wie Anm. 1), 2-10, die zu dem Ergebnis kommt (ebd., 9): «Since there is
no compelling reason to doubt the basic accuracy of the Apology and at least some reason to
think it accurate, we conclude (as have most commentators) that more probably than not the
Platonic version captures at least the tone and substance of what Socrates actually said in the
courtroom.»

3 So bleibt etwa bei Helmut KUHN in seinem bekannten Buch, Sokrates, Versuch iiber den
Ursprung der Metaphysik, Miinchen 21959, das Verhiltnis des Sokrates zum Tod thematisch
unberiicksichtigt; das Gleiche gilt bedauerlicherweise von der ansonsten sehr aufschluBreichen
Sokrates-Monographie von SANTOS, Gerasimos Xenophon, Socrates, Philosophy in Plato's Early
Dialogues, London/Boston/New York, 1979, der diese Thematik iiberhaupt nicht, auch nicht im
dritten Teil dieses Buches iiber die Ethik des Sokrates (vgl. 183-303), behandelt; die jiingste
groBere Sokrates-Monographie im deutschsprachigen Raum von BOHME, Gemot, Der Typ
Sokrates, Frankfurt a. M., 1988, beinhaltet zwar ein Kapitel «Sokrates und der Tod» (201-212),
paraphrasiert darin aber nur die disjunktive Bestimmung des Totseins durch Sokrates in der
Apologie, vgl. ebd., 209f.



238 Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie

Analyse jener Textabschnitte zuwenden, die den Tod in irgendeiner Hinsicht
zum Gegenstand haben, ist eine methodische Voriiberlegung unerldBlich: Zu-
nichst sollen die in der Apologie feststellbaren Einzelaspekte der Todes-
thematik zusammengetragen und in ihrem strukturellen Zusammenhang
vergegenwirtigt werden. Wenn sich die Reihenfolge der behandelten
«Todesaspekte» zumindest partiell mit ihrem Vorkommen in der Apologie
selbst deckt, so ist diese Entsprechung nicht zufilliger Natur, sondern in der
sachlichen Notwendigkeit begriindet, das in der Apologie selbst grundgelegte
Strukturprinzip fiir die Entfaltung der Einzelaspekte der Todesthematik
nachzuzeichnen und zu verdeutlichen. So miiBte im Verlauf der Untersuchung
eine Entwicklungslinie sichtbar werden, die auf einen Kern innerhalb der
Todesthematik hinauslduft, der den Strukturzusammenhang aller Einzel-
aspekte gewihrleistet. AnschlieBend werden die beiden von Sokrates in seiner
dritten und letzten Rede in der Apologie genannten Bestimmungen des
menschlichen Totseins einer ausfiihrlichen Analyse unterzogen, wobei das
hauptséchliche Augenmerk sachgemiB auf die zweite (mythische) Deutung
des Todes gerichtet ist. Diese wird schlieBlich auf jene vier Kriterien der
«eschatologischen Mythen» bei Platon hin iiberpriift, die Paul Friedldnder
entwickelt hat und deren Verifizierung am Jenseitsmythos der Apologie zu
einem genaueren Verstindnis seiner Struktur und seiner Aussageabsicht fiihrt;
daraus aber geht die sokratische Uberzeugung vom Wesen des menschlichen
Todes hervor, deren Herkunft aus dem religiésen Verhiltnis des Sokrates zu
«dem Gott» abschlieBend sichtbar gemacht wird.

II. Die Strukturelemente der Thematik des Todes

1. Die Todesahnung des Sokrates und sein Bewufitsein von der gottlicher
Fiigung seines gewaltsamen Todes

DaB Sokrates vom Anfang seines Prozesses an und nicht erst in dessen
Verlauf eine «Ahnung» von dessen Ausgang, eine innere Gewiheit vom bald
bevorstehenden eigenen Sterben besitzt, zeigt bereits folgende Stelle (Apol.
18 e5-19 a7):

«... und ich muB versuchen, die verleumderische Meinung (sc. von mir), die
ihr in langer Zeit erhalten habt, euch in so kurzer Zeit (sc. wieder) zu
nehmen. Zwar diirfte ich wohl wiinschen, daB dies so geschehe, wenn es so
besser ist sowohl fiir euch als auch fiir mich, und daB ich etwas ausrichte
durch meine Verteidigung. Ich glaube aber, dal dies schwer ist, und es
entgeht mir keineswegs, wie es damit steht. Doch dies gehe nun, wie es dem
Gott lieb ist, ich muB dem Gesetz gehorchen und mich verteidigen.»

Als Kenner der menschlichen Natur entgeht es Sokrates nicht («o¥ wdvv pe
AavDdvew»), daB es «schwer», ja fast unmdglich ist, in der kurzen ihm zur
Verfiigung stehenden Zeitspanne eine so lange gewachsene und darum so fest
verankerte «Verleumdung» gegen ihn zu entkréften; doch es gibt neben seiner



Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie 239

Menschenkenntnis noch eine zweite, ins Religiose hineinragende Wurzel
seiner Todesahnung. Denn wenn auch die Wendung «... wie es dem Gott lieb
ist» (19 a6: «bwy T® Ved® ¢ihov») nach Weber* eine «allgemeinge-
brauchliche» ist, so deutet ihre Inanspruchnahme durch Sokrates an dieser
Stelle, d. h. auf dem Hintergrund seines Prozesses und seiner dadurch be-
dingten Todesgefahr, bereits an, daB Sokrates den von ihm vermuteten
Ausgang des Prozesses als unter der Fiihrung und Fiigung «des Gottes»’
stehend «weiB»; wenn aber sein Tod von dem Gott selbst gewollt und gefiigt
ist, dann kann er nichts Schlimmes bedeuten, kann das Totsein kein «xakdv»,
kein «Ubel», sein. Diese Deutung wird bestitigt durch 36 a2f. (sein Tod
kommt fiir Sokrates nicht unerwartet), ferner durch 39 b7/8 («Dies aber
mubBte vielleicht auch so kommen, und ich glaube, da8 es gut so ist»), durch
40 a—c, wo Sokrates aus dem Ausbleiben seines Daimonion schliefit, da8 das
Totsein unmoglich ein Ubel sein konne, vielmehr ein groBer Gewinn sein
miisse, und schlieBlich ganz eindeutig durch 41 d3-5 («Auch meine
Angelegenheiten haben jetzt nicht zufillig diesen Ausgang genommen,
sondern dies ist mir deutlich, da jetzt schon gestorben und der Miihen
entledigt zu sein, das Beste fiir mich war»), wo Sokrates seiner religiosen
Uberzeugung Ausdruck verleiht, daB sein Schicksal eines gewaltsamen Todes
nicht zufillig ist, sondern gottlicher Fiigung und Verfiigung entspringt.® In
dieser (subjektiven) GewiBheit des Sokrates, daB sein Tod von dem Gott
selbst gewollt und gefiigt ist, so daB das Totsein, zumindest fiir ihn selbst,
kein Ubel sein konne, liegt der Zusammenhang der sokratischen Todesahnung
mit der fiir die Todesproblematik der Apologie im ganzen — wie sich noch
zeigen wird — zentralen Frage nach der Bestimmung des menschlichen
Totseins.

2. Die sokratische Deutung der menschlichen Todesfurcht

Ein weiterer Aspekt des in der Apologie differenziert betrachteten Todesphé-
nomens ist die Todesfurcht, die erstmalig in 28 b thematisiert wird. Sokrates
setzt sich mit einem von ihm selbst konstruierten, das durchschnittlich-

4 Vgl. WEBER, Fanz Josef (Hg.), Platons Apologie des Sokrates, Paderborn 1978, 33.

3 In der Apologie ist damit unmittelbar stets Apoll, der delphische Gott, gemeint; vgl. 20
e8ff., 22 a4, 23 a5-7, 23 b5, 30 aSff., 30 d7f., 30 3,6, 31 a6ff., 37 e6, 40 bl, 42 a5 (die
einfachen Stellenangaben beziehen sich stets auf die Apologie, die Ubersetzungen stammen vom
Verfasser); von Sokrates angesichts einiger auf Vollkommenheit hinweisender Ziige «seines
Gottes» zu behaupten, er sei bereits ein Monotheist gewesen, ignoriert sein Bekenntnis, daB8 er
selbst durchaus an «Gitter» glaube, wie keiner seiner Ankléger, vgl. 35 d1-8; dieses Bekenntnis
allerdings ldB8t zugleich durchscheinen, daB Sokrates an das «Gottliche» der Gotter, an das
Einheitlich-Gottliche und seine Vollkommenheit glaubt, wenn er seinen Ankligern einen weit
geringeren Gottesglauben zuspricht: Denn fiir ihn zeigt und bewihrt sich der wirkliche
Gottesglaube eines Menschen in seinem sittlichen Lebenswandel.

Das offenkundig widerstandslose Einverstindnis des Sokrates mit seinem Geschick; vgl.
35 el — 36 al (Sokrates ist nicht «unwillig» bez. des Geschehenen), ist eindeutig religids
motiviert, vgl. 35 d7f.: «... und ich iiberlasse es euch und dem Gott, iiber mich zu entscheiden,
wie es am besten sein wird fiir mich und fiir euch.»



240 Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie

alltidgliche Denken und Empfinden der Menschen nichtsdestoweniger treffend
wiedergebenden Einwand auseinander (28 b3-5):

«Schiamst du dich wirklich nicht, o Sokrates, einer solchen Beschiftigung
nachzugehen, deretwegen du jetzt Gefahr ldufst, zu sterben?»

Diesem (fiktiven) Einwand entgegnet Sokrates mit dem Hinweis (vgl. 28 b5-
9), daB in jedem Falle der ethischen Norm, hier dem «dixowov» (dem, was
gerecht ist), der Vorzug gegeben werden und um ihretwillen alles getan
werden miisse, selbst um den Preis des eigenen Lebens. Als Beispiel fiir solch
ein idealtypisch-vorbildhaftes Handeln fiihrt er das des Achill (als des glédn-
zendsten Helden im trojanischen Krieg) an, der das Tun des Guten — bei
Achill den Vollzug der Rache fiir Patroklos an Hektor — hoher achtete als sein
eigenes Leben, von dem er auf Grund der Warnung seiner Mutter Thetis
wufte, daB er es beim Vollzug der Rache verlieren wiirde.” Daran aber zeigt
sich, daB Sokrates der Todesfurcht® keinen sittlichen Wert zubilligt, im Ge-
genteil: Sie motiviert zu einem falschen Handeln.? Sie selbst aber ist, formal
betrachtet, die AnmaBung eines Wissens, in dessen Besitz der Mensch
prinzipiell nicht kommen kann!®, inhaltlich gesehen die Einbildung, das Tot-
sein sein ein Ubel.!! Auffallend an dieser intellektuell-sokratischen Aus-
legung der menschlichen Todesfurcht als Furcht vor dem Zustand des
Totseins'? ist zudem die Vermutung des Sokrates, daB der Tod vielleicht
sogar das groBte aller Giiter fiir den Menschen ist (29 a7f.); daB dieser Mog-
lichkeit die Priferenz des Sokrates gilt, deutet ihre ironische Férbung an, die

7 Vgl. 28 b9-d5, bes. c4—-8; zur Weissagung des Todes des Achill durch seine Mutter Thetis
vgl Ilias (S 94—96) «Tov & atte thocrssute @sug Kata 6a1cgu xsovoa «(mcvpogog o1 pot,
'relcoc;, gooem, ol’ ayogs'ustg avtika yao tol Exerta ped’ "Extopa mbéTpOG £TOTHOG.»

8 Die er, durch einige Beispiele belegt, weit von sich weist, vgl. 30 d1-5 (in ironischer
Kommentierung seiner augenblicklichen Situation: Er hilt den Tod nicht fiir ein Ubel, aber das
widerrechtliche Téten eines anderen), 32 a5-8, 32 c2f., c8—d2.

Bezeichnenderweise bringt Sokrates die Todesfurcht — als Motiv eines falschen Handelns
— héufig in einen Gegensatz zu echten sittlichen Werten und spricht von ihr stets in
genn%schhtz:gem Ton, vgl. 28 d9f., 28 e6, 29 a3f.

Vgl. 29 a4-8: «Denn den Tod zu fiirchten, ihr Minner, ist nichts anderes als sich
einzubilden, wissend zu sein, ohne es (wirklich) zu sein. Denn sie (sc. die Todesfurcht) ist die
Einbildung, etwas zu wissen, was man nicht weiB, Denn niemand kennt den Tod, und damit
weil auch keiner, ob er nicht fiir den Menschen das groBte aller Giiter ist»; 29 b1f.: «Wie aber
ist dies nicht derselbe tadelnswerte Unverstand, der Glaube, etwas zu wissen, was man nicht
weil?» Vgl. hierzu MEYER, Thomas, Platons Apologie, Stuttgart 1962 (Tiibinger Beitrige zur
Altertumswissenschaft, Heft 42), 163: «Sokrates' Verhiltnis zum Tode wird zunichst vom
Wissen des Nichtwissens bestimmt: er weiB nicht, ob der Tod ein Gut oder ein Ubel ist.»

11 ygl. 29 a8-b1: «... sie aber fiirchten ihn, so als ob sie wiiBten, daB er das groBte Ubel
ist.» Daher ist Todesfurcht nach Sokrates ein unverniinftiges Verhalten, vgl. Gorgias 522 d7-
ed; zu 522 d7f. in diesem Abschnitt aus dem Gorgias vgl. die Parallele in der Apologie 38 d6ff.

2 Sokrates kennt durchaus das reelle Motiv fiir die Todesfurcht der meisten Menschen: Sie
hédngen an ihrem Leben und wollen es so lange erhalten, wie es nur irgend geht. Das Streben
nach Selbsterhaltung als oberste Maxime lehnt er aber entschieden ab, vgl. Kriton 48 bSf.,
Gorgias 512 d6-e5.



Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie 241

sie dadurch erhilt, daB sie mit der allgemein verbreiteten Todesfurcht kon-
frontiert wird (29 a8-b1).

3. Die Faktizitdt eines unzureichenden Wissens «dessen, was sich im Hades
befindet» (1a v “Aidov)

Auf dem Hintergrund der von Sokrates «entdeckten» aporetischen Grund-
situation des Menschseins wird seine zunéchst intellektualistisch anmutende
Bestimmung der menschlichen Todesfurcht allerdings ver-sténdlich. Denn
auch dem Tode, genauer: dem Wesen des Totseins, stehen wir nur als Nicht-
wissende gegeniiber.!3 Zum Bereich des NichtwiBbaren aber gehort auch «td
£€v “Aldou» («das, was sich im Hades befindet») — allerdings mit der leicht
iibersehenen Einschriankung: «... weil ich kein hinreichendes Wissen besitze
iiber das, was sich im Hades befindet» (29 b5: «6TL oUk €idwg lkavig
mepi»). Der Gebrauch des adverbialen «ixkav@c» («hinreichend») deutet die
Faktizitit eines Wissens «iiber das, was sich im Hades befindet» an, wenn
auch eines unzureichenden, ungeniigenden Wissens. Unzureichend kann die-
ses Wissen nur sein, wenn sein GewiBheitsgrad geringer ist als der des durch
den Adyoc vermittelten Wissens. Und doch muB} dieses Wissen so beschaffen
sein, daB es der Adyog nicht zu widerlegen und damit gegenstandslos zu
machen vermag. Was fiir eine Art von Wissen aber erfiillt gerade diese
Bedingungen? Auch hier hélt die Apologie selbst eine Antwort bereit, und
zwar mit der mythischen Bestimmung des Totseins als einer «Auswanderung

. von hier an einen anderen Ort» (40 e4f.: «dwodnuijool ... EvDévde eig
dAlov té6mov») und der Schilderung des gliicklichen Schicksals der guten
Seelen im Hades (40 e — 41 e). Unzureichend ist dieses Wissen also deshalb,
weil es von der Art eines mythischen, in der Form des Mythos verwahrten
Wissens ist! — Das Motiv des Nichtwissens des Totseins greift Sokrates in
seiner zweiten Rede, nach erfolgtem Urteilsspruch, noch einmal beilédufig auf.
Er — so sagt Sokrates bei der Begriindung seiner Gegenschét-zung, im
Prytaneion gespeist zu werden!# — werde nicht selbst gegen sich sprechen, so

13 Vgl. 29 a6ff.; daher kommt Sokrates in 29 a4—b9 auch auf seine ihn vor den Menschen
auszeichnende cogia zu sprechen, die grundsitzlich in seinem Wissen um sein Nichtwissen
(vgl. 23 b2-4, 29 b2-6), insbesondere aber in seinem Wissen um die prinzipielle UnwiBbarkeit
(im Sinne eines beweisfihigen Wissens) der von ihm so genannten «td péyiota» (22 d7), der
«groBten Dinge», besteht; diese miissen, wie MEYER, Platons Apologie, 90f. (wie Anm. 10),
gezei%t hat, «mit dem Guten identisch sein».

12 Dieser Gegenantrag des Sokrates ist unterschiedlich bewertet worden: Romano
GUARDINI, Der Tod des Sokrates, Eine Interpretation der platonischen Schriften Euthyphron,
Apologie, Kriton und Phaidon, Godesberg 21947, 106, sieht in ihm die AuBerung eines un-
geheuerlichen und in der gegebenen Situation notwendigerweise provokativ wirkenden An-
spruchs: «Das Prytaneion war ein 6ffentliches Gebiude, in welchem der geschiftsfiihrende Aus-
schuB des obersten Staatsrates, ferner die Ehrengiiste der Stadt, besonders ausgezeichnete Biirger
und die Sieger in den olympischen Spielen auf Staatskosten ihre Mahlzeiten einnahmen. Welch'
ein Anspruch also — umso herausfordernder, als die Begriindung, die ihm gegeben wird, noch
dazu einen Seitenhieb auf die Lieblinge des Volkes, nimlich die Sieger in Olympia enthilt»;
damit ignoriert Guardini allerdings Sokrates' eigene Rechtfertigung seiner Gegenschiitzung, in



242 Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie

als ob er etwas Schlechtes verdiene, weil er etwa den Tod fiirchtete, von dem
er doch sage, daB er nicht wisse, ob er ein Gut oder ein Ubel sei (vgl. 37 b5—
7). Diese abermalige Erwihnung seines Nichtwissenkonnens des Totseins
unterstreicht die bereits getroffene Feststellung, dal das Nichtwissen fiir den
platonischen Sokrates der Ausgangspunkt seines Umgangs mit dem Tod ist. —
Nach Behandlung von drei Strukturelementen der Todesthematik in der
Apologie kann bereits festgehalten werden: Sowohl der zuvor entfaltete
Gedanke der Voraussetzung eines mythischen Wissens von «td £€v “Atdou»
als auch die genannte sokratische Intellektualisierung der menschlichen
Todesfurcht durch ihre Reduktion auf die AnmaBung eines Wissens vom Zu-
stand des Totseins (einschlieBlich der von Sokrates in ironischer Form
favorisierten Moglichkeit, daB der Tod das groBte Gut fiir den Menschen sein
konnte) weisen unverkennbar die in 40 ¢ — 41 c eigens gestellte und beant-
wortete Frage nach dem Wesen des Totseins als den Kern der ganzen To-
desthematik aus. Die gleiche Feststellung gilt fiir den zuerst behandelten
Todesaspekt: Denn auch bei der Erorterung der sokratischen Todesahnung
und ihrer Herkunft muBte aus inneren Griinden die Frage nach dem Wesen
des Totseins aufgeworfen und sogar tendenziell vorentschieden werden. Da-
her zeigt sich uns jenes in den methodischen Prolegomena behauptete
Strukturprinzip fiir die Entfaltung der dem Todesphédnomen immanenten Ein-
zelaspekte nun erstmals deutlicher und bestimmter: Die Frage nach dem
Wesen des Totseins ist deshalb fiir die Thematik des Todes in der Apologie
zentral und entscheidend, weil sie als Strukturprinzip fiir das Versténdnis aller
anderen Teilaspekte des Todesphdnomens fungiert. Es nimmt gewil nicht
wunder, wenn fiir den im Angesicht des Todes stehenden Sokrates genau
diese Frage im Vordergrund steht.

4. Der Tod — vielleicht das grdfste Gut fiir den Menschen?

Die obige These von der Mittelpunktstellung des als ein Zustand gedachten
«Totseins» (to teVvdvow) findet eine weitere Bestitigung in dem bereits
zitierten Textabschnitt 29 a4-b9: Wenn Sokrates die — wegen der Nichtwif3-
barkeit des Todes prinzipiell zuldssige — Moglichkeit in Erwigung zieht, daB

Gegenschitzung, in der dieser den von Guardini erhobenen Einwand gleichsam schon in nuce
vorwegnimmt, vgl. 37 a2-6; zum vermeintlichen «Todeswillen» des Sokrates, den Guardini in
diesem Gegenantrag durchscheinen sieht, vgl. DERS., ebd., 108; an spiterer Stelle korrigiert
Guardini seinen indirekten moralischen Tadel an dem «verborgenen» Todeswillen des Sokrates
wieder, den er mit dem sokratischen BewuBltsein von der gottlichen Fiigung seines
Todesschicksals zu verwechseln scheint, vgl. DERS., ebd., 122. Dagegen hat A.E. TAYLOR
diesen Gegenantrag des Sokrates zu Recht als dessen Treue gegeniiber seinen eigenen Prinzipien
und damit als ein auch in moralischer Hinsicht untadeliges und konsequentes Verhalten
bewertet, vgl. DERS., Socrates, Connecticut 1976 (Reprint), 126; im gleichen Sinne
argumentieren BRICKHOUSE/SMITH, Socrates on trial (wie Anm. 1), 219, zum Gegenantrag des
Sokrates: «... is the only alternative he can propose consistently with his moral principles»; vgl.
auch WEST, T.G./WEST, G.S. (Hgg.), Four Texts on Socrates, Plato's Euthyphro, Apology, and
Crito and Aristophanes' Clouds, London 1984, 21f.



Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie 243

der Tod «fiir den Menschen das groBte unter allen Giitern ist» (29 a7f.), iro-
nisiert er nicht nur die Todesfurcht der «Vielen», die ja illegitimerweise das
Gegenteil annimmt, sondern nimmt auch, zumindest in abstrakter Form, die
spéter formulierte (vgl. 40 e — 41 c) zweite «Todesdefinition» vorweg. Zwar
erscheint an dieser Stelle die Annahme, der Tod sei vielleicht das groBte Gut
fiir den Menschen, noch als pure logische Moglichkeit, aber die Tatsache, dal
sie von Sokrates in bewuBlter Abhebung zur Meinung der «Vielen» ausge-
sprochen wird, spricht fiir die Wahrscheinlichkeit dieser Annahme.!> Damit
liegt die Vermutung nahe, daf8 die abstrakte Formel «1@ dvOpodrg Tdvrmv
péylotov Ov T@v ayaddv» die Aussageabsicht des spiteren (40 e — 41 ¢)
Todesmythos im voraus andeutet und damit als ein weiteres Glied in der
Kette derjenigen Aussagen gelten kann, die in der Frage nach dem Wesen des
Totseins kulminieren.

5. Die «Todesflucht» als Konsequenz der Todesfurcht und das Bild vom
Wettlauf zwischen «der Bosheit» (7 kaxia) und «dem Tod» (6 0dvatog)

Werfen wir noch — vor Behandlung des Totseins — einen Blick auf den
Stellenwert der Todesthematik im ersten Teil der dritten und letzten Rede des
Sokrates, die er zu den «ungerechten» Richtern, die fiir seine Verurteilung ge-
stimmt haben, spricht. Wenn sie — so deutet er ihnen mit Bezug auf sein
bereits vorangeschrittenes Alter (er ist schon «dem Tod nahe» [38 cT7:
«Davdtov 8¢ €yylc»]) an — nur noch eine kurze Zeit, ndmlich bis zu seinem
natiirlichen Tode, gewartet hitten, hatten sie sich den Vorwurf und die
Beschuldigung, ihn ungerechterweise verurteilt zu haben, ersparen konnen.!6
Obwohl er sie, wie Sokrates anschlieBend (vgl. 38 d—e) deutlich macht, mit
ihren eigenen Waffen hitte schlagen konnen, zieht er es vor, nach wahrheits-
gemiBer Verteidigung zu sterben, statt sich mit unlauteren Mitteln die Los-
sprechung von der Anklage zu erkaufen, weil das Ansinnen, «mit allen
Mitteln den Tod zu flichen» (vgl. 39 al), ethisch nicht zu billigen ist.!” Es sei
fiir den, der es wagt, alles zu tun und zu sagen (vgl. 39 a5f.), relativ leicht,
dem Tod zu entgehen, viel schwerer aber sei es, der (sittlichen) Verderbtheit
zu entgehen, «denn sie lduft schneller als der Tod» (39 bl: «BdtTov Ydp
Davdtov Del»). Diese — auch kraft ihrer alliterierenden Prignanz - ein-

15 DaB dies die personliche Uberzeugung des historischen Sokrates sein diirfte, legt auch
das Zeugnis des Xenophon, Apologie, I,1 nahe: «@AL’ 6T 1101 Eavtd fYelTO OlOETATEQOV
eivar 100 Blov Bdvarov, Toto ol diecaprivioav»; vgl. auch TAYLOR, Socrates (wie Anm. 14),
126: «But there is a different belief (sc. die zweite Bestimmung des Totseins in Form des
Jenseitsmythos), and it is made clear that it is his own, that death for a good man is an entry on a
better life.»

16 Zur spezifisch sokratischen Verwendung dieses in der Gerichtsrede iiblichen Topos vgl.
MEYER, Platons Apologie, 42 (wie Anm. 10); zur sokratischen Verwendung der gerichts-
miiBilg’en Agonistik iiberhaupt vgl. DERS., ebd., 58f.

Die Rede vom «freiwilligen Sterben des Philosophen» (SLEZAK, Thomas Alexander,
Platon und die Schriftlichkeit der Philosophie, Berlin/New York 1985, 221) ist in diesem
Zusammenhang zumindest miBverstindlich.



244 Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie

drucksvolle Sentenz wendet Sokrates im Folgenden (vgl. 39 b1-6) auf seine
persdnliche Situation an: Er ist als der wegen seines Alters langsamere nun
auch von dem langsameren, dem Tod, eingeholt worden, seine jiingeren und
damit schnelleren Ankléger aber von dem schnelleren, der Bosheit («xoxio»).
Er ist von einer menschlichen Instanz (39 b4: «von euchy»), fiir die grundsitz-
lich und besonders in diesem Falle die Schuldfihigkeit charakteristisch ist,
schuldig gesprochen worden, sie aber sind «von der Wahrheit» (39 b3: «0mod
Tiig dAnDeiag»!®) der Bosheit und Ungerechtigkeit fiir schuldig erklirt
worden.!?

Welche Relevanz besitzt diese kurz erlduterte Texteinheit fiir unsere
Frage nach dem Tod, d. h. unter welchem Aspekt kommt das «Phédnomen des

18 Zu dieser Stelle vgl. WEST, Thomas G., Plato's Apology of Socrates. An Interpretation
with a new Translation, London 21980, 225: «The truth is personified here as a judge of justice
and injustice»; zu den auffallend hdufigen Versicherungen des Sokrates in der Apologie, das
Wahre bzw. die (ganze) Wahrheit zu sagen, vgl. 17 a3f.,, 17 b7f, 18 a5f. (Die dpetr| des
Redners ist es, das Wahre zu sagen), 20 d5f., 22 b6, 23 d7, 24 a5, a7f. (Das VerhaBtsein des
Sokrates als Wahrheitsbeweis seiner Aussagen), 33 clf. u. 6. Die durchgiingige Intention der
Verteidigungsrede des Sokrates auf Wahrheit hat MEYER, Platons Apologie, 25-40 (wie Anm.
10), an drei Punkten aufgezeigt: Am «Verhiltnis des Sokrates zur Sache», an seiner
wahrheitsgemiBen Darstellung seines eigenen Pragma; am «Verhiltnis des Sokrates zu den
Richtern» (vgl. DERS, ebd., 32: «Im Gegensatz zur Gerichtsrede betrachtet Sokrates also die
Norm als eigenstindige Realitit; sie bedeutet ihm so viel, daB er ihr sogar seine physische
Existenz aufzuopfern bereit ist. Von dieser grundsitzlich anderen Einstellung zur Norm aus ist
das in der <Apologie> vorliegende Verhiltnis des Sprechers zum Richter zu verstehen. Sokrates
macht von der Norm den Richtern gegeniiber zweierlei Gebrauch: er beurteilt sie nach der
Norm, und er weist sie fiir ihr eigenes Verhalten hin auf die Norm»; zur «Norm» vgl DERS.,
ebd., 30: «Die Norm ist ihrem Wesen nach iiberindividuell. Thr untersteht der Redner wie der
Richter; sie ist dem Zugriff des Redners entzogen»); und drittens am «Verhiltnis (sc. des
Sokrates) zu seinen Gegnern»; vgl. zusammenfassend DERS., ebd., 40: «Wihrend der
Gerichtsredner um jeden Preis siegen will, stellt Sokrates seine Ausfiihrungen unter das Gebot
der Wahrheit.»

19 7y der spitestens an dieser Stelle offensichtlichen Umkehrung der Gerichissituation vgl.
GUARDINI, Der Tod des Sokrates, 107, 113 (wie Anm. 14); vgl. ferner KUHN, Sokrates, 173 (wie
Anm. 3); zur Umkehrung der Verteidigungssituation in allen drei Verteidigungsreden des
Sokrates in der Apologie — Sokrates verteidigt sich nicht um seiner selbst, sondern um seiner
Richter willen, damit sie sich nicht gegen ihn als die groBte Gabe Gottes an sie versiindigen, vgl.
30 d5-el — vgl. besonders SLEZAK, Platon, 231 (wie Anm. 17): «War er als Angeklagter in
Wirklichkeit Verteidiger seiner Richter, so wird Sokrates nach dem Urteil zu ihrem Richter, Er
selbst hatte es verschmiht, sein Leben um den Preis der Schlechtigkeit und des Ungehorsams
gegen Gott freizukaufen; die <Richter> aber haben es nicht verschmiiht, sich um den Preis der
Schlechtigkeit von dem ldstigen Erwecker zu befreien. Was sie sich damit zuerkannten, ist
Schlimmeres als der Tod: ein Leben ohne Priifung — ein Leben, iiber das Sokrates das Urteil
«nicht lebenswert» spricht (38 a5). Solchen <Richtern> spricht der wahre Richter denn auch die
Bezeichnung <Richter ab. Nur die, die fiir Freispruch stimmten, haben Anspruch auf diesen
Namen (40 a2). Der Angeklagte war mithin das RichtmaB, an dem die Athener sich auszurichten
hatten. In ihrer Mehrheit waren sie dazu nicht imstande. So endet die Verteidigungsrede der
Athener durch ihren Sachwalter Sokrates mit ihrer Verurteilung durch seinen Spruch als
Richter.» Diese Umkehrung der Gerichtssituation verkennen Brickhouse und Smith, indem sie
fiir den (Selbst-) Verteidigungscharakter der sokratischen Reden in der Apologie eintreten, vgl.
DIES., Socrates, 40f., 210ff. u. 6. (wie Anm. 1).



Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie 245

Todes» hier in den Blick? Zuerst begegnen wir dem «Tod» im Wissen des
Sokrates um seine Todesnihe auf Grund seines vorgeriickten Alters («Davad-
Tov 0 £yyug»). Dann wird der Tod hinsichtlich der hiufigsten Reaktion
derer beleuchtet, die ihn als fiir sich moglicherweise unmittelbar bevorstehend
erfahren, d. h. unter dem Aspekt der «Todesflucht», die nur die Konsequenz
aus der bereits erlauterten Todesfurcht ist: Die den Tod fiirchten, suchen ihm
mit allen Mitteln zu entgehen und machen sich gerade dadurch schuldig. Fiir
den die Wachheit des BewuBtseins verkoérpernden Sokrates wird abermals
deutlich, wie irrationales Verhalten — die AnmaBung eines Wissens iiber einen
Bereich, der sich prinzipiell menschenmoglichem Wissen entzieht — Handlun-
gen zeitigt, die ihre Trager schuldig werden lassen.

Welche Aussageabsicht eignet schlieBlich dem Bildvergleich zwischen
der schnelleren «xoxio» und dem langsameren «Udvatoc»? Zur Beant-
wortung dieser Frage stelle man sich das aus dem Bereich des sportlichen
Wettkampfs genommene Bild plastisch vor Augen?: Beide, «Ddvatoc», der
Tod, und «xoxio», die (sittliche) Schlechtigkeit, laufen von einer Startlinie
aus gleichzeitig los. Ihr gemeinsames Ziel ist der vor ihnen laufende, von
beiden noch nicht eingeholte, in seinem Handeln noch nicht der Eigen-
verantwortlichkeit fahige junge Mensch. Wenn nun die «kaxio» in jedem
Falle («0dtTtov yap Davdtov Uel» [«denn sie lduft schneller als der Tod»] ist
allgemeingiiltig formuliert!) schneller ist als der Tod, so bedeutet dies, daB sie
das vor ihr laufende junge Menschenkind von jenem Punkt an, an dem dessen
Eigenverantwortlichkeit und damit Zurechnungsfiahigkeit einsetzt, stets friiher
erreicht als der Tod. Dies ist aber nur dann moglich, wenn — im Sinne eines
Konditionalverhiltnisses — mit dem Einsetzen der Fahigkeit zu eigenverant-
wortlichem Handeln auch zugleich die «xoxio», das Schuldigwerden, ge-
geben ist, so daf der Tod in bezug auf diesen gedachten Zeitpunkt dann im-
mer das Nachsehen hitte. Aus diesem eindringlichen Bildvergleich ergibt sich
somit die Aufforderung, die eigenen Krifte stets fiir den Kampf gegen die
«xoxio» und nicht gegen den Tod einzusetzen, zumal von dem Totsein
ohnehin nicht einmal gewuB3t werden kann, ob er iiberhaupt ein Ubel ist. Ob
aber die «kaxio» den Menschen erreicht oder nicht, entscheidet iiber Heil und
Unheil des Menschen, moglicherweise nicht nur fiir dieses Leben, sondern
auch, und darin liegt die verborgene Ironie dieses Bildvergleichs, fiir das
Ergehen nach dem Tode.2!

20 7y dieser bei Platon hiufigen Metapher des Kampfes um ein gutes, tugendhaftes Leben
vgl. MEYER, Platons Apologie, 173 (wie Anm. 10).

21 pDiege Uberzeugung bringen die platonischen Jenseitsmythen eindringlich zum Ausdruck,
vgl. Phaidon 107 d2 — 114 ¢6, Politeia 614 b2 — 621 b7, Gorgias 523 al — 526 d3.



246 Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie

6. Das Wesen des Totseins

a) Das Ausbleiben des Daimonion als «grofier Beweis» («uéya texuspiovy )

Der zweite und letzte Teil der dritten Rede des Sokrates richtet sich nur an
die «wahren Richter», d. h. an jene, die auf Freispruch pladiert hatten.?? Mit
ihnen will sich Sokrates noch «gerne unterhalten»??, will «sich Geschichten
erzdhlen» (39 e5: «dapuvdoroyijoar TEog GAAAOUG»), solange es ihm die
Zeit noch vergonnt; «dLoA€yeoDar» ist hier einfach im Sinne von «sich
unterhalten» gebraucht, wihrend «diapuvdoAoyeiv» die Form dieses Redens
andeutet, welche «eine Vorausweisung auf den Jenseitsmythos intendiert.»2*
Indem Sokrates eigens den Mythos und nicht, wie sonst iiblich, den Logos zur
Form der Unterhaltung macht, deutet er an, daf sich der Bereich des nun zu
Sagenden dem diskursiven Zugriff des Logos entzieht.2> Damit wird das in
seiner Faktizitdt bereits angekiindigte (vgl. Kap.3) Wissen von «ta €v
“Aldov» nun auch inhaltlich prazisiert (vgl. 39 e5 — 40 c3).

Thm sei, so sagt Sokrates den wahren Richtern in feierlichem und fast
geheimnisvoll anmutendem Ton, etwas Wunderbares (40 a2: «Qovpdoldv
T») begegnet. Und nun berichtet er, da sein «gewohntes Zeichen», das

2 Vgl. 40 alf.: «.. ihr Richter — denn euch nenne ich recht, wenn ich euch Richter nenne»;
daB sich Sokrates mit seiner Auffassung vom Wesen des Todes nur an die «wahren Richter»
wendet, ist darin begriindet, daB allein diese sich als unbestechlich und einsichtig und damit als
dem Sokrates Gleichgesinnte erwiesen haben; deshalb spricht er sie auch in vertraulichem Ton
als seine «Freunde» (39 e5 — 40 al: «denn euch als [sc. meinen] Freunden will ich darlegen...»)
an und wiirdigt sie, an seiner personlichen Uberzeugung vom Wesen des Totseins teilhaben zu
konnen; in diese Richtung argumentiert auch SLEZAK, Platon, 221 (wie Anm. 17); vollig auf den
Kopf stellt diesen Zusammenhang WEST, Plato's Apology of Socrates, 227 (wie Anm. 18).

Vgl 39 el: «Toig d¢ amoypnproapévolg Ndéwg dv dakexdeinv...».

4 WEBER, Platons Apologie, 139 (wie Anm. 4), derselben Uberzeugung sind ROOCHNIK,
DL, Apology 40c4—41¢e7: Is Death Really a Gain?, in: Classical Journal 80 (1985) 218f., und
WEST, T.G./ WEST, G.S. Four Texts on Socrates, 94, Anm. 77 (wie Anm. 14): «To tell tales>» is
diamythologein, which contains the word «tale> or <torys, often associated with the tales told by
the poets»; fiir diese Auslegung spricht auch der offenkundig synonyme Gebrauch von
pvdoloyeiv — im gleichen Kontext — in Phaidon, 61 d10-e2: «kai ydg lowg xai paAoTta
moémel péddhovra éxeloe amodnueiv diaokonelv Te Koi pudoloyeiv mepl Tfig arodnpiog
Tiig £xel, woiov Tive. avth)v oldpeda elvaws; («denn es ziemt sich doch wohl auch am meisten,
daB der, der im Begriff ist, dorthin [sc. in den Hades] auszuwandern, nachsinnt und Geschichten
erzihlt iiber die Wanderung dorthin, von welcher Art sie nach unserer Uberzeugung ist»), vgl.
hierzu BOHME, Der Typ Sokrates, 210f. (wie Anm. 3); die entgegengesetzte Auffassung
vertreten BURNET, John, Plato's Euthyphro, Apology of Socrates and Crito, with notes, Oxford
1924, 164: «There is no suggestion of «myth> in the word», und BRICKHOUSE/SMITH, Socrates,
241, Anm. 44 (wie Anm. 1): «...the word means nothing subtle, but rather only <to talk with one
another».

25 Vgl. hierzu den im zweiten Kapitel zitierten Text (insbes. 29 a4-b1), der die prinzipielle
NichtwiBbarkeit des Totseins zur Voraussetzung der «intellektualisierenden» Bestimmung der
menschlichen Todesfurcht durch Sokrates macht. Die Bedeutung des «diapvdoloyeive als die
dem Gegenstand gemiiBe Form der Rede vom Tod verkennt WEST, Plato's Apology, 226 (wie
Anm. 18): «Socrates thereby warns his listeners not to take the rest of his speech too seriously.»



Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie 247

Daimonion?, das sich in der vorausgegangenen Zeit sehr hiufig und durchaus
auch bei Kleinigkeiten ihm entgegengestellt hatte, wenn er im Begriff gewe-
sen war, etwas nicht richtig zu tun, daB sein Daimonion?’ also ihn wihrend
des ganzen Tages noch nicht ein einziges Mal unterbrochen habe, weder auf
seinem Weg zur Gerichtsstitte noch beim Betreten des Gerichtshofes noch
wihrend seiner Rede, worin er einen «groen Beweis» (40 cl: «uéyo Tek-
ufotov»28) dafiir erblickt, daB das, was ihm bald widerfahren wird — das
Totsein — kein Ubel sein konne, ja ein Gut sein miisse (40 a7—c2):

«Jetzt aber ist mir doch, wie ihr ja auch selbst seht, dieses begegnet, was
mancher wohl fiir das groBte Ubel halten konnte und wofiir es auch tatsach-
lich gehalten wird. Mir aber hat sich das Zeichen des Gottes weder entge-
gengestellt, als ich friih am Morgen von zu Hause wegging noch als ich hier
die Gerichtsstitte betrat noch auch an irgendeinem Punkt meiner Rede, wenn
ich etwas sagen wollte; obwohl es mich bei anderen Reden oft mitten im

26 Alle platonischen Stellen zum Daimonion iiber die Apologie hinaus (vgl. Euthyphr. 3
b5-7, Euthyd. 272 ed4, Politeia 496 c4, Phaidr. 242 b8f., Alk. I, 105 d5-106 al) bestitigen
dessen in der Apologie genannten Ziige; vgl. auch Xenophon, Mem., 1.1.2-4; Ap., 4-5, 8, 12—
13; Sﬁmp., 8.5. :

Zum religiosen Charakter des sokratischen «Daimonion» vgl. die tiefschiirfenden
Uberlegungen von GUARDINI, Der Tod des Sokrates, 22 (wie Anm. 14), (zum «Widerfahrnis-»
und «Eigencharakter» des Daimonion), 93, 95: «Was aber das so tief in die Gestalt und die
Schicksalsfiihrung des Sokrates eingewobene Motiv von der «vertrauten Weissagung des
Daimonion> anlangt, so muB es nicht nur als kiinstlerisch, sondern als im genaven Sinne
geschichtlich wahrgenommen werden. Existenz und Wirksamkeit des Mannes wurzeln im
BewuBtsein einer gottlichen Sendung, die in einem Erlebnis am Anfang und in einer immer
wieder sich einstellenden Weisung im Laufe seines Wirkens erfahren wird»; GUARDINI deutet
das Verhiltnis des Sokrates zu seiner inneren, gottlichen Stimme zu Recht als das eines
religiosen Gehorsams und beschreibt dessen Zusammenhang mit der géttlich inspirierten
Lebensaufgabe des Sokrates, vgl. DERS., ebd., 101f.: «.. der Mensch soll seine eigentliche
Lebensaufgabe als gottliche Willensbekundung verstehen. DaBl Sokrates sagt, er habe aus dem
Orakel in Delphi den Auftrag abgeleitet, die Menschen zu priifen, stellt sich zunichst als bio-
graphische Tatsache dar. Als solche enthilt sie aber den tieferen Anspruch, was er tut, geschehe
im Dienst des Apollon, welcher der Gott der Klarheit und der schopferischen Inspiration ist. So
zu handeln, ist Frommigkeit: Gehorsam gegen den gottlichen Befehl im Gang des Lebens. Thre
Bewiihrung aber erfihrt diese Frommigkeit, sobald der gottliche Auftrag mit den Forderungen
der Umgebung in Widerspruch tritt und unter Schaden und Gefahr erfiillt werden muB. In noch
konkreterer Form tritt das Gehorsamsverhiltnis dort hervor, wo Sokrates von der Stimme des
Daimonion spricht. Diese ertént ganz unvermittelt, ohne daB sie durch eigene Einsichten des
Angerufenen vorbereitet wiirde; Frommigkeit aber bedeutet, ihr zu gehorchen, selbst wenn ihre
Meinung nicht als richtig durchschaut wird, oder sie so plotzlich eingreift, da der angefangene
Satz abgebrochen werden muB. Auch dieses Erlebnis ist zunichst eine biographische
Besonderheit des Sokrates; hinter ihr steht aber die Wachsamkeit gegeniiber dem numinosen
Gebot, das sich nicht durch rationale Erwagungen, sondern nur durch seine eigene Giiltigkeit
ausweist.» Zur religiosen Deutung des sokratischen Daimonion vgl. ferner KUHN, Sokrates,
170f. (wie Anm. 3); zum reinen Gebots- bzw. Verbotscharakter der «gottlichen Stimme» des
Sokrates vgl. auch BRICKHOUSE/SMITH, 168f. (wie Anm. 1): «First, nothing in the passage
suggests that the daimonion provides Socrates with an explanation of its opposition; it merely
opposes and leaves the reason for such opposition for Socrates to puzzle out for himself.»

Zur Beweiskraft des Schweigens des Daimonion am Tag seines Prozesses fiir Sokrates
vgl. auch 41 d5f.



248 Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie

Reden anhielt. Jetzt aber hat es sich mir bei dieser ganzen Verhandlung
nirgends — weder wihrend ich etwas tat noch wihrend ich etwas sagte —
entgegengestellt. Was fiir eine Ursache soll ich dafiir annehmen? Ich will es
euch sagen: Denn es scheint, daB das, was mir begegnet ist, etwas Gutes ist,
und es ist nicht méglich, daB wir mit unserer Vermutung recht haben, da8
das Totsein ein Ubel sei. Dafiir ist mir dies zu einem groBen Beweis gewor-
den. Denn es ist unmoglich, daB mir das gewohnte Zeichen nicht wider-
standen hitte, wenn ich nicht im Begriff gewesen wire, etwas Gutes zu
erfahren.»

Ihm ist die «gottliche Stimme» (31 c8-dl: «Delév T xai dopdéwov ...
eovip»; 31 d3: «pwvi Tig»), die ihn stets nur abhaltend-abwendend (31 d3f.:
«.. Gel amotpémer pe Tolito 6 dv péAA® mEdTTEwy, WEOTEEMEL &
otimote») schon von Kindheit an begleitet hat (31 d1f.: «&x woudog dp&d-
pevov») und so zu dem «gewohnten Vorzeichen» (40 a4: «f Yoo elotuid
poL pavruikn») geworden ist, ein so untriiglich gewisses Wahrheitskriterium,
daB er aus ihrem Sichmelden wie aus ihrem Ausbleiben fiir sich giiltige
Schliisse als verbindliche Handlungsanweisungen ableitet.?’ Da also, wie
Sokrates folgert, das Daimonion schwieg, mu3 das Totsein, auf das er zugeht,
nicht nur nicht ein Ubel, sondern ganz bestimmt ein «&yodév» sein.30 Es ist
das Gottliche in ihm, sein «negatives Gewissen», das ihn zu der GewiBheit
filhrt, im Zustand des Todes bzw. des Totseins ein Gut zu sehen. DaB fiir
Sokrates die Quelle genau dieser Uberzeugung das Géattliche ist, deutet be-
reits an, daB das sokratische Wissen vom Tod sich einer religiosen Herkunft
verdankt.

b) Die Alternativbestimmung des «Totseins» («10 Tedvdvar»)

Es gibt neben der Folgerung aus dem Ausbleiben des Daimonion noch eine
andere Moglichkeit, sich zu vergewissern, dass der Tod ein «ayadov» (40
c5-9) sei:

29 Sokrates bemiiht sich auch und gerade im Hinblick auf die (positiven wie negativ-
ausbleibenden) «Meldungen» seines Daimonion um eine rationale Begriindung, ein «Adyov
O61d6var», vegl. hierzu SLEZAK, Platon, 236 (wie Anm. 17).

30 Die mit Abstand ausfithrlichste und griindlichste Erorterung der Beweiskraft dieses
sokratischen Arguments im AnschluB an seine Erfahrung des Schweigens seines Daimonion
liefern BRICKHOUSE/SMITH, Socrates, 238-256 (wie Anm. 1), bes. 245ff.: Die Quintessenz der
langen und oft auch umstindlichen Uberlegungen der beiden Autoren liegt in der These, daB das
Argument des Sokrates zwar fiir ihn selbst richtig und giiltig sei, sich aber keineswegs zwingend
verallgemeinern lasse: Aus dem Schweigen des Daimonion ergebe sich nur, daB fiir Sokrates
selbst der Tod kein Ubel sei, nicht aber, daB er auch fiir alle anderen Menschen, daB er also
generell und iiberhaupt kein Ubel sein kénne, sondern ein Gut sein miisse; dies wohl deshalb
nicht, weil — wie schon der Jenseitsmythos der Apologie zeigt (vgl. 6 cca und ccb) — nur fiir den
(sittlich) «guten Mann», den «@vijp dyaddg», den Sokrates paradigmatisch reprisentiert, das
Totsein ein «Gewinn» bzw. ein «Gut» ist; dhnlich argumentiert WEST, Plato’s Apology, 227 (wie
Anm, 18): «It should be remembered that the silence of the daimonion indicates only that
Socrates' death in particular, at this time, is something good; however, Socrates changes the
focus to the more general question of whether death as such is good.»



Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie 249

«Denn eines von beiden ist das Totsein. Denn entweder (sc. ist das Totsein)
so etwas wie ein Nichtsein und — als Toter — keine Empfindung von irgend-
etwas zu haben; oder es ist, nach dem, was gesagt wird, ein Ubergang und
eine Ubersiedelung der Seele von diesem Ort hier an einen anderen Ort.»3!

Welche Argumentationsfigur liegt hier vor? Weber spricht von einem Weg
«dialektischer Erorterung»32, Meyer charakterisiert diesen Neuansatz folgen-
dermaBen: «Um auch seinen Zuhorern diese Uberzeugung (sc. der Tod sei ein
ayaUdév) nahezubringen, begibt sich Sokrates auf die Ebene des Logos. Er
nennt im Sinne des tertium non datur die beiden Moglichkeiten, von denen
eine zutreffen muB.»?? Beide, Weber und Meyer, haben mit ihrer Charak-
terisierung dieses Neuansatzes’* insofern recht, als sie die formallogische
Struktur der Textpassage im Auge haben, die eine vollstindige Disjunktion
darstellt.33 Insofern befinden wir uns tatséichlich «auf der Ebene des Logos»
bzw. «auf dem Wege dialektischer Erorterung». Diese disjunktive Bestim-
mung des Totseins aber — entweder ist er ein Nichtsein und eine voéllige
Empfindungslosigkeit, oder er ist eine Versetzung und eine Ubersiedelung der
Seele von hier an einen anderen Ort — wird nur einfachhin in gleichsam
apodiktischer Manier behauptet, nicht aber begriindet.3¢ Eine solche dezisio-
nistisch anmutende Vorgehensweise paBt aber schlecht zu dem stets um eine
rationale Begriindung, um ein Adéyov d1d6von bemiihten platonischen Sokra-
tes; noch vertrigt sich diese apodiktische Behauptung mit der von Sokrates
selbst — bei seiner Auslegung der menschlichen Todesfurcht — behaupteten
prinzipiellen NichtwiBbarkeit dessen, was der menschliche Tod an sich selbst
ist. Burnet macht in seinem Kommentar zur Apologie auf eine Entsprechung
dieser «Alternativdefinition» des Totseins zu einem orphisch-pythagoreischen
Philosophem aufmerksam, das von Platon moglicherweise aufgegriffen
wurde.?” Dennoch bleibt die gestellte Frage grundsitzlich bestehen: Warum

1 «dvoiv yéo ﬂdtegév gonv 10 Tedvivar ﬁ Y0 olov undév eivar undé aiodmowv
pnée;uuv undevog Exelv Tov TedvedTa, 1 KaTA TO Ksyop.sva petaBori) Tig Tuydvel ovoa
Kai p.s‘roucnmg T Yuyii Tot TéIOUV TOD evﬂsvbe eig dAAov Témov.»

3 WEBER Platons Apologie, 141 (wie Anm. 4).
3 MEYER, Platons Apologle 163 (wie Anm. 10).

4 DaB es sich hier um einen (argumentatlven) Neuansatz handelt, zeigt die Einleitung
dieser Passage, vgl. 40 c4: <Evvorjoopev 8¢ kai Tfidc ...

Unpriizise ist dagegen die Beschreibung der sokratisch-platonischen Alternativ-
bestimmung des Todes «als eine Art rationaler Wettes» bei BOHME, Der Typ Sokrates, 209 (wie
Anm. 3).

36 Die disjunktive Form der Aussage («Eines von beiden ist das Totsein», d. h.: Entweder
ist das Totsein A oder B) erlaubt zunichst nur die Auslegung, daB Sokrates alleine diese beiden
Bestimmungen des Totseins als mogliche zuldBt; sein, formal betrachtet, apodiktisches
Vorgehen aber hat, wie sich zeigen wird, in der gegebenen Situation pidagogische Griinde. Den
ausschlieBenden Charakter der Behauptung des Sokrates bestreiten bzw. relativieren zu Unrecht
BRICKHOUSFJSM[TH Socrates, 257 (wie Anm. 1).

37 vgl. BURNET, Plato's Euthyphro, Apology of Socrates and Crito, 160 (wie Anm. 24);
nach BURNET ist diese Definition des Totseins in der Apologie wirkungsgeschichtlich gesehen
zum Vorbild spiterer Definitionsversuche des Todes geworden, vgl. DERS., ebd., 166: «This



250 Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie

hat der platonische Sokrates diese alternative Bestimmung des Todes einfach
tibernommen? Darauf miissen wir bei der inhaltlichen Auseinandersetzung
mit den beiden Deutungen des Totseins noch einmal zuriickkommen.

ba) Das Totsein — wie ein traumloser Schlaf?

In 40 c9-d2 greift Sokrates die erste Bestimmung des Totseins als eines
Nichtseins bzw. einer volligen Empfindungslosigkeit wieder auf und deutet
sie im Sinne eines traumlosen (Tief-) Schlafes:

«Und wenn es nun gar keine Empfindung ist, sondern wie ein Schlaf, in dem
der Schlafende iiberhaupt keinen Traum hat, so dirfte der Tod ein
wunderbarer Gewinn sein.»38

Das adverbiale «olov»®? zeigt an, daB hier keine exakte Definition, sondern
eine Veranschaulichung vorliegt, die das Wesen der gemeinten Mdglichkeit
des Totseins durch einen Vergleich zugiéinglich und vorstellbar macht. An
diesen Vergleich schlieBt Sokrates eine Begriindung fiir seine positive
Bewertung dieser Mglichkeit des Totseins («Dovpdoiov k€pdog») an: Wenn
jemand das Wohlgefiihl eines traumlosen Schlafes mit allen anderen Néchten
und Tagen seines Lebens vergleicht, wird er, wenn iiberhaupt, nur sehr
wenige angenehmer finden als diesen einen auf Grund seiner Tiefe als
traumlos empfundenen Schlaf.*0 Nach Meyer 148t sich Sokrates «hier auf die
populir-hedonistische Gedankenwelt ein: er kalkuliert die Lustquanten im
Leben und Tod und zieht den SchluB8 als Meister der petoikn Téyvn im
Sinne des Protagoras (356 d4).»*' Trotz ihres etwas iiberzeichnenden
Charakters macht Meyers Auslegung doch immerhin deutlich, da8 es nicht
Sokrates genuine Uberzeugung vom Wesen des Totseins sein kann, die er hier
vortrdgt. Denn seine «Kalkulation der Lustquanten» als Argumentationsmittel
wirkt in der Tat wie ein Versuch, die «populér-hedonistische Gedankenwelt»
seiner Zuhorer mit ihren eigenen Mitteln zu «schlagen», d. h. sie davon zu
iiberzeugen, daB der Tod zumindest kein Ubel und damit nichts Fiirch-
tenswertes sein kann. Zudem: Wer sich an das Gefiihl volligen Entspannt- und
tiefen Erholtseins beim Aufwachen aus einem im Nachhinein als traumlos zu-
mindest empfundenen Schlaf deutlich erinnern kann, wird die positive Quali-

dilemma has been often repeated. Marcus Aurelius (VII 32) says fjtol oféoig 1j petdotams,
Seneca (Ep. 65) aut finis aut transitus».

«kal glte 61‘] p,nﬁepiu a’fcn‘)nmg gonv @AM’ olov timvog éxelddv g kadevdwv und’
ova%d,u]ésv 004, Davpdolov ngbog dv ein o ﬁava'tog»

WEBER identifiziert «olov» mit «totoirov olov» und iibersetzt mit «so etwas wie», vgl.
DERS., Platons Apologie, 142 (wie Anm. 4).

45 Vgl. 40 d2-e4; Sokrates wiederholt am Ende dieser Passage noch einmal seine positive
Wertung dieser Art des Totseins als eines «Gewinns» fiir den Menschen (vgl. 40 e2f.: «&i olv
Towottov 6 Ddvatde domv, képdog Eywye Aéym;»); damit und mit dem «hypothetischen
Zeugenbeweis» des (persischen) GroBkonigs (vgl. 40d8—2) macht er deutlich, daB er auch
diese, von ihm nicht favorisierte Bestimmung des Totseins und damit den Tod irn jedem Falle
als ein bonum verstanden wissen will.

4l MEYER, Platons Apologie, 163 (wie Anm. 10).



Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie 251

fizierung dieser gedachten Mdglichkeit des Totseins durch Sokrates durchaus
nachvollziehen kénnen.*2

bb) Die mythische Deutung des Totseins

Ungleich ausfiihrlicher behandelt der platonische Sokrates diese zweite, my-
thische Deutung des Totseins*?, denn ihr gilt uniibersehbar seine Priferenz.

42 pijr unpassend hilt diesen Vergleich GAUSS, H., Philosophischer Handkommentar zu den
Dialogen Platos, erster Teil, zweite Hilfte: Die Friihdialoge, Bern 1954, 71: «Es scheint uns
ganz klar zu sein, daB man diese Worte nicht pressen darf. Denn erstens stimmt der Vergleich
zwischen dem Tod als endlosem Schlaf und einer erquickenden Nacht gar nicht. Wir kdnnen
eben erst, nachdem wir wieder aufgewacht sind und das volle BewuBtsein zuriickerlangt haben,
inne werden, wie kostbar der traumlose Schlaf wihrend der Nacht gewesen ist. Bei einem
endlosen Schlaf wire das aber nicht moglich.» Gauss ibersieht hier allerdings, daB nach
Sokrates das Angenehme eines solchen — gedachten — Schlafzustandes gerade in seiner volligen
Empfindungslosigkeit wdhrend seines Vollzugs und nicht in dem nachtriiglichen BewuBtsein
liegt, tief und erholsam geschlafen zu haben; zu dieser Frage vgl. auch BRICKHOUSE/SMITH,
Socrates, 258f. (wie Anm. 1): «Even if a dreamless sleep cannot strictly be said to be positively
pleasant, it may be said at least to be untroubled and without pain. If it is presumed that all that
is required to count as pleasant is that a state should not qualify as troubled and painful, then a
dreamless sleep counts as pleasant; he says only that it is pleasant by comparison to the
experiences typically involved in normal life. The sense of his remark is plainly that the
experiences typically involved in normal life make them less desirable than senselessness. So we
do not have to suppose that in order for Socrates' <argument> to work, we must assume death
somehow to involve the actual sensation of pleasure. We merely have to accept his contention
that senselessness is preferable to the troubles and pains we typically suffer in life»; wenn
Brickhouse/Smith unter «life» auch all jene Nichte subsumieren, in denen man nicht sehr tief
und erholsam geschlafen hat, dann ist ihrem Argument nichts mehr hinzuzufiigen; unverstanden
bleibt die Pointe dieser ersten Bestimmung des Totseins bei GUARDINI, Der Tod, 116 (wie Anm.
14), und bei MAIER, H., Sokrates: Sein Werk und seine geschichtliche Stellung, Neudruck der
Aus%abe Tiibingen 1913, Aalen 1964, 436.

3 Es ist ein Manko der Forschung zu den platonischen Mythen, daB sie in ihren groBen
Monographien den Jenseitsmythos der Apologie iiberhaupt nicht beriicksichtigt, vgl., in
exemplarischer Auswahl, REINHARDT, Karl, Platons Mythen, Bonn 1927; HIRSCH, Walter,
Platons Weg zum Mythos, Berlin/New York 1971. DROZ, Geneviéve, Les mythes platoniciens,
Paris 1992,

44 Deutlich zeigen dies seine auffallend superlativischen Wertungen dieser Art des Totseins,
die sich bis zu Ausrufen des Verziicktseins steigern konnen, vgl. 40 e6f. («ti peifov ayadov
TovTou £ dv, ® dvdpeg ducaorai;»), 41 a7-bl («émi xdow dv Tig SEEMT dv Dpdv; Eyd pév
Yoo wolAdxig £DéA® tedvavar el TadT Eonv aAnDT. Exel Eporye xai avTd YovpaoTn dv
gim N dwroPry avtdédh ..»), 41 baf. («ig Eyd oipot, odk dv dndég €in — kol &1 O
péylotov...»), 41 b7f. («tmi méo@ & dv ng, & Hvdoeg dikaortoi, déEmto...»), 41 c2f.
(«apnyavov dv ein evdapoviagy); schlieBlich driickt sich auch in der Tatsache, daB die
«Dortigen» in jeder Hinsicht gliickseliger sind als die «Hiesigen» sowie in ihrer vermutlichen
Unsterblichkeit (vgl. 40 e5-7) die Priferenz des Sokrates fiir diese Art des Totseins
unmiBverstindlich aus; diese deutliche Priiferenz iibersieht T.A. Szlezdk, der die hypothetische
Aussageform des im Mythos Berichteten ebenfalls nicht als in der Sache (der prinzipiellen
UnwiBbarkeit des Todes) begriindet erkennt, vgl. DERS., Platon und die Schriftlichkeit der
Philosophie, 236 (wie Anm. 17); zu Recht zeigt Szlezdk dann allerdings, daB der platonische
Sokrates die in der Apologie angesichts der Situation — die Worte iiber den Tod am Ende der
Apologie «waren fiir die Offentlichkeit, fiir die groBe Horerschaft des Gerichtshofes gesagt»
(FRIEDLANDER, Paul, Platon III, 31, zitiert von SLEZAK, Platon und die Schriftlichkeit, 237,
Anm. 56 [wie Anm. 17]), die anspruchsvollen Unsterblichkeitsbeweisen nicht hitte folgen



252 Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie

Daher ist es gerechtfertigt, sie hier als Ganze zu zitieren (40 e4 — 41 c8):

«Wenn aber dagegen der Tod so etwas wie eine Auswanderung von hier an
einen anderen Ort ist und (wenn) wahr ist, was gesagt wird, daB nimlich dort
alle Verstorbenen sind, was fiir ein groBeres Gut als dieses diirfte es geben,
ihr Richter? Denn wenn einer, nachdem er sich der sich (nur) so nennenden
Richter (hier) entledigt hat, im Hades angekommen ist, wird er (sc. dort) die
wahren Richter finden, von denen man auch sagt, daB sie dort Recht spre-
chen, den Minos, den Rhadamanthys, den Aiakos, den Triptolemos und die
anderen Halbgotter, die gerecht gewesen sind in ihrem Leben, diirfte dies
wohl eine schlechte Auswanderung sein? Oder auch mit dem Orpheus zu-
sammen zu sein und mit dem Musaios, mit Hesiod und mit Homer, wieviel
diirfte einer von euch darum geben? Ich will wahrlich oft sterben, wenn dies
wabhr ist. Denn gerade fiir mich diirfte es ein wunderbarer Aufenthalt dort
sein, wenn ich den Palamedes und den Aias, den Sohn des Telamon, (dort)
antrife und wer sonst von den Alten wegen eines ungerechten Richter-
spruchs gestorben ist, und mit dessen Geschick das meinige zu vergleichen,
das diirfte, wie ich glaube, nicht unangenehm sein. Und was das GroBte ist:
Sein Leben zu verbringen in Priifung und Ausforschung der Dortigen ebenso
wie der Hiesigen, wer von ihnen (wirklich) weise ist und wer es zwar glaubt,
es aber nicht ist. Fiir wieviel, ihr Richter, diirfte es einer wohl annehmen, den
zu priifen, der das groBe Heer nach Troja fiihrte, oder den Odysseus oder den
Sisyphos und zahllose andere kdnnte man nennen, Minner und Frauen, mit
denen dort sich zu unterhalten, zusammenzusein und sie zu priifen, ein un-
vorstellbares Gliick sein diirfte. Jedenfalls werden die Dortigen einen doch
wohl nicht deswegen téten. Denn iiberhaupt sind die Dortigen gliicklicher als
die Hiesigen und auBerdem sind sie die iibrige Zeit unsterblich, wenn wahr
ist, was gesagt wird.»

Schon die erste Aussage (40 e6) dieses Mythos' ist verwunderlich: Dort, im
Hades, befinden sich alle Toten; Burnet bemerkt dazu lapidar: «And not
merely a few favourites of heaven as in the Islands of the Blest.»*3 Der
platonische Sokrates hebt an dieser Stelle die traditionelle Trennung zwischen
den vielen im Hades und den wenigen, die auf der nach ihnen benannten Insel
der Seligen «wohnen», auf, und zwar aus gutem Grund: Denn nur wenn alle

kénnen — bewuBt ausgelassene Rechenschaftsgabe iiber seine Zuversicht angesichts des Todes
im philosophischen Gesprich mit seinem engen Schiiler- bzw. Freundeskreis im Phaidon
gleichsam nachholt, so dal die Argumente fiir die Unsterblichkeit der Seele im Phaidon an den
Mythos der Apologie, im Sinne einer Begriindung, unmittelbar ankniipfen, vgl. SZLEZAK, Platon
und die Schriftlichkeit, 237 (wie Anm. 17): «Der Einstieg ins Begriinden (sc. im Phaidon)
erfolgt an dem Punkt, zu dem die Apologie hingefiihrt hat, nimlich bei der traditionellen
Erwartung (sc. Phd. 63 a7-b2), im Jenseits zu Besseren (sei es Menschen, sei es Gottern) zu
gelangen»; zu diesem Zusammenhang des Jenseitsmythos der Apologie mit dem Phaidon und
zum Motiv des «p1} dyavaxtelve, der Unerschrockenheit und Gelassenheit des Sokrates
angesichts seiner unrechtmiBigen Verurteilung und Hinrichtung, in den drei den ProzeB gegen
Sokrates sowie seine letzten Tage und seinen Tod beschreibenden platonischen Werken
Apologie, Kriton und Phaidon vgl. DERS., ebd., 235.
43 BURNET, Plato's Euthyphro, Apology of Socrates and Crito, 168 (wie Anm. 24).



Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie 253

Toten im Hades versammelt sind, wird er, der er selbst bald dort ankommt,
auch die groBen, berilhmten Ménner der Vorzeit treffen und mit ihnen zusam-
mensein kdnnen, worin er das groBSte Gut sieht, zumal dies, wie er ironisch
anmerkt, die wahren Richter sind, gegeniiber den sogenannten, den falschen
Richtern, derer er sich dann entledigt haben wird. Beziiglich Minos, Rhada-
manthys und Aiakos stellt Burnet fest, daB sie in dieser Zusammenstellung
zwar in der lateinischen Dichtung, jedoch an keiner Stelle der klassischen
griechischen Literatur als Totenrichter erscheinen, und vermutet eine orphi-
sche Herkunft fiir diese auffallende Namensliste.*6 Den gleichen Hinweis auf
orphische Lehren enthilt nach Burnet die Nennung des Triptolemos*’, ferner
die Zusammenstellung von Orpheus und Musaios.*

E. Wolff konstatiert in diesem Jenseitsmythos die Verbindung dreier Mo-
tive, und zwar a) den Ausgleich fiir erlittenes Unrecht; b) ungerecht verur-
teilte Helden konnen im Hades ihr Schicksal vergleichen; c) «Sokrates
erwartet auch im Hades seine Menschenpriifung fortsetzen zu kénnen.»** Er
kennzeichnet zwar dieses dritte Motiv zurecht als das «bedeutsamste», scheint
aber zu ibersehen, daB nicht allein die Aussicht auf uneingeschrinkte
Fortsetzung seines Pragma nach dem Tode fiir Sokrates den Jenseitsmythos
so verheiBungsvoll macht, sondern «das GroBte» (41 b5: «kai 81 1O péylo-
Tov»), ja geradezu der Inbegriff an Seligkeit (41 c3f.: «aunyoavov dv €in
gvdarpoviag») ist fiir ihn die Erwartung der Ausiibung seiner Menschen-
priifung an solch iiberragenden Personlichkeiten, wie es die genannten — Ho-
mer, Hesiod, Orpheus, Musaios usw. — sind.’® Diese Erwartung aber ist es,

46 ygl. BURNET, Plato's Euthyphro, Apology of Socrates and Crito, 168 (wie Anm, 24); aus
dieser Vermutung zieht er allerdings den voreiligen SchluB: «It is clear, then, that Socrates is not
referring to any generally accepted doctrine. The natural inference is that he is adressing himself
specially to those dicasts who had come under the influence of Orphic ideas. There must have
been a good many in a court of 500»; einen urspriinglich orphischen Jenseitsmythos vermutet
hier ebenfalls FRIEDLANDER, Paul, Platon, Band I: Seinswahrheit und Lebenswirklichkeit, Berlin
21964, 186; zu den vier Totenrichtern als mythischen Gestalten und ihrer legendiiren
Untadeligkeit vgl. WEST, T.G./ WEST, G.S., Plato's Apology of Socrates, 95, Anm. 80 (wie Anm.
14); die beiden Autoren bemerken hier u. a., daB die Zusammenstellung von Minos und
Rhadamanthys als Totenrichter an dieser Stelle zum ersten Mal in der griechischen Literatur
iiberhaupt erfolgt; im vermutlich spéteren Jenseitsmythos des Gorgias 146t Platon wiederum die
drei Zeussbhne Minos, Rhadamanthys und Aiakos als Totenrichter fungieren, es fehlt allerdings
Triptolemos, vgl. 523 e8 — 524 a7; vgl. hierzu BRICKHOUSE/SMITH, Socrates, 261, Anm. 63 (wie
Anm. 1).

41 7y Triptolemos vgl. WEST, T.G./ WEST, G.S., Four Texts on Socrates, 95, Anm. 80 (wie
Anm, 14).

48 Vgl. BURNET, Plato's Euthyphro, Apology of Socrates and Crito, 169 (wie Anm. 24);
indirekt bestitigt werden Burnets Vermutungen von BURNET, Walter, Weisheit und
Wissenschaft, Studien zu Pythagoras, Philolaos und Platon, Niimberg 1962, 106: «Td eig
’Op@éa, Movoaiov avopepdpeva ist geldufige Bezeichnung der Literatur, die unter den
Verfassernamen Orpheus und Musaios im Umlauf war.»

49 WoLFF, E., Platons Apologie, Berlin 1929, 65f. (Neue Philologische Untersuchungen,
Heft 6).

5(? Vgl. hierzu auch GUARDINI, Der Tod des Sokrates, 118 (wie Anm. 14): «Einst wird
Sokrates mit den GroBen der Vergangenheit iiber das reden diirfen, was wichtig ist, und erst



254 Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie

welche auf dem Hintergrund der geschehenen Verurteilung und ihrer Be-
grindung dem Jenseitsmythos seinen unverwechselbar ironischen Charakter
verleiht.’! Denn Sokrates hilt damit den «sogenannten», d. h. den ungerech-
ten Richtern, auch wenn er sich damit nicht direkt an sie wendet, den Spiegel
vor, in dem sie das Verwerfliche und Absurde ihrer Entscheidung und ihrer
dieser Entscheidung zugrundeliegenden Haltung erblicken sollen. Seine Uber-
zeugung, «dort» die wahren Richter treffen und sein Pragma in weitaus besse-
rer Form fortsetzen zu konnen, 148t die spezifisch platonisch-sokratische
Funktionalisierung des in seinen Grundziigen vermutlich urspriinglich orphi-
schen Jenseitsmythos zutage treten: Er dient dem Aufweis der universellen
Giiltigkeit einer «Wahrheit» (vgl. 39 b5) genannten transzendenten Instanz>?,
vor der sich Sokrates mit seinem Pragma gerechtfertigt und von der er seine
Verleumder, seine Ankldger und die «sogenannten» Richter schuldig ge-
sprochen weiB (vgl. 39 b4-6); er ist also nur insofern ein Mittel, um die Lau-
terkeit des sokratischen Pragma sowie die Unlauterkeit seiner Widersacher zu
erweisen, als er den Tod sehen lehrt als das Offenbarwerden der Herrschaft
und damit des Gerichts dieser «Wahrheit» iiber alles Menschliche .33

c) Die vier Kriterien der «eschatologischen Mythen» bei Platon (nach Fried-
ldnder) und ihre Anwendung auf den «Jenseitsmythos» der Apologie

Einem genaueren Verstindnis des «Jenseitsmythos» der Apologie dient seine
Uberpriifung anhand jener Kriterien, die Paul Friedldnder fiir die sogenannten
«eschatologischen Mythen» bei Platon, welche die zweite der insgesamt drei
Stufen platonischer Mythopoie (nach Friedlinder) bilden, entwickelt hat34:
1. Der Mythos setzt dort ein, wo der Logos am Ende ist. 2. Sokrates beruft
sich fiir die Richtigkeit des Mythos auf Gewihrsleute. 3. Der Mythos miindet
in eine Parinese. 4. Am Ende wird das Erzéhlte wieder unsicher gemacht.

dieses Gesprich wird das eigentlich geméBe sein. GemiB der Bedeutung des Gegenstandes, weil
erst diese Partner die ihm entsprechende Reinheit und Kraft der Einsicht haben; geméB aber
auch den Anspriichen des Sokrates selbst, der sich hier auf Erden immer mit der
Unzulidnglichkeit begniigen muBte. Letzteres sagt Sokrates zwar nicht ausdriicklich, aber es liegt
im Sinnzusammenhang des Gedankens.»

1 Vgl. hierzu vor allem die eindeutig ironische Bemerkung des Sokrates (41 c4f):
«Jedenfalls werden die Dortigen einen deswegen doch wohl nicht téten»; Burnets Kommentar zu
dieser Stelle («A disembodied Psyche cannot well be condemned to death», in: DERS., Plato's
Eutyphro, Apology of Socrates and Crito, 170 [wie Anm. 24]), verfehlt den Sinn und bemerkt
auch nicht die ironische Spitze dieser Worte.

52 ygl. hierzu WEBER, Platons Apologie des Sokrates, 135 (wie Anm. 4); MEYER, Platons
Apo]c;gie, 39 (wie Anm. 10).

53" Diese «objektive» Dimension der Grundaussage des Mythos verkennen
BRICKHOUSE/SMITH, 261f. (wie Anm. 1), die die im Mythos ausgesprochene Jenseitserwartung
ausschlieBlich auf Sokrates selbst beziehen.

54 Vgl. FRIEDLANDER, Platon I, 186ff. (wie Anm. 46). Zitiert werden diese Merkmale nach
MEYER, Platons Apologie, 164 (wie Anm. 10), mit dessen gleichgeartetem Versuch einer
Verifizierung der Friedlinderschen Charakteristik am «Jenseitsmythos» der Apologie wir uns im
Folgenden auseinandersetzen.



Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie 255

ca) Erstes Merkmal: Abldsung des Logos durch den Mythos — ein Riickblick
auf die Funktion der ersten Bestimmung des Todes

Zu diesem ersten Merkmal konstatiert Meyer: «Das Einsetzen des Mythos in
der Apologie stellt auf dieser Stufe ein Unikum dar. Die geheimnisvolle Aus-
sage des Daimonion sollte durch den Logos aufgehellt werden; dieser Logos
jedoch verdient diesen Namen nicht im eigentlichen Sinne — er bezieht sich
seinerseits auf einen Mythos, eine Stiitze, die selbst der Stiitzung bediirfte.»*>
Mit der Aussage «Die geheimnisvolle Aussage des Daimonion sollte durch
den Logos aufgehellt werden» bezieht sich Meyer auf den in 40 c4f. mit der
Aufforderung «LaBt uns aber auch auf folgende Weise erwigen, wie gro3 die
Hoffnung ist, dal das Totsein ein Gut ist» einsetzenden Versuch des Sokrates,
seine Zuhorer auch auf dem «Wege dialektischer Erorterung» (Weber) von
seiner «groBen Hoffnung»® zu iiberzeugen, der Tod sei ein «&yadév». Da
Meyer die von Sokrates nur behauptete Disjunktion «Denn eines von beiden
ist das Totsein» (40 c5) einschlieBlich ihrer inhaltlichen Entfaltung (40 c5-9)
offensichtlich mit dem Mythos gleichsetzt und den aus ihr abgeleiteten Folge-
rungen das Pridikat des Logischen oder Logoshaften zuschreibt, kommt er zu
dem Ergebnis, dieser Logos sei eigentlich gar kein Logos, weil er sich sei-
nerseits wiederum auf einen Mythos stiitzen miisse. Er hitte genauer davon
sprechen miissen, daB die ganze Argumentationsreihe zur Bestimmung des
Totseins von einer Annahme ausgeht, die nicht weiter begriindet, sondern nur
thesenhaft gesetzt und behauptet wird. Diese disjunktiv formulierte Annahme
aber ist nicht schlechterdings der Mythos, sondern besteht formal wie
inhaltlich auch aus dem «Jenseitsmythos» als einer der beiden von ihr ge-
setzten und sich ausschlieBenden Méglichkeiten. Warum aber, so muB jetzt
erncut gefragt werden, bleibt diese Annahme unbegriindet? Dem ersten Merk-
mal des sog. eschatologischen Mythos gemi miifite die Antwort lauten: Weil
der Logos am Ende ist! Wir aber sahen, daB nicht einfachhin der Logos in den
Mythos einmiindet, sondern daB umgekehrt eine unbewiesene Annahme, die
den Mythos als einen wesentlichen Bestandteil enthélt, formal durch logisches
SchlieBen entfaltet wird. Wenn aber diese Annahme unbegriindet bleibt, so
kann man darin — gerade auch angesichts der von Sokrates nachdriicklich
betonten NichtwiBbarkeit des Todes®’ fiir den Menschen — durchaus einen
Hinweis darauf sehen, daB sich prinzipiell keine vollstindig begriindbaren
Aussagen iiber diesen Bereich (den des Totseins) treffen lassen, dal der Lo-
gos grundsitzlich auBlerstande ist, kraft eigenen Vermogens diese Zone des
Nichtwissens zu erhellen. Daher scheint uns, im Unterschied zu Meyer, das

355 MEYER, Platons Apologie, 164 (wie Anm. 10).

56 Im Hinblick auf das Wesen des (menschlichen) Todes ist zwar keine rationale GewiBheit,
aber doch die existentielle Haltung einer Hoffnung moglich, die bei Sokrates schon den
Charakter einer wirklichen Zuversicht («groBe Hoffnung») triigt, vgl. auch den Ausruf des
Sokrates am Ende des im Phaidon erzihlten Mythos: «Schon ist der Kampfpreis und die
Hoffnung groB» (vgl. Phd 114 c8: «xalov ydg 16 adAov kai 1 Axig peydin»).

57 Vgl. Kap. 2 («Die sokratische Deutung der menschlichen Todesfurcht»).



256 Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie

erste Merkmal eines eschatologischen Mythos bei Platon durchaus gegeben.
Zudem bringt Sokrates durch seine Beschriankung auf diese beiden Bestim-
mungen des Todes, in denen er, wenn auch in unterschiedlicher Weise, einen
«Gewinn» sieht, seine Uberzeugung zum Ausdruck, daBl das Sterben bzw. der
Tod in jedem Falle der Eintritt in eine weitaus bessere Seinsweise ist im Ver-
gleich zum Leben auf Erden.’® Mit seiner Diskussion der ersten Todes-
bestimmung beriicksichtigt Sokrates die bei seinen Zuhorern am weitesten
verbreitete Auffassung vom Wesen des Todes;> er greift sie auf, um sie da-
von zu iiberzeugen, daB auch nach ihrer eigenen Auffassung der Tod in
Wahrheit ein «&yaddév» fiir den Menschen ist.% Mit dieser zweiten Bestim-
mung des Todes verleiht Sokrates schlieBlich seiner eigenen Uberzeugung
einen ihr angemessenen, nimlich mythischen Ausdruck. Andere Auffassun-
gen vom Tod aber sind in der gegebenen Situation, in der Sokrates zum
letzten Mal oOffentlich auftreten und fremde, nicht zu seinem Schiilerkreis
gehorige Personen mit seinen Uberzeugungen erreichen, sie (in ihrer «Seele»)
bessern kann, nicht persdnlich représentiert. Daher wire — denn diese Frage
mulB} angesichts der Person des Sokrates und seiner gekennzeichneten Situa-
tion eher unter einem péddagogischen als einem rein sachlogischen Gesichts-
punkt gesehen werden — ihre Erorterung unnétig, ja deplaziert.

cb) Zweites Merkmal: Die Berufung auf Gewdhrsleute — «Das, was gesagt
wird» («ta Aeyouevar) als Quelle des mythischen Wissens vom Tod

An den zentralen Stellen des Mythos, die diesen gleichsam einrahmen und
strukturieren, nédmlich an seinem Anfang, in seiner Mitte und an seinem
Endeb!, beruft sich Sokrates einfach auf «ta Aeydpeva» («Das, was gesagt
wird») als Quelle der mythischen Erzéhlung. Was bedeutet dieser Ausdruck,
und warum weist Sokrates so hdufig und besonders an den markanten Stellen
auf diese Herkunft des «Jenseitsmythos» hin? Burnet iibersetzt «td Ageyo-
pevax» mit «as we are told» und erklért diese zunéchst inaddquat scheinende
Ubersetzung wie folgt: «t is certainly wrong to translate <according to the
common belief.» It was confined to certain mysteries, and in the language of
the mysteries T0. AeyOuevo are contrasted with Td dpdueva, the ritual. Even

38 Vgl. hierzu WEST, Plato's Apology of Socrates, 229 (wie Anm. 18): «The two alternative
accounts of death were meant to show that death is a good thing.»

59 Vgl. hierzu BURNET, Plato's Euthyphro, Apology of Socrates and Crito, 167 (wie Anm.
24): «This (sc. die erste Deutung des Todes als ein empfindungsloser Schlaf) was the view
familiarized to most people of Homer, and was no doubt that of the majority of the judges.»

Indem er ihnen ihr Vorurteil hinsichtlich des Todes, das in der weit verbreiteten
Todesfurcht zum Vorschein kommt, mit ihren eigenen Mitteln zu nehmen versucht, bereitet er
sie vor auf das von ihm eigentlich intendierte Todesverstindnis.

Einmal bei seiner Ersterwihnung innerhalb der Alternativbestimmung des Totseins (vgl.
40c7: «fj ward T4 Aeydpeva..»), danach in seiner Einleitung, d.h. am Anfang seiner
Schilderung (vgl. 40 e5f.: «xai (sc. i) aAndf €onv Ta Aeyopevar), sodann in der Mitte des
Mythos, nach AbschluB des ersten Teils (vgl. 41 a7f.: «£y® pév ydp mwohrdkig £¥éAw
Tedvdval el TatT” Eomv dAnD1i»), und schlieBlich an seinem Ende (vgl. 41 c6f.: «elnep ye 1d
Aeyopeva GANDT»).



Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie 257

in the Eleusinia(n) it was said that the initiated were somehow better off after
death than the uninitiated, while the Orphic doctrine on the subject was quite
definite. According to it, the purified soul departed to be with the gods, and
was itself a god.»%? Weil sich das Volk weitgehend die homerische Vorstel-
lung vom Totsein in ihrer bereits popularisierten Form, auf die Sokrates in
seiner ersten Todesdefinition anspielt, zu eigen gemacht hatte, konnte, so
Burnet, die von Sokrates favorisierte mythische Bestimmung des Todes un-
moglich «common belief» und damit «td Aeyéuevar keinesfalls die Wieder-
gabe einer weit verbreiteten Anschauung sein. Wihrend nun die eleusinischen
Mysterien offenbar keine klare Vorstellung von dem Inhalt dieses gliickse-
ligen Lebens nach dem Tode haben®, gibt es eine deutlicher identifizierbare
orphisch-pythagoreische® Lehre vom Tod, der zufolge die gereinigten Seelen
nach dem Tod Gemeinschaft mit den Géttern pflegen, ja sogar selbst zu
Gottern werden.%5 DaB orphisch-pythagoreische Jenseitsvorstellungen dem
Mythos der Apologie zugrundeliegen, legt sich zudem durch eine auffallende
Entsprechung in sprachlicher und inhaltlicher Hinsicht zwischen Apologie 40
c7-9 («ij kot Ta Aeydpeva petaBorn Tig TUyyGvEL OVOO Kol HETOIKNOLG
1 Yoyl ToD TéTOU TOoT EvDEévde elg ALov TOov») und Phaidon 117 c2
(«t1)v petoixknowy Ty éviévde éxeloe», «die Umsiedelung von hier dort-
hin») nahe. An dieser Stelle im Phaidon zieht Sokrates mit dem zitierten
Ausdruck nur die Konsequenz der zuvor in mehreren Beweisgingen
aufgezeigten Unsterblichkeit der Seele und ihres Ubergangs in einen
korperlosen Zustand. Diese Unsterblichkeitsbeweise aber sind ihrerseits nach
platonischem Verstindnis nur die Entfaltung und Weiterfiihrung eines
«aradatdg pév oty ot tig Adyog» (Phaidon 70c5f. [«Es gibt nun freilich
eine alte Rede»]), der sich nach Burnet auf die orphisch-pythagoreische Lehre

62 BURNET, Plato's Euthyphro, Apology of Socrates and Crito, 176 (wie Anm. 24).

63 Vgl. BURNET, Plato's Euthyphro, Apology of Socrates and Crito, 166 (wie Anm. 24):
«...though no definite doctrine of immortality was taught even there» (sc. in den eleusinischen
Mysterien); die neuere Forschung hat Burnets These bestitigt: denn wenn auch die Mysterien
von Eleusis, «indem sie dem Tod den Schrecken nehmen, ein besseres Los im Jenseits»
(BURKERT, Walter, Griechische Religion der archaischen und klassischen Epoche, Stuttgart,
Berlin, K6ln, Mainz 1977, 431 [Die Religionen der Menschheit, Bd. 15], mit zahlreichen
Belegstellen) zu vermitteln suchen, so ist doch «nie im Zusammenhang mit Eleusis von
<Unsterblichkeit> die Rede. Der Tod bleibt eine Realitit, aber er ist nicht ein absolutes Ende,
sondern zugleich ein neuer <Anfang>, eine andere Art <Lebens, jedenfalls «guts» (DERS., ebd.,
432). Doch wie diese «andere Art Leben», diese «Wiedergeburt», konkret beschaffen ist, dariiber
gibt es in Eleusis keine eindeutig interpretierbaren Zeugnisse, die den SchluB auf eine
einheitliche Vorstellung erlauben wiirden, vgl. hierzu ebenfalls BURKERT, Walter, Antike
Mysterien, Funktionen und Gehalt, Miinchen 1990, 83ff.

Zu einer sorgfiltigen Bestimmung des Zusammenhangs von Orphik und Pythagoreismus
vgl. die grundlegende Studie von BURKERT, Weisheit und Wissenschaft, 102ff. (wie Anm. 48);
vgl. ferner DERS., Griechische Religion, 440447 (wie Anm. 63, «Orpheus und Pythagoras»),
bes. 445: «... «orphisch> und <pythagoreisch> (sc. treffen sich) in Seelenwanderungslehre und
Askese.»

65 Vgl. hierzu BURKERT, Weisheit und Wissenschaft, 98-142 (wie Anm. 48); vgl. DERS.,
Griechische Religion, 444 (wie Anm. 63).



258 Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie

von der Seelenwanderung bezieht, woraus sich mit groBer Wahrscheinlichkeit
fiir den Mythos der Apologie seine urspriingliche Beheimatung in der or-
phisch-pythagoreischen Gedankenwelt ergibt.®6 Die Wahrscheinlichkeit
dieser Annahme 148t sich ferner durch den Hinweis auf «dméponto» (Ge-
heimlehren) in Phaidon 62 b2f. («d uév obv &v dmopentolg Aeyduevog xepl
avt®dv Adyoc») und besonders durch Phaidon 61 d6f. erhirten, wo Sokrates
seine Hauptgespréchspartner, die Pythagoreer Simmias und Kebes, fragt, ob
sie, als sie mit dem Philolaos (dem bekannten Pythagoreer) zusammen waren,
nichts iiber das, was mit dem Tod zusammenhéngt, gehort hétten. Nach ihrer
Antwort (vgl. 61 c8: «Nichts Genaues, wenigstens, Sokrates») fahrt er fort
(Phaidon 61 d9—3):

«Auch ich spreche freilich nur vom Horensagen davon. Was ich aber zufillig
gehort habe, dariiber verweigere ich nicht die Auskunft. Auch ziemt es sich
doch wohl am meisten, daB derjenige, der im Begriff ist, dorthin aus-
zuwandern, nachsinnt und Geschichten erzihlt iiber die Wanderung dorthin,
wie sie nach unserer Uberzeugung wohl beschaffen sein mag.»

Wenn Sokrates sagt, er konne nur «vom Horensagen» (61 d9: «&€§ dxofig»)
iiber diese den Tod betreffenden Dinge sprechen, so liegt in diesem Hinweis
offensichtlich eine Parallele zu den Verweisen auf «td Aeydpevo» im Mythos
der Apologie.®’ Diese vielfachen sprachlichen und inhaltlichen Entsprechun-
gen zwischen den beiden Jenseitsmythen in der Apologie und im Phaidon
machen die Annahme zumindest sehr wahrscheinlich, da der Mythos der
Apologie eine modifizierte Wiedergabe orphisch-pythagoreischer Erzéhlun-
gen 1st.

In diesem Zusammenhang ist schlieBlich noch die Frage von Belang,
warum Sokrates so hdufig und vor allem an den zentralen Stellen des Mythos
mit «td Aeydpevar» auf dessen Herkunft rekurriert. Reichte nicht eine
einmalige Nennung aus? Bedeutsam in dieser Frage ist die Beobachtung, wie
Sokrates jeweils auf «ta Aeyopevo» verweist. Er tut dies mit Ausnahme
seiner Ersterwihnung innerhalb der Alternativbestimmung des Totseins (vgl.
40 c7: «ij xato ta Aeyduevar) stets so, daB er dabei die (rationale) Unsi-
cherheit und UngewiBheit der «Aeydpeva», die NichtwiBbarkeit ihres
Wahrheitswerts zum Ausdruck bringt: «Wenn (wirklich) wahr ist, was gesagt
wird»; da Sokrates weiB, daB den (bildhaften) Aussagen des Mythos keine
(rationale) Beweiskraft — wie denen des Logos — eignet, kennzeichnet er, der
sich in allem der Wahrheit und damit auch der Unterscheidung der
verschiedenen Wissensformen hinsichtlich ihrer Wahrheitsfahigkeit ver-

66 vgl. DERS., Plato's Euthyphro, Apology of Socrates and Crito, 167 (wie Anm. 24). Zur
Zusammenstellung der im Mythos der Apologie genannten Namen, sowohl der Totenrichter wie
der Dichter, als Indiz fiir seine orphische Herkunft vgl. 6 bb. («Die mythische Deutung des
Totseins»).

7 Auffallend ist ebenfalls die sprachliche Entsprechung zwischen Phaidon 61 e2
(«pudolroyelv wepi Thig amodnpiog Tfig £xel») und dem Ausdruck «dopuBoroyijom TEAG
aAAfqiovg» in Apol. 39 eS.



Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie 259

pflichtet weil3, diese weitaus geringere Wahrheitsfihigkeit des Mythos deut-
lich an seinen zentralen Stellen (Anfang, Mitte und Ende).%® SchlieBlich
macht diese intellektuelle Redlichkeit und Wahrhaftigkeit des Sokrates offen-
bar, da von den «letzten Dingen» des Menschen addquat nur im Mythos
gesprochen werden kann® und 148t darin den «Schwebe-Charakter», das
Wagnis und die Ungesichertheit menschlicher Existenz aufleuchten, die spi-
testens angesichts des eigenen Todes eines «gegebenen Wissens» («Td Aeyo-
pevar), einer Filhrung bedarf, weil sie ihn auch intellektuell aus eigener Kraft
nicht zu beherrschen vermag.

cc. Drittes Merkmal: Einmiinden des Mythos in eine Pardnese

cca. Fiir einen guten Mann gibt es kein «Ubel» — weder im Leben noch im
Tod

Der Jenseitsmythos der Apologie klingt, das dritte Merkmal der
Friedldnderschen Charakteristik erfiillend, mit einem parénetischen Element

aus, und zwar mit der Aufforderung des Sokrates an die gerechten Richter (41
c8-d2):

«Also miiBt auch ihr, ihr Richter, froher Hoffnung sein im Hinblick auf den
Tod und dieses Eine als wahr im Auge behalten, daB es fiir den guten Mann
kein Ubel gibt weder im Leben noch im Tod noch daB seine Angelegen-
heiten von den Géttern vernachlissigt werden.»

Indem diese SchluBparinese die logische Konsequenz aus der alternativen
Bestimmung des Totseins insgesamt zieht, daB «nur der Gute dem Tod
freudig entgegensehen»’? kinne, entscheidet sie zwar nicht die Frage nach
dem Wesen des Totseins als solchem, weil sie gar nicht eindeutig be

antwortbar ist; aber sie hilt «dieses Eine» als «wahr» fest, da nur der «avnp
ayadog», der «gute Mann», weder im Leben noch fiir seinen Tod etwas zu
fiirchten braucht, d. h. sie entscheidet die Frage nach dem Wesen des Totseins
— und darauf alleine kommt es Sokrates an — hinsichtlich ihrer existentiell-
lebenspraktischen, ihrer ethischen Konsequenzen: Denn in jedem Falle ist
das Totsein, sei es nun wie ein tiefer Schlaf oder die geschilderte Aus-

68 Die Bedeutung des Sokrates fiir die Mythenbildung bei Platon hat plausibel gemacht
FRIEDLANDER, Platon, Bd. 1, 184ff. (wie Anm. 46).

In dieser Funktion — als Darstellungsmittel einer philosophischen Uberzeugung von dem
Charakter des im gegenstindlichen Sinne nicht wibaren menschlichen Todes — erfihrt der
Mythos bei Platon sogar eine enorme Aufwertung seiner Wahrheitsfihigkeit, die etwa am
Anfang des Jenseitsmythos im Gorgias Sokrates sogar dazu veranlat, diesen gar nicht mehr fiir
einen «Mythos» im Sinne eines wahrheitsunfihigen «Mirchens», sondern fiir einen Logos zu
halten, weil er Wahres sagt, vgl. Gorgias 523 al-3. Zum philosophischen Charakter dieses
Mythos vgl. auch Gorgias 527 a5-8; auch der Jenseitsmythos im Phaidon reflektiert den
Wahrheitsgehalt seiner eigenen Erzihlung, die man zwar verniinftigerweise nicht wortlich
nehmen diirfe, deren in bildhaft-narrativer Form prisentierte (philosophische) Grundaussagen
jedoch vertrauenswiirdig und es wert seien, sein Leben daraufhin zu wagen, «denn schén ist das
Wagnis, und man muB8 sich mit solchen Dingen gleichsam selbst besprechen», vgl. Phd. 114 d1-

70 MEYER, Platons Apologie, 165 (wie Anm. 10).



260 Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie

wanderung in den Hades, die ein universelles Gericht mit einschliet, allein
fiir den «@vnE dyadog» kein «xaxkdv»! Denn im ersten Fall wire der Tod fiir
jeden «ein Gewinn», im zweiten Fall dagegen nur fiir den «dvrjp dyaddc», da
er wegen seines guten Lebens auch einen entsprechend guten Urteilsspruch
der gerecht richtenden Todesrichter’! zu erwarten hat. Darin aber zeigt sich
die parénetische Absicht der sokratischen Alternativbestimmung des Totseins
im allgemeinen und des Jenseitsmythos im besonderen: Er ist eine deutliche
Aufforderung des Sokrates an die Richter’?, sich alleine um einen guten
Lebenswandel zu bemiihen.”> In den unterschiedlichen ethischen Kon-
sequenzen beider Todesbestimmungen aber liegt zugleich der tiefste Grund
fiir die Priferenz des Sokrates: Denn Sokrates kann nur von der Wahrheit
einer solchen Auslegung des Todes iiberzeugt sein, welche die Menschen zu
einem sittlich guten Leben auffordert und bewegt.”* Und schlieBlich gibt
Sokrates, dessen Verteidigungsreden zuvor die Untadeligkeit seiner eigenen
Lebensfiihrung und somit ihn als den Prototyp des «dvnp ayaDdg», des «gu-
ten Mannes», erwiesen haben, dadurch indirekt zu verstehen: Auch seine
Verurteilung zum Tode ist fiir ihn kein «Ubel». — Aber nicht nur im Tod,
sondern auch im Leben gibt es fiir den «dvijo dyoDog» kein «kakdv» (vgl.
41d1). Doch ist diese Behauptung nicht offenkundig falsch? Gibt es nicht
auch fiir den «@vijo Gyoddéc» in seinem Leben zahlreiche «Ubel» wie etwa
Krankheit, Unfall oder der Verlust eines geliebten Menschen? Solche Ubel
aber hilt Sokrates nicht fiir «kaxd» in dem von ihm gebrauchten Sinne des
Wortes. Er bezieht vielmehr, wie aus anderen Stellen in der Apologie hervor-
geht, die ethischen «Extrembegriffe» des «dyaloév» (des «Guten») und des
«akdOv» (des «Schlechten») einzig und allein auf die Beschaffenheit der

Tl ygl. 41 a2f: «.. ebpfoel Tovc dg GAnddg dikootds, oimeg kai Adyovrar £xel
odikdlewv»; im Jenseitsmythos des Gorgias zeigt Platon, daBl die Annahme eines universellen
(jenseitigen) Gerichts dessen vollkommene Gerechtigkeit, d. h. den Gedanken einer absolut
gerechten Vergeltung der menschlichen Taten notwendigerweise impliziert, vgl. Gorgias 523 b4
— 524 aT7.

72 Da er unmittelbar nur zu den gerechten Richtern spricht, konnen diese auch «froher
Hoffnung sein in bezug auf den Tod» (41 ¢8: «evéAmbag wedg TOV Ddvatows).

73 Die Relevanz der alternativen Bestimmung des Totseins in der Apologie fiir das ethische
Anliegen des Sokrates verkennt KUHN, Sokrates, 115 (wie Anm. 3), dem zufolge fiir Sokrates
der Tod im Vergleich zu «dem Einen, worauf es einzig ankommt», nimlich die Sorge um die
Wohlgestalt der eigenen Seele, nahezu bedeutungslos wird, vgl. DERS., ebd., 114f. DaB alle
grofien Mythen Platons — der des Gorgias, des Phaidon und der «Er-Mythos» des Staates — in
eine Pariinese miinden, die die spezifische Funktion der platonischen Mythen als «directio
voluntatis» (nach FRIEDLANDER, Platon, 2Band I, 201, zitiert von MEYER, Platons Apologie, 165
[wie Anm. 10]) zum Ausdruck bringt, hat MEYER, ebd., 165, gezeigt.

Vgl. hierzu den eindeutigen Hinweis des Sokrates auf die ethisch-lebenspraktische
Relevanz der «Beweise» fiir die Unsterblichkeit der Seele im Phaidon: Wire der Tod eine
Entledigung von allem, dann wiire er ein «Gliicksfund» fiir die Schlechten, die mit ihrem Leib
zugleich auch die Schlechtigkeit ihrer Seele verloren. So aber liegt die «cwtneio» (die
«Rettung») fiir alle Menschen gleichermaBen und gerechterweise einzig und alleine in einem
guten und vernunftgemiBen Leben, vgl. Phd. 107 c5-d2.



Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie 261

Seele.’> Nur die «uyf», die «Seele» des Menschen und die von ihr
ausgehenden und auf sie zuriickwirkenden Handlungsweisen kénnen nach
dem sokratischen Verstindnis gut oder schlecht sein, alles andere, d.h.
solches, was der Willensbestimmung des Menschen entzogen ist, ist unter
dieser Riicksicht indifferent, also weder ein «Gut» noch ein «Ubel» !7¢ Dem
«guten Mann» kann also deshalb auch im Leben kein «Ubel» widerfahren,
weil Sokrates die Begriffe «xoxdév» und «ayodoév» als sich ausschlieBende
Gegensitze alleine auf die sittliche Beschaffenheit der Seele bezieht, so daB,
wenn das eine — im Falle des «guten Mannes» die Gutheit — von der Seele
ausgesagt wird, nicht auch gleichzeitig das Gegenteil von ihr préadiziert
werden kann.”’

cch. Die «Angelegenheiten» («xpdyuata») eines guten Mannes werden von
den Gottern nicht vernachldissigt

Diese Uberschrift bezieht sich auf einen Gedanken, der zu jenem bereits
iibersetzten Satz gehort, mit dem Sokrates seine SchluBworte an die (wahren)
Richter einleitet.’8

Der Nebensatz «o00¢ dueAelton Umd Dedv Ta TovTOU MEAYHATOY (41
d2) ist als zweiter Objektsatz von «fudc o1 ..., kai €v T Totto dlovoel-
odor aAnVég» (41 c8f.) abhingig zu machen, vertritt also, valenzgramma-
tisch betrachtet, die zweite, von «dlavogioDal» abhingige E4-Stelle und ist

75 DaB Sokrates diese Begriffe in der Apologie tatséichlich — in dem fiir uns relevanten
Zusammenhang — alleine auf die Seele bezieht und diese Aussage der SchluBparinese (sc. daB
es fiir den guten Mann kein Ubel geben kann, weder im Leben noch im Tod) daher zu Recht
besteht, legt auch die von Sokrates hiufig gebrauchte (vgl. Apol. 29 e2, 30 b2, 36 c6f., 39 d8)
Wendung «ag (bzw. 8mwg) Yuyr) Beltiotn (bzw. dpiotn) £otaw» («damit die Seele moglichst
gut werde») nahe. Nach WEBER, Platons Apologie, 91 (wie Anm. 4), ist die «Empéieia Tfig
Puyfic» («Sorge um die Seele») «ein Zentralgedanke des Sokrates, der in verschiedenen
Ausprigungen immer wiederkehrt»; vgl. auch KUHN, Sokrates, 127 (wie Anm. 3): «Seele ist das,
was im Tun des Guten gut, im Tun des Schlechten schlecht wird»; wenn aber der einheitliche
Triger der sittlichen Giite wie der «xaxia» («sittliche Verderbtheit») des Menschen die Seele ist
und wenn dem «dvijo dyadég» nach dem Tode kein «Ubel» widerfahren kann, dann folgt
daraus fiir die vom Jenseitsmythos beschriebene Weise des Totseins, daB die Seele jedes
Menschen auch nach seinem Tode noch weiterleben und fortbestehen muB. Darin aber zeigt sich
der enge Zusammenhang zwischen dem Jenseitsmythos der Apologie und dem Phaidon, der
diese Voraussetzung eines Weiterlebens der Seele iiber den Tod hinaus expliziert, vgl. hierzu
auch SZLEZAK Platon und die Schriftlichkeit der Philosophie, 236f. (wie Anm. 17).

6 WEBER, Platons Apologie des Sokrates, 147 (wie Anm. 4), driickt diese Zuordnung,
obschon er vermutlich dasselbe meint, miBverstindlich, ja sogar falsch aus, wenn er sagt: «... die
Auffassung, daB Begriffe wie «gut> und «schlecht> nur von der Seele des Menschen her bestimmt
werden konnen»; «guts und «schlecht» aber werden nicht von der Seele des Menschen
bestimmt, sondern gerade umgekehrt, sie bestimmen — im Sinne der Prédikation — ihrerseits die
Seele, auf die alleine sie sich beziehen.

I Nach dem Satz vom zu vermeidenden Widerspruch, den bereits Platon als das Prinzip
allen Denkens und Wissens in seiner Auseinandersetzung mit der Sophistik aufweist, vgl.
Sophlstes 230 b4f., 268 blf., Politeia 436 b8f., 602 e8f.

Vgl 41 c8-d2: <AAAG xai Updg o1, @ uvégeg dikaoral, evélmdeg elvor thog oV
Ddvatov, kai v . Tolito davoeioDar aAndég, 6 ovk oy avdpl ayodd xakov ovdEv
olite {@vm olite TeAevThioavTy, oVdE dpelettal Ud De®v Td TovTOL TEAYNATA.»



262 Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie

damit formal dem mit «dT oUk €0ty AvoQl dyodd» (41 c9—d1) eingeleiteten
ersten Objektsatz gleichgeschaltet. Daher legt sich der Eindruck nahe, es
handele sich hier um zwei verschiedene — da in zwei verschiedenen Objekt-
sdtzen ausgesagte — Sachverhalte und nicht, wie behauptet, nur um einen
einzigen Sachverhalt («und dieses Eine als wahr im Auge behalten»). Doch
der zweite Objektsatz ist nicht zufillig mit «o06&» und nicht etwa mit «3TL
oVk» eingeleitet, woran deutlich wird, daB es sich hier inhaltlich um eine
Ausfiihrung des ersten Objektsatzes, nicht aber um die Setzung eines ganz
neuen Gedankens handelt. Formal ist der Gliedsatz «o00€ dupeleltan ...»
zwar als zweiter Objektsatz dem ersten gleichgeordnet, inhaltlich aber im
Sinne einer Apposition zum ersten Objektsatz zu verstehen. Diese These zur
Grammatik des Satzes soll nun durch eine kurze Interpretation des Gedankens
belegt werden: Mit den «prdgmata» des guten Mannes kdnnen nicht seine
«duBeren Angelegenheiten» wie etwa der Zustand seines Anwesens, seine
gesellschaftliche Reputation oder sein beruflicher Erfolg gemeint sein. Denn
dann wire Sokrates, der seine privaten Angelegenheiten wegen seiner gottlich
autorisierten Aufgabe der Priifung und Besserung seiner Mitbiirger allesamt
vernachléssigt hat (vgl. 31 b1-5) und sogar seine offensichtliche Armut als
Zeugin fiir die Wahrheit seiner Aussage anfiihren kann’®, ganz bestimmt kein
«a@vnp ayatoc». Unter «ta Tovtov pdypata» sind vielmehr die «wahren»
Anliegen eines guten Mannes zu verstehen, d. h. solche, um die er sich sorgt,
insofern er gut ist. Das aber konnen — nach dem zuvor Gesagten — nur seine
Bemiihungen um die Reinheit seiner Seele®? sein, auf die allein sich fiir So-
krates die Begriffe des Guten und des Schlechten beziehen 8!

Fiir den guten Mann gibt es kein «Ubel» (erster Objektsatz), denn — die
Begriindung liefert indirekt der zweite Objektsatz — seine «Angelegenheiten»,
d. h. das, was zum Gutsein seiner Seele beitrédgt, gereichen ihm stets zum
Guten, weil sie, da er (selbst) gut ist, auch (selbst) gut sind. Der Vergleich mit
einer Parallelstelle aus Platons «Staat» kann das platonische Verstdndnis die-
ser Formulierung, dal die «Angelegenheiten» eines guten Mannes von den

7 vgl. 31 c2f,; vgl. auch 23 b9—cl: «GAN’ &v mevig pvelg eipi &id v Tod Deod
la'r%siuv» («sondern in tausendfiltiger Armut lebe ich wegen meines Dienstes an dem Gott»).

0 Die Sorge um die Wohlgestalt der (eigenen) Seele hat Helmut Kuhn in seinem schon
mehrfach genannten Sokrates-Buch als das zentrale Anliegen des Sokrates herausgearbeitet, vgl.
DERS., Sokrates, 119-142 (wie Anm. 3).

81 Nach H. Kuhn richtet sich bereits das sokratische Erkenntnisinteresse auf das schlechthin
und absolut Gute, vgl. DERS., Sokrates, 61, 73f., 77, 89 (wie Anm. 3): «Das Gute, nach dem die
sokratische Frage fragt, ist nicht nur dem Grade nach als das jeweils bessere Gute von den
Giitern des Lebens unterschieden, sondern grundsitzlich als das an sich Gute, das jeden
Vergleich ausschlieBt.» Dieses an sich Gute faBt Kuhn genauer als «das Prinzip aller Ent-
scheidung. Wir entscheiden uns fiir eine Daseinsform, in der das Gute konkret wird. Die
Entscheidung ist Wahl eines Lebens. In der sokratischen Frage handelt es sich darum, welches
Leben ich als das Beste zu wihlen habe»; zum Gedanken der Wahl (der rechten Lebensform) als
Grundzug der platonischen Philosophie vgl. DERS., ebd., 215.



Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie 263

Gottern nicht vernachldssigt werden, prézisieren (613 a4-b1):

«So also miissen wir denken von dem gerechten Mann, sei es, daB er in
Armut lebt oder in Krankheiten oder in irgendeinem anderen als Ubel
geltenden Zustand, daBl ihm auch dies zu etwas Gutem gereichen werde im
Leben oder auch nach dem Tod. Denn es wird wohl nicht von den Géttern
derjenige jemals vernachldssigt, der sich darum bemiihen will, gerecht zu
werden, und, indem er die Tugend iibt, soweit es fiir den Menschen moglich
ist, Gott dhnlich zu werden.»

Im letzten Satz dieses Abschnitts findet sich ein Hinweis darauf, in welchem
Sinne Platon den Ausdruck «... wird nicht von den Géttern vernachldssigt»
gebraucht: Die Ahnlichkeit des gerechten und damit guten Mannes mit Gott
ist Grund dafiir, «daB ein solcher nicht von dem Ahnlichen vernachlissigt
wird.»82 Der Ausdruck «nicht vernachlissigen» muB, da er ein aktives Mo-
ment impliziert, mehr bedeuten als den bloBen Automatismus, dal dem Guten
kraft seines Gutseins alle seine «rpdypoto» zum Guten gereichen miissen.
Vielmehr wird hier das Gottliche selbst wirksam, und zwar im Hinblick auf
die «rpdypatoy, auf das Gutsein des guten Mannes. So mufl das Géttliche
selbst gut, muB «von der Art des Guten» sein, um diese Wirkung im «guten
Mann» hervorzubringen zu kénnen.® Daraus aber ergibt sich fiir die parallele
Formulierung in Apol. 41 d2 folgende Deutung: Weil das Gutsein des guten
Mannes wesentlich aus seinem «MaBnehmen» am Géttlichen resultiert, kon-
nen seine «rEd:ypoata» von «den Gottern» gar nicht vernachldssigt und damit
zu «Ubeln» werden, da seine «rodypoato» die «rodypata» der Gotter bzw.
des Gottlichen selbst geworden sind. Wenn auch diese weitergehende Deu-
tung sich nur unter Zuhilfenahme des zitierten Passus aus der Politeia recht-
fertigen 1dBt, so gibt sie fiir die in Frage stehende Stelle in der Apologie doch
zumindest eine Richtungsvorgabe fiir ein angemessenes Versténdnis.

Zu Apol. 41 c8—d2 kann, zusammenfassend betrachtet, immerhin so viel
als gesichert gelten, dal der zweite, von «dtovoelotar» abhingige Objektsatz
(«o0d¢ apereltar Vo Vedv TA TOUTOV MEdyHaTa;») den im ersten (von
«davoeloar» abhidngigen) Objektsatz («oUk Zotv dvdpl dyadd kakov
ovdev olite {@vm olte Televtioavi») ausgedriickten Gedanken — wenn
auch mit einer anderen Sinnspitze — wiedergibt: Das Gutsein des guten Man-
nes bewahrt ihn vor jedem «Ubel», d. h., sokratisch gedacht, vor jeder Schi-
digung seiner Seele.

82 Vgl. Politeia 613 b2f.: «Eikog y’, Epn, TOV ToloTTOV p1) dpedeiodar vd Tod opoiov.»

83 Das wesenhafte Gutsein «des Gottes» (Singular!), der nur gute Wirkungen hervorbringt
und nur als die Ursache des Guten angenommen werden darf, entfaltet geradezu
programmatisch die platonische «Theologie» (vgl. Politeia 378 aSf.: Die Frage des Adeimantos
nach «ol TimotL nepi Deoloyiag Tiveg Giv elev») am Ende des zweiten Buches der Politeia, vgl.
379 a5 — 383 c4, bes. 379 bl, c2ff,, 381 b4 etc.; ihr hoffe ich alsbald eine ausfiihrliche Inter-
pretation widmen zu kénnen.



264 Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie

cd) Viertes Merkmal: Die abschlieflende Verunsicherung des Erzéhiten — die
religidse Herkunft der sokratischen Uberzeugung vom Wesen des menschli-
chen Todes

Es ist durchaus moglich, dieses letzte Merkmal der Charakteristik Fried-
landers in der bereits zitierten und interpretierten Wendung «Wenn wirklich
wahr ist, was gesagt wird» (41 c6f.) am Ende des Mythos erfiillt zu finden. Da
jedoch dieser «Unsicherheitsfaktor» (T. Meyer) nicht nur am Ende, sondern
auch am Anfang und in der Mitte des Mythos vorkommt, stellt dieser den My-
thos abschlieBende Hinweis auf den eingeschrinkten Wahrheitswert des Er-
zdhlten zumindest kein singuldres Merkmal dar. Ist es daher — stattdessen —
gleichfalls méglich, im letzten Satz der Apologie jenes Unsichermachen der
mythischen Rede zu finden?

Die beriihmten SchluBworte des Sokrates lauten :

«Doch es ist schon Zeit, zu gehen, ich, um zu sterben, und ihr, um zu leben.
Wer aber von uns zu der besseren Sache geht, das ist jedem verborgen auBler
dem Gott.»34

Mit diesem letzten Satz der Apologie schlieBt sich der die Schrift im ganzen
beherrschende Kreis des sokratischen Wissens des Nichtwissens3>: Denn ob
das Leben oder das Totsein das bessere «wpdyua» ist, bleibt menschenmog-
lichem Wissen entzogen und allein dem Wissen des offensichtlich allwissen-
den Gottes vorbehalten. Mit dieser letzten Hervorhebung des Ungeniigens
und Versagens der menschlichen «cogio» angesichts des Todes werden so-
wohl der Jenseitsmythos als auch die Bestimmtheit der Annahme, der Tod sei
jedenfalls ein Gewinn, im Nachhinein wieder unsicher gemacht. Es kann aber
kein Zufall sein, daB die Apologie mit dieser radikalen Unterscheidung zwi-
schen menschlichem Nichtwissen und gottlichem Wissen, zwischen mensch-
licher Ohnmacht und géttlicher Erhabenheit endet: Sokrates bringt damit zum
Ausdruck, daB das iiber den Tod Gesagte kein durch rationales SchlieBen und
SchluBfolgern selbst erworbenes und damit beherrschbares menschliches
Wissen, sondern daB es eine gegebene GewiBheit von gottlicher Herkunft ist:
Denn Gott allein8® eignet das allseits sichere Wissen, und damit auch das

84 42 a2-5: «AAG yoip 1i0n doa dméva, Epol piv drodavovpéve, Vpiv 82 Prwcopévor
ométeQoL 8¢ Npdv Egyovran €mi dpewvov mpdypa, &énlov tavri ANV §j Td Ded.»

5 Vgl. auch MEYER, Platons Apologie, 166 (wie Anm. 10): «Sokrates endet mit der
Einsicht, die er bei seiner elenktischen Tatigkeit gewonnen hat: daB ein unermeBlicher Abstand
die menschliche Sophia von der Fiille gottlicher Weisheit trennt, und er zeigt, daB schon das
Wissen des Nichtwissens hinreicht, eine sittliche wahrhaft fromme Haltung zu begriinden.»

86 peutlich hervorgehoben steht am Ende dieser SchluBaussage der Apologie der Hauptsatz
(«.. GonAov mavti AV 1j T® Ved») und wiederum am Ende des Hauptsatzes die Got-
tesbezeichnung: Sokrates beschlieBt seine «Apologie» mit einem Hinweis auf «den Gott», weil
er selbst das von Gott gesandte «wapdderypa» (vgl. Apol. 23 bl) eines Philosophen und
Erziehers, eines gottgewollten Menschseins und darum der Hinweis auf das Gdottliche selbst ist,
vgl. hierzu die Uberlegungen zum vorbildhaften Charakter der Gestalt des Sokrates in den
Augen Platons von MEYER, Platons Apologie, 167 (wie Anm. 10): Sokrates ist ein Paradigma
«in seinem Ethos wie in seinem Erkennen»: Zum einen ist er ein «Beispiel», das zur Erkenntnis,



Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie 265

Wissen um das Wesen des (menschlichen) Totseins, der Mensch dagegen er-
reicht von sich aus, aus eigener Kraft, im besten, durch Sokrates selbst repri-
sentierten Fall nur das Wissen seines Nichtwissens, worin fiir Sokrates die
«menschliche Weisheit» liegt.8” Bescheidet sich aber der Mensch mit dieser
ihm eigenen Weisheit, dann wird ihm — denn die Grundaussage des Jenseits-
mythos wird durch diesen nachtriglichen erkenntnismiBigen Vorbehalt kei-
neswegs falsifiziert — von dem, der allein das wirkliche Wissen vom Wesen
des Todes besitzt, eine (innere) GewiBheit dariiber gegeben, daB das Totsein
fir den «guten Mann» die «bessere Sache», das «dpewvov modypo», ist
gegeniiber seinem Leben auf Erden. Sokrates kann seine Uberzeugung nur
von dem das Totsein alleine wissenden Gott geschenkt worden sein. Und weil
diese GewiBheit religioser Natur ist, 148t sie sich nicht in die Rede des Logos,
sondern nur in das Sagen des Mythos iibersetzen, dessen Ursprungs- und
Herkunftsbereich das Religiose ist.

Das auch geistesgeschichtlich Bedeutsame an der sokratischen Auf-
fassung des menschlichen Todes liegt darin: Was der Tod fiir den Menschen
bedeutet, wird durch sein (jeweiliges) Leben entschieden. Daher muf die Sor-
ge des Menschen sich richten auf seine Bewihrung im Leben, auf die Reini-
gung oder Besserung seiner Seele. Nach MaBigabe dieser Bewihrung ent-
scheidet es sich, ob der Tod ein Gliick oder ein Ungliick fiir den Menschen
wird. Fiir Sokrates ist nur eine solche Vorstellung vom Tod annehmbar, die
den Gedanken eines Gerichts, einer ausgleichenden Gerechtigkeit impliziert.
Denn nur diese Auffassung vom Tod fiihrt zu jenen ethischen Konsequenzen,
zu denen die SchluBparidnese des Mythos zumindest indirekt aufruft.

niamlich zum Wissen des Nichtwissens, fiihren soll, zum anderen ist er ein sittliches Vorbild und
als solches der wahre Erzieher (vgl. 25 b2f.), vgl. DERS., Platons Apologie, 168 (wie Anm. 10):
«Sokrates ist ein Exempel fiir das Wissen des Nichtwissens, denn fiir ihn ist in diesem Wissen
schon seine Verbindlichkeit fiir das Handeln beschlossen, also ein ethisches Moment. An ihm
148t sich erkennen, was unter <Weisheit> zu verstehen ist. Da Sokrates selbst im Angesicht des
Todes jene wissende Bescheidung unter die gottliche Weisheit bewdhrt, kommt ihm zugleich
der Rang eines sittlichen Vorbildes zu. Nicht umsonst stellt er sich in die Gefolgschaft des
Achill, des groBten Vorbilds, das die Uberlieferung kannte (28cd)»; als echtes Vorbild kann
Sokrates aber nur wirksam werden, wenn er nicht nur Paradigma, sondern auch Person ist,
«genauer: er ist Person, in der sich das Paradigmatische konkretisiert» (ebd., 169); schlieBlich
ist Sokrates fiir Platon auch das Paradigma eines Philosophen, ist die «personal konkretisierte»,
die Gestalt gewordene Philosophie selbst, vgl. MEYER, ebd., 169 (wie Anm. 10): «Wenn
Sokrates als Paradigma fiir das Wissen des Nichtwissens, fiir die <Menschenweisheit> bezeichnet
wird, so gilt damit neben seinem ethischen auch sein erkenntnismiifiges Verhalten als
paradigmatisch: der die Einsicht in sein Nichtwissen gewonnen hat, wird zum @iAo-go@@dv, zum
Weisheits-Sucher. Kein Zweifel, Sokrates ist der vorbildliche Philosoph, wie er der vorbildliche
Erzieher ist.»

87 Vgl. 23 a5-b4: «Es scheint aber, ihr Minner, in Wirklichkeit der Gott weise zu sein und
mit diesem Orakel dies zu sagen, daB die menschliche Weisheit wenig, ja gar nichts wert ist, und
er scheint dies nicht vom Sokrates zu sagen, sondern sich nur meines Namens bedient zu haben,
indem er mich zum Beispiel machte, wie wenn er sagte: <Von euch, ihr Menschen, ist dieser am
weisesten, der, wie Sokrates, erkannt hat, daB er in Wahrheit nichts wert ist in bezug auf die
Weisheit.»»



266 Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie

SchlieBlich ist die sokratische Uberzeugung vom Wesen des menschlichen
Todes auch Ausdruck eines gegebenen, eines religiosen «Wissens», das dem
Menschen zuteil wird, wenn er sich — auch darin ist Sokrates Paradigma — mit
der ihm eigenen, seiner menschlichen Weisheit, dem Wissen seines Nicht-
wissens, bescheidet und in Gehorsam den Weisungen des Géttlichen folgt.88

88 Sokrates gehorcht Gott mehr als den Menschen, vgl. 29 d3f.: «... xeioopat 6& pailov
1@ Ded # UOpiv»; die Formulierung des Sokrates erinnert unwillkiirlich an Apg 5,29b:
wreidagyelv del Ded pdrdov §j avdpdmoig»; vgl. auch Apol. 37 e5 — 38 al: «&dvte yaQ
AMyo éu 1@ ded amerdelv TolT Eotiv kai dd ToUT adlvatov fouvyiav dyew..»: Das
Aufgeben seines «rpdypa» bedeutete fiir Sokrates, dem Gott ungehorsam zu sein, was ihm
vollig unméglich ist («xai da ToiT’ adivatov Novyiov dyeiv»).



	Zur Frage nach dem Tod in Platons Apologie

