
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)

Heft: 1-2

Artikel: Notabilia V : Hinweise auf wichtige Neuerscheinungen aus dem Bereich
der mittelalterlichen Philosophie

Autor: Imbach, Ruedi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761420

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761420
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ruedi Imbach

Notabilia V

Hinweise auf wichtige Neuerscheinungen aus dem Bereich
der mittelalterlichen Philosophie1

Oportet ertim eos qui volunt sujfieienter iudicare de veritate, quod non exhibeant

seipsos sicut inimicos eorum de quorum dictis est iudicandum, sed sicut arbitros et

disquisitores pro utraque parte.
Thomas von Aquino, In de caelo, I, lect. XXII.

1. Aktualität der mittelalterlichen Philosophie und die Bedeutung
der Erforschung ihres Kontexts

1.1. Was sollen Philosophinnen und Philosophen lesen? So lautet der Titel
einer beachtenswerten Publikation von Annemarie Pieper und Urs Turnherr. 2

Die beiden Herausgeber gehen von der zweifellos korrekten Voraussetzung aus,
daß die «Einübung in eigenständiges Philosophieren... durch methodengeleitete

Auslegung und Aneignung philosophischer Texte» geschieht (9). Aber was
sollen Studierende der Philosophie lesen? Die beiden Herausgeber haben sich

bemüht, bibliographische Hinweise zu einem «Kanon von Autoren und Werken

zusammenzutragen, der das gesamte Gebiet der Philosophie repräsentativ
umfaßt.» Zu diesem Unternehmen kann ich sie nur beglückwünschen. Das

schmale Bändchen wird vielen an der Philosophie Interessierten große Dienste
leisten, zumal der historische und der systematische Aspekt der Philosophie
berücksichtigt werden. Die systematische Philosophie wird allerdings ausführlicher

dargestellt als die Geschichte, der nur 45 Seiten gewidmet sind, während
die systematischen Aspekte auf 147 Seiten abgehandelt werden. Diese
Unterteilung könnte allerdings auf den ersten Blick einen falschen Eindruck erwek-

1 Vgl. FZPhTh 39 (1992) 180-194; 40 (1993) 179-216; 40 (1993) 400-416; 49 (1994)
229-251.

2 Berlin: Erich Schmidt Verlag, 1994, 192 S. (ISBN 3-503-03079-4).



Notabilia V 187

ken. Unter den einzelnen systematischen Rubriken (z. B. Metaphysik, Ästhetik
etc.) werden nach einer Liste von grundlegenden Standardwerken die historisch
bedeutsamsten Primärquellen bibliographisch erfaßt. Im Falle der Metaphysik
reicht das Spektrum von Piatons Staat bis zu Strawsons Individuais. Thomas von
Aquin (De ente et essentia), Albertus Magnus (Auswahl), Duns Scotus (PTractatus

de primo principid) und Francisco Suarez (Disputationes metaphysicae) fehlen hier
nicht, so daß das Mittelalter in diesem Teil im allgemeinen recht gut vertreten
ist.3 Was finden wir im historischen Teil zum Mittelalter? Ganze vier Autoren
repräsentieren das Zeitalter: Augustinus ist mit den Bekenntnissen vertreten4,
Anselm mit dem Proslogion, Thomas5 mit De veritate, Ockham mit der Summa

logicae und Nikolaus von Kues mit De docta ignorantia.6 Diese Auswahl ist zwar
durchaus akzeptabel. Sie manifestiert allerdings auf beredte Weise, was gemeinhin

als Pflichtlektüre aus dem Gebiet der mittelalterlichen Philosophie betrachtet

wird. Ist dies das Bild, das die Historiker und Historikerinnen dieses Faches

vermitteln möchten? Entspricht diese Auswahl dem heutigen Selbstverständnis

3 Ich erlaube mir allerdings, hier auf einige Ungenauigkeiten hinzuweisen, die
vielleicht in einer Neuauflage berücksichtigt werden könnten: Unter dem Stichwort
Erkenntnistheorie erscheinen Thomas und Ockham, dessen Sentenzenkommentar in der
kritischen Ausgabe erwähnt wird. Vielleicht hätte hier meine Auswahl (Wilhelm von Ockham,
Texte zur Theorie der Erkenntnis und Wissenschaft, Stuttgart 1984) erwähnt werden
können, da ein repräsentativer Auszug aus dem Prolog darin enthalten ist. Im Bereich
Ethik wird nur Thomas (Summa theologiae) genannt. Statt der (unbrauchbaren) Teilübersetzung

von J. Bernhart hätte hier ein Hinweis auf die Deutsche Thomasausgabe gegeben
werden sollen. Die Rubrik Logik nennt De divisione naturae des Scotus Eriugena. Das ist
unangebracht. Dieses Werk gehört zur Metaphysik. Es gibt andere Logiktexte des Mittelalters,

die hier angeführt werden sollten. Was Ockham betrifft, enthält meine bereits
erwähnte Auswahl fast zwanzig Kapitel aus der Summa logicae. Die S. 110 genannte
Metaphysica Alberts des Großen ist in Tat und Wahrheit ein Kommentar zur Aristotelischen

Schrift gleichen Namens. Von Alberts Werk existiert eine kritische Ausgabe im
Rahmen der Opera omnia. Sie muß unbedingt zitiert werden. Wenn unter dem Stichwort
Naturphilosophie aus dem Bereich des Mittelalters nur Nikolaus von Kues aufgeführt
wird, scheint mir dies ziemlich irreführend! Als einzige pädagogische Schrift des Mittelalters

wird Augustinus, De magistro zitiert. Wieso fehlt dann die durchaus empfehlenswerte

gleichnamige Quaestio des Thomas, die sogar in der «Philosophischen Bibliothek»
erhältlich ist?

4 Es gibt mehrere kritische Ausgaben dieses Klassikers; diese und nicht die unbrauchbare

Patrologia latina müssen selbstverständlich zitiert werden. Die bei Reclam erhältliche
Übersetzung von Flasch/Mojsisch ist sicher besser als diejenige von W. Thimme, die
erwähnt wird.

5 Die S. 23 erwähnte Leonina ist noch nicht abgeschlossen: Die Angabe 1888-1906
ist also ganz und gar falsch und irreführend. Wenn bei Thomas die Opera omnia angegeben
werden, sollte dies auch bei Anselm, Ockham und Nikolaus von Kues gemacht werden.

6 Mit Ausnahme der Bekentnisse kommen diese Werke ein zweites Mal im systematischen

Bereich vor. Die Auswahl aus der fast unendlichen Fülle mittelalterlicher Texte ist
also noch begrenzter, als es auf den ersten Blick scheint.



188 Notabilia V

der Disziplin? Mehrere neuere Publikation geben mir Gelegenheit, das

Selbstverständnis mittelalterlicher Philosophiegeschichtsschreibung kurz zu erörtern.

1.2. Anläßlich des 65. Geburtstages von Albert Zimmermann fand am
Thomas-Institut in Köln ein Symposium statt, an dem verschiedene Aspekte
heutigen Verständnisses der Aufgabe der mittelalterlichen Philosophie zur Sprache
kamen.7 J.A. Aertsen stellt die Frage, ob es eine mittelalterliche Philosophie
gebe (13-30). Da der Autor weder Gilsons Charakterisierung der mittelalterlichen

Philosophie als «christliche Philosophie» noch die sprachanalytische
Interpretation des vielfältigen Textmaterials akzeptiert und auch A. de Libéras

Umdeutung des Geistes der mittelalterlichen Philosophie zurückweist, sucht er
nach einer anderen Bestimmung des Spezifikums der Philosophie im Mittelalter.

«Im Laufe der Zeit ist bei mir die Uberzeugung gewachsen, daß mittelalterliche

Philosophie als eine Art von transzendentalem Denken anzusehen ist,
als eine scientia transcendent (28). Obwohl damit die Kontinuität zur Neuzeit
angedeutet ist, warnt Aertsen vor einer an der Moderne orientierten Auslegung
der mittelalterlichen Transzendentalphilosophie, es gehe vielmehr darum, die

«mittelalterliche Philosophie als eine eigenständige Gestalt in der
transzendentalphilosophischen Tradition zu verstehen» (30).

Ich habe bezüglich dieser Konzeption der mittelalterlichen Philosophie
mehrere Fragen: Wenn gerade der Unterschied zwischen neuzeitlicher
Transzendentalphilosophie und mittelalterlicher Transzendendentalienlehre betont
werden soll, ist es dann angebracht, in beiden Fällen von Transzendentalphilosophie

zu sprechen? Hier tut eine präzise Bestimmung des Begriffs not. Aber
selbst wenn die Lehre von den Transzendentalien, die tatsächlich im allgemeinen

stark vernachlässigt wird (hier stimme ich Aertsen in vollem Umfang zu),
das Spezifische der mittelalterlichen Philosophie ausmacht, stellt sich die Frage,
wie sich in dieses Verständnis die doch nicht ganz belanglosen philosophischen
Entwürfe vor der Aristotelesrezeption einordnen lassen. Vor allem aber bin ich
keineswegs davon überzeugt, daß wir uns heute darum bemühen sollten zu
bestimmen, was die mittelalterliche Philosophie ist. Wenn die neuere Forschung
etwas gefördert hat, dann ist es doch das Bewußtsein einer Pluralität
mittelalterlicher Philosophien, das durch jede Art von Wesensbestimmung der
mittelalterlichen Philosophie bedroht wird.

In seinem Aufsatz zur mittelalterlichen Universität (43-51) geht Georg
Wieland von der Feststellung aus, daß sich die heutige Universität «immer
weniger durch ihre wissenschaftlichen Vollzüge und Leistungen» und immer
mehr «durch ihre dem common sense greifbare Produktivität rechtfertigen»

7 Philosophie und geistiges Erbe des Mittelalters mit Beiträgen von Jan A. Aersten,
Klaus Jacobi, Georg Weland und Rémi Brague, eingeleitet und für den Druck vorbereitet

von Andreas Speer, Köln: Peeters Publishers and Booksellers, 1994, 67 S.



Notabilia V 189

kann und muß (43). Eine Besinnung auf die Ursprünge der Universität im
Mittelalter kann bei diesem Vorrang von Brauchbarkeit und Nützlichkeit daran

erinnern, daß der Sinn von Wissenschaft nie nur in einem außer ihr liegenden
Nutzen liegen kann: «Denn um überhaupt wirken zu können, muß sie vor allen

Dingen Wissenschaft sein. Die Erinnerung an den mittelalterlichen Ursprung
der Universität ist eine Erinnerung an den ursprünglichen und in seiner Wahrheit

unüberholbaren Sinn von Theorie und Wissenschaft» (51). Einen
fundamentalen Aspekt mittelalterlicher Wissenschaftlichkeit untersucht KlausJacobi
in seiner Darstellung des disputativen Charakters scholastischen Philosophierens

(31-42): Die Disputation stellt nicht Was- oder Warum-Fragen, sondern

Ob-Fragen, d. h. Definitions- oder Kategorisierungsfragen (vgl. 35). Die
Disputation ist eine «eminent argumentative Form des Philosophierens», bei der

vorausgesetzt wird, daß «was zu einer Frage gewissenhaft gedacht wird,... nie

ganz irrig sein» kann (41). Des weiteren setzt die Existenz einer «scientific
Community» voraus. Allerdings ist Jacobi skeptisch, was die Möglichkeit der

Wiederbelebung solchen Philosophierens heute betrifft: «Ich bezweifle, ob ein
heute Philosophierender beanspruchen kann, zu irgendeiner Frage abschließend

und umfassend und begründet <die Wahrheit determinieren> zu können»
(41). Von der Disputation können wir dagegen lernen, daß es sinnvoll ist,
fremde Positionen darzulegen und zu diskutieren. Auf einen anderen
paradigmatischen Aspekt der mittelalterlichen Philosophie weist Rémi Brague hin
(53-65). Die mittelalterlichen Denker beherrschten die «Kunst des Entleihens»:

«Es ist gut daran zu erinnern, woher Europa die nährenden Säfte hat,
durch die es fett wurde» (62). Europa ist dank der Einflüsse der
griechischrömischen, der arabischen und der byzantinischen Welt zu dem geworden, was
es ist. So liefert das Mittelalter ein nachzuahmendes Beispiel:

Die Menschen des Mittelalters haben fremde Elemente zu sich holen können,

und zwar ein Fremdes, das entweder außerhalb ihrer unmittelbaren
Erfahrung lag — in der Antike - oder gar außerhalb ihrer eigenen Tradition

- in der jüdischen oder in der arabischen Welt. Diese Elemente haben sie

bearbeitet, fortgeführt und weiter entwickelt (64—65).

1.3. Von Aktualität der mittelalterlichen Philosophie ist in einem anderen
Sammelband die Rede, der aus Anlaß des 25jährigen Jubiläums des Mediävistischen

Instituts der Universität Louvain entstanden ist.8 Das reichhaltige
Buch enthält Aufsätze zur Geschichte des Institutes9 und zur Bedeutung der

Erforschung der mittelalterlichen Philosophie. Dazu kommen Studien jüngerer

8 Actualité de la pensée médiévale, Receuil d'articles édités par J. Follon et J. McE-
voy, Louvain-la-Neuve, Paris: Ed. Peeters, 1994, VI + 360 S. (Philosophes médiévaux
tome XXXI; ISBN 2-87723-137-2).

' F. Van Steenberghen skizziert die Anfänge des Institutes; J. Follon dagegen würdigt

die im Rahmen des Instituts geleistete Arbeit (22-56). Besonders wichtig ist die von
J. Brams vorgelegte Übersicht zum Aristoteles Latinus (57-68).



190 Notabilia V

Forscher, die zur Zeit in Löwen arbeiten.10 Geradezu wie ein Programm liest

sich der mit «Apologie des mittelalterlichen Denkens» überschriebene Aufsatz

vonj. Follon undj. McEvoy(1-16). Die beiden Autoren beginnen ihre Studie

ebenfalls mit einer Diagnose der heutigen Situation der Erforschung der
mittelalterlichen Philosophie. Wie Aertsen verwerfen sie sowohl den analytischen
Weg wie auch die Konzeption von A. de Libera, dem vorgeworfen wird, er
deute den «ethischen Aristotelismus» als die originellste Leistung des

mittelalterlichen Denkens (9-10). Die Spezifität des mittelalterlichen Denkens erblik-
ken die beiden Löwener Gelehrten vielmehr im «scholastischen Geist», der
Vernunft und Glauben zu unterscheiden weiß, aber gleichzeitig überzeugt ist,
daß die beiden als authentische und formal unterschiedene Quellen des Wissens

sich nicht widersprechen können. Die Denker des Mittelalters haben deshalb im
Bereich der Metaphysik ihr Bestes geleistet, und dem Philosophiehistoriker fällt
die Aufgabe zu, diese spezifischen Beiträge zu erforschen und für die Gegenwart
fruchtbar zu machen. Thomas von Aquino hat das Philosophieren im
scholastischen Geist auf hervorragende Weise verwirklicht und bleibt deshalb ein

einzigartiger Meister für die Ausbildung der jungen Mediävisten (vgl. 15).

Den beiden Autoren gestehe ich das Recht zu, den Thomismus als

Philosophie zu wählen und mit Argumenten zu verteidigen. Es fällt mir schwerer,
ihnen zu folgen, wenn sie versuchen, die epochale Besonderheit des

mittelalterlichen Denkens zu bestimmen und von «scholastischem Geist» sprechen.
Nicht den Rekurs auf den Begriff der Scholastik erachte ich als problematisch,
aber die Art und Weise, wie der «scholastische Geist» verstanden wird. Die
Autoren berufen sich in diesem Kontext auf die Umschreibung der Scholastik
durch J. Pieper. Nach dieser Auffassung ergänzen sich die Vernunft- und die
Glaubenswahrheiten und können sich nicht widersprechen (ganz im Geiste des

Thomas). Jedenfalls kennzeichnet der Versuch eines fruchtbaren Dialogs
zwischen Philosophie und Theologie die Scholastik. Piepers Konzeption der Scholastik

ist stark von derjenigen Martin Grabmanns abhängig11, allerdings hat
Grabmann das methodische Moment weit stärker betont. In der Tat ist Piepers
Verständnis historisch zu undifferenziert und zu einseitig auf die Theologie
bezogen. Im Gegensatz zu anderen Philosophiehistorikern bestreite ich nicht

10 Es sind acht Studien (159-356), die ganz verschiedene Themen behandeln: u. a.

Freundschaft bei Augustinus, Politik bei Thomas, Sein und Schönheit bei Thomas.
11 Geschichte der scholastischen Methode, Freiburg 1909, Band 1, 36: «Die scholastische

Methode will durch Anwendung der Vernunft, der Philosophie auf die
Offenbarungswahrheiten möglichste Einsicht in den Glaubensinhalt gewinnen, um so die
übernatürliche Wahrheit dem denkenden Menschengeiste inhaltlich näher zu bringen, eine

systematische, organisch zusammenfassende Gesamtdarstellung der Heilswahrheit zu

ermöglichen und die gegen den Offenbarungsinhalt vom Vernunftstandpunkte aus
erhobenen Einwände lösen zu können. In allmählicher Entwicklung hat die scholastische
Methode sich eine bestimmte äußere Technik, eine äußere Form geschaffen, sich gleichsam

versinnlicht und verleiblicht.»



Notabilia V 191

grundsätzlich die Brauchbarkeit des Begriffes <Scholastik>, aber der Ausdruck
muß umsichtig definiert werden. M.-D. Chenu12, W. Kluxen13 und L.-M. De
Rijk14 haben bereits darauf hingewiesen, daß sich die Scholastik primär durch
eine besondere Methode auszeichnet. Jedenfalls sollte das methodische Moment
in keinem Falle zu Gunsten einer ausschließlich inhaltlichen Umschreibung
gänzlich vernachlässigt werden.15

Der hier besprochene Band enthält übrigens einen eigenen Beitrag zur
scholastischen Methode von Philipp W. Rosemann (95-118), der die eben

berührten Defizite z. T. wettmacht. Der Autor vertritt unter expliziter Berufung
auf Grabmann die Doppelthese, daß die Spannung zwischen auctoritas und ratio
die scholastische Methode auszeichnet und daß diese Spannung für die
Philosophie überhaupt konstitutiv ist: «La méthode scolastique est d'une actualité

singulière» (101). Nur wenn die systematischen Bemühungen durch die

Geschichte und die geschichtlichen Forschungen durch die Systematik korrigiert

werden, kann nach der Meinung des Autors die Einseitigkeit des

philosophischen Sektarismus vermieden werden. In einem aufschlußreichen Anhang
zu seiner Studie untersucht Rosemann alle 17 Texte, in denen Thomas von
Aquino den Ausdruck «media via» verwendet, um zu zeigen, daß Thomas'

Anwendung der scholastischen Methode darin besteht, nach der Zurückweisung

zweier gegenteiliger Thesen das Richtige beider entgegengesetzten Thesen

zu einer Synthese zu verbinden.

1.4. Die eben besprochene Deutung der scholastischen Methode beschränkt
sich auf einen Autor und verzichtet auf eine diachronische Perspektive. In
seinem sehr interessanten Buch zur Geschichte der Quaestio disputata bietet
Brian Lawn einen solchen Überblick, der von den juristischen Anfängen bis ins

12 Art. Scholastik, in: Handbuch theologischer Grundbegriffe, hg. von H. Fries,
München 1963, Band II, 488: «Mit dem Wort <scholastisch> ist zunächst nicht ein
besonderes Lehrgut gekennzeichnet, sondern eine Methode, eine Gesamtheit von
Verfahrensweisen, durch die der Glaube ein Verstehen des ihm Vorgegebenen zu erreichen
sucht. »

13 Thomas von Aquin, in: Grundprobleme der großen Philosophen, hrsg. von
J.Speck, Band I, Göttingen 1972, 181: «Scholastik besagt primär die mittelalterliche
Gestalt von <Wissenschaft! schlechthin.»

14 La philosophie au moyen âge, Leiden 1985, 20. De Rijk beschreibt die Scholastik
als eine Methode, die sich durch den Gebrauch von Begriffen, Unterscheidungen,
Satzanalysen, Argumentationstypen und Diskussionsregeln auszeichnet. Vgl. meine Rezension
dieses wichtigen Buches: FZPhTh 34 (1987) 243-256.

15 In einem zweiten Beitrag «La philosophie du Moyen Age, la civilisation médiévale
et la culture du médiéviste» (69-78) kommt McEvoy noch einmal auf die Einheit des

mittelalterlichen Denkens zu sprechen (69) und erblickt sie in der Bezugnahme auf das

griechische Denken. Hinsichtlich der inhaltlichen Besonderheit der mittelalterlichen
Spekulation betont er ein zweites Mal, daß die mittelalterlichen Denker vor allem im
Bereich der Metaphysik Bedeutsames geleistet haben (78).



192 Notabilia V

XVI. Jahrhundert reicht.16 Der Autor möchte nach seinen eigenen Aussagen
keine philosophiehistorische Darstellung des Themas geben, sondern
ausschließlich «eine besondere Lehrmethode» in ihrer Entwicklung erforschen.

Mit H. Kantorowicz betrachtet Lawn das in Bologna entstandene sog. Stemma

Bulgaricum als die erste wirkliche Sammlung vonQuaestiones disputatae. Bulgarus
(ca. 1115-1165) ist ein Zeitgenosse Abälards, dem der Autor eine wichtige Rolle
bei der Einführung der Quaestio in die Theologie zuschreibt (vgl. 10). Dem
Gebrauch der Quaestio im Bereich derphysica (Naturphilosophie und Medizin),
den sophismata und der Schule des Merton College widmet Lawn je ein Kapitel
(18-65), bevor er ausführlich den Gebrauch dieser disputativen Methode in der
medizinischen Fakultät untersucht (66-84). Mit einer Darstellung der
antidialektischen Reaktionen (100-128) und einem Überblick zum Verfall derQuaestio

disputata im XVII. Jahrhundert (129-144) wird der nützliche Überblick, der auf
weite Strecken den heutigen Stand der Forschung zusammenfaßt und diskutiert,
abgeschlossen. Die scholastische Quaestio war während mehreren Jahrhunderten

«the chief method of instruction in all the disciplines in the schools and

universities» (145), sie hat also jahrhundertelang das Denken Europas geformt.
Eine abschließende Beurteilung ihres Einflusses will Lawn nicht versuchen,
aber er hält fest, die Einwirkung dieser Denkform auf die Methodologie Galileis
sei zwar kaum bemerkbar ist, aber die logisch-mathematischen Konzepte des

Merton College hätten indirekt auf die Enstehung von Galileis Kinematik
eingewirkt (vgl. 146-147).

1.5. Außerordentlich aufschlußreich für das Verständnis der Quaestio disputata
und ihrer Geschichte ist ein italienischer Sammelband, der einerseits die
italienische Übersetzung grundlegender mittelalterlicher Texte zur Methode der
Quaestio und andererseits sieben Studien zu dieser Problematik vorlegt.17 Der
Band behandelt zwar nur das XII. Jahrhundert, aber berücksichtigt sowohl die

juristische wie die theologische Tradition der Quaestio. Unter den Studien

(179-292), die in Übersetzung vorgelegt werden, sind zwei Arbeiten von J. Jo-

livet sowie der berühmte Aufsatz von H. Kantorowicz über die Quaestiones bei

den Glossatoren zu erwähnen. Die Textsammlung enthält 19 Texte (67-177).
Der juristische Teil beginnt mit Ausschnitten aus dem Fragenwerk des Bulgarus
und seiner Schule; danach folgen kanonistische Texte, die verschiedene Stadien
der Weiterentwicklung der Methode manifestieren. Die theologischen Texte

16 The Rise and Decline of the Scholastic <Quaestio disputata> With Special Emphasis
on its Use in the Teaching of Medecine and Science, Leiden, New York, Köln: E.J. Brill,

1993, 176 S. (Education and Society in the Middle Ages and Renaissance, vol. 2; ISBN
90-04-09740-6).

17 Verità in questione, II problema del metodo in diritto e teologia nel XII secolo, a

cura di E Feltrin/M. Rossini, Bergamo: Pierluigi Lubrina Ed., 1992, 307 S; ISBN 88-
7766-141-0.



Notabilia V 193

(101—177) zeigen die vielfältigen Anwendungsbereiche der Quaestio im
Lehrbetrieb (Textinterpretation, systematischer Kontext). Natürlich fehlt der
berühmte Passus von Gilbert de la Porrée in seinem Boethiuskommentar zur
Theorie der Frage nicht (139—141). Die beiden Herausgeber haben der
Textsammlung eine ausführliche und bestens dokumentierte Einleitung vorangestellt,

in der die Leserschaft alles für das Verständnis der Text Notwendige
erfährt. Eine deutsche (französische oder englische) Adaptation dieses nützlichen

Werkes könnte sehr gute Dienste leisten und die vielfältigen Aspekte der
mittelalterlichen Disputationskultur einem breiteren Publikum erschließen. Wie
das einleitend zitierte Werke von Pieper und Turnherr zeigt, besteht in dieser
Hinsicht ein großer Nachholbedarf. Aber auch dem eigentlichen Fachpublikum
ist eine intensivere Beschäftigung mit den philosophischen Literaturgattungen
anzuraten, da eine Denkform wie diejenige der Quaestio weit mehr ist als ein
bloßes Gewand, das wie ein Mantel nach Belieben abgelegt werden könnte.

1.6. Die angezeigten Studien legen die Frage nahe: Was ist Scholastik? Rolf
Schönberger hat sich nicht gescheut, dieser diffizilen, aber zweifellos lohnenden

Frage ein kleines Büchlein zu widmen, das ich als außergewöhnlich anregend

charakterisieren möchte.18 In einem ersten Teil skizziert Schönberger die

Stationen der Diskussiongeschichte. Wiewohl der Terminus <Scholastik>
zahlreiche historische, begriffliche und historiographische Probleme mit sich

schleppt und ein «einheitlicher Begriff von Scholastik weder logisch möglich
noch historisch wünschenswert» ist (41), glaubt Schönberger, es sei zweckmäßig,

auf den Terminus nicht zu verzichten. Er möchte von Scholastik im Sinne
eines «komplexen Gebildes von Beschreibungen» (45) sprechen: Ein grundlegender

Zug der Scholastik ist das «entsubjektivierende Denken» (vgl. 46), denn
die Magistri verstehen sich als Überlieferer einer überkommenen Wahrheit. Die
Methode allein vermag die Scholastik nicht zu charakterisieren, dazu gehören
ebenfalls ein «theoretischer Kontext» sowie ein «Geflecht basaler Einstellungen»

(49). Aus diesem Grunde beschreibt der Autor im Fortgang seiner
Untersuchung verschiedene Aspekte des theoretischen Kontextes der Scholastik,
nämlich die Quaestio (52—80), das Verhältnis zur Schriftlichkeit (80-83), den

Kommentar (83-102), den Begriff der Autorität (103-108) sowie das Verhältnis

zur Sprache (108—115). Diese Seiten enthalten nicht nur viel außergewöhnlich
interessantes Material, sondern vor allem eine ernsthafte Reflexion zu den

philosophischen Voraussetzungen und Konsequenzen der scholastischen Denkform.

Ich bin nicht überzeugt, daß diese Studie jene Beachtung erhalten hat, die

sie nach meiner Überzeugung vedienen würde Bedenkenswert ist auch die vom
Autor vorgetragene «Conclusio»: Die Besinnung auf die Scholastik führt zu
einer Infragestellung eines eindeutigen Rationalitätsbegriffes:

18 Was ist Scholastik? Mit einem Geleitwort von Peter Koslowski, Hildesheim:
Bernward Verlag, 1991, 125 S; ISBN 3-87065-577-1.



194 Notabilia V

Die Geschichte des Denkens dokumentiert gerade in seiner mittelalterlichen

Phase, daß es verschiedene Arten von dem gibt, was als ein Grund
gelten kann. Wenn dem aber so ist, dann bedarf der Begriff der Rationalität
einer Differenzierung, welche jeden univoken Rationalitätsbegriff als ein
ungeschichtliches Konstrukt zu destruieren imstande ist (118).

Dieses (timide) angedeutete Bewußtsein der Historizität der scholastischen
Gestalt der Vernunft zeichnet Schönbergers Essai aus, es zeugt von einem

ausgeprägteren Problembewußtsein, als es in den anderen hier besprochenen
Versuchen zur Umschreibung der Aktualität der mittelalterlichen Philosophie
zum Ausdruck kommt.

1.7. Was sollen Philosophen lesen? Die Frage ist zweifellos richtig gestellt, sie

ist auch fundamental, denn in der Tat führt der Weg zum eigenen Philosophieren

in unserer Kultur und unserer Zeit über die Auseinandersetzung mit Texten
der philosophischen Tradition. Allerdings gilt es zu bedenken, daß die Texte der
mittelalterlichen Welt kaum einen unmittelbaren Zugang erlauben. Deshalb ist

bezüglich des Mittelalters die Frage «Wie sollen philosophische Texte gelesen
werden?» ebenso grundlegend wie die erwähnte Frage. Die hier kurz
vorgestellten Ansätze, die zum einen den Nachweis erbringen wollen, daß sich die

Auseinandersetzung mit mittelalterlichen Texten lohnt, und zum anderen die

besondere Argumentations- und Denkformen zu bestimmen versuchen, geben
Hinweise zur Beantwortung der Frage, wie diese Texte gelesen werden sollen.

Allerdings ist allen hier angesprochenen Studien eines gemeinsam: Sie betrachten

die Kontextualität des Denkens als sekundär. Im Löwener Band versucht
C. Steel sogar in einer ausgedehnten Polemik gegen K. Flasch diese Zweitrangigkeit

zu begründen.19 Steel hat kein Verständnis für Flaschs Versuch, die

Philosophie in ihrem historischen, d. h. kulturellen, sozialen und ökonomischen
Kontext zu situieren, vielmehr wirft er diesem Versuch Reduktionismus und

sogar Vulgarität (vgl. 86) vor: Wer wie Flasch die Philosophie von der
Realgeschichte her verstehen will, laufe Gefahr, die Philosophie zu einer bloßen

Ideologie zu degradieren. Das ist Steels Hauptthese. Dieser Gefährdung hält er

entgegen: «C'est précisément par son caractère scolastique que la philosophie
médiévale est l'expression de son époque» (89). Wenn er hier von Scholastik

spricht, meint Steel, daß das mittelalterliche Denken primär in der Auslegung
und Diskussion von Texten bestand (vgl. 87, 89). Niemand wird dies bestreiten
wollen. Aber, so muß man fragen, ist das Interpretieren von Texten nicht auch

historisch bedingt? Gerade die Frage, warum die mittelalterlichen Magistri
kaum direkt auf die Geschehnisse und Ereignisse ihrer Zeit Bezug genommen
haben, müßte historisch untersucht werden. Warum soll die Philosophie an
Würde und an Bedeutung verlieren, wenn sie als Antwort historischer Individuen,

die an einem Ort leben, auf Probleme, die durch ihre Mitmenschen

19 Actualité, 79-93.



Notabilia V 195

aufgeworfen werden oder aufgrund in der Zeit vorkommender Ereignisse sich

aufdrängen, begriffen wird? Was hat es zu bedeuten, wenn dieser Bezug bewußt
verdrängt wird, wie dies bei den meisten universitären Texten des Mittelalters
der Fall ist? Kommt den Texten bereits aus diesem Grunde eine überzeitliche

Bedeutung zu? Niemand will doch ernsthaft die Philosophie als bloßen
Ausdruck ihrer Zeit begreifen, aber es kann gefragt werden, wie die Philosopheme
auf die Zeit und die Gesellschaft, in der sie entstanden, bezogen sind. Daß diese

Relationen komplex sind und in keinem Falle monokausal und geradlinig
interpretiert werden dürfen, hat meines Wissen K. Flasch nie bestritten. Ich
muß gestehen, daß ich die Schärfe der gegen Flasch geführten Polemik nicht
verstehe. Entweder man bestreitet die These historischer Bedingtheit
philosophischer Texte, oder man verwirft Flaschs Anwendung dieser These auf die von
ihm interpretierten Texte. Beides ist möglich, aber in keinem der beiden Fälle
reicht der Hinweis auf den scholastischen Charakter mittelalterlicher Texte aus,

um die inkriminierte These zu widerlegen. Das Thema der historischen

Bedingtheit dessen, was m. E. durchaus Scholastik genannt werden kann, ist
noch nicht mit der erforderlichen Umsicht und der notwendigen Präzision
erforscht worden. Mit Polemik allein wird es nicht aus der Welt geschafft:

E questo ti sia sempre piombo a' piedi,
per farti mover lento com' uom lasso

e al si' e al no che tu no vedi:
che quelli è tra Ii stolti bene a basso,

che sanza distinzione afferma e nega
ne l'un cost ne l'altro passo;

perch' elli 'ncontra che più volte piega
l'opinion corrente in falsa parte,
e poi l'affetto l'intelletto lega.
(Dante, Paradiso, XIII, 112-120).

2. Zeitschrifien, Kataloge, Repertorien

2.1. Der Titel Micrologus, den Guido d'Arezzo für einen seiner musikalischen
Traktate gewählt und den Richardus Anglicus einer medizinischen Schrift
vorangestellt hat, wurde für eine neue Zeitschrift, deren wissenschaftlicher Redaktor

Agostino Paravicini Bagliani ist, gewählt, da dieser Titel die in diesem

Periodikum angestrebte Verbindung von Wissenschaftsgeschichte und
Sozialgeschichte, von Geschichte der Naturwissenschaft und der Kulturanthropologie
in vorzüglicher Weise versinnbildlicht.20 Die erste Nummer gilt den Diskursen
über den Körper im Mittelalter. Der außerordentlich reichhaltige und in jeder

20 Micrologus, Natura, scienze e società medievali, I (1993), I discorsi dei corpi
(Discourses of the Body), Turnhout: Brepols.



196 Notabilia V

Hinsicht faszinierende Band enthält so verschiedenartige Beiträge wie Studien

zum «Körper» der. Gespenster (Jean-Claude Schmitt), zur Morphologie des

weiblichen Körpers in der medizinischen Tradition (Danielle Jacquart) oder

zum Körper in der alchemistischen Tradition (Chiara Crisciani). Der einleitende

Beitrag von Claudio Leonardi, der eine Historiographie der Lust fordert
(7-18), ist anregend, weil er Voraussetzungen und Schwierigkeiten eines
solchen Forschungsdesiderates klar umreißt.

Der zweite Band ist den Wissenschaften am Hofe Kaiser Friedrichs II.
gewidmet und dürfte die zur Zeit beste Darstellung zu diesem ebenso interessanten

wie bedeutsamen Thema darstellen.21 Das reichhaltige Konvolut enthält
mehrere Beiträge zu allgemeineren Themen. P.-G. Dalché weist in seinem
faszinierenden Artikel (74-99) auf perspektivenreiche Entwicklungen im
geographischen Wissen zur Zeit Friedrichs hin. Obwohl das geographische Wissen

noch keinen eigenen Status erreicht hat, glaubt der Autor einen epistemologi-
schen Wandel feststellen zu können, der dem Zusammenwirken von
wissenschaftlicher Tradition und Reiseerfahrung, Kosmographie und beschreibender

Geographie zu verdanken ist. David Pingree stellt in seinem sehr informativen
Beitrag die Auffassungen verschiedener Autoren (Wilhelm von Auvergne,
Albertus Magnus) aus Friedrichs Zeit zur Magie vor (39-56) und analysiert
anhand der Hs. Florenz, BN, II,iii,214 die Quellenlage magischer Texte zu jener
Zeit. Mehrere Studien befassen sich mit dem Werk des Michael Scotus. Charles
Burnett untersucht zuerst die frühen Jahre des berühmten Übersetzers und
Astronomen Friedrichs (101-126). Das Werk Michaels kann als Fortsetzung der
Übersetzer von Toledo bezeichnet werden (110). Wie Burnett betont auch

Danielle Jacquart in ihrer Studie die Bedeutung des dreiteiligen Liber intro-
ductorius. Ihr Aufsatz beschäftigt sich eingehender mit dem zwischen 1228 und
1235 entstandenen letzten Teil, dem Liber phisionomie (19-37), der vor allem

wegen der darin enthaltenen ausführlichen Kapitel zur Fortpflanzung und zur
Sexualität Beachtung verdient (vgl. 27-31). Dieses Stück bezeugt nicht nur
Michaels Interesse für die Gynäkologie, sondern erlaubt eventuell auch
Rückschlüsse auf die Interessen des Adressaten der Schrift, der ja bekanntlich Friedrich

selbst ist. Direkt auf das Werk Friedrichs bezogen ist die Arbeit von
Dorothea Walz zum berühmten Falkenbuch (De arte venandi cum avibus, 161—

184). Die Autorin faßt die wichtigsten Forschungsergebnisse der letzten
Jahrzehnte treffend zusammen. Sie betrachtet das Falkenbuch als einen beachtlichen
Beitrag zur Naturwissenschaft des Mittelalters. Die Hinweise auf die Beziehungen

des Falkenbuches zur Disputation am Hofe König Manfreds, an der Petrus
de Hibernia teilnahm, finde ich sehr interessant. Allerdings meine ich, daß die
Thesen Nitschkes (182) zur Bedeutung der implizierten Auffassungen über die

Naturteleologie eine eingehendere und genauere Diskussion verdient hätten.
Auf die Gefahren einer einseitigen und undifferenzierten Beurteilung der kul-

21 Le scienze alla corte di Federico II, Turnhout: Brepols, 1994, 244 S.



Notabilia V 197

turellen Leistungen Friedrichs macht der anregende Aufsatz von Piero Mor-
purgo (199-214) aufmerksam, indem er die Spannungen zwischen der sehr

vorsichtigen WissenschaftsjW////è und den offenen Interessen Friedrichs — die er in
Diskussionen am Hofe mit Gelehrten wie Michael Scotus befriedigen konnte -
hervorhebt. Meine besondere Neugierde hat der Aufsatz von StevenJ. Williams
zur frühen Verbreitung des pseudo-aristotelischen Secretum secretorum geweckt
(127-144). Der Autor kann nicht nur überzeugend nachweisen, daß Michael im
Liber introductorius den Pseudoepigraph benutzt hat, sondern er kann zeigen, daß

er um 1230 am Hofe Friedrichs und an der päpstlichen Kurie bekannt war- und
von da seine erfolgreiche Reise durch die europäische Welt angetreten hat.
Diese knappen Hinweise zu diesem vielseitigen Band bestätigen die vorzügliche
Qualität und die hervorragende Bedeutung dieses Sammelbandes.

2.2. Ich habe bereits in früheren Lieferungen über die Documenti e studi sulla

tradizionefilosofica medievale berichtet. Inzwischen sind zwei neue Bände erschienen.

Der erste (11,2; 1991) enthält Studien zum Aristotelismus, von denen
einerseits die Studien von Silvia Donati22 und Cecilia Trifogli23 zu
Physikkommentaren des XIII. Jahrhunderts sowie die Untersuchung von Cristina
D'Ancona zu den Kommentaren des Liber de causis von Bacon, Ps.-Heinrich von
Gent und Ps.-Adam von Bocfeld24 Beachtung verdienen. Die Arbeiten von
Donati und Trifogli sind Bestandteil eines von Francesco Del Punta geleiteten
Forschungsvorhabens, das den Physikkommentaren des XIII. Jahrhunderts gilt.
Donati beschreibt in ihrer Untersuchung neun, wahrscheinlich englische,
Physikkommentare, die vor demjenigen des Thomas von Aquino verfaßt worden
sind;25 der wahrscheinlich älteste dieser Texte sind die Notulae super libris
Physicorum /-VI von Pseudo-Adam de Bocfeld (um 1250, vgl. 388). Die meisten
dieser Kommentare (d. h. sechs) sind anonym überliefert.26 Die umfassenden

22 Per lo studio dei commenti alla «Fisica» del XIII secolo. I: Commenti di probabile
origine inglese degli anni 1250-1270 ca., 361-441.

23 Le questioni sul libro II della Fisica in alcuni commenti inglesi intorno alla metà
del sec. XIII, 443-501.

24 «Philosophus in libro De causis». La recezione del Liber de Causis come opera
aristotelica nei commenti di Ruggero Bacone, dello ps. Enrico di Gand e dello ps. Adamo
di Bocfeld, 611—649.

25 Die Autorin geht davon aus, daß im XIII. Jh. ca. vierzig Physikkommentare
geschrieben wurden, von denen zwei Drittel noch nicht publiziert sind; vgl. 363-374, wo
ein Überblick zu diesen Texten gegeben wird.

26 Die Autorin beschreibt die Quaestiones super Physicam des Galfridus de Aspall
(421—432) und die Compilationes super librum Physicorum Aristotelis von Guillelmus de
Clifford (409—421) sowie anonyme Kommentare, die vornehmlich in England
(Cambridge, Gonville and Caius College, ms. 367, ms. 509; Cambridge, Peterhouse, ms. 157;
London, Wellcome Historical Library, ms. 333; Oxford, Merton College, ms. 272; Oxford,
New College, ms. 285) und Italien (Siena, Bibl. Comunale degli Ontronati, ms. L.III.21;
Todi, Bibl. Comunale, ms. 23) aufbewahrt werden



198 Notabilia V

Beschreibungen, die Hinweise zum Autor, der Datierung und zum Stil
(Kommentierweise und Besonderheiten) beinhalten, stellen eine wichtige Ergänzung
zu dem seinerzeit von A. Zimmermann erstellten Verzeichnis ungedruckter
Kommentare dar27 und bieten eine vorzügliche Grundlage für die Erforschung
der Physikkommentierung im XIII. Jahrhundert. Zu diesem Thema enthält
auch die Studie von Trifogli wertvolle Hinweise. Die Autorin untersucht nämlich

die Behandlung des dritten Buches der Physik in acht Kommentaren
englischer Herkunft.28 Die von der Autorin bei diesem Kommentatoren festgestellte

realistische Auffassung der Bewegung, nach der die Bewegung als eine

von der beweglichen Substanz unterschiedene res zu verstehen ist, modifiziert
die von A. Maier skizzierte Darstellung der Geschichte des Bewegungsproblems,

nach der die Interpretation der Bewegung alsformafluens (forma incompleta
nach Averroes) das Feld beherrschte bis ins dritte Jahrzehnt des XIV. Jahrhunderts:

Bereits in der Mitte des XIII. Jahrhunderts vertritt eine Gruppe von
Autoren, gegen Averroes, die Meinung, die Bewegung sei die via ad formam
(490).

Dem Denken und den Werken des Aegidius Romanus ist das andere Heft
gewidmet ((111,1; 1992). Es enthält u. a. Studien zu kirchenpolitischen Werken
des Aegidius29 sowie zum Einfluß der thomistischen Lehre von der Schöpfung
auf die Quaestiones de esse et essentia.30

2.3. Die Ausgabe der Werke des Aegidius Romanus, die mit der
Handschriftenbeschreibung beginnt, wurde im Rahmen dieser Hinweise bereits mehrfach
erwähnt. Diesmal kann auf den Katalog der in Italien aufbewahrten
Handschriften der Schrift De regimineprincipum hingewiesen werden.31 Der nach den
bewährten Prinzipien dieser Reihe erstellte Katalog beschreibt insgesamt 75

Handschriften der sehr berühmten Schrift des Augustinereremiten, von der in
Europa insgesamt ca. 350 Manuskripte erhalten sind. Von den in diesem Band
beschriebenen Handschriften stammt der weitaus größte Teil aus dem XIV.
Jahrhundert (nämlich 53). 22 der rezensierten Codices befinden sich in der
Bibliotheca Vaticana, während der Rest sich auf 25 italienische Bibliotheken
verteilt. Mit 13 Handschriften ist die Biblioteca Medicea Laurenziana in Florenz

27 Verzeichnis ungedruckter Kommentare zur Metaphysik und Physik des Aristoteles
aus der Zeit von etwa 1250—1350, I, Leiden, Köln 1971.

28 Es handelt sich mit Ausnahme der Notulae des Ps.-Adam de Bocfeld um dieselben
Werke, die Donati beschreibt.

29 Z. B. Roberto Lambertini, Tra etica e politica: la prudentia del principe nel De
regimine di Egidio Romano, 77-144.

30 Giorgio Pini, La dottrina délia creazione e la ricezione delle opere di Tommaso

d'Aquino nelle Quaestiones de esse et essentia (qq. 1—7) di Egidio Romano, 271—304.
31 Aegidii Romani Opera omnia, I, Catalogo dei manoscritti (1001-1075), De regimine

principum, 1,11, Città del Vaticano, Italia, a cura di Francesco Del Punta e Concetta Luna,
Firenze: Leo S. Olschki Ed., 1993, XLVIII + 420 S.; ISBN 88-222-4072-3.



Notabilia V 199

am besten vertreten. Dieser Katalog ist nicht nur für die philologische
Rekonstruktion des Textes von großer Bedeutung32, sondern auch für die Geschichte
der Verbreitung und des Einflusses dieses Werkes liefert er besonders wertvolle
Hinweise. Wenn wir bedenken, daß es sich hier um eines der meistgelesenen
philosophischen Werke des Mittelalters handelt, wird die Bedeutung dieser

Bemerkung klar. Die Philosophiehistoriker haben m. E. immer noch nicht
erfaßt, wie wichtig dieses Werk für die Philosophie des Mittelalters war! Es ist
auffallend, daß der Traktat in den meisten Handschriften allein überliefert wird,
was zweifelsohne mit seinem Umfang zusammenhängt. Nur in 21 Fällen kann
eine Mitüberlieferung festgestellt werden. Dadurch wird in aufschlußreicher
Weise verdeutlicht, daß das Werk im Zusammenhang mit Fürstenspiegeln oder
Aristoteleskommentaren gebracht wurde (vgl. XXVII-XXVIII). Ebenfalls
bemerkenswert ist eine weitere Feststellung, die Concetta Luna in ihrer
wertvollen Einleitung hervorhebt: Das in diesem Katalog untersuchte Segment der
Handschriften zeigt, daß das Werk, das ja eigentlich für einen Laien geschrieben
worden war, zumindest in seiner lateinischen Version vor allem in klerikalen
und gelehrten Kreisen verbreitet war (vgl. XXXII). Es wird sich zeigen, ob diese

Feststellung auch für die anderen Länder gilt, deren Katalog mit Spannung
erwartet wird. Schon heute kann vermutet werden, daß die zahlreichen
volkssprachlichen Versionen des umfangreichen Fürstenspiegels den vom Autor
intendierten Adressatenkreis erreicht haben.

3. Editionen, Werkausgaben, Ubersetzungen

3.1. Petrus Abaelardus. Victor Cousin publizierte 1836 unter den Œuvres

inédites d'Abélard den Tractatus de intellectibus. Obwohl einige Gelehrte Abaelard
die Verfasserschaft absprachen, sind die Stimmen gegen die Authentizität heute

verstummt. Eine Neuedition dieser kleinen Schrift war an der Zeit, da die

Ausgaben von Cousin und L.U. Ulivi (Rom 1976) nicht in jeder Hinsicht
tadellos sind. Patrick Morin legt eine Edition samt französischer Übersetzung
und Kommentar vor.33 Sie basiert auf der einzigen erhaltenen Hs. (Avrenches,
Bibliothèque municipale, ms. 232). Die Abweichungen der neuen Edition von
den beiden älteren werden im Apparat verzeichnet.34 Abaelard skizziert sein
Vorhaben zu Beginn der Schrift in folgenden Worten:

32 Vor allem die Angaben zur Kapiteleinteilung und zur Pecieneinteilung, der ein
eigener Anhang gewidmet ist (341—350), sind unter diesem Gesichtspunkt von besonderer
Bedeutung.

33 Abélard, Des intellections. Texte établi, traduit, introduit et commenté, par
Patrick Morin, Paris: Libr. Philos. J. Vrin, 1994, 170 S.; ISBN 2-7116-1166-3.

34 Von der Notwendigkeit dieser Angaben bin ich nicht überzeugt. Wieso sollen
eindeutige Fehler der beiden Editionen auf diese Weise verewigt werden? Ich bedaure



200 Notabilia V

De speculationibus itaque, hoc est de intellectibus, disserturi, statuimus, ad

diligentius eorum documentum, ipsos primum a ceteris anime passionibus
siue affectionibus disiungere, his uidelicet que ad eorum naturam maxime
uidentur accedere; deinde ipsos quoque ad inuicem propriis separare dif-
ferentiis, prout necessarium doctrine sermonum existimamus esse. Sunt
autem quinque a quibus diligenter eos disiungi conuenit: sensus uidelicet,
imaginatio, existimatio, scientia, ratio (25).

In der Tat zeigt Abaelard sukzessive den Unterschied zwischen intellectus

(Vorstellung) und sensus (26), imaginatio (32), existimatio (42), ratio (30), scientia (44)
auf, bevor er den Unterschied verschiedener Arten von Vorstellungen aufzeigt
(45 ff.). Diesen beiden Hauptteilen folgt eine ausführliche Diskussion einzelner
Punkte und Probleme. Die Begriffsklärungen Abaelards sind aufschlußreich
und stellen einen interessanten Beitrag zur begriffsgeschichtlichen Forschung
dar. Edition und Übersetzung zeugen von großer Sorgfalt; dies gilt auch für den

Kommentar (99—128). Wenig überzeugend ist dagegen die Darstellung von
Lehre und Werk, die den Band abschließt. Sie stützt sich einerseits auf die
Historia calamitatum und andererseits auf die berühmte Studie von Charles
Remusat aus demjahre 1845: Beide Dokumente werden ausführlich zitiert. Der
Autor erzählt, als gebe es keine moderne, kritische Abaelardforschung! Vom
Werk des Petrus ist fast kaum die Rede, und die zeitgenössische Diskussion zur
Authentizität, zur Chronologie und zur Interpretation der Werke kommt nicht
zur Sprache. Wer eine vorzügliche Einführung in das philosophische Denken
Abaelards sucht, der wird deshalb mit Vorteil zur neu aufgelegten Darstellung
von Jean Jolivet35 greifen, die m. E. immer noch zum Besten gehört, was über
den Pariser Magister geschrieben worden ist.

3.2. Hermes Latinus. ïn der lateinischen Welt ist die eigentümliche und

eigenartige Gestalt des Hermes Trismegistos vor allem durch den Asclepius und
den Liber viginti quattuor philosophorum bekannt. Allerdings wurden im XII.
Jahrhundert mehrere Werke aus dem Bereich der Kosmologie, der Astrologie
und der Metaphysik, die aus dem Arabischen oder dem Griechischen übersetzt
worden waren, dem antiken Weisen zugeschrieben. Unter der Leitung von
Paolo Lucentini hat sich eine internationale Gruppe von Forscherinnen und
Forschern vorgenommen, alle lateinischen Versionen der hermetischen und
pseudo-hermetischen Tradition kritisch zu edieren. Die geplanten Bände

auch außerordentlich, daß im Apparat, auf den durch Exponenten im Text verwiesen
wird, textkritische Angaben sowie Quellenverweise vermengt werden. Die Unterscheidung

dieser beiden Apparate ist m. E. absolut unerläßlich.
33 Abélard ou la philosophie dans le langage. Présentation, choix de textes,

bibliographie, Fribourg: Ed. Univ., Paris: Ed. du Cerf, 1994, VIII + 214 S. (Vestigia 14;
ISBN2 8271-0664-7).



Notabilia V 201

erscheinen in der Reihe Corpus Christianorum, Continuatio mediaevalis, Bände
141—148. Von den geplanten acht Bänden sollen fünf der Edition gewidmet
sein, ein Band ist für die Ikonographie vorgesehen, zwei sollen den Katalog der
Handschriften und die Bibliographie enthalten. Als erster Band liegt die Edition
der Schrift De triginta sex decanis vor.36 Hier handelt es sich um eine astrologische

Kompilation, die im Codex London, British Library, Harlaeus 3731

zusammen mit anderen astronomischen und astrologischen Werken überliefert
wird. Obwohl die griechische Vorlage des Kompendiums nicht erhalten ist,
können die entsprechenden Passagen in zahlreichen anderen antiken Werken
der astronomischen Tradition identifiziert werden (vgl. IX). Die Kompilation
läßt sich nicht präzis datieren, doch scheint das VI. Jahrhundert als terminuspost
quem in Frage zu kommen (vgl. XXI). Die Edition, die sich auf den einzigen
erhaltenen Textzeugen stützt, kann die 1936 von W. Gundel angefertigte Edition

wesentlich verbessern. Von besonderer wissenschaftlicher Bedeutung ist
der außergewöhnlich umfangreiche Quellenapparat, wo die griechischen und
lateinischen Parallelstellen in extenso aufgeführt werden. Die Editorin erörtert
zwar in ihrer Einleitung, welche Kapitel für die Geschichte der Astrologie
besonders bedeutsam sind, aber ich hätte mir gewünscht, daß in gebotener
Kürze das Werk wissenschaffshistorisch situiert würde. Die Datierung der

Ubersetzung sowie ihre historische Situierung hätten nach meiner Auffassung
mehr Sorgfalt verdient. Im Anhang werden zwei Kapitel der französischen

Übersetzung, die in einem Pariser Codex überliefert wird (Bibliothèque Nationale,

fr. 613), veröffentlicht (249—272). Diese Handschrift ist älter als diejenige
der lateinischen Fassung, die aus dem XV. Jahrhundert stammt. Die Editorin
weist nach, daß beide Fassungen des Textes zwar von einer identischen
(verlorenen) Textfassung abhängen, aber die lateinische Vorlage der volkssprachlichen

Übersetzung nicht mit dem Antigraph des Londoner Codex identisch ist

(vgl. XXVII—XXVIII). Aufden nächsten angekündigten Band dieser Reihe, das

Buch der24 Philosophen, freue ich mich ganz besonders, da es sich um ein Kleinod
der pseudoepigraphischen Literatur des Mittelalters handelt.

3.3. Nikolaus von Amiens. Zwischen 1187 und 1191 hat Nikolaus von
Amiens Papst Clemens III. eine Ars fidei catholicae gewidmet, deren erklärte
Absicht es ist, mit Argumenten Häretiker und vor allem Mohammedaner zu

bekämpfen. Diese insbesondere im Hinblick auf die Methode bemerkenswerte
Schrift zusammen mit einem kurzen Text Potentia est vis von ähnlicher Machart,

56 Hermes Latinus, tomus IV, pars 1 : Hermetis Trismegisti, De triginta sex decanis,
cura et studio Simonetta Feraboli, Translatio gallica capitum XXIV-XXV cura et studio
Simonetta Feraboli et Silvain Matton, Turnholti: Typographi Brepols Editores Pontificii,
1994, XXLIV + 387 S. (mit 8 S. Abbildungen), CChr.Continuatio mediev. CXLIV; ISBN
2-503-04441-7.



202 Notabilia V

dessen Autor aber nicht bekannt ist, legt Mechthild Dreyer in einer neuen
Edition vor.37

Von der Ars sind heute 57 Handschriften bekannt, von denen 54 der

Herausgeberin zur Verfügung standen und von ihr sehr knapp beschrieben
werden (48-56). Bei den codicologischen Angaben übernimmt sie offensichtlich

jene der benutzten Kataloge; in einigen Fällen werden mitüberlieferte
Schriften erwähnt Die Autorin beabsichtigt die «Erstellung eines philosophischen

Lesetextes» (65). Zu diesem Zwecke hat sie aufgrund verschiedener
Kriterien eine Leiths. ausgewählt (Budapest, Universitätsbibliothek 17, XV. Jh.,
ca. 1450), deren Text sie durch fünf weitere Hss. korrigiert (vgl. 63). In einer
Probeedition des Prologs (67-75) wurden alle Varianten der zur Verfügung
stehenden Hss. verzeichnet. Nach den Ausführungen der Herausgeberin kann

von einer großen Einheitlichkeit der Überlieferung gesprochen werden, und es

können keine «eindeutigen Hinweise auf Abhängigkeitsverhältnisse zwischen
bestimmten Textzeugen» (58) festgestellt werden. Deswegen verzichtet die

Herausgeberin auf die «Rekonstruktion des Traditionszusammenhanges der
Handschriften mit Hilfe eines Stemmas» (61); dieses hätte «nur eine geringe
Aussagekraft», zumal zu seiner Erstellung «wenig aussagekräftige Varianten»
beigezogen werden müßten. Keineswegs möchte ich an der Legitimität eines

Lesetextes, wie die Herausgeberin ihn beabsichtigt, zweifeln, aber ich hätte
trotzdem gerne mehr über die Handschriftenverhältnisse erfahren; vor allem
wäre es angebracht gewesen, mindestens einige Beispiele vorzuführen. Auf der
einen Seite wird nämlich behauptet, es ließen sich keine klaren Abhängigkeitsverhältnisse

nachweisen, auf der anderen Seite ist dann trotzdem plötzlich (61)
vom Zusammenschluß mehrerer Hss. zu einer Gruppe die Rede. Nach meinem
Dafürhalten sind das «Merkmal des sinngerechten Wortlautes» (63) ebenso wie
der Ausdruck «beste Textversion» (62) erklärungsbedürftig. Wenn bereits
Editionen eines mittelalterlichen Textes vorhanden sind, bedarf eine Neuedition
ebenfalls einer Legitimation. Im Falle der Ars hat B. Pez 1721 eine Edition
vorgelegt, die dann in der Patrologia latina abgedruckt wurde (Band 210, 595—

818). Eine knappe Würdigung der Qualität dieser Editionen fehlt in der
vorliegenden Ausgabe, wiewohl bereits ein kurzer Blick in die Edition der Patrologia

die Notwendigkeit und die Nützlichkeit dieser Neuedition bestätigt. Die
philosophiehistorische Einleitung zur Ausgabe situiert die Ars des Nikolaus in
der Tradition der artes-Literatur einerseits und weist andererseits auf die
Beziehungen zur Axiomenschrift des Boethius und den Elementen Euklids hin. Dreyer
betont, daß Boethius als erster das aristotelisch apodiktische Wissenschaftsmodell

mit dem Vorgehen der Mathematik verbunden hat und damit die Grundlagen

für ein Wissenschaftsverständnis geschaffen hat, «wonach Wissenschaft

37 Nikolaus von Amiens: Ars fidei catholicae - Ein Beispielwerk axiomatischer
Methode, Münster: Aschendorff, 1993, VI + 130 S. (Beiträge zur Geschichte der
Philosophie und Theologie des Mittelalters NF 37; ISBN 3—402—03931-X).



Notabilia V 203

eine Einheit von miteinander verwobenen Sätzen darstellt, die durch Ableitung
aus einer Voraussetzung oder mehreren nicht hintergehbaren Prämissen gewonnen

werden» (16). Nicht nur Gilbert von Poitiers, Thierry von Chartres und
Clarembaldus von Arras haben in ihren Kommentaren zu Boethius dieses

Programm aufgegriffen, sondern Alanus ab Insulis in den Regulae caelestis iuris und
Nikolaus von Amiens in der Ars haben die reguläre Vorgehensweise aufgegriffen.

Allerdings erreicht die Regularmethode bei Nikolaus einen Höhepunkt, da

seine Ars die Konzeption «einer in vollem Umfang synthetisch verfahrenden
Wissenschaft more geometrico» (33) verwirklicht. Nikolaus formuliert nicht
nur wie Euklid ein «dreigliedriges Prinzipienprogramm», sondern «er bestimmt
auch ihren methodologischen status genau wie dieser» (36). Mit ihrer Edition
und der Einleitung stellt Dreyer der Forschung wertvolles Material zur Verfügung

für eine vertiefte Diskussion über die Geschichte der Regularmethode
nach mathematischem Vorbild. Die Erforschung dieses Aspekt des mittelalterlichen

Denkens wird allerdings der Euklidrezeption mehr Beachtung schenken

müssen, als dies in der vorliegenden Studie der Fall ist.

3.4. Albert der Große. Eine kritische Edition der unzweifelhaft authentischen
Schrift Alberts über den Liber de causis gehört seit langem zu den dringlichsten
Desideraten der Forschung, da das Werk bislang nur in unzuverlässigen
Ausgaben zur Verfügung stand. Dank der bewundernswürdigen Ausdauer und

Sorgfalt von Winfrid Fauser ist dieses Desiderat nun endlich eingelöst, und der
schöne Band der Opera omnia Alberts mit diesem bedeutsamen Werk liegt vor.38

Die Schrift wird in 31 Hss. vollständig, in sieben Hss. fragmentarisch überliefert.
Nach der Elimination von sieben Codices, die eindeutig als Abschriften erhaltener

Hss. identifiziert werden können (vgl. XHIb—XlXb), kann die gesamte
handschriftliche Tradition in zwei Familien aufgeteilt werden, die sich
wiederum in zahlreiche Gruppen einteilen lassen. Für die Texterstellung hat Fauser

vier Hss. ausgewählt (je zwei aus den beiden Familien). Als weitaus bester Codex
erweist sich die Hs. Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat.lat. 71739:

Ope horum codicum, ut contaminationes passi sint, tarnen textus authen-
ticus firmissime, indubitate et irrefutabiliter restitui potest. Omnes aliae
lectiones omnium aliorum codicum corruptelae tantum sunt ideoque omitti
possunt (XXVIIIb).

Der kritische Apparat enthält alle Varianten der vatikanischen Hs., deren Text
deshalb vollständig veröffentlicht wird, sowie die signifikanten Lesarten der
drei anderen Codices.40 Was die Datierung des Werkes betrifft, steht fest, daß

38 Alberti Magni De causis et processu universitatis a prima causa, edidit Winfridus
Fauser SJ, Münster: Aschendorff, 1993, XXXIX + 347 S. (Alberti Magni Opera omnia,
tomus XVII, pars II; ISBN 3-402-03020-9).

39 «V est codex longe optimus et multo melior quam omnes alii Codices» (XlXb).
40 «Ex aliis codicibus lectiones variae non assumptae sunt nisi genuinae esse possunt

aut alicuius momenti philologici et historici sunt» (XXVIIIb).



204 Notabilia V

Albert zur Zeit der Abfassung Wilhelm von Moerbekes 1268 abgeschlossene

Ubersetzung der Elementatio theologica des Proklos noch nicht kannte (vgl. V).
Albert hat also seine Schrift zwischen 1264 und 1267 (nach dem Abschluß seiner

Metaphysik) verfaßt.
Alberts umfangreiche Schrift besteht aus zwei Teilen, von denen der eine

der Ersten Ursache gewidmet ist (I, tractatus 1-3) und der andere (I, tractatus 4

und Liber secundus) den Hervorgang der Wirklichkeit aus dem ersten Prinzip
behandelt. Nur das zweite Buch bezieht sich direkt auf den (pseudo-aristoteli-
schen) Liber de causis, während das erste als ein historischer und systematischer
Abriß der philosophischen Theologie gelesen werden kann. In seinem historischen

Teil stellt Albert die Meinungen der Stoiker (I, tract. 1, cap. 3), der

Epikureer (cap. 1) vor und kritisiert sie, entsprechend seiner Auffassung, daß es

drei philosophische Schulen gibt. Albert selbst folgt der Lehre der peripatetici,
deren theologische Lehre ausführlich gewürdigt wird (I, tract. 1, cap. 7-11,
13a—25b). Wie die neue Ausgabe von Fauser eindeutig belegt, ist der systematische

Teil dieser Theologie nicht nur in erheblichem Maße von Algazels
Metaphysica abhängig, sondern besteht zum Teil aus einer Paraphrase dieses

Werkes, das ja selbst wiederum eine Zusammenfassung der Metaphysik Avicen-
nas ist! Ein anderer Aspekt dieses ersten Teiles verdient m. E. Beachtung: die
ausführliche Kritik Ihn Gabirols (I, tract. 1, cap. 5-6). Es ist bemerkenswert,
wenn Albert behauptet, es widerspreche jeglicher Philosophie zu sagen, das

Erste handle willentlich41, oder wenn er das Prinzip «ab uno simplici non est

nisi unum» gegen die Zweiprinzipienlehre Avicebrons geltend macht. Ein
Vergleich dieser Auseinandersetzung mit derjenigen des Thomas in seiner späten

Schrift De substantiis separatis würde sich lohnen.
Das zweite Buch besteht aus einem «Kommentar» zum Liber de causis. Es ist

in der Tat eine Auslegung, wie Albert sie auch bezüglich der Texte des Aristoteles

praktiziert: Mit Hilfe des auszulegenden Buches schreibt er einen eigenen
Traktat «über die ersten Ursachen», der Eigenes und Fremdes zu einem neuen
Text verwebt. Nicht nur die außergewöhnliche Deutung der Herkunft des Liber
(II, cap. 1), die Alain de Libera brillant kommentiert hat42, sondern die gesamte

Interpretation Alberts verdient Aufmerksamkeit. Dies gilt meiner Meinung
nach in ganz besonderem Maße vom zweiten und dritten Traktat, die von den

Intelligenzen handeln. Die ausführlichen Bemerkungen zur Metaphysik des

fluxus im vierten Traktat des ersten Buches (42—58) gehören zweifelsohne zu

jenen Seiten von Alberts Werk, die seine Originalität besonders eindrucksvoll
zur Darstellung bringen. Dank der vorzüglichen Edition, ihres wertvollen
Quellenapparates und vor allem mit Hilfe des gründlichen und sorgfältigen

41 Vgl. Ed. cit., 13a: «Quinta ratio est, quod contra omnem philosophiam est, quod
dicit primum agere volntate.»

42 Albert le Grand et la philosophie, Paris 1990, 55—72.



Notabilia V 205

«Index rerum et vocabulorum» (209-339) ist jetzt eine wissenschaftlich
einwandfreie Erforschung dieses wichtigen Werks des Dominikaners möglich.
Welchen Stellenwert Albert dem Kommentar und dem kommentierten Werk
zuschrieb, wird deutlich, wenn wir daran erinnern, daß das «Buch von den
Ursachen» als Vollendung der aristotelischen Metaphysik verstanden wurde:

...quia cum de separatis substantiis, quas diversimode Aristoteles et Plato
determinaverunt, sit agere metaphysici, determinatur hic de separatis
substantiis secundum plenam veritatem, de quibus in XII et XIII Metaphysicae
non nisi secundum opinionem determinavit Aristoteles. Propter quod iste
liber Philosophiae primae coniugendus est, ut finalem ex isto recipiat per-
fectionem (59,34—60,5).

Eine sehr überzeugende Deutung der in jeder Hinsicht schwer verständlichen

Philosophie Alberts legt Loris Sturlese in seinem Buch zur deutschen
Philosophie des Mittelalters vor.43 Das Kapitel über Alberts «philosophischen und
naturwissenschaftlichen Rationalismus» bildet gleichsam den Höhepunkt dieser

«regionalen Philosophiegeschichte» (13), die allerdings auch unzählige andere

spannende und lehrreiche Seiten enthält.44 Nach Sturleses Interpretation von
Alberts intellektuellem Weg kommt der Wende von 1250 eine besondere

Bedeutung zu: In diesem Jahr «beschloß er, den Schwerpunkt seiner Tätigkeit
von der Theologie zur Philosophie zu verlagern» (334). Albert will in Köln das

«gesamte Programm der Artistenfakultät» (336) von Paris verwirklichen. Sein

Versuch, Aristoteles für die Lateiner zu erschließen, war «ein großangelegtes
Experiment, um die philosophisch-rationalistische Position umfassend zu testen»

(337). Es sollte deshalb nicht länger von der Ausformung eines christlichen
Aristotelismus bei Albert die Rede sein, sondern von «einer Art Erprobung des

philosophischen Rationalismus» (343). Was dies bedeutet, weist Sturlese am

Beispiel der Intelligenzen nach. Alberts Weg führt von einer ursprünglich
konkordistischen Position (Identifikation der von den Philosophen angenommenen

Intelligenzen mit den Engeln) über eine mittlere Auffassung bis zur
klaren Unterscheidung zwischen Engeln und Intelligenzen, die im Kommentar
zum Liber de causis vollzogen wird. In der neuen kritischen Edition lautet die
entscheidende Stelle:

Seimus etiam, quod quidam contendunt spiritus, qui vulgariter angeli
vocantur, intelligentias esse. Sed hoc certum est, quod angeli intellectuales
substantiae sunt secundum ministeria gratiae distributae. Sed quod hoc
modo intelligentiae sint, quo intelligentiae a Peripateticis ponuntur, scilicet

quo immobiles sint loco et operatione, penitus absurdum est et non convenit

43 Die deutsche Philosophie im Mittelalter, Von Bonifatius bis zu Albert dem Großen,

748-1280, München: C.H. Beck, 1993, 439 S.; ISBN 3-406-37749-1.
44 Auf andere Aspekte dieses reichhaltigen Buches werde ich in der nächsten

Lieferung von Notabilia eingehen, im Zusammenhang mit anderen neuen Gesamtdarstellungen

der Philosophiegeschichte des Mittelalters.



206 Notabilia V

cum dictis eorum qui de motibus et apparitionibus et operationibus ange-
lorum locuti sunt (191,30-192,6).

Zwar ist es angebracht, im intellektuellen Weg Alberts auch von einer späteren
Phase mit stärkerem neuplatonischem Einfluß zu sprechen (vgl. 356-357), aber

der Ausschluß der Angelologie aus der Philosophie geht in eins mit der
Anerkennung der heidnischen Kosmologie (vgl. 356). So deutet Sturlese (mit Bruno

Nardi) Albert als einen Wegbereiter des radikalen Aristotelismus. Ich glaube, er
hat recht. Allerdings meine ich, daß Albert sich nicht darüber Rechenschaft gab,
welche Möglichkeiten die von Sturlese zu Recht betonte, klare Trennung von
Philosophie und Theologie in sich barg.

Andere Akzente setzt Edouard-Henri Wéber in seiner substantiellen

Einleitung zu seiner französischen Übersetzung des Kommentars zur Theologia

mystica von Dionysius Areopagita.45 Der Kommentar ist in Köln gegen 1250

entstanden. Aber in der Sicht Wébers ist dieser Kommentar nicht nur eine

Vorstufe, sondern der «Höhepunkt des theologischen Werks Alberts» (8-9). Die

Originalität des Kommentars weist Wéber nach, indem er Alberts Auslegung
abhebt von derjenigen Tradition, zu der Hugo von Sankt-Viktor, Wilhelm von
Sankt-Thierry und Thomas Gallus gehören und die die Liebe als eine Erkenntnis

verstehen («amor ipse intellectus est»). Albert deutet Dionysius entschieden
noetisch. Die Theophanie ist eine intellektuelle Erleuchtung. Aufschlußreich
sind ebenfalls Wébers Ausführungen zur apophatischen Theologie Alberts (38-
58). Nicht nur diese Einleitung, sondern die tadellose Übersetzung, die
zahlreichen erklärenden Fußnoten sowie nicht zuletzt der hilfreiche und ausführliche

Sachindex (249-260) erschließen das anspruchsvolle Werk Alberts einem
breiteren Publikum. Wer die hier angezeigte Edition Fausers, Sturleses Deutung
und Wébers Übersetzung und Kommentar vor sich hält, wird sich bewußt, wie

vielfältig, aber auch wie vielschichtig und kompliziert das Werk des deutschen
Dominikaners ist. Die Spannungen, die in den verschiedenen Deutungen sichtbar

werden, sind in diesem Falle im zu deutenden Werk selbst grundgelegt.

3.5. Dietrich von Freiberg. Auch wenn ihm noch nicht die Beachtung zuteil
wird, die er wirklich verdiente, so wird die Bedeutung dieses Dominikaners
(und Schüler Alberts) heute weithin anerkannt. Es ist deshalb besonders erfreulich,

daß bereits ein zweites Werk von ihm in der «Philosophischen Bibliothek»
erscheint. B. Mojsisch, der an der kritischen Edition Dietrichs wesentlich beteiligt

war und vor einigen Jahren eine Übersetzung des Trakatates De intellectu et

intelligibili besorgt hat46, legt nun eine Übersetzung des wichtigen Traktates De

45 Saint Albert le Grand, Commentaire de la «Théologie mystique» de Denys le

Pseudo-Aréopagite, suivi de celui des Epîtres I-V, Introduction, traduction, notes et index

par Edouard-Henri Wéber, Paris: Ed. du Cerf, 1993, 267 S.; ISBN 2-204-04712-0.
46 Dietrich von Freiberg, Abhandlung über den Intellekt und den Erkenntnisinhalt,

Hamburg 1980 (Philos. Bibl. 322).



Notabilia V 207

accidentibus vor.47 Ich habe mich an anderer Stelle mehrfach über die philosophische

Bedeutung dieser Schrift geäußert und möchte darauf hier nicht noch
einmal eingehen. Die vorzügliche Ubersetzung wird durch ein nützliches

Begriffsregister ergänzt (116—139). Die Einleitung von K.-H. Kandler
unternimmt den Versuch, den Traktat Dietrichs historisch zu situieren, indem sie ihn
vor allem aus der Perspektive der Abendmahlslehre im Mittelalter betrachtet.
Eine stärker auf die Geschichte der Ontologie achtende Einführung hätte
wahrscheinlich die philosophische Relevanz dieses Traktats noch eindrücklicher
aufzuzeigen vermocht.

3.6. Pierre d'Ailly. Im Gegensatz zum Kommentar zu den Sentenzen und zu De
anima wurde der «Kommentar» zur Consolatio des Boethius des Petrus de Alliaco
bislang noch nie publiziert. Marguerite Chappuis hat dieses Desiderat nun
eingelöst.48 Vom Traktat existieren sieben Textzeugen, zwei davon sind
Autographe (Paris. Lat. 3122; Arsenal 520). Selbstverständlich hat die Autorin ihrer
Edition die beiden Autographe zugrunde gelegt, wobei offensichtlich die
Abschrift des Paris. Lat. von besserer Qualität ist.49 Der Traktat besteht aus

einem Prolog sowie zwei Quaestionen, deren zweite das göttliche Vorherwissen
und die futura contingentia behandelt. Die erste Frage ist dem Glück gewidmet:
Utrum aliquisphilosophasper inquisitionemphilosophicam in naturali lumine ad ueram
humanae beatitudinis notitiam ualeatperuenire (14*). Chappuis legt die Edition der
acht Artikel dieser Frage vor. Pierre gibt selbst folgende Übersicht zum Aufbau
der Frage:

Unde in ista quaestione erunt octo articuli: in primo propositae quaestionis
est uidenda ueritas; in aliis sequentibus quarumdam opinionum praedicta-
rum est reprobanda falsitas, et in octavo ostendetur qualiter et per quem
modum in Deo est ponenda uera félicitas (17*).

Der Traktat ist nicht von besonderer philosophischer Originalität50, aber er
liefert ein außerordentlich wertvolles Zeugnis der Arbeitsweise des Pariser
Kanzlers. Die sorgfältige Quellenanalyse der Autorin zeigt, daß die Frage neben

ausgewiesenen Zitaten aus Ockham und Scotus sehr zahlreiche Plagiate aus

47 Dietrich von Freiberg, Abhandlung über die Akzidentien. Aufder Grundlage des

Textes der kritischen Ausgabe von Maria Rita Pagnoni-Sturlese, übersetzt von Burkhard
Mojsisch mit Einleitung und Begriffsregister versehen von Karl-Hermann Kandler.
Lateinisch-Deutsch, Hamburg: Felix Meiner Verlag, 1994, XLVIII + 144 S. (PhB 472;
ISBN 3-7873-1173-4).

48 Le traité de Pierre d'Ailly sur la Consolation de Boèce, Qu. 1, Amsterdam,
Philadelphia: B.R. Grüner, 1993, 188* + 236 S. (BSPh 20; ISBN 90-6032-338-6).

49 Vgl. den Versuch XX-XXXVI einer Wertung der anderen Hss.
50 Es sei hier auf die drei (wahrscheinlichen) Hauptthesen verwiesen, die als Resultat

des ersten Artikels gelten dürfen und die festhalten, daß die Glückseligkeit nur im höchsten

Gut (Gott) bestehen kann, daß sie nicht in diesem Leben erreicht werden kann und
daß sie in der Vereinigung der Seele mit Gott besteht (vgl. 29, 24, 32).



208 Notabilia V

Buridan und Bradwardine enthält (vgl. 131-142). Wer den Text aufmerksam

liest, stößt immer wieder auf interessante historische Bezüge (z. B. zu Jean de

Ripa in art. 8) oder bemerkenswerte Aussagen. Die Einschätzung des Aristoteles

(35*) ist beachtlich:

nam Aristoteles in multis erravit, et de multis insufficienter est locutus, et
multa utilia tarn in philosophia naturali quam morali praetermisit.

Piaton ist dem Stagiriten vorzuziehen, und wenn die Kirche die Philosophie des

Aristoteles besonders empfiehlt, dann kann dies nur dem Mangel an guten
Büchern zugeschrieben werden (vgl. 36*). Ganz anders ehrt Pierre das Werk
Ockhams, von dem er sagt: cuius pauca dicta plus reputo quam multos codices

quorumdam aliorum (132*).
Die Schrift Destructiones modorum siginifcandi, von der mehrere frühe Drucke

existieren, wurde mehrfach Pierre d'Ailly zugeschrieben. In einer eingehenden
Untersuchung, die er seiner neuen Edition dieses Werkes voranstellt, rät Lud-

ger Kacmarek51 zu Vorsicht: «Die Frage nach der Autorschaft an den
Destructiones läßt sich aus den genannten Gründen vorläufig weder eindeutig gegen
noch eindeutig für Peter von Ailly entscheiden» (xxvi). Die Edition folgt den
beiden bisher bekannten Hss. (München, BaySB, Clm 18462; Melk StiftsB,
Clmel 1941). Der Herausgeber sagt nichts zur Textkonstitution, er hält lediglich
fest, daß er an gewissen Stellen um der Lesbarkeit willen die Inkunabeldrucke

zur Textkonstitution beigezogen habe, über das Handschriftenverhältnis erfährt
die Leserschaft bedauerlicherweise nichts. Zweifellos handelt es sich bei diesem

Werk aus dem letzten Viertel des XIV. Jahrhunderts, in dem die Lehre von den

modi significandi radikal in Frage gestellt wird, um eine Schrift, die Beachtung
verdient. Die Ausführungen im dritten Teil (54 ff.) zur Mentalsprache und
ihrem Verhältnis zur gesprochenen und geschriebenen Sprache verdienten eine

ausführlichere Würdigung. Ich bedauere, daß der Autor seiner Edition keine

(noch so kurze) philosophische Vorstellung des Werkes beigefügt hat. Die
Leserschaft muß diese wohl in den anderen Arbeiten des Editors suchen (vgl.
liv).

3.7. Agrippa von Nettesheim. Nach seinen eigenen Worten will Cornelius

Agrippa von Nettesheim in seiner Schrift De occultaphilosophia eine Summa der

Magie vorlegen, wobei er unter Magie, die als höchste Wissenschaft und als

Vollendung der Philosophie bezeichnet wird, eine allumfassende Kunst
versteht, die die höhere mit der niederen Welt verbindet:

Magica facultas... profundissimam rerum secretissimarum contemplatio-
nem, naturam, potentiam, qualitatem, substantiam et virtutem totiusque
naturae cognitionem complectitur et quomodo res inter se differunt et

51 Desctructiones modorum significandi. Herausgegeben und mit Einleitung und
Registern versehen von Ludger Kacmarek, Amsterdam, Philadelphia: B.R. Grüner, 1994,
lx + 138 S. (BSPh 9; ISBN 90-6032-283-5).



Notabilia V 209

quomodo conveniunt nos instruit, hinc mirabiles effectus suos producens,
uniendo virtutes rerum per applicationem earum ad invicem et ad sua passa
congruentia, inferiora superiorum dotibus ac virtutibus passim copulans
atque maritans (Liber I, cap. 2).

Die sehr umfangreiche Schrift, die keineswegs nur für die Geschichte der Magie
(im weitesten Sinne) von Bedeutung ist, war bis vor kurzem nur in Nachdrucken,

namentlich der Edition von 1533, zugänglich.52 Dank der Ausdauer und
dem Einsatz von Vittoria Perrone Compagni verfügen wir heute über eine

neue Ausgabe des eigentümlichen Werkes.53 Die Edition basiert ebenfalls auf
der Kölner Editio princeps. Allerdings hat die Herausgeberin diese späte
Fassung mit der 1510 entstandenen Urfassung, die Agrippa Johannes Trithemius
gewidmet hat und die in einer handschriftlichen Fassung erhalten ist (Würzburg,

Universitätsbibliothek M. ch.q.50), sowie der partiellen Edition von
Amsterdam (1531) verglichen, so daß die vorliegende Ausgabe Rechenschaft

ablegt über die Entwicklung von Agrippas Denken und den Nachweis liefert,
daß die Edition von 1533 eine stark erweiterte Fassung des ursprünglichen
Textes darstellt (vgl. die Ubersicht 54—59). Das besondere Verdienst der neuen
Ausgabe besteht m. E. allerdings in der Identifikation und dem Nachweis der

Quellen, auf die sich Agrippa stützt. Der Quellenapparat belegt, daß in der
frühen Version vor allem Ficino, Pico della Mirandola und Reuchlin (De verbo

mirifico) zu den ständig benutzten Autoren gehören (vgl. 31). Für die zweite
Redaktion hat Agrippa eine ganze Reihe weiterer grundlegender Werke studiert
und eingearbeitet (namentlich die Piaton- und Plotinkommentare Ficinos, die
Schriften von Trithemius und Erasmus etc.). Auf einzelne Aspekte des vielfältigen

Inhalts der Schrift kann ich hier natürlich nicht eingehen, wiewohl aus

philosophischer Sicht die Kapitel zur Sprache (1,69-70), zur Einheit (Anfang II),
zur Religion (111,1) und zur Sprache der Engel (111,23) Beachtung verdienten.
Der übersichtliche Index rerum wird die Erschließung dieser wichtigen
Publikation gewiß erleichtern.

Das zweite berühmte Werk Agrippas - De incertitudine et vanitate scientiarum

atque artium declamatio —, das 1526 entstanden ist, darfals eine kritische Sichtung
dès gesamten menschlichen Wissens und Verhaltens gekennzeichnet werden.
Als Anfrage an die Wissenschaft seiner Zeit steht es zwischen dem Encomion

moriae des Erasmus und den Essais von Montaigne : In den 102 Kapiteln der mit
Verve geschriebenen Invektive werden die Theologie und Philosophie ebenso

in ihrer Unzulänglichkeit dargestellt wie die verschiedenen Formen der Magie,

52 Hg. von K.A. Nowotny, Graz 1967. Diese Ausgabe enthält auch eine Einleitung
sowie Erläuterungen und eine Bibliographie. Ein weiterer Neudruck des Werkes ebenfalls
in den Opera, Lyon (1600?), Nachdruck Hildesheim 1970.

53 Cornelius Agrippa, De occulta philosophia libri très, ed. by V. Perrone Compagni,

Leiden, New York, Köln: E.J. Brill, 1992, 659 S. (Studies in the History of Christian
Thought; ISBN 90-04-09421-0).



210 Notabilia V

die Traumdeutung, die Schauspielkunst oder die Kuppelei, die Medizin und die

Jurisprudenz. Bereits diese wenigen Hinweise verdeutlichen, daß es sich um ein
bedeutendes Werk handelt, das sowohl für die Humanismus- wie auch die

Skeptizismusforschung von Belang ist. Eine neue Übersetzung von Gerhard
Güpner erleichtert einem breiteren, philosophisch interessierten Publikum den

Zugang zu dieser ebenso erstaunlichen wie eigentümlichen Schrift.54 Ob

Agrippa die Dialektik kritisiert, die er «als eine Kunst der Auseinandersetzung
und der Verdunkelung, durch die alle anderen Wissenschaften dunkler und
schwerer durchschaubar gemacht werden» (41), oder «die unselige Kunst der

Jagd», von der gesagt wird, sie sei «eine typische Beschäftigung von Bösewichten
und Sündern» (176), immer geht es um den Nachweis menschlicher Überheblichkeit.

So endet die Schrift mit einem Lob des Esels, das gleichzeitig ein Aufruf
zum schlichten Unwissen des Glaubens ist. Die Deutung von Agrippas Werk ist

kontrovers, wie Siegfried Wollgast in einem langen Nachwort in Erinnerung
ruft. Für die einen ist Agrippa ein Vorläufer der modernen Skepsis (J.Popkin),
für andere ein extremer Erasmianer (P. Zambelli), wieder andere betonen den
fideistischen Akzent oder die scharfe Zeitkritik. Ein gesundes Maß an
Dogmatismuskritik enthält die Schrift in jedem Fall - und deshalb ist sie lesenswert.
Was die Übersetzung betrifft, habe ich Stichproben durchgeführt. Das vielfältige
Werk erfordert vielfältige Kompetenz des Übersetzers. Bei den spezifisch
philosophischen Kapiteln ist mir aufgefallen, daß der Übersetzer oft Fachausdrücke
unübersetzt läßt55, manchmal trifft er den richtigen Fachausdruck nicht, aber im
allgemeinen ist die Übersetzung zuverlässig.56 Die tausend Anmerkungen zur
Übersetzung sind eine unentbehrliche Hilfe, die durch ein ausführliches

Namenregister ergänzt wird.57

54 Agrippavon Nettesheim, Über die Fragwürdigkeit, ja Nichtigkeit der Wissenschaften,

Künste und Gewerbe. Mit einem Nachwort herausgegeben von Siegfried Wollgast.
Übers, und mit Anm. versehen von Gerhard Güpner, Berlin: Akademie Verlag, 1993,
388 S. (ISBN 3-0-05-001930-1)

55 Hier seien ein paar Beispiele erwähnt: Im Kapitel zur Logik unterläßt es der
Übersetzer, quidditates, praedicamenta oder genus, species, differentia, proprium, accidens zu
übersetzen (41-42). Dasselbe gilt für das Kapitel über die Metaphysik, wo er formae
separatae ebenso stehen läßt wie quinta essentia (107).

56 Z. B. ist es natürlich falsch, reicausae mit «Grundbeziehung» zu übersetzen (42), vor
allem weil Agrippa im gleichen Satz die vier klassischen Arten von Ursachen aufzählt
(materialis, formalis, efficiens, finalis). Es ist auch nicht angemessen, transcendentia als

«Transzendierendes» (107) zu verdeutschen. Gemeint sind selbstverständlich die klassischen

Transzendentalien.
57 Auch hier sind mir ein paar Kleinigkeiten aufgefallen. Agrippa widmet der

«Lullischen Kunst» ein eigenes Kapitel (46). Zwar erfährt der Leser durch eine entsprechende
Anmerkung, daß Agrippa darüber auch eine Schrift verfaßt hat, aber über Lull selbst wird
ihm nichts mitgeteilt, außer im Namenregister (379), wo steht: «Mystiker, Phil, und
Polyhistor.» An einer Stelle sagt Agrippa zu Aristoteles (111): «Er ist in der Tat ein höchst
würdiger Lehrer für unsere heutigen Lateinschulen, den meine lieben Kölner Theologen



Notabilia V 211

3.8. Franciscus de Vitoria. Ordo autem iustitiae requirit ut inferiores suis supe-
rioribus obediant, so formuliert Thomas einen seiner Grundgedanken zum
Thema des Gehorsams in der Secunda Secundae (104,6). In seiner Relectio vom
Jahre 1528 hat Vitoria diese Problematik aufgegriffen, indem er die staatliche
Gewalt thematisiert hat. In der Tat ist die Relectio de potestate civili eine Art
Kommentar zu den Fragen über Gehorsam und Ungehorsam in der Summa oder

zur berühmten 44. Distinktion des zweiten Sentenzenbuches, wo Thomas die

Frage aufwirft, ob die Christen gehalten seien, weltlichen Herrschern zu gehorchen.

Allerdings begnügt sich Vitoria keineswegs mit einer bloßen Wiederholung

thomistischen Gedankenguts, vielmehr belegt seine Vorlesung einen
durchaus innovativen Umgang mit der Tradition; sie zeigt, wie er in veränderter
Situation neue Antworten auf alte Fragen sucht. Dieser spezifische Umgang mit
der Tradition ist zweifelsohne einer der interessantesten Aspekte der Relectio, die
dank der Bemühungen von Robert Schnepf nun in einer deutschen Übersetzung
vorliegt.58 Der lateinische Text wird nach der Ausgabe von Urdanoz (Madrid
1960) abgedruckt. Die Vorlesung Vitorias ist ein charakteristischer Text des

Übergangs, wo in der Sprache der mittelalterlichen Tradition Lösungen
frühneuzeitlicher politischer Philosophie vorbereitet werden. Jedenfalls wird die

Übersetzung dieser wichtigen Schrift zur Legitimation von Macht und zur
Geltung von Gesetzen zur Überwindung der naiven Meinung, die neuzeitliche

politische Philosophie sei ein absoluter Anfang, beitragen. Für eine differenzierte

Wahrnehmung des Denkens von Vitoria wird auch die sorgfältige Studie

von Heinz-Gerhard Justenhoven über Krieg und Frieden beitragen.59 Ausgehend

von der Feststellung, daß «von der bisherigen Forschung nur einzelne

Aspekte der Lehre Vitorias vom gerechten Krieg untersucht wurden» (19), will
der Autor die Normen Vitorias zum gerechten Krieg begründend nachvollziehen

(vgl. 20). Die Ergebnisse der Studie lassen sich knapp in folgender Weise

zusammenfassen: «Vitoria übersetzt die thomasische Lehre vom gerechten

sogar zu den Heiligen zählen. Sie veröffentlichten nämlich eine Schrift mit dem Titel
«Über das Seelenheil des Aristoteles» und ein weiteres in Versen über sein Leben und
seinen Tod mit einem theologischen Kommentar, der zum Schluß kommt, Aristoteles sei

auf dem Gebiet der Natur ein Vorläufer Christi gewesen. » Die entsprechende Anmerkung
(340) verweist zwar zu Recht aufdas Carmen de vita et morte Aristotelis, aber sagt nichts über
die 1498 erschienene Schrift des Lambertusde Monte De salute Aristotelis, auf die sich
Agrippa interessanterweise im ersten Teil seines Satzes bezieht. Ich habe an anderer Stelle
über diese Dinge geschrieben!

58 Franciscode Vitoria, Über die staatliche Gewalt. De potestate civili. Eingl. und
übers, von Robert Schnepf, Berlin: Akademie Verlag, 1992, 138 S. (Collegia; ISBN 3-
05-002351-1). Eine französische Version des Textes von Maurice Barbier liegt bereits seit
1980 (Paris) vor, allerdings ohne den lateinischen Text.

59 Franciscode Vitoria zu Krieg und Frieden, Köln: J.P. Bachem Verlag, 1991, 213S.
(Theologie und Frieden 5; ISBN 3—7616—1029—7).



212 Notabilia V

Krieg in seine Zeit. Hierzu greift er auf die drei thomasischen Kriterien auc-
toritas principis (1.), causa iusta (2.), intentio recta (3.), zurück. Um diese

Kriterien in den veränderten politischen und geistesgeschichtlichen Horizont
des frühen 16. Jahrhunderts übertragen zu können, entwirft Vitoria eine im
Naturrecht gründende politische Universalordnung, die die Alte und Neue Welt

umspannt» (174).


	Notabilia V : Hinweise auf wichtige Neuerscheinungen aus dem Bereich der mittelalterlichen Philosophie

