
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)

Heft: 1-2

Artikel: Anlässlich der neuen Edition des "Fliessenden Lichts der Gottheit" der
Mechthild von Magdeburg

Autor: Michel, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761419

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761419
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Paul Michel

Anläßlich der neuen Edition des

«Fließenden Lichts der Gottheit»
der Mechthild von Magdeburg

Mechthild von Magdeburg, Das fließende Licht der Gottheit. Nach der
Einsiedler Handschrift in kritischem Vergleich mit der gesamten Überlieferung
hrsg. von Hans Neumann. Bd. I: Text, besorgt von Gisela Vollmann-Profe,
München/Zürich: Artemis 1990, XXVIII + 314 S. (MTU 100). - Bd. II:
Untersuchungen, ergänzt und zum Druck eingerichtet von Gisela Vollmann-
Profe, München/Zürich: Artemis 1993, XV + 334 S. (MTU 101).

Eine Textausgabe zu rezensieren ist ein schwieriges Unterfangen; insofern als

bei Mechthild die Überlieferungslage keine Rekonstruktion eines gänzlich
anderen Textes zuläßt, könnte man als Rezensent1 dieser Ausgabe nur eklektisch
Retuschen anbringen. Man kann allerdings die alte Weisheit der Editoren, jeder
Text erfordere seine je spezifische Edition, auch umdrehen und sagen: Überlegungen

zum Editionstechnischen bringen einen darauf, über die eigen-artige
Struktur des Textes nachzudenken. In diesem Sinne erlaube ich mir hier einige
Betrachtungen zur Textgestalt des «Fließenden Lichts» und leite einige
programmatische Überlegungen über den Umgang mit diesem Text ab. Alle solche

Überlegungen müssen sich der Testfrage aussetzen: Was ist damit für das

Textverständnis gewonnen? Um mich nicht dem Vorwurf auszusetzen, im luftleeren
Raum Ratschläge für die Interpretation zu erteilen, interpretiere ich anschließend

ein kleines Kapitel des FLG, und zwar eines, an dem sich die Tüchtigkeit
der neuen Ausgabe zu erweisen vermag.

1 Eine mehr auf philologische Details eingehende Anzeige dieser Edition erscheint
inArbitrium 1995. Aus drucktechnischen Gründen konnten hier die diakritischen Zeichen
für Umlaute und Diph'honge des mittelhochdeutschen Textes nicht wiedergegeben werden.



der Mechthild von Magdeburg 173

«Das fließende Licht der Gottheit» muß in einem mittelniederdt. Dialekt
abgefaßt worden sein, doch ist das Original verloren und der Text nur in
oberdeutschen Umsetzungen und einer lat. Übersetzung überliefert.2
Hauptüberlieferungsträger ist der Codex Einsiedeln 277. Während P. Gall Morel 1869

einen (zudem oft fehlerhaften) Abdruck des Einsidlensis bot, ohne die Herkunft
aus dem Niederdeutschen zu reflektieren und ohne die lat. Ubersetzung
textkritisch auszuwerten, stellt die jahrelang erwartete Neuausgabe endlich eine

tragfähige philologische Grundlage her. Der erste Band bietet den Text mitsamt
dem Lesarten-Apparat. Grundsätzlich wird der Einsiedler Codex - der sich

insgesamt als recht gut erwiesen hat - als Leithandschrift genommen. Wo der
Text des Einsidlensis offensichtlich verderbt ist, wird dieser verbessert, teils

aufgrund der Parallelüberlieferung, teils per coniecturam. Dabei ist es gelungen,
manche als hoffnungslos verderbt geglaubte Stelle aufgrund dialektlinguistischer

(Rückübersetzung ins Niederdeutsche) und paläographischer (Logik der

Abschreibefehler) Überlegungen zu bessern. Der zweite Band enthält abgesehen

von den Handschriftenbeschreibungen der wichtigsten Textzeugen die

«Anmerkungen» (S. 1-167), in denen allfällige Textverderbnisse diskutiert und die
Emendationen gerechtfertigt werden. Die Durchsicht dieses textkritischen
Kommentars gäbe reichhaltiges Material ab für einen Kurs über die Genese von
Textverderbnissen und ihre Heilung.

Der Text des FLG erweist sich dem genauen Leser - und die letzten Worte
des Vorberichts fordern ja auf, man solle das Buch neun Mal lesen! — immer
wieder als brüchig. Typisch sind etwa thematische Neueinsätze und spätere
leicht schräge Wiederaufnahmen, abrupte Textsortenwechsel, plötzlich
einschießende Gedanken und Uberblendungen, Auswechslung des Personals

mitten im Dialog (z. B. VII,xlviii), Bildbrüche (z. B. I,iv3), Überblenden
mehrerer Aktionsebenen - welche durch eine ganz andere Art von Logik
bestimmt sind als die numerischen Gliederungen etwas bei Autoren des

12. Jhs. oder im Trudperter Hohenlied.4 Ferner fällt die Vielgestalt der «Dar-

2 Zur schnellen Information über den Forschungsstand bis 1987 vgl. Hans Neumann,
Artikel «M.v.M.», in: Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon, 2. Aufl.,
Hg. Kurt Ruh, Bd. 6, Sp. 260—270; Kurt Ruh, Geschichte der abendländischen Mystik,
Bd. 2: Frauenmystik..., München 1993, 20. Kapitel.

3 Vgl. Paul Michel, «Durch die bilde über die bilde», in: Abendländische Mystik im
Mittelalter. Symposion Kloster Engelberg 1984, Hg. Kurt Ruh, Stuttgart 1986, S. 509-
526.

4 Friedrich Ohly, Der Prolog des St. Trudperter Hohenliedes [1943 verfaßt], in: ZDA
84 (1953) S. 198-232; Ders., Textkritik als Formkritik, in: Frühmittelalterliche Studien 27

(1993) S. 167-219. «Eine dem Kunstwillen des Autors angemessene formgerechte Gestalt
des Druckbildes» (a.a.O. S. 169) zu finden ist mindestens ein heuristisches Instrument; der
Rezensent vermutet indessen, daß bei Mechthild nur selten Strukturen dieser Art
anzutreffen sind; z. B. in Kapitel I,xxii mit der Reihung vonyV-atoo-Paradoxien, oder III.v mit
der präzisen Zuordnung von 7 Feinden — 7 Gaben des heiligen Geistes — 7 Hauptsünden.



174 Anläßlich der neuen Edition des «Fließenden Lichts der Gottheit»

bietungsformen»5 und Textfunktionen auf: Erzählung, Aphorismus, Lied, Traktat,

Hymnus, argumentierender Dialog, Vision, Klage, Kritik an zeitgenössischem
Klerus, Gebet, Trost usw. Mechthild nennt selbst an Textfunktionen (III,xx, in

Anlehnung an den Psalter): lehren, klagen, bitten, mahnen, Gott loben.
Die Struktur eines Textes hat Auswirkungen auf seine Uberlieferung - und

somit auf die Möglichkeit einer konjekturalkritischen Rekonstruktion - und auf
seine Interpretation. «Mechthilds Buch war durch die Ungewöhnlichkeit seiner
Form und durch seine lockere Fügung in seinem <Werkcharakter> von allem

Anfang an gefährdet.»6 Wenn ein Text nicht durch erzählerische Logik, durch
Metrik oder andere strukturbildende Momente eine gewisse Stringenz hat, so ist

Uberlieferung in Bruchstücken (Exzerpte, Spruchsammlungen, Briefe) die Folge;

und der Editor hat wenig Handhabe bei der Feststellung und dann auch bei
der Emendation von Korruptelen.7 Und die Beweiskraft von Parallelstellen
innerhalb des Textkorpus verringert sich, je größer die Vielfalt der Textsorten
ist, weil so immer mit der je verschiedenen Monosemierung des entsprechenden
Wortes zu rechnen ist. Zudem verbietet es sich bei einem Autor, der gegen die
Tradition anschreibt, aus sogenannten <Paralleltexten> Argumente für die
Textkonstitution zu beziehen.

Wenn nun ein Interpret einen locker gefügten, ja in sich unstimmigen und
buntscheckigen Text in die Hände bekommt, so kann er auf verschiedene Weise

reagieren:
(1) Er kann, messend an einer klassizistischen Ästhetik8, sagen, der Text sei

schlecht - und ihn weglegen. Eine härtere Rüge wäre, der Autor des Textes sei

5 Der Ausdruck stammt von Wolfgang Mohr, «Darbietungsformen der Mystik bei
Mechthild v. M.», in: Märchen, Mythos, Dichtung FS F. von der Leyen zum 90.

Geburtstag, München 1963, S. 375—399. Dieser Aufsatz hat die Blickrichtung glücklich auf
die <Ausdruckseite> gerichtet; freilich impliziert er fälschlich, daß es ein quasi vorsprachliches

Phänomen gebe, das von der Autorin in je spezifischer Weise gewortet wird.
Textsortenvielfalt ist für die Gattung des Bekenntnisbuchs — seit Augustins Confes-
siones» — typisch, vgl. Alois Haas, Sermo mysticus, Freiburg 1979, S. 77 (Doki-
mion 4).

6 Ausgabe, Prolegomena, Überlieferungssituation, S. XIII
7 Das spiegelt sich in der germanistischen Editionsgeschichte: Die aus der klassischantiken

Philologie herkommenden ersten Editoren bemühten sich um Konjekturalkritik
an (im obigen Sinn stringenten) Minneliedern; die Editoren volkssprachiger Predigten
oder spätmittelalterlicher Prosaromane mußten sich mit dem Abdruck eines textus recep-
tus begnügen.

8 Die klassizistische Position ist etwa in Emil Staigers Sätzen definiert: «Wir nennen
Stil das, worin ein vollkommenes Kunstwerk [...] in allen Aspekten übereinstimmt. [...] Im
Stil ist das Mannigfaltige eins. Er ist das Dauernde im Wechsel.» (E. St., Die Kunst der
Interpretation, Zürich 1955, S. 14). - Erich Auerbach hat dagegen gezeigt, daß gerade die

Stilmischung von Erhabenem (in Bezug aufden Gegenstand) und Niedrigem (in Bezug auf
den Ausdruck) konstituierend für die Texte der christlichen Spätantike und des Mittelalters
ist («Sermo humilis», in: E. A., Literatursprache und Publikum..., Bern 1958, S. 25-
53).



der Mechthild von Magdeburg 175

irr gewesen; die Interpretation später Hölderlin- und Nietzsche-Texte tut sich

damit bekanntlich schwer.

(2) Er kann annehmen, daß eine Überschichtung von verschiedenen
Redaktionen vorliegt, wobei es sich durchaus auch um ein und denselben
Redaktor in verschiedenen Lebensphasen handeln kann. Die alttestamentliche

Forschung mit der Unterscheidung von P, D, E, J usw. gibt ein Beispiel ab.

(Wenn man in Erwägung zieht, wie das FLG entstanden sein mag9, ist man
versucht, auf dieses Erklärungsmuster zurückzugreifen.)

(3) Er kann sagen: Die Vielfalt der Textsorten und mangelnde Textkohärenz

sind Ausdruck des Überschwangs der Inspiration, welche das Fassungsund

Ausdrucksvermögen eines menschlichen Autors übersteigt. Das Geoffenbarte

ist an sich unsagbar10 (Grundtheorem der apophatischen Theologie),
konnte von Mechthild aber dennoch ins Wort gefaßt werden, wobei durch die

Übersetzung von der hovesprache in die Küchensprache (I,ii) sich zwar ein Verlust

einstellen muß, der aber durch das poetische Genie Mechthilds wieder
annähernd wettgemacht wurde. Vielleicht wäre auf andere inspirierte Texte zu

übertragen, was Meister Eckhart an einer Stelle sagt: sacra scriptura, utpote spiritu
sancto inspirata, legibus et regulis grammaticae non est ligata.n

(4) Er kann sich sagen: Offensichtlich hat der Autor die Brüchigkeit des

Textes zugelassen; damit bin ich berechtigt12, auch sie als Teil der Botschaft zu
deuten.

(5) Eine oft zu beobachtende Reaktion auf < poetische > Texte ist die, ihre
Poetizität als bloßen ornatus (im Sinne einer primitiven Rhetorik), das heißt

gleichsam als <Geschenkpapier-Verpackung> zwecks besserer Akkomodation an
das Publikum (poetica utitur metaphoris propter repraesentationem; repraesentatio
enim naturaliter homini delectabilis est. Thomas, S.Th. I,i,9, ad 1) aufzufassen, die

möglichst eilig entfernt wird, um an das <eigentlich Gemeinte> heranzukom-

9 Die Kapitelüberschrift zu VI,xlii mag ein Reflex der Entstehung sein: Dis schreib
swester Mehthilt an einer cedelen irern bruoder B., predier orden. Hans Neumann hat in seinem
grundlegenden Aufsatz die Genealogie und Schichtung des FLG untersucht: «Beiträge zur
Textgeschichte des Fließenden Lichts der Gottheit und zur Lebensgeschichte Mechthilds
von Magdeburg», wiederabgedruckt in: Kurt Ruh (Hg.), Altdeutsche und altniederländische

Mystik, Darmstadt 1964, S. 175-239 (Wege der Forschung XXIII).
10 Alois Haas hat für die Ebene der Offenbarung das Wort «Metasprache» — das was

über die Sprachfähigkeit hinaus geht - gebraucht, und Kurt Ruh verwendet es weiterhin;
der Ausdruck ist m. E. eher ungünstig gewählt, denn er ist in der Sprachphilosophie als
Terminus reserviert («Objektsprache» die Sprache, über die man spricht vs.
«Metasprache» die Sprache, in der man über sie spricht).

11 Magistri Echardi Expositio s. evangelii sec. Iohannem, H 745, Lateinische Werke
III (1936—1994), vgl. den Kommentar der Herausgeber. Für die Vorstellung der Überformung

der Rede des Propheten durch Gott ist paradigmatisch Ex 4,10.
12 Gemäß den von H. Paul Grice formulierten Kommunikationsmaximen darf der

Hörer/Leser prinzipiell davon ausgehen, der Sprechende/Schreibende äußere Texte, die
«not pointless» sind.



176 Anläßlich der neuen Edition des «Fließenden Lichts der Gottheit»

men. Ich halte dafür, daß wir13 die Texte Mechthilds in ihrer ihnen eigenen
Textualität ernstnehmen und integral interpretieren, das heißt: nicht - wie auch

in der Forschung bei Meister Eckhart häufig - Textteile herauspicken, die wir
deshalb leicht verstehen, weil wir sie an ein bekanntes, in theologischer Begriffssprache

bequem formuliertes Konzept anschließen können, den Kontext aber

(weil dazu querliegend) oder den ornatus (weil bloß poetische Darbietungsform)

unter den Tisch wischen.
Ich halte mich im folgenden an das Konzept (4) und unterscheide jeweils

eine produktionsseitige und eine rezeptionsseitige14 Sicht des Texts.

Produktionsseitige Sicht: Die Pluralität der literarischen Gestalten und die

Garstigkeit der Textprogression als Ausfächerung eines reichen Innenlebens der

Mystikerin zu verstehen, ist wohl nicht falsch, bringt aber kaum einen
Erkenntnisgewinn. Vielleicht muß man sogar die Sache kopernikanisch auf den Kopf
stellen15 und sagen: Die Vielgestalt und das dynamische und oft nichtlineare, ja

scheinbar chaotisch Fortschreitende der Texte ist ein Vortasten in Richtung auf
das Gemeinte hin, bei dem sich das Subjekt erst seiner selbst vergewissert. Das

hieße: Es gibt nicht zuerst die Erfahrung von Gottes heimlichkeit, und — da dies

Movens des Schreibens ist - dann dessen prophetische Kundgabe, eben in
stammelnd-vielgestaltigen Texten (in Analogie zum Schulaufsatz: Zuerst das

Erlebnis des Ausflugs mit dem schönen Sonnenuntergang, dann am Montag
darauf die radebrechenden Aufsätze darüber). Sondern: Es erfolgt ein sprachlicher

Entwurf16 und fast simultan dazu die bange Frage: Kann man dies so

13 Wir: nicht nur die fürs Literarästhetische zuständigen Philologen, sondern auch
die Theologen müssen die Textgestalt als mit dem schier <Inhaltlichen) (wenn es das

überhaupt gibt) verschränkten Teil der Botschaft würdigen, mögen jene auch gelegentlich
das Bedürfnis verspüren, Textteile zu isolieren und <auf den Begriff) zu bringen, um sie mit
ortho- oder heterodoxen Sätzen vergleichbar zu machen. Dabei verfallen jene Forscher
selbst s. v. v. in eine Häresie, nämlich eine literaturwissenschaftliche Variante des Doke-
tismus (Denzinger/Hünermann Nr. 189).

14 Wie wichtig das Anliegen war, daß das FLG seine Leserinnen erreichte, erhellt aus

vielen Stellen, z. B. I,xliv (am Schluß): Lieber gotesfriind, disen minne weg han ich dir
geschriben, got müese in an din herze geben. Zur Kommunikation zwischen Autorin und
Publikum neuerdings Gisela Vollmann-Profe, «Mechthild - auch in <Werktagskleidern)»,

in: ZDP 113 (1994), Sonderheft Mystik, S. 144—158.
15 Ich danke Burkhard Hasebrink (Göttingen) für viele anregende Diskussionen.

Ferner verdanke ich Anregungen einem Referat von Michael Egerding (Tübingen), das er
auf Einladung der Schweizerischen Gesellschaft für Symbolforschung am 18. 6. 1994 in
Bern gehalten hat.

16 Ich bin versucht, Mechthilds Vorgehen mit der Methode der «stochastischen

Algorithmen» zu vergleichen, die sich beim Lösen allzu komplexer Probleme (z. B. dem

«Trading Salesman Problem») heute in der Mathematik einbürgern: Ein Handelsreisender
muß innert möglichst kurzer Zeit viele Orte besuchen. Für n Orte gibt es n! (n-Fakultät)
mögliche Routen; möchte man die Lösung mittels eines Algorithmus finden, so übersteigt
dies bei vielen Destinationen schon bald die Kapazität jedes Computers. Die praktikable
Idee besteht darin, mit einer beliebigen Route zu beginnen und diese schrittweise zu



der Mechthild von Magdeburg 177

ausdrücken? und oft hakenschlagend anschließend ein neuer Entwurf und
erneute Selbstvergewisserung. Übrigens tut diese Auffassung der Aussage Mechthilds

keinen Abbruch, daß sie zum Sprechen genötigt wird.17

Eine Deutung der diagnostizierten Textbeschaffenheit im Rezeptionsaspekt
würde lauten: Texte des religiösen Diskurses führen ihre Leser mittels schräger

Metaphern, Paradoxien, Tautologien und anderer Mittel zu einem Punkt, wo es

ihnen allmählich dämmert, daß es sich bei diesen Aussagen um mehr als

empirische Fehlleistungen18 handeln muß, bis <der Groschen fällt>, <das Eis

bricht>, sich eben die Sache schlagartig aufschließt — das heißt gemäß dem

Konzept von Ian T. Ramsey sich eine «disclosure»19 ereignet. Und: Gerade
dadurch daß der Text sich selbst auf Schritt und Tritt dementiert, verhindert er
im Leser die Bildung eines Konzepts von Gott. Der Text bewirkt so einen

Paradigmenwechsel von einer einfacheren zu einer differenzierteren Religiosität,

wie er auch in anderen Passagen die ältere Frömmigkeit (mit Merkmalen

verbessern, z. B. indem man zufällig zwei Orte austauscht und den Verbesserungseffekt
feststellt; die schlechten Routen werden nicht weiter verfolgt. Es gibt nur relativ wenige
mögliche Zweieraustauschmöglichkeiten, und so gelangt der Computer bald zu einer
Streckenführung, die sich nicht weiter verbessern läßt; was nicht heißt, daß es sich
tatsächlich um die kürzeste Route handelt. Aber das <unsaubere> Verfahren bringt innert
nützlicher Frist eine akzeptable Lösung. (Nach einer Darstellung von Erwin Bolthausen
in Unizürich Nr. 2 [1994] S. 22 ff.).

17 Nigel Palmer hat die metatextlichen Aussagen in Mechthilds Buch nochmals

genau gesichtet («Das Buch als Bedeutungsträger bei Mechthild von Magdeburg», in:
Bildhafte Rede in Mittelalter und Früher Neuzeit, Hg. W. Harms und K. Speckenbach,
Tübingen 1992, S. 217-235); ferner Klaus Grubmüller («Sprechen und Schreiben. Das
Beispiel Mechthild von Magdeburg», in: FS für W. Haug und B. Wachinger, Hg. J. Janota,
Tübingen 1992, Bd. I, S. 335—348). Gott selbst ist der Verfasser des Buches, der direkt ins
Herz Mechthilds schreibt. Mechthild sieht sich in alttestamentlicher prophetischer
Tradition als Instrument; sie fühlt sich genötigt zu sprechen und fühlt gleichzeitig ihr
sprachliches Ungenügen. Heinrich von Halle «kompiliert» das Buch; Schreiber geben es

weiter. Ich han [das Buch] gemachet an miner unmaht, wan ich mich an minergäbe niit enthalten

mag (Prolog zum 1. Buch, Z. 1 ff.) und virgo sancta corpore et spiritu, per gratiam a domino

inspiratus/ wart dis buochgeoffent in tüsche vongotte einer swester, was ein heiig maget beide an lip
und an geiste. (Lat. Vorbericht Z. 2 ff. und 34 f.)

18 In diese Richtung zielt ein Aphorismus Ludwig Wittgensteins (Vorlesungen und
Gespräche über Ästhetik, Psychologie und Religion, Hg. Cyrill Barret, übers. E. Bubser,
Göttingen 1971, S. 98 f.): «Für einen Fehler ist das einfach zu enorm.»

19 Ian T. Ramsey, «Religiöse Paradoxien», in: Dallas M. High, Sprachanalyse und
religiöses Sprechen, Düsseldorf: Patmos 1972, S. 133—158. Gute Zusammenfassung bei:
Wim A. De Pater, Theologische Sprachlogik, München 1971, bes. S. 11—49. «Das beste
dürfte wohl [...] sein, es immer ärger zu machen, wenn das Ärgernis die größte Höhe
erreicht hat, so reißt es und verschwindet, und kann das Verstehen dann sogleich seinen

Anfang nehmen» (Friedrich Schlegel, «Über die Unverständlichkeit», in: Athenäum 3

[1800]).



178 Anläßlich der neuen Edition des «Fließenden Lichts der Gottheit»

wie ritueller Observanz, Verrechnung eigener aszetischer Leistungen) durch ein
reiferes Modell zu ersetzen bestrebt ist.20

Das eben Gesagte läßt sich ebenso für ein anderes Problem formulieren, das

die Forschung zu Mechthild (aber auch zu Heinrich Seuse21) seit längerer Zeit
vexiert. Es wird oft stillschweigend angenommen, daß es ein zentrales, homogenes

Subjekt22 gibt, nämlich das (autobiographisch bedauerlicherweise nur
unvollkommen erfaßbare) Ich Mechthilds, das Erfahrungen hatte und davon
berichtet. Dabei wird gelegentlich festgestellt, daß sich die verschiedenen im
Text aufscheinenden Ichs (rein schon grammatikalisch und erzähltechnisch als

Pronomina der ersten Person / dû sêle / dii brût / mir, min / vom Partner

gesprochen als Du u. a. m.) gar nicht zu einem homogenen Gebilde zusammenfügen.

23

Wiederum zunächst im produktionsseitigen Aspekt. Eine inspirationstheologische

Erklärung für die Aufsplitterung in die verschiedenen Subjektsrollen
kann leicht gefunden werden, spricht doch auch in der Bibel derselbe Geist
durch die Münder verschiedener von ihm Begabter. Vielleicht kann man auch

annehmen, daß sich das Subjekt gerade in der Ausfaltung in so verschiedene

Aspekte erst quasi experimentell zu erfahren sucht. Man beachte beispielsweise,
daß das Ich eine stets wechselnde Selbsteinschätzung hat: Neben dem Insistieren

auf eigener Leistung stehen die Bitte um Entzündung (II,ii), die
Selbsterniedrigung wie auch der Stolz, über alle Vermittlungsinstanzen wie Tugenden
und dgl. erhaben zu sein (vollewahsen brût I,xliv).

20 Ich folge hierbei Otto Langer, Mystische Erfahrung und spirituelle Theologie. Zu
Meister Eckharts Auseinandersetzung mit der Frauenfrömmigkeit seiner Zeit,
München/Zürich 1987 (MTU 91). - Es wäre interessant, die sich hier ablösenden religiösen
Konzepte mit dem psychologisch-genetischen Ansatz exakter zu beschreiben, vgl. Fritz
OsER/Paul Gmünder, Der Mensch — Stufen seiner religiösen Entwicklung, Gütersloh
1988.

21 Werner Williams-Krapp, «Nucleus totius perfectionis. Die Altväterspiritualität in
der Vita Heinrich Seuses», in: FS für W. Haug und B. Wachinger, Hg. J. Janota, Tübingen
1992, Bd. I, S. 407-421, hat die Ansicht, man könne Seuses «Vita» als autobiographisches
Dokument lesen, wesentlich erschüttert.

22 Man braucht nicht einmal die Geschichte des Subjektbegriffs seit Kant aufzurollen ;

allein schon die Diskussion in der modernen Soziologie (G.H. Mead) und
Persönlichkeitspsychologie (E. Rothacker) zeigt, wie komplex der Ich/Person/Subjekt-Begriff ist.
Die Postmoderne macht es nicht leichter. Vielleicht sollte man das <Subjekt> als

«aspektivisches» Gebilde auffassen (Emma Brunner-Traut, Frühformen des Erkennens.
Am Beispiel Altägyptens, Darmstadt 1990.

23 Klaus Grubmüller stellt eine Überlagerung mehrerer Ichs im Werk fest: a.a.O.
S. 345. Die neueste Arbeit (G. Vollmann-Profe, wie Anm. 14, S. 150) identifiziert als eine
der verschiedenen Ichs einen «Regisseur», der «zwischen Inszenierung und Publikum
stehend, es für die Rezipienten möglich macht, die wechselnden Personen und frei
schwebenden Stimmen einzuordnen»; dabei handelt es sich also um eine Erzählinstanz
ähnlich dem sog. auktorialen Erzähler.



der Mechthild von Magdeburg 179

Rezeptionsseitig betrachtet: Wir sind durch die häufige Verwendung des

Wörtchens Ich in realen Gebrauchssituationen (z. B. in Privatbriefen) so eingeübt,

daß wir es für ein Kürzel unseres Eigennamens halten. Das ist aber eine

Täuschung. «Ich benennt keine Person, hier keinen Ort, dieses ist kein Name.»24

Nichtsituierte Sätze (und um solche handelt es sich in diesen Mikrodramen,
Aphorismen u. a.), die das Pronomen ich enthalten, sind «Aussageformen»25,
das Pronomen erhält ein Denotat erst in konkreten Sprechsituationen. In Sätzen

wie [Gott spricht:] Ich warten din in dem boumgarten der minne oder [Die Seele

spricht:] Einen berg han ichgesehen ist das Ich (bzw. din) im sprachlogischen Sinne
eine «Variable», an deren Stelle beim aktuellen Lesevollzug ein konkreter
Eigenname gesetzt werden kann, also etwa: Ich, Schwester Anna in der Kongration
Au... Es wäre zu zeigen, wie Mechthild die Vorstellung, hier habe ein konkreter
Mensch einmal etwas Bestimmtes erlebt und niedergeschrieben, durch die

Anlage des Textes verhindert und so den Blick der Lesenden weg vom
exemplarischen Vorbild hin auf die Ausrichtung des eigenen Lebens wendet. - Das

Bemühen, das Ich zum Verschwinden zu bringen, könnte freilich auch eine ganz
andere Funktion haben, die von Paulus im Satz Vivo autem iam non ego, vivit vero

in me Christus (Gal 2,20) am unmißverständlichsten ausgedrückt wurde.

*

Gleich im ersten Kapitel des «Fließenden Lichts» kommt eine Reihe von
textkritischen, überlieferungsgeschichtlichen, frömmigkeitsgeschichtlichen
Fragen vor, die alle überhaupt erst jetzt deutlich werden oder mit viel größerer
Trennschärfe gestellt werden können, als es mit der alten Morelschen Ausgabe

möglich war.
Das Kapitel ist auch in anderen Handschriften überliefert, z. T. nicht

vollständig und teilweise mit einigen wichtigen Abweichungen.26 Es wurde offenbar

gerne herausgelöst und in eine aszetisch-mystische Sammlung eingebunden
(so in den Hss. B, S, Ha, Ml).

24 Ludwig Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen §410.
25 Wilhelm KAMLAH/Paul Lorenzen, Logische Propädeutik. Vorschule des vernünftigen

Redens, Mannheim 1967, S. 35. Aufschlußreich ist, was die modernen Poetologen
zum Begriff des «lyrischen Ich» sagen. Hierbei handelt es sich wie beim «auktorialen
Erzähler» um einen reinen Funktionsträger, der keineswegs mit dem Autor verwechselt
werden darf, der sich allenfalls maskiert darin äußern würde.

26 Die für uns wichtigen Hss.: Ha ist ediert von Bernhard Schnell in: ZDA 110

(1981) S. 272-274. B Budapester Fragment, vgl. Andras ViZKELETY/Gisela Kornrumpf
in ZDA 97 (1968) S. 278-306; Abdruck im UntersuchungsbandS. 278-289; unser Kapitel
Z. 37-57. - Die zeitgenössische lateinische Übersetzung: Revelationes Gertrudianae et
Mechthildianae, ediderunt Solesmenses Monachi; Sororis Mechtildis «Lux divinitatis»
(Band 2, S. 423-707), Pictavii et Parisiis 1877.



180 Anläßlich der neuen Edition des «Fließenden Lichts der Gottheit»

[Titel] Wie dü minne und dü küneginne zesamene sprachen. / De colloquio animae et

charitatis.

S hat als Uberschrift Von dersele vnd von der minne. Die Seele hat in der Hs. E
die Rolle der Königin, vgl. bei [2], - Ha, Ml haben als Titel Der mynnen
chrieg mit der sei. Der Dialog wird also als Streitgespräch aufgefaßt, was die
Sache gut trifft. - W stellt den Dialog unter das Bibelzitat «.Ecce nos reli-
quimus [W : relinquimus\ omnia et secuti suus te, quid ergo erit nobis ?» (Mt 19,27

parr., wo es um das Thema von Preisgabe - Nachfolge - Lohn geht). Die
rechnende, sich absichernde Frage des Petrus ist ein sehr passendes Motto
über diesem Kapitel.
Im Titelregister hat E sprechent, der Dialog wird also nicht im Präteritum
der Erzählung, sondern im Präsens des Immer-wieder-Möglichen gefaßt;
ein Schritt hin zu einer Rezeption, in welcher das Leser-Ich dem Text-Ich
leichter subsumiert werden kann. Auch in [1] haben die anderen deutschen
Hss. statt des Präteritums grüßte das Präsens grüßt.

[IS27] Die sele kam zuo der minne undgruoste si mit tieffen sinnen und sprach: Got

grüesse üch, vro minne. / Occurens anima charitati, salutavit earn reverenter, dicens:

Ave, mi sancta Charitas.

Das Gespräch wird von der Seele eröffnet, die direkt auf die Minne zugeht.
Die Seele ist hier überhaupt eine schroff dreinfahrende Dialogpartnerin. -
W kommentiert: minne das istgot, was sich auf johanneisches Gedankengut
stützen könnte, vgl. 1 Jo 4,8, aber zu [5], [20] und zu [24] im Widerspruch
steht, wo die Minne nicht als mit Gott identisch aufgefaßt wird. Auch im
Dialog II,xxiii ist unklar, ob Minne und Gott synonym sind, oder ob die
Minne eine Art Vermittlungsinstanz ist oder sogar über Gott steht.

[2M] Got lone üch, liebü vro küneginne. / Salvet te Deus, regalis anima.

Nur E hat liebü. - Während beispielsweise Bernhard von Clairvaux (super
Cantica 81,2; 82,7; 83,2) von einergenerosa cognatio, insigne divinaegenerositatis

spricht und auch etwa Eckhart den Adel der Seele 28 grammatisch als Adjektiv

ausdrückt, personalisiert Mechthild die Metapher, so daß sie als Königin
angesprochen wird. Ausgangspunkt könnte die Allegorese von Cant 6,7 sein:
«Reginae, id est animaeperfectaev, auch Ps. 44,10 wäre denkbar. - In der Hs. E
nennt die Minne selbst die Seele so, während die lat. Übers, sich etwas
vorsichtiger ausdrückt: regalis <zum König gehörende In den Hss. Ha, Ml
titulieren die Dialogpartnerinnen einander nur mit mynne und sei.

27 Siglen in [...] nach der Numerierung der Sprecherbeiträge: S für Seele, M für
Minne.

28 Vgl. zunächst die Belege bei Grete Lüers, Die Sprache der deutschen Mystik des
Mittelalters im Werke der Mechthild von Magdeburg, München 1926, S. 123 ff.; Klaus
Speckenbach, Studien zum Begriff <edelez herze > im Tristan Gottfrieds von Straßburg,
München 1965 (Medium Aevum 6), Kap. 5: «Die Gottesebenbildlichkeit in der frühen
Mystik»; Hermann Kunisch, «edelez herze — edeliu sêle», in: Mediaevalia litteraria FS
H. de Boor zum 80. Geburtstag, Hg. U. Hennig, München 1971, bes. S. 419-439.



der Mechthild von Magdeburg 181

[3S] Vro mine, ir sint sere vollekomen. / O Charitas, tu es valde perfecta.

Ein Kompliment, wie es bei der Begrüßung nicht unüblich wäre?
Vielleicht eher so zu lesen: <Ihr seid doch, wie man sagt, sehr vollkommen,
oder?>

[4M] Vro küneginne, des bin ich allen dingen oben. / Porpterea sum super omnia

praeelecta.

[5S] Vro minne, ir hant manigjargerungen, e ir habint die hohen drivaltekeit dar zuo
betwungen, das sü sich alzemale hat gegossen in Marien demüetigen magetuom. / Hoc

opus tuum extitit ab aeterno, ut celsitudinem sanctae Trinitatis compelleres, ut se totam

transfunderet in humilem Mariae virginitatem.
Mhd. ringen <sich um etwas bemühen). Die Minne wird als eine Macht
gesehen, die über allen Dingen, sogar über Gott steht (in I,ii, sagt die Minne:
Ich han den almehtigen got von dem himelrich getriben...) und ihn zur
Inkarnation zwingt. Vielleicht ein Nachklang der Vorstellung vom Streit der vier
Töchter Gottes (Barmherzigkeit, Wahrheit, Gerechtigkeit, Friede), deren
Ratschläge Gott nicht von der Notwendigkeit der Erlösungstat überzeugen
können, bis die Minne dies dann vermag.29

[6M] Frouive küneginne, das ist üwer ere und vrome. / O anima, haec est tua gloria et

gloriatio sempiterna.

Quasi: <Was ich getan habe, kommt dir zugute), nämlich insofern die
Erlösung ja dem Menschen zum Segen gereicht.

[7S] Frou minne, nu sint irhar zuo mir komen und ir hant mir alles benomen, das ich in
ertrich iegewan. / O Charitas, tu venisti nunc ad me, et omnibus quae in hoc mundo habui
et possedi expoliasti me.

Bis jetzt waren die Erhabenheit der Minne und ihr Verhältnis zur Trinität
Gesprächsgegenstand, nun spricht die Seele plötzlich von einem Wider-
fahrnis: Die Minne habe ihr alle Güter geraubt. Wie ist dieser abrupte,
durch keinerlei Textsignale markierte Themenwechsel zu verstehen?
Solange man sich als Interpret ins dialogische Spiel hineinbegibt und also
die Psychologie dieser Personifikationen wahr-nimmt, müßte man den
Redebeitrag [7] so paraphrasieren: <Du gibst also deine Superiorität sogar
über die Trinität zu; was habe aber ich davon? So wie es den Anschein
macht, nützest du sie nur aus, um mir etwas wegzunehmen.) - Sie hat den
letzten Gesprächsbeitrag [6] überhört und wird auch den nächsten nicht zur
Kenntnis nehmen. Sie ist befangen in der Vorstellung dessen, was sie alles
hat preisgeben müssen ; ähnlich wie Petrus in dem von der Wolhusener Hs.
passend als Motto verwendeten Perikope. Diese Vorstellung blockiert sie
bis [21]. Sie ergeht sich nun in einer (durch das Verb benomen parallelisier-
ten) Reihe von Vorwürfen, die von der Minne aber jeweils sofort entkräftet
werden.

29 Waltraud Timmermann, Studien zur allegorischen Bildlichkeit in den «Parabolae»
Bernhards von Clairvaux, Bern 1982, S. 138 ff. (Mikorokosmos 10).



182 Anläßlich der neuen Edition des «Fließenden Lichts der Gottheit»

[8M] Frouwe künegin, ir hant einen seligen wehsei getan. / 0 anima, fidele est hoc

commercium, et utilis commutatio.

Die Vorstellung von einem Tauschhandel zwischen dem göttlichen
Gnadenangebot, der letzten Endes doch für die Seele positiv zu Buch schlägt,
und einer stets inkommensurablen menschlichen Rückzahlung hat eine
lange Tradition.30 Die Reihe dessen, was die Seele hat lassen müssen

(Kindheit, Jugend, Gesellschaft, Ehre, Reichtum, Gesundheit), korrespondiert

- abgesehen von einigen Abweichungen des Schemas - mit der Reihe
dessen, was die Minne ihr dafür hat zukommen lassen (Freiheit, Tugenden,
Gotteserkenntnis, Vereinigung mit Gott). Gabe und Gegengabe werden
jeweils mit Kolonreim gebunden.

[9S] Frouwe minne, ir hant mir benomen mine kintheit. / Charitas, tu meampueritiam
adnihilasti.

[10M] Frouwe küneginne, da wider han ich üch gegeben himelsche vriheit. / O anima,

pro hac libertate tibi colextem concessi.

[IIS] Frouwe minne, ir hant mir benomen alle minejugent. / Charitas, tu mihiflorem
juventutis abstulisti.

[12M] Frouwe künegin, da wider han ich üch gegeben manig heiige tugent. / Pro hac

multas sanctas virtutes retribui tibi.
[13S] Frouwe minne, ir hant mir benomen guot,fründe und mage. / Tu mihiparentes et

amicos et bona temporalia rapuisti.
[14M] Eyafrouwe künegin, das ist ein snödü klage. /Eia, regalis anima, haec est vilis

querimonia.

Hier ist die Reihe durchbrochen; die Minne bewertet die Vorwürfe der
Seele explizit.

[15S] Frouwe minne, ir hant mir benomen die weit, weltlich ere und allen weltlichen

richtuom. / Tu tulisti a me saeculum et honores ejus, et divitias ejus omnes.

[ 16M] Frouwe künegin, das wilich üch in einer stunde mit dem heiligengeiste nach allen

üwerm willen in ertrichgelten. /Haec ego tibi omnia in una horaperspiritum meum, pro
voluntate tua, restituam in hoc mundo.

30 Lüers a.a.O., S. 159 f. Präzisierend dazu Lothar Meyer, Studien zur geistlichen
Bildsprache im Werke der Mechthild von Magdeburg, Diss. Göttingen 1951 (Masch.),
S. 44 ff. mit Verweis auf Bernhard von Clairvaux, super Cantica 85,13: dulce commercium.

Martin Hertz, Sacrum commercium. Eine begriffsgeschichtliche Studie zur Theologie der
römischen Liturgie spräche (MthS 11/15), München 1958, wo S. 24 ff. die bereits zur
Karolingerzeit belegte Antiphon interpretiert wird: 0 admirabile commercium I Creator
generis humani, I animatum corpus sumens I de Virgine nasci dignatus est: I etprocedens homo sine

semine, I largitus est nobis suam Deitatem. W. Mersmann, Der Besitzwechsel und seine

Bedeutung..., München 1971, S. 67 (Medium Aevum 22), mit Verweis auf A. Schönbach,
Deutsche Predigten, Graz 1886, Bd. III, 72,13 ff., und die dort im Anhang beigebrachten
Parallelen. Vgl. auch Marianne Heimbach, Der ungelehrte Mund als Autorität, Stuttgart
1989, S. 43, Anm. 123. - Die Vorstellung des frölich Wechsel noch bei Luther, «Von der
Freiheit eines Christenmenschen», H 12.



der Mechthild von Magdeburg 183

Keine Vertröstung auf das Jenseits, sondern eine Öffnung auf zukünftige
Freuden hienieden, dabei ist wohl an mystische Erlebnisse zu denken. —

B hat newn stund <neunfach>; S läßt nicht auf Erden vergelten, sondern jn
dem himelrich.

[17S] Frouwe minne, ir hant mich also sere betwungen, das min licham ist komen in
sunderlich krankheit. / Tu me sicfortiter constrinxisti, quod corpus meus doloribusfere
in nihilum redegisti.

[18M] Frouwe kiinegin, da wider han ich üchgegeben manig hohe bekantheit. / Pro hac

multa te cognitione ditavi.

Um die Konnotationen von bekantheit im Werk Mechthilds abzuklären,
wäre eine Konkordanz hilfreich. Andere Wortbildungen sind häufiger.
Seuse hat oftmals bekantnust, bekantnüsse u. ä. im Zusammenhang der
mystischen Vereinigung, z. B. Bihlmeyer 188,13.

[19S] Frouwe minne, ir hant verzert min fleisch und min bluot. / Tu carnem meam et

sanguinem meum expendisti.

[20M] Frouwe kiinegin, da mitte sint irgeliitert undgezogen ingot. /Ex hocpurificata
es, et in Deum elevata.

(Der Kolonreim stimmt im ursprünglichen Dialekt: blôt - got.) Das ist der
Höhepunkt, was den Tauschhandel anbelangt: Die Seele gibt ihr Leben,
und dafür gibt ihr die Minne die unio mystica. - Als hätte die Seele kein
Wort von dem vernommen, was die Minne als Rechtfertigungsgrund
gesagt hat, wechselt sie nun die Strategie: Statt rechnerisch alles aufzulisten,

was ihr die Minne vermeintlich weggenommen hat, greift sie
persönlich frontal an:

[21S] Frouwe minne, irsint ein rouberinne, dennoch sont ir mirgelten. / Charitas, tu es

raptrix violentissima; adhuc in multis es mihi debitis obligata.

Mhd. dannoch hier <darüber hinaus noch meht>-,gelten <zurückerstatten>. —

Von [22] an hat die Handschrift Ha einen etwas anderen Text (die
Abweichungen können nicht durch einen simplen Abschreibefehler erklärt
werden):

[22M] Ha: nw nement mich an die schuld. - E: Frouwe kiinegin, so nement reht mich

selben. / O anima, pro his accipe memetipsam.

Indem sie sich, trotz der vehementen Insultationen durch die Seele, selbst
als Wiedergutmachung anbietet, hat die Minne die größte, nicht
vorherzusehende Wende gemacht. Dieses Angebot ist der Auslöser für eine

Kehrtwendung auch bei der Seele.

[23S] Ha: nw hand ir mich wolbezalt. — E: Frouwe minne, nu hant ir mir vergolten

hundertvalt in ertriche. / Nunc satisfactum est mihi centuplum in hac vita.

Weil die Seele ja die Minne hochschätzt [3], [5], glaubt sie, im Schema des

handelsmäßigen Umtausches (vgl. [8]) denkend, ein gutes Geschäft
gemacht zu haben; aber sie gibt sich viel zu früh zufrieden, sie wird
gleichsam überrannt von der Minne. - in ertriche/ in hac vita stützt, was wir
oben zu [16] gesagt haben. - Die Präzisierung von E in ertriche nimmt die
Pointe von [24] vorweg.



184 Anläßlich der neuen Edition des «Fließenden Lichts der Gottheit»

[24M; Variante] Ha: Die myn: die bezalunge ist auffgestagen bisjn das himelreich. -
Ml :... bis in das ewig leben.

Mhd. ufslahen heißt in pekuniären Zusammenhängen: < prolongieren, stunden,

aufschieben, vorenthaltend Die Hss. Ha, Ml haben einen hinsichtlich
des Gedankens wohl schlichteren, dafür formal pointierteren Text: [22]
Die Minne bietet sich selbst als Schuldzahlung an. [23] Die Seele bekundet
Genugtuung. [24] Die Minne gibt Zahlungsaufschub während des
irdischen Lebens bekannt; d. h. sie sagt quasi: <Ja, ich gehöre dir, du bekommst
mich aber erst im Jenseits.) Die Minne bleibt also in der von der Seele
verstandenen Handelsmetaphorik, womit sie pädagogisch geschickt erklären

kann, warum die Seele zwar entschädigt wird, davon aber noch nichts
merkt.

[24M; Variante] E: Frouw künegin, noch hant ir t ze vordernde got und alles sin

riche. - B: Noch habt ir t vor got vnd alle sein reich. — S: Dar zuo so habt üch

got... / O anima, adhuc praeter Deum, quem phens [das p in der Hs. Rb mit
übergeschriebenem Strich], possidebis regnum Dei.
Die dt. Rückübersetzung (Wolhusener Hs. Rw) hat: Seelnoch ongott den du liebhast

wurst du besitzen das reich der himmel.

Der Text ist hier hoffnungslos verderbt. Inhaltlich ist deutlich auszumachen:

<Gott und das Himmelreich liegen noch voraus). Darauf deutet das

prae- der lat. Übersetzung (den Rest des Wortes lösen die Herausgeber des

«Lux» als -habes auf) und das vor in B. Die Vorlage mag ein mndt.
Zeitadverb enthalten haben. Auf das vordem der alemannischen Übersetzer (E)
ist kein Verlaß. - Nach dem Kapitel-Schluß in der Variante E, B geht es

nicht um die Stundung der Zahlung, sondern die Minne zeigt auf, welche
Forderungen der Seele über (S: dar zuo) das bereits hienieden Empfangene
noch ausstehen, d. h. die Minne und ihre Gaben gelten quasi nur als

Angeld (vgl. Rom 8,23) hienieden, während die eigentliche Zahlung in
Gott selbst besteht. Als würde sie sagen: <Du glaubst jetzt einen guten
Handel gemacht zu haben, dabei weißt du gar nicht, daß dir noch viel mehr
zusteht.) Die Ansprüche der Seele werden also als falsch entlarvt, aber im
eminenten Sinne. - Insofern als die eine Lesart nicht über eine Verderbnis
aus der anderen hergeleitet werden kann, könnte es sich um zwei
Autorvarianten handeln.

Wie läßt sich der Text, nun eben nicht nur hinsichtlich inhaltlicher, thesenartig
zu verfestigender Sätze, sondern auch hinsichtlich seiner dialogischen Form

interpretieren? Die Minne erweist sich als pädagogische Gesprächsführerin,
die die Seele anstürmen läßt, bis sie sie zuletzt in einer Art Jiu-Jitsu-Gebärde
besiegt — oder besser: sie gewinnen läßt, indem sie als scheinbar Besiegte
dennoch triumphiert. Durchgängig verwenden beide die Bildlichkeit des

Commercium cum Deo und verlassen sie nicht: die Seele, weil sie darauf fixiert ist,
die Minne, weil sie die Seele dort abholen kann; in der einen Variante führt sie

das Bild mit der Vorstellung der Stundung weiter, in der anderen mit der

Vorstellung des Angelds. Die Pointe besteht darin, daß sich erweist: Die Minne



der Mechthild von Magdeburg 185

hat das, was sich die Seele je als Lohn für ihre Opfer ausdenken kann, bereits

längst überholt durch einen noch größeren.
Nun treten wir aus der Kommunikationssituation Minne — Seele heraus und

betrachten die «Schauseite»31 des Dialogs, die er für eine Leserin hat, und

fragen: Was leistet der Dialog über eine traktatmäßige Darbietung derselben

Materie hinaus? In der Reihe [9] [11] [13] [15] [17] [19] wird ein Katalog
aszetischer Leistungen dargeboten, lauter Opfer, über deren Nutzen sich die

Nonnen gelegentlich im unklaren gewesen sein mochten. Dadurch daß die
Minne selbst Auskunft gibt, wirkt die Verheißung des Lohns glaubwürdiger. -
Zu Beginn war ebenso die Vorstellung der Minne als Räuberin als auch die der
Dame Königin als unflätig quengelnde Fragerin schräg; beide Dissonanzen
basieren auf einer Fehleinschätzung durch die Seele, die sich im Laufe des

Dialogs auflöst: Im Moment, wo die Seele die richtige Einstellung hat, erweist
sich die Minne tatsächlich als Wohltaten spendend, hat die Seele eine wahrhaft
königliche Begabung in Aussicht. Dieser Einstellungswandel muß nicht
beschrieben werden, er ist in einem Ultrakurzdrama als Prozeß nachvollziehbar;
dabei muß der Zuschauer (die Leserin) selbsttätig die Einschätzung der zunächst
falschen Einstellung der Seele leisten.

Die neue Ausgabe zeigt, aufgrund des Nachweises der Streuüberlieferung,
daß das Kapitel auch einzeln tradiert wurde, sie zeigt auch gelegentlich, wie dies

geschah: Exzerpttechnik anhand von Hs. B; Überarbeitung (z. B. durch Voranstellen

von Bibelzitat als Motto) in Hs. W (vgl. dazu den Passus S. 260-269 im
Untersuchungsband). - Am Schluß unseres Kapitels (einer der wenigen Stellen,

wo der Text mehrfach und stark abweichend überliefert ist) ist der Apparat
allerdings vor lauter Einschachtelungen sehr schwer zu lesen. - Die flüssig
lesbaren Anmerkungen legen Argumente für und wider die im Text vorgeschlagene

Lesart vor. Dabei greifen sie oft weit aus und bieten immer wieder nützliche

Hilfestellung für das Verständnis und weiten sich gelegentlich zu Exkursen.

Die Textgrundlage für eine Interpretation dieses einzigartigen Textes ist nun
also bereitgestellt; es ist zu hoffen, daß er nun mit neuen Fragestellungen auch

hinsichtlich seines inhaltlichen Reichtums und seiner literarischen Eigenart
noch besser erschlossen wird.

31 Mit dem Begriff von G. Bauer, Zur Poetik des Dialogs, Darmstadt 1969, 2. Aufl.
1977, S. 24 (Impulse der Forschung 1).


	Anlässlich der neuen Edition des "Fliessenden Lichts der Gottheit" der Mechthild von Magdeburg

