Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)

Heft: 1-2

Artikel: Epistemologie im Humanismus : Marsilio Ficino, Pietro Pomponazzi und
Nikolaus von Kues

Autor: Mojsisch, Burkhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761418

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761418
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BURKHARD MOJSISCH

Epistemologie im Humanismus

Marsilio Ficino, Pietro Pomponazzi
und Nikolaus von Kues

Die Philosophie des Aufbruchs im 15./16. Jahrhundert war regressiv
und progressiv zugleich: Im Riickgang auf die Vorzeit, besonders die
Antike, wurden neue Materialien entdeckt, mit neuen philologischen
Methoden bearbeitet, tibersetzt und bisweilen dem Literalsinn nach,
bisweilen paraphrasierend kommentiert oder sogar in fruchtbarer Kom-
bination zu Elementen neuer Theorien. Es wurden aber nicht nur
gezielte Forschungen zur Entdeckung neuer Materialien getrieben, um
das Wissen produktiv anzureichern, vielmehr ging dieser Prozef3 kon-
form mit der Re-Interpretation auch im Mittelalter bekannter oder im
Mittelalter selbst erst entstandener und schon in dieser Epoche kon-
trovers diskutierter Texte. In dieser Hinsicht jedenfalls verfihrt die
humanistische Philosophie nicht anders als die des Mittelalters, da
gerade im Mittelalter Kontroversen mit einer Schirfe ausgetragen wur-
den, die heute als unfein gilt: Nicht selten erhielten Theorien das noch
wohlwollende Pridikat r#d7s (roh, ungeschlacht), wobei der Schlagab-
tausch schon solcher Worter reale Konsequenzen nach sich ziehen
konnte, was zahlreiche Inquisitionsverfahren dokumentieren. Diese
Lebendigkeit der Kontroversen, bisweilen erkauft durch bewulit ein-
gegangenes Todesrisiko, zeichnet auch die Philosophie des Humanis-
mus aus; aber allein das Faktum, daB ihr reichere Materialien zur Ver-
fiigung standen, ermoglichte ihr ein ausgeglicheneres Abwigen theo-
retischer Gehalte; die Kontroversen blieben zwar Kontroversen, aber
die Konturen dieser Kontroversen wurden markanter; freilich wurden
auch die Risiken, die unorthodoxe Theoretiker eingingen, unvergleich-



Epistemologie im Humanismus 153

lich groBer. Im Mittelalter waren es vornehmlich Worter oder Senten-
zen, die die Inquisition auf den Plan riefen, im Humanismus aber waren
es massive Theorien, die fiir anstéBig gehalten wurden und den ent-
sprechenden Theoretikern eigene Gegenentwiirfe, Apologien, abver-
langten — ein heute eher befremdlich wirkendes Zugleich von Entwurf
und Apologie. Dieses pralle Aufeinandertreffen von theoretischem
Anspruch und devoter Haltung war gleichwohl Zeichen progressiven
theoretischen Denkens im Humanismus — ein Phinomen, das freilich
bereits bei mittelalterlichen Denkern des 14. Jahrhunderts begegnet.
Dennoch it sich zeigen, daf3 in der Philosophie des Humanismus —
und zwar sowohl in Italien als auch in Deutschland — prinzipiell neue
Inbalte gedacht worden sind, die dem Mittelalter noch fremd waren. Es
sollten jedoch nicht willkiirlich gewihlte Epochengrenzen mittelalter-
liches Denken von dem des Humanismus separieren; vielmehr sollten
denkerische Neuansitze im Mittelalter in gleichem MaBe gewiirdigt
werden wie solche im Humanismus, freilich so, daf3 die Beurteilung
erkennen lift, was nur— da bereits schon frither — gedacht und was neu
gedacht worden ist. Die Umbriiche im Mittelalter und im Humanismus
sind wichtig, nicht die willkiirliche Trennung zwischen zwei Epochen,
wenngleich wie gesagt im Mittelalter schon Worter und Sentenzen,
spiter Theorien in ihrer Totalitit inkriminiert oder zumindest als hire-
sieverdichtig angesehen wurden.

x

Aus dem breiten Spektrum humanistischer Epistemologien' sollen im
folgenden drei ausgewihlt und genauer analysiert werden; es sind dies
die Theorien Marsilio Ficinos, Pietro Pomponazzis und Nikolaus von
Kues’. Mehrere Griinde rechtfertigen diese Auswahl: 1. Alle drei Auto-
ren haben sich mit den bedeutendsten Denkern der Antike, Platon und
Aristoteles, auseinandergesetzt, wenngleich auf unterschiedliche Weise.
2. Alle drei Autoren weisen gewisse Beziehungen zueinander auf:

! Zur Thematik «Humanismus» vgl. jetzt: KrRISTELLER, P.O., «Humanismy, in: The
Cambridge History of Renaissance Philosophy, ed. by Ch.B. Schmitt, Q. Skinner, E. Kess-
ler, J. Kraye, Cambridge/New York e. a. 1988, 113-137. Wichtige Studien: Garin, E.,
Storia della filosofia italiana, 3 Bde., Torino 21966; KRISTELLER, P.O., Humanismus und
Renaissance, Bd. I: Die antiken und mittelalterlichen Quellen, Bd. II: Philosophie, Bil-
dung und Kunst, hrsg. von E. Kessler, iibers. von R. Schweyen-Ott, Miinchen 1974,/76.
Zur Epistemologie im Humanismus vgl.: KessLER, E., «The intellective soul», in: The
Cambridge History of Renaissance Philosophy, 485-534.



154 Epistemologie im Humanismus

Ficino zitiert Cusanus, Pomponazzi kritisiert Ficino, Cusanus’ Intention
war es hingegen, philosophische Theorieansitze zu kombinieren, auf
die Ficino und Pomponazzi spiter je unterschiedlich zuriickgreifen soll-
ten, ohne dafl Cusanus sich selbst vergessen hitte: Wihrend Ficino
besonders in Anlehnung an Platon, aber auch an das neuplatonische
Denken (von Plotin iiber Augustin bis hin zu Dionysius Pseudo-Areo-
pagita), ferner im Blick auf Hermes Trismegistus und Thomas von
Aquin seine eigene Epistemologie etablierte und wihrend Pomponazzi
im Anschluf} an Aristoteles, aber gegen Platon/Ficino, gegen die neu-
platonischen Aristoteleskommentatoren (etwa Themistius), gegen den
mittelalterlichen Aristoteleskommentator Averroes und besonders ge-
gen Thomas von Aquin und seinen Epigonen Kardinal Caietanus das
Erkenntnisproblem zu 16sen versuchte, wollte Cusanus zeigen, daf3 die
platonisch-dionysische Weisheit der aristotelischen Doktrin zwar tber-
legen, gleichwohl aber eine neue philosophia mentalis erforderlich ist, um
den einen Gedanken herausstellen zu kénnen, daf3 alle Weisen des
Erkennens etwas voraussetzen, damit determiniertes, ja sogar gottliches
Erkennen moglich ist, nimlich den Geist (#zens) als solchen. 3. Auch ist
beabsichtigt, neue Texte zu berticksichtigen, so Ficinos Epitome des
Platonischen Dialogs 7heaetet, alte und noch heute iterierte Vorurteile
zu beseitigen, so die Behauptung, Pomponazzi sei ein getreuer Anhin-
ger Alexanders von Aphrodisias gewesen, neue Interpretationen vor-
zulegen, so im Falle der mens-Theorie des Cusanus, und schlie3lich im
AnschluBl an und in Auseinandersetzung mit Ficinos, Pomponazzis und
Cusanus’ Epistemologien einige Perspektiven einer eigenen Epistemo-
logie aufzuzeigen.

*

Ich wende mich zunichst der Epistemologie Ficinos zu, wie er sie in
seiner Epitome des Platonischen Dialogs 7heaeter? entwickelt hat.
Gerade dieser Dialog bot ein gutes Fundament fiir epistemologische
Reflexionen, da er von der Frage «Was ist Erkenntnis als solche» han-
delt.? Was aber die Erkenntnis als solche ist, klingt in Platons 7heaetet

2 Vgl. M. Ficinus, In Theaetetum Platonis, vel De scientia, ad Petrum Medicem
patriae patrem. Epitome; Opera omnia II, Basileae 1576 (Nachdruck Torino 21962),
1274-1281. Zum neuesten Stand der Ficino-Forschung vgl.: Marsilio Ficino e il ritorno di
Platone. Studi e documenti, 2 Bde., hrsg. von G.C. GARFAGNINI, Firenze 1986 (Istit. naz. di
studi sul Rinascimento. Studi e testi XV).

3 Vgl. Prato, Theaet., 145e8-9; M. Ficinus, In Theaet., 1274,



Epistemologie im Humanismus 155

freilich nur kurz an; vielmehr wird gezeigt, was sie #zchz ist, so dal3 der
Dialog selbst aporetisch endet. Im Mittelteil des Dialogs4 wird jedoch
konstruktiv entwickelt, was die Erkenntnis ist, und zwar im Blick auf
unterschiedliche Funktionen der Seele: 1. Die Seele hat eine wahrneh-
mende Funktion, indem sie sich der korperlichen Sinne als Werkzeuge
bedient und different Wahrgenommenes zu einer Einheit verbindet,
einer Einheit, die die Seele selbst ist; Platon spricht in diesem Zusam-
menhang von der Seele als von einer eznen Idee im Sinne einer das
Mannigfaltige des Wahrgenommenen verkniipfenden Einheit und im
strengen Sinne von Idee: Die Seele ist eine Idee neben anderen Ideen,
die ihre Gegenstinde sind — das aber wird erst im Sophistes priziser
analysiert.” 2. Was die Seele se/bst durch sich selbst denkt, sind allgemeine
Inhalte oder Begriffe, nimlich Sein und Nicht-Sein, Identitit und
Nicht-Identitit, Eines und Vieles; diese allgemeinen und als notwendig
korrelational angesehenen Begriffe zeigen zumindest dies, daf3 der spiite
Platon sein eigenes linear-hierarchisches Modell des Erkennens aufge-
geben hat und jetzt fiir allgemein hilt, was frither nicht als allgemeiner
Gegenstand der Erkenntnis betrachtet wurde: das Nicht-Sein, das
Nicht-Identische, das Nicht-Eine, also das Viele, ferner auch die Nicht-
Ruhe, also die Bewegung (was im Sophistes erginzt wird). « Erkenntnis»
heif3tjetzt: eine Beziehung herstellen zwischen den sinnlichen Eindriik-
ken und diesen korrelationalen allgemeinen Inhalten.® 3. Vollstindige
Erkenntnis darf aber den Nutzen nicht auller acht lassen — das ist auch
ein erst fiir die Spitphilosophie Platons wichtiges Motiv, obwohl er
schon frither, nimlich im Phaidon’, bildhaft von Partizipation, Prisenz
der Idee in den Ideaten oder von Nachahmung der Idee gesprochen
hatte, um anzuzeigen: Das Allgemeine ist kein abstraktes Allgemeines,
keine hypostasierte Idee ohne Bezug zu den Phinomenen, was Aristo-
teles Platon spiter vorgeworfen hat; das Allgemeine ist fiir Platon

* Vgl. PLato, Theaet., 184b4—186e12. Diese Passage des Dialogs ist zentral, da Plato
hier seine eigene Theorie der Erkenntnis /7 nuce entwickelt. Vgl. dazu: Moyjsisch, B., Die
Theorie des Intellekts bei Dietrich von Freiberg, Hamburg 1977, 21-26; RenN, R., Der
logos der Seele. Wesen, Aufgabe und Bedeutung der Sprache in der platonischen Philo-
sophie, Hamburg 1982, 55-61.

> Vgl. Moysisch, B., «Platon, Plotin, Ficino. «Wichtigste Gattungen» — eine Theorie
aus Platons <Sophistes>», in: Die Philosophie im 14. und 15. Jahrhundert. In memoriam
Konstanty Michalski (1879-1947), hrsg. von O. Pluta, Amsterdam 1988, 19-38, bes.
19-26, (BSPh 10).

6 Vgl. Prato, Theaet., 186b11-d6.

7 Vgl. Prato, Phaed., 100c5, d5-6.



156 Epistemologie im Humanismus

explizit ein émi néiol xowvov?, ein Allgemeines in allem, im Vielen, so
daB dieses Allgemeine von sich selbst her in einem notwendigen Bezug
zum Vielen steht. Das bedeutet: Alles, was tiberhaupt nur 75z, ist das, was
es ist, und da/s es ist, durch das wesentliche Sein, ist von dem, was es
selbst nicht ist, verschieden und 7sz insofern #icht, ist ferner dennoch mit
sich selbst identisch, wie auch das von ihm Verschiedene mit sich selbst
identisch ist. Die allgemeinen Inhalte, die die Seele selbst durch sich
selbst denkt, sind somit allem Einzelnen immanent, damit Vergangenes
oder Gegenwirtiges auch zu Zukiinftigem in Beziehung gesetzt und der
Erkenntnis gerade unter dieser Perspektive ein Nutzen zuerkannt wer-
den kann.® Frither vertrat Platon die Meinung, was gut sei, sei auch
niitzlich; jetzt, in der spiten Phase seines Philosophierens, kehrt er den
Gedanken um: Erkenntnis ist nur dann zu etwas gut, wenn sie niitzlich
ist; der Nutzen der Erkenntnis zeigt sich aber gerade darin, dal3 Zeit-
liches zu Zeitlichem in Beziehung gesetzt wird, wobei freilich die selbst
korrelationalen allgemeinen Inhalte das Herstellen einer solchen Bezie-
hung tiberhaupt erst ermoglichen. Was aber blieb bei Ficino von dieser
originir Platonischen Epistemologie?

Ficino greift in seiner Epitome des Theaetet Platons epistemologische
Reflexionen wieder auf und verbindet sie mit Theorien des Aristoteles
und der Peripatetiker, wie er selbst bemerkt!0, dariiber hinaus mit sol-
chen Plotins und Proklos’!!, besonders aber mit Platons Epistemologie
aus dem VI und VIL Buch der Politeia.'? Ficinos Explikationen sind
somit nicht ausschlieBlich Wiedergabe der Position des sogenannten
mittleren Platon, sondern lassen seine eigene synkretistische Epistemo-
logie erkennen.

Zwei Momente sind fiir ihn bestimmend: Indem er das Nicht-Sein
aus dem Kanon der allgemeinen Inhalte eliminiert, und zwar im
AnschluB an Plotin!3, ist Gegenstand der Erkenntnis das wesentliche
Sein!4 und dessen Prinzip, das Eine!3; das wesentliche Sein ist das «alles
zugleich», wie Plotin!6 formuliert hat, das ginzlich unbestimmte Alles;

8 Vgl. Prato, Theaet., 185¢4-5.

9 Vgl. Prato, Theaet., 186a8-b1, c3.

10 Vgl. M. Ficinus, In Theaet., 1277.

1 Vgl. M. Fiainus, In Theaet., 1278.

12 Vgl. M. Ficinus, In Theaet., 1280-1281.

13 Vgl. B. MojsiscH, «Platon, Plotin, Ficino», 29.
14 Vgl. M. Ficinus, In Theaet., 1277.

15 Vgl. M. Ficinus, In Theaet., 1277.

16 Vgl. Protinus, Enn. V 9, 6, 3; V 9, 6, 8.



Epistemologie im Humanismus 157

determiniertes und somit auch begrenztes Erkennen eignen dem Ver-
stand, der Vorstellung und der sinnlichen Wahrnehmung; das Sein wird
in adiquater Weise erkannt, das Eine, nimlich die Gottheit, aber nur
approximativ, indem die erkennende Vernunft versucht, sich mit dem
Einen zu vereinen. — Mit diesem Abrifl der Epistemologie Ficinos ist
auch schon das zweite wichtige Moment angesprochen: Erkenntnis ist
der Weg zum sicheren Erfassen der gottlichen Wirklichkeit (dzvinarum
rerum certa ratione comprehensio)'’; diese gottliche Wirklichkeit ist das
«alles zugleich» Plotins, das nur transzendiert wird von dem Einen oder
Guten, also der Gottheit selbst; Erkenntnis ist daher kein « Weg hinab»
wie bei Platon, sondern nur ein « Weg hinauf», nimlich zur gottlichen
Wirklichkeit, die der Erkenntnis &orrespondiert, und zum Einen, der
Gottheit, deren Schau von der Erkenntnis erstrebt wird; diese Schau des
Einen ist aber der Erkenntnis nicht aus eigener Kraft moglich, da Ficino
im AnschluBl an Thomas von Aquin der Ansicht ist, da3 allein die
Gottheit durch ihr Gnade spendendes Wirken die erkennende Vernunft
zur Anschauung (v7sio) des gottlichen Wesens erhebt — wenn nicht in
diesem, dann in einem jenseitigen Leben. 2

Diese erkennende Vernunft besitzen nach Ficino nur wenige Men-
schen!®, den Verstand aber alle. Dieser Verstand ist zwischen der
erkennenden Vernunft und der Vorstellung angesiedelt;20 ihm ver-
dankt daher der Mensch seine Mittelstellung zwischen dem Ewigen und
dem Zeitlichen, dem Stabilen und dem Verginglichen; dieser Verstand
ist es, der dem Menschen seine Wiirde verleiht, wie aulBer Ficino
besonders Giannozzo Manetti?! und Giovanni Pico della Mirandola?2,
unter anderer Perspektive aber auch Pietro Pomponazzi betonen; als
Grund fiir die eminente Bedeutung, die der Verstand fiir den Menschen
besitzt, wird von Ficino angefiihrt, daB} gerade der Verstand es ist, der
sich frei entscheiden kann: Neigt er sich dem Niederen zu, wird er mit
den Irrtiimern der Vorstellung vollgestopft; wendet er sich aber der
erkennenden Vernunft zu, erkennt er auf die Weise dieser erkennenden

17 Vgl. M. Ficnus, In Theaet., 1281.

18 Vgl. zur Theorie der Gnade bei Ficino: KristeLLER, P.O., Die Philosophie des
Marsilio Ficino (Das Abendland. NF 1), Frankfurt a. M. 1972, 229.

19 Vgl. M. Ficinus, In Theaet., 1281.

20 Vgl. M. Ficinus, In Theaet., 1281.

2t Vgl. G. MANETT], Uber die Wiirde und Erhabenheit des Menschen, iibers. von
H. Leppin, hrsg. und eingl. von A. Buck, Hamburg 1990 (Philos. Bibl. 426).

22 Vgl. G. P1co della MiIRANDOLA, Uber die Wiirde des Menschen, lat.-dt., iibers. von
N. Baumgarten, hrsg. und eingel. von A. Buck, Hamburg 1990 (Philos. Bibl. 427).



158 Epistemologie im Humanismus

Vernunft, hat sich selbst verlassen und strebt zur Erkenntnis des Einen,
der Gottheit.?3 In bisweilen sehr emphatischen Sentenzen fordert
Ficino auf: Die Seele soll sich vom Bereich des Todes, das heil3t: der
unreinen Erkenntnis und der Laster, trennen und sich auf den Weg zur
wahren Erkenntnis begeben, die in gewisser Weise die Ewigkeit aller
Erkenntnisinhalte, das Wesen der Ewigkeit und die Wahrheit der Ewig-
keit erfaBBt; dann wird sie erkennen, daf3 sie unsterblich ist.24

Die Crux der Epistemologie Ficinos ist evident, und zwar aus
mehreren Griinden: 1. Die von Ficino so akzentuierte Sicherheit der
Erkenntnis war zumindest in doppelter Hinsicht zweifelhaft: Der
Erkenntnis war ein Ziel zugeordnet, das nur approximativ sollte
erkannt werden kénnen, nimlich das Eine; ferner war das Ziel der
Erkenntnis eine Gottheit, die von sich her sollte bestimmen kénnen,
wer zur Schau ihres Wesens in der Lage sein sollte, was Ficinos Begriff
der Gnade impliziert; somit war die scheinbar sichere Erkenntnis
hochster UngewiBheit ausgesetzt. — 2. Ficino vertraute zu sehr einer
bestimmten Tradition der Philosophie, die suggerierte, die Erkenntnis
besitze einen eminenten Platz in der Seele, sei immer wahr und ziele
schlieBlich ab auf Anschauung des Wesens der Gottheit. Ficino war auf
diese Weise mittelalterlicher als einige mittelalterliche Denker, die
— wie Albert der GroB3e, Siger von Brabant oder Dietrich von Freiberg —
Philosophie und Theologie methodisch auseinanderhielten oder — wie
Meister Eckhart — nicht halbherzig Philosophie und Theologie unter
dem Primat der Theologie einander assimilierten, sondern erwogen,
wie Erkenntnis als solche prozedieren mul3, nimlich so, wie das Erken-
nen Gottes selbst prozediert. — 3. Ficino iibernahm unkritisch einen
Ordnungsschematismus, der in der Tat bereits fiir die antike und mit-
telalterliche Spekulation bestimmend war; es gab ein «Dariiber» und
ein «Darunter», und zwar deshalb, weil alles Denken in letzter Konse-
quenz auf ein voraussetzungsloses Prinzip, die Gottheit, ausgerichtet
war. Der Begriff der Erkenntnis wurde daher stets im Rahmen dieser
Ordnung diskutiert, auch bei Ficino. Platos Frage, was die Erkenntnis
als solche sei, wurde somit nie unvoreingenommen diskutiert, weil die
Kosmologie fiir die Epistemologie bestimmend war. Platon selbst kom-
binierte im Sophistes kosmologische und epistemologische Probleme,

2 Vgl. M. Ficinus, In Theaet., 1281.
24 Vgl. MojsiscH, B., «Zum Disput iiber die Unsterblichkeit der Seele in Mittelalter
und Renaissance», in: FZPhTh 29 (1982) 341-359, bes. 351.



Epistemologie im Humanismus 159

indem die Erkenntnis selbst zu einer kosmologischen Instanz erhoben
und so der lineare Ordnungsschematismus durchbrochen wurde: Er-
kenntnis ist fiir Platon so selbst eine Idee neben Ideen — wie er schon im
Theaetet25 formulierte —, ist Dialektik als sich-unterredendes Denken,
das sich in der Auseinandersetzung mit anderen Ideen als Idee iiber-
haupt erst gewinnt;?® gegen diesen Prozel3 des Denkens setzte Ficino im
Anschluf3 an Plotin (aber auch Proklos) seine Sicherheit suggerierende
Theorie stabiler Erkenntnis; in letzter Konsequenz ist fiir Ficino
Erkenntnis aber nichts anderes als die Hoffnung, die Gottheit moge
Sicherheit der Erkenntnis gewihren; so verlangte der Ordnungssche-
matismus seinen Tribut: Wer ihn anerkannt hat, kann sich ihm nicht
entziehen, so dal3 Freiheit des Erkennens nur Proklamation bleibt.

X

Pomponazzi versuchte hingegen, das Erkenntnisproblem so zu losen,
daf3 er empfahl, von tiberschwenglichen Spekulationen abzusehen; die
Frage, was die Erkenntnis als solche sei, lasse sich nur im Blick auf
Aristoteles und auf den natiirlichen Verstand (ratio naturalis)?’ beant-
worten, wobei fiir Pomponazzi feststand, dal3 das Wesen des natiirlichen
Verstandes allein der Naturphilosophie des Aristoteles zu entnehmen
seiZ8, weil sie dem Vorstellungsbegriff eine fiir alles Erkennen zentrale
Funktion einrdume.

«Erkenntnis» ist fiir Aristoteles aber das, was der sog. titige Intellekt
erkennt, nimlich sich selbst, und zwar ewig, und was der sog. mogliche
Intellekt erkennt, nimlich auch sich selbst und in dieser Selbsterkennt-
nis zugleich die Gegenstinde, die Inhalte von Sitzen sind, mégen diese
Sitze nun wahr oder falsch sein; die Seele denk? zwar nie ohne Vor-
stellung, da die Vorstellung fiir das Erlernen von Begriffen eine notwen-

2 Vgl. PLaTO, Theaet., 184d3.

26 Vgl. MoysiscH, B., «Platons Sprachphilosophie im «Sophistes»», in: Sprachphiloso-
phie in Antike und Mittelalter. Bochumer Kolloquium, 2.—4. Juni 1982, hrsg. von B. Moj-
sisch, Amsterdam 1986, 35-62, (BSPh 3).

27 Vgl. P. PompoNazzi, Abhandlung iiber die Unsterblichkeit der Seele, lat.—dt., ibers.
und mit einer Einl. hrsg. von B. Mojsisch, Hamburg 1990 (Philos. Bibl. 434). Wichtige
Studie zu Pomponazzis Philosophie: PINE, M.L., Pietro Pomponazzi: Radical Philosopher
of the Renaissance, Padova 1986.

28 Vgl. Narpy, B., «Le opere inedite del Pomponazzi 1. Il fragmento Marciano del

commento al De anima e il maestro del Pomponazzi, Pietro Trapolino», in: GCFI 29
(1950) 438.



160 Epistemologie im Humanismus

dige Voraussetzung darstellt?” — ein bisher von Aristoteles-Interpreten
nicht durchschauter Zusammenhang —; die Erkenntnis als Erkenntnis ist
aber unabhingig von den meist ¢rigerischen Vorstellungen30, was beson-
ders bei logischen, bei gewissen naturphilosophischen und bei meta-
physischen Inhalten evident ist: Fiir logische Inhalte, die sich gemil3
Aristoteles nicht anders verbalten kinnen, bilden meist triigerische Vor-
stellungen kein Fundament; fiir den naturphilosophischen Inhalt der
Selbsterkenntnis des vorstellungstranszendenten Intellekts bilden meist
triigerische Vorstellungen ebenfalls kein Fundament; schlieBlich bilden
auch fiir die intellektuale Erkenntnis der vorstellungstranszendenten
Gottheit meist triigerische Vorstellungen kein Fundament. Freilich
kann man sogar aufgrund einer triigerischen Vorstellung einen Begrift
erlernen, da Begriffe als solche zndifferent sind gegeniiber Wahrheit und
Falschheit; gum Fundament fiir die Erkenntnis ist die Vorstellung jedenfalls
untauglich.

Fiir Pomponazzi hingegen war die Vorstellung nicht nur Funda-
ment fiir das Erlernen von Begriffen, sondern unverzichtbare Basis der
Erkenntnis als solcher. Eine von Aristoteles hypothetisch formulierte
Sentenz zeigte fiir Pomponazzi die Norm fiir Erkenntnis schlechthin an:
«Wenn aber auch das Erkennen ezne Vorstellung oder nicht obne Vorstellung
ist, kann auch das Erkennen nicht ohne Korper sein.»3! Pomponazzi
entnimmt dieser hypothetisch formulierten Sentenz folgendes: Die
Erkenntnis ist nicht mit der Vorstellung zu verwechseln; dennoch aber
ist Erkenntnis ohne Vorstellung nicht méglich, so daf3 die erkennende
Vernunft zwar niemals Materie ist oder sich aus der Materie heraus
gebildet hat, aber gleichwohl materiell ist, das heilit: im Erkennen stets
auf die Vorstellung als auf ithren Gegenstand bezogen ist. Kurz: A/es
Erkennen ist von der Vorstellung abhingig.

Die erkennende Seele nimmt im Universum nach Pomponazzi eine
Mittelstellung ein zwischen dem gottlichen Intellekt oder auch den
gottlichen Intelligenzen, die die Himmelskoérper bewegen, und den
intellektlosen Tieren. Sie ist somit unterhalb der gottlichen Sphire, aber
oberhalb dessen, was nur lebt, angesiedelt. Da der gottliche Intellekt
und die Intelligenzen aber vorstellungstranszendent sind, sind sie weder

29 Vgl. Arist., De an. III 8, 432a7-9.

30 Vgl. Arist., De an. III 3, 428a12.

3 Vgl. Arist,, De an. I 1, 403a8-10; P. Pomponazzi, Abhandlung IV, 1651V, 26; 1V,
28; IV, 30; IV, 34; VIII, 58; IX, 82 und ofter.



Epistemologie im Humanismus 161

Vorstellung, noch erkennen sie als auf Vorstellung bezogene; viele
Tiere hingegen titigen, sofern sie dazu fihig sind, vieles nach der
Vorstellung; die erkennende Seele ist zwar auch keine Vorstellung,
bedarf somit der Vorstellung auch nicht als eines Zugrundeliegenden,
wohl aber als eines Gegenstandes; daher ist die erkennende Seele nicht
schlechthin (szmpliciter), sondern nur in gewisser Weise (secundum quid)
stofflos, sofern sie nimlich Allgemeines erkennt; da sie Allgemeines
aber nur im Singulidren oder Partikuliren erkennt, insofern ihr Erken-
nen einen notwendigen Bezug zur Vorstellung aufweist, ist sie schlech-
thin materiell (simpliciter materialis), das hei3t: notwendig auf Materiel-
les bezogen. 32

Nach Pomponazzi irrten Platon und Ficino, weil sie der Ansicht
gewesen seien, die Vorstellung sei fiir das Erkennen entbehrlich; Aver-
roes irrte, weil er angenommen habe, die Einheit aus moglichem und
titigem Intellekt sei eine ewige Substanz und daher vorstellungstrans-
zendent; aber auch Thomas von Aquin irrte, weil er einerseits zwar die
Vorstellung als fiir den Erkenntnisproze3 unverzichtbar ansah, den-
noch aber die erkennende Seele als schlechthin materielos und somit
schlechthin unsterblich betrachtete — eine nach Pomponazzi in sich nicht
stimmige Theotie. 33

Wenn aber gemifl Aristoteles und der natiirlichen Vernunft Er-
kenntnis — wie Pomponazzi meinte — nur dadurch moglich ist, da3 der
Intellekt, und zwar der allein dem Menschen zugehdrige mogliche
Intellekt, stets auf Vorstellungen rekurriert, um auch in Wirklichkeit
(actn) das zu erkennen, was er der Moglichkeit nach (pozentia) noch nicht
erkennt, aber erkennen £az7, dann sind alle Theorien, die der Vorstel-
lung gar keine oder nur eine begrenzte Relevanz fiir die Erkenntnis
einrdumen, defizient. Das Faktum, dal es tiberhaupt Epistemologien
gab, die von einer vorstellungstranszendenten Erkenntnis schlechthin
sprachen, wire aber gar nicht der Beachtung wert gewesen, wenn diese
Theorien ihren Zweck in sich selbst besessen hitten; das aber war nicht
der Fall; denn aus der vorstellungstranszendenten Erkenntnis wurde
auf eine Unsterblichkeit der Seele geschlossen. Dieser Schlufl war fir
Pomponazzi jedoch unzulissig, da er im Gegensatz zu Aristoteles’ Theo-
rie der Seele und zur natiirlichen Vernunft stand: Die erkennende Seele
ist niemals schlechthin immateriell, weil sie einen notwendigen Bezug

32 Vgl. P. Pomponazzi, Abhandlung IX, 78-88.
3 Vgl. zum Ganzen: P. PompoNazzi, Abhandlung ITI-IX, 12-116.



162 Epistemologie im Humanismus

zur Vorstellung besitzt; da die Vorstellung selbst aber einen mittelbaren
Bezug zu den materiellen Objekten aufweist, die vergehen, ist auch die
Vorstellung verginglich; vergehen aber die Vorstellungen, die Gegen-
stinde der erkennenden Seele, vergeht auch die erkennende Seele;
vergeht aber die erkennende Seele, die eminenteste Erkenntnisfunktion
des Menschen, vergeht auch der Mensch. Das ist das Resultat der
Epistemologie Pomponazzis, aber nicht nur seiner Epistemologie, son-
dern auch seiner Ethik mit ithrem aristotelisch-stoischen Fundament:
Moralisches Handeln bedarf keiner Belohnungen im Jenseits; wer
moralisch handelt, handelt um der Moralitit der Handlung selbst willen;
moralisches Handeln trigt seinen Zweck in sich selbst; denn die Hoff-
nung auf Belohnung oder die Furcht vor Bestrafung bringen eine Art
Unterwiirfigkeit mit sich, die zum Anspruch der virtas, der moralischen
Norm, im Gegensatz steht; wenn der Mensch dem moralischen Ver-
nunftgesetz gemild handelt, befreit er sich schon dadurch von vermeid-
barer Furcht und wird frei fiir ein Handeln, das uneingeschrinkt Aner-
kennung verdient. 34

Aber zuriick zu Pomponazzis Epistemologie! Immer wieder wird
behauptet, Pomponazzi sei ein Epigone Alexanders von Aphrodisias
gewesen.33 Alexander aber wurde von Pomponazzi nie im Original
gelesen, wurde vielmehr von ihm nur mittelbar tber Johannes Buridan
rezipiert. Buridan aber lehrte, der Intellekt habe sich aus der Materie
heraus gebildet (intellectus est eductus de potentia materiae), und die
Materie sei Fundament (s#biectun) des Intellekts. Der Intellekt wire
dann aber nicht nur auf die Materie bezogen, sondern selbst materiell.

3 Vgl. KRISTELLER, P.O., Aristotelismo e sincretismo nel pensiero di Pietro Pompo-
nazzi, Padova 1983, 15 f.; Moysisch, B., «Einleitung» zu: P. Pomponazzi, Abhandlung iiber
die Unsterblichkeit der Seele, XX VIII-XXXI,

3 Vgl. zu dieser Diskussion: KESSLER, E., «The intellective soul», 500-504. Wichtig
fiir die frithen Schriften Pomponazzis auch: Expositio libri De anima (1499-1500), cur.
PagNoni, M.R. (Expositio super III De anima), Diss. masch., Pisa 1972; Quaestiones in
libros De anima (1503-1504), ed. A. Poppi (Quaestiones physicae et animasticae decem),
(Corsi inediti dell’insegnamento padovano II) Padova 1970; Lonr, Ch.H., Renaissance
Latin Aristotle Commentaries: Authors Pi-Sm, in: RenQ 33 (1980) 623-734; Dooren, W.
van, «Pietro Pomponazzi: Utrum anima sit mortalis vel immortalis», in: Nouvelles de Ja
republigue des lettres 1-2 (1989) 71-135; PLuTA, O., Kritiker der Unsterblichkeitsdoktrin in
Mittelalter und Renaissance, Amsterdam 1986, 37-49 (BSPh 7); MojsiscH, B., Einleitung
zu: P. Pomponazzi, Abhandlung tiber die Unsterblichkeit der Seele, XXXI-XXXIV. Zur
Problematik «Alexandrismus im 13. Jahrhundert» vgl.: Aufklirung im Mittelalter? Die
Verurteilung von 1277. Das Dokument des Bischofs von Paris, eingl., iibers. und erklart
von K. Flasch Mainz, 1989, 186, 196, 198 (excerpta classica VI).



Epistemologie im Humanismus 163

Diese mittelalterliche Alexander-Rezeption lehnte Pomponazzi jedoch
ab36, weil der Intellekt fiir Pomponazzi in gewisser Weise materielos,
freilich stets mittelbar tiber die Vorstellung auf Materie bezogen ist.
Dadurch aber, da3 der Intellekt (oder die erkennende Seele) nicht
schlechthin materielos ist, ist der Intellekt sterblich. Im Resultat stimmten
so Pomponazzi und Alexander iiberein: Der Intellekt ist verginglich,
also auch der Mensch. Dennoch distanzierte sich Pomponazzi von der
mittelalterlichen Alexander-Rezeption: Der Intellekt ist weder Materie
noch resultativer Effekt eines materiellen Prozesses.

Auch Pomponazzis Epistemologie verdient — wie die Ficinos —
einige Worte der Kiritik:

1. Dem titigen Intellekt, der nach Aristoteles der menschlichen
Seele immanent ist, schenkte Pomponazzi im Rahmen seiner Episte-
mologie keine Beachtung; gemil} Aristoteles ist der titige Intellekt aber
nicht nur Ursache und Prinzip aller Gegenstinde des Erkennens, son-
dern zugleich auch ewig und unsterblich; ist dieser Intellekt aber
unsterblich, dann auch der Mensch. Pomponazzi war aber der Ansicht,
daB der titige Intellekt in der Tat unsterblich und ewig, deshalb aber der
gottliche Intellekt selbst sei. Der Aristoteliker Pomponazzi folgte auf
diese Weise jedenfalls nicht seiner Autoritit Aristoteles, der lehrte, auch
der titige Intellekt sei 7z der Seele, da auch 7z der Seele — wie im ganzen
Naturbereich — ein Titiges und ein Mogliches anzutreffen seien.

2. Wihrend von Aristoteles der Vorstellung hochstens fiir das
Erlernen von Begriffen, die weder wahr noch falsch sind, ein Nutzen
zugestanden wird, ist fiir Pomponazzi die Vorstellung notwendiger
Gegenstand der Erkenntnis als solcher; das aber korrespondiert in kei-
ner Weise mit der Doktrin des Aristoteles, da3 die meisten Vorstellun-
gen triigerisch seien und daher Erkenntnis eher verhinderten. Auch in
diesem Punkt folgte somit der Aristoteliker Pomponazzi nicht seiner
Autoritit Aristoteles.

3. Auch Pomponazzi versuchte das Problem der Erkenntnis nur im
Rahmen einer von linearer Kausalitit bestimmten universalen Ord-
nung zu lésen: Der gottliche Bereich ist dem menschlichen, der
menschliche dem tierischen, pflanzlichen Bereich sowie allem Unbe-
lebten vorgeordnet. Da aber der gottliche Bereich menschlicher Er-
kenntnis nicht zuginglich ist, blieb ungeklirt, warum diese Einteilung

36 Vgl. zu Pomponazzis Kritik an Alexander: FErri, L., La psicologia di Pietro
Pomponazzi, Roma 1877, 159. Die Theorie, die Pomponazzi Alexander zuschreibt und
kritisiert, findet sich jedoch nicht bei Alexander selbst, sondern bei Buridan.



164 Epistemologie im Humanismus

eine notwendige oder gar hinreichende ist. Pomponazzis kosmologi-
sches Modell waran dem antiken und mittelalterlichen Kosmosmodell
orientiert, die Erkenntnis selbst nur als Moment dieses Modells unre-
flektiert gesetzt. Platons Frage, was die Erkenntnis als Erkenntnis sei,
konnte somit nur unter Voraussetzung dieses Modells zu beantworten
versucht werden, was auch bei Ficino der Fall war. Deshalb kann
konstatiert werden: Ficino versuchte mit emphatischen Sentenzen zu
empfehlen, der Mensch moge nicht davon ablassen, die ihm durch
Erkenntnis mogliche Einung mit dem Einen, der Gottheit, zu erstre-
ben; Pomponazzi verzichtete auf solche emphatischen Sentenzen und
empfahl, der Mensch moége davon ablassen, seine Erkenntnismoglich-
keiten zu transzendieren; vielmehr solle er sich selbst als begrenztes
Wesen erkennen und der Anmafung, er sei unsterblich, als einer der
natiirlichen Vernunft unangemessenen kritisch entgegentreten: Das
Erkennen des Menschen ist auf vergingliche Vorstellungen angewie-
sen, also vergeht der erkennende Mensch, und damit der Mensch tber-
haupt wie die Vorstellungen; das moralische Handeln trigt seinen
Zweck in sich selbst, also ist es zwecklos und dariiber hinaus unwiirdig,
auf zukinftige Belohnungen zu hoffen, zwecklos und ungerechtfertigt,
sich vor zukiinftigen Bestrafungen zu fiirchten.

*

Es war Nikolaus von Kues, der mit seiner Epistemologie bereits einen
Ausweg aus diesem Dilemma zu finden suchte, bevor es tiberhaupt erst
zu einem Dilemma wurde. Cusanus entwickelte seine Theorie der
Erkenntnis am progressivsten in seiner Schrift De coniecturis (Uber die
MutmaBungen).3” Diese Theorie hielt er selbst spiter fiir so revolutio-
nir, daBl er vor sich selbst zuriickgeschreckt sein diirfte und weniger
progressive Theorien konzipierte. Nicht selten vernahm man besonders
im 18. Jahrhundert daher die Kritik: Mit dem Purpur des Kardinals ist
ihm das Maul gestopft worden. 38

37 Vgl. N. Cusanus, De coniecturis, ed. I. Koch, C. Bormann, I1.G. Senger; Opﬁzfa
omnia III, Hamburg 1972; Nikolaus von Kues, MutmaBungen, lat.-dt., iibers. und mit
Einf. und Anm. hrsg. von ]. Koch, W. Happ, Hamburg 1971, 21988, (Philos. Bibl.
268).

38 Vgl. zur Cusanus-Rezeption und zur Kritik an Cusanus die wichtige Studie: MEIER-
OEsER, S., Die Prisenz des Vergessenen. Zur Rezeption der Philosophie des Nicolaus
Cusanus vom 15. bis zum 18. Jahrhundert, Miinster 1989, 93, Anm. 260 (Buchreihe der
Cusanus-Gesellschaft X).



Epistemologie im Humanismus 165

Cusanus’ Intention war es nun, zu zeigen, daf3 die Epistemologie des
Aristoteles und besonders seiner Epigonen, der secta Aristotelica, nur
eine begrenzte Geltung besitze, weil sie fiir die Erkenntnis das Prinzip
des zu vermeidenden Widerspruchs (principium vitandae contradictionis)
voraussetze. Cusanus hat dieses Prinzip freilich nicht als fiir jede
Erkenntnis ungiiltig erklirt, sondern ihm eine regionale Geltung belas-
sen. Erkenntnis a/s solche sollte aber nicht auf dieses Prinzip beschrinkt
bleiben. Daher versuchte er, anhand neuplatonischer Theorien den
Nachweis zu erbringen, wie dieses Prinzip iiberhaupt erst enzszehz. Aber
auch diese Theorien geniigten ihm nicht, um das Problem der Erkennt-
nis als solcher zufriedenstellend zu l6sen, und das hieB fiir Cusanus: In
allen neuplatonischen Theorien blieb ein irrationaler Rest, und zwar
dort, wo es um die Relation Gott-Mensch ging; dieser Gott — oder in
neuplatonischer Terminologie: das Eine oder das Gute — blieb stets in
gewisser Weise unerkennbar; daher entwickelte Cusanus eine Philoso-
phie, die jenseits der Relation Gott-Mensch eine neue Instanz ansetzte,
nimlich den Geist selbst (mens ipsa).3? Diese Cusanische philosophia
mentalis hat keine philosophiehistorischen Vorlagen; sie ist Cusanus’
eigene Antwort auf die Kontroversen zwischen den Platonikern und
Aristotelikern seiner Zeit; mit ihr verfolgte er zwei Ziele, nimlich zu
zeigen, dal3 alle Weisen des Erkennens dem Geist selbst immanent sind
und daB3 determiniertes oder regionales Erkennen zwar moglich,
Erkennen tberhaupt aber ein Prozef ist, weil jedes determinierte
Erkennen sich negieren und sich dadurch zu jeweils hheren Weisen des
Erkennens erheben kann. «Erkennen» ist daher sowohl statisch als auch
dynamisch konzipiert, szatisch, wenn determiniertes Erkennen bei sich
selbst verbleibt, dyramisch, wenn es sich zu jeweils hoherem und neuem
Erkennen erhebt. Der Geist selbst aber ist es, der alles umfalit; was er
umfalt, sind mentale Einheiten (mentales unitates); indem diese Ein-
heiten vom Geist selbst zugleich unterschieden und aufeinander bezo-
gen werden, ist der Geist selbst sowohl die Einheit als auch die Bewe-
gung seiner ihn differenzierenden Einheiten.

Cusanus nennt vier mentale Einheiten, die der Geist selbst in sich
selbst ermittelt, nimlich die gottliche Einheit, die Einheit der Vernunft,
die Einheit des Verstandes und die Einheit des Korpers. 40 Jede dieser
Einheiten erkennt aber auf eine ihr eigentimliche Weise; wie aber

¥ Vgl. N. Cusanus, De coni. I 4, 12; Opera omnia III, 18, 3.
40 Vgl. N. Cusanus, De coni. I 4, 14; Opera omnia III, 19, 1-6.



166 Epistemologie im Humanismus

erkannt wird, erhellt aus dem Zusammenspiel oder der Konfrontation
von Affirmation und Negation, wobei gerade der Negation eine beson-
dere Bedeutung zukommt.

Der Korper4! oder die kérperliche Wahrnehmung urteilt nicht,
unterscheidet somit auch nicht; bei der korperlichen Wahrnehmung
gibt es nur eine unmittelbare Perzeption, indem sie ihren Inhalten
bedingungslos zustimmt; die korperliche Wahrnehmung ist daher reine
Affirmation und so das Extrem zur reinen Negation der gottlichen
Einheit.

Der Verstand4? hingegen urteilt; in seinen Urteilen differenziert er
aber zwischen Sein und Nicht-Sein, so daf3 nur das Sein oder das Nicht-
Sein, Affirmation oder Negation Bestimmungen des Verstandes sind.
Indem der Verstand aber urteilt, daf} etwas ist oder dafd etwas nicht ist, ist
er die mentale Einheit, die fiir ihr Erkennen das Aristotelische Prinzip
des zu vermeidenden Widerspruchs als Fundament fiir ihre Urteile
voraussetzt. Zum Beispiel kann der Verstand auf die Frage, ob Gott
existiert, nur antworten, daB3 Gott entweder existiert oder nicht existiert.
Das ist fiir Cusanus jedoch eine nur unzureichende Antwort; dann aber
sind alle Beweise, die fiir oder gegen die Existenz Gottes Argumente
anfiihren, von vornherein als gescheitert anzusehen. Schon hier ist das
Innovative oder gar Revolutionire der neuen philosophia mentalis des
Cusanus erkennbar: Im Mittelalter gab es unzihlige Beweise fuir die
Existenz Gottes, bisweilen freilich auch Zweifel an der Schlissigkeit
solcher Beweise — erinnert sei nur an Gaunilo von Marmoutiers43, der
Anselm von Canterburys Beweis der notwendigen Existenz Gottes
anzweifelte —; all diesen Kontroversen, die sich im Humanismus wie-
derholten und bis heute fortdauern, begegnete Cusanus mit dem Hin-
weis: Wer Argumente fiir oder gegen die Existenz Gottes vorbringt,
bewegt sich auf dem Felde des Verstandes, der nur ein Entweder-Oder
kennt; die Erkenntnis des Verstandes ist jedoch begrenzt, weil sie das
Aristotelische Prinzip des zu vermeidenden Widerspruchs voraussetzt,
das nur regional, nimlich im Bereich des Verstandes, Giiltigkeit besitzt;
also sind alle Kontroversen, die sich daraus ergeben, daB3 die Beweis-
barkeit der Existenz Gottes entweder fiir moglich oder fiir unmoglich

4 Vgl. N. Cusanus, De coni. I 8; Opera omnia III, 36, 3-42, 12.

42 Vgl. N. Cusanus, De coni. I 7; Opera omnia III, 34, 3-36, 14.

43 Vgl. Kann Gottes Nicht-Sein gedacht werden? Die Kontroverse zwischen Anselm
von Canterbury und Gaunilo von Marmoutiers, lat.-dt., ibers., erliut. und hrsg. von
B. Mojsisch, eingel. von K. Flasch, Mainz 1989 (excerpta classica IV).



Epistemologie im Humanismus 167

.gehalten wird, nur Scheingefechte oder rationale Gedankenspiele, weil
der Verstand gar nicht in der Lage ist, dieses Problem mit seinen Mitteln
zu 16sen. Schon diese kritische Haltung gegeniiber dem ganzen Mittel-
alter zeigt: Cusanus war nicht nur ein Humanist, der sich in den antiken
Texten auskannte und ihnen zu neuem Ansehen verhalf; er las diese
Texte vielmehr mit eigenen Augen, kombinierte sie und gewann ihnen
so neue Perspektiven ab, die dem Mittelalter trotz Kenntnis derselben
Texte noch fremd waren. Er schitzte freilich auch einige Denker des
Mittelalters, besonders Meister Eckhart; jetzt kann man auch verstehen,
warum: Eckhart verzichtete darauf, die Existenz Gottes zu beweisen;
schon dadurch hat er sich fiir Cusanus zu einem Denker qualifiziert, der
das begrenzte Erkennen des Verstandes transzendiert hat, ganz abgese-
hen davon, dal3 bereits Eckhart im Anschlul3 an Moses Maimonides
zwar dem Naturphilosophen Aristoteles Anerkennung zollte, dem
Metaphysiker und Epistemologen Aristoteles aber nur unzureichende
Einsichten bescheinigte, worin Eckhart ebenfalls mit Cusanus iiberein-
kam, 44

Jetzt bleibt nur noch zu kliren, welche Funktionen von Cusanus der
mentalen Einheit der Vernunft und der mentalen gottlichen Einheit
zuerkannt werden. Was der Verstand, sofern er bei seiner Erkenntnis-
weise verbleibt, nicht vermag, das leistet die Vernunft: Sie erkennt sich
selbst als die Einheit von Affirmation #nd Negation; in der Vernunft
sind, so Cusanus, Sein und Nicht-Sein miteinander kompatibel, sie
konkordieren miteinander. Die koérperliche Wahrnehmung war reine
Affirmation, der Verstand war Affirmation oder Negation, die Vernunft
ist Affirmation #zd Negation. Auf die Frage, ob Gott existiert, antwortet
die Vernunft, dal} er sowohl existiert als auch nicht existiert. Die Ver-
nunft vermag deshalb so zu antworten, weil sie diejenige mentale Ein-
heit ist, die immer nur so erkennt, daf} Sein #zd Nicht-Sein einander
nicht ausschlieBen; vielmehr 7s# die Vernunft nichts anderes als das
Zugleich von Sein und Nicht-Sein. % Auf Fragen antwortet sie immer:
Etwas ist #nd ist nicht; im Falle Gottes bedeutet das: Gott ist #zd Gott ist
nicht. Die Vernunft ist auf diese Weise dem Erkennen des Verstandes
iiberlegen, weil dem Verstand diese Erkenntnis des Zugleich von Affir-
mation und Negation verborgen ist: Da3 Gott zugleich ist und nicht ist,

4 Vgl. MoysiscH, B., Meister Eckhart. Analogie, Univozitit und Einheit, Hamburg
1983, 10.
45 Vgl. N. Cusanus, De coni. I 6; Opera omnia 111, 28, 3-33, 6.



168 Epistemologie im Humanismus

verwirrt den Verstand, der doch nach Klarheit sucht und gleichwohl an
der Vernunft scheitert, die die Einheit des sich selbst nicht erkennenden
Verstandes ist: Wollte der Verstand nidmlich sich selbst erkennen,
miilite er sich als Vernunft erkennen, weil Erkenntnis von Differentem
die Einheit des Differenten voraussetzt, diese Einheit aber die Vernunft
ist.

Aber auch die Erkenntnis der mentalen Einheit der Vernunft ist nur
begrenzt, weil die mentale gottliche Einheit4® sich selbst in noch
uneingeschrinkterer Weise erkennt. Die korperliche Wahrnehmung ist
reine Affirmation, der Verstand Affirmation oder Negation, die Ver-
nunft Affirmation #zd Negation, die gottliche Einheit aber rezne Nega-
tion; Cusanus reserviert fiir diese reine Negation den Begriff der Koin-
zidenz des Entgegengesetzten (cozncidentia oppositorun). Diese reine
Negation ist der korperlichen Wahrnehmungals der reinen Affirmation
direkt entgegengesetzt; sie negiert aber auch die Disjunktion von Affir-
mation und Negation und die Kopulation von Affirmation und Nega-
tion, negiert somit die Bestimmungen des Verstandes und der Vernunft;
diese reine Negation ist — anders als spiter bei Hegel — die Nicht-
Identitir von Identitit und Nicht-Identitit, das heilit: gegensatzloser
Gegensatz gegen die Entgegengesetzten. Diese mentale gottliche Ein-
heit ist als Gegensatz allem Entgegengesetzten entgegen, als gegensatzloser
Gegensatz aber 7z allem Entgegengesetzten. Im Blick auf das Erkennen
des Verstandes mul} von dieser gottlichen Einheit ausgesagt werden,
dal3 sie weder ist noch nicht ist, im Blick auf das Erkennen der Vernunft,
daB sie nicht: ist und nicht ist. 4

Zusammenfassend ist zu konstatieren:

1. Alle Einheiten, auch die gottliche Einheit, sind Einheiten des
Geistes als solchen, das heif3t: Alles Erkennen ist nur moglich, weil es
innerhalb des Geistes selbst erfolgt; es gibt kein Erkennen ohne die
Monade <Geist>, daher auch keinen irrationalen Rest: Erkennen ist
prinzipiell geistiges Erkennen.

2. Cusanus vergil3t sich selbst, da er iiber « MutmafBungen» schreibt.
Alles Erkennen sollte nur MutmalBung sein, weil die mentale gottliche

46 Vgl. N. Cusanus, De coni. I 5; Opera omnia III, 21, 3-28, 17.

47 Vgl. MojsiscH, B., «Zum Disput iiber die Unsterblichkeit der Seele», 355-359;
Degs., «Mittelalterliche Grundlagen der neuzeitlichen Erkenntnistheorie», in: Renovatio
et Reformatio, FS fiir L. Hodl, hrsg. von M. Gerwing, G. Ruppert, Miinster i. W. 1985,
155-169, bes. 167-169. — Theodor Lindken (Bochum) bin ich fiir viele kritische Hinweise
sehr zu Dank verpflichtet.



Epistemologie im Humanismus 169

Einheit nur durch MutmaBung, nicht aber addquat sollte erkannt wer-
den konnen. Indem er aber expliziert, was die gottliche Einheit ist,
nimlich reine Negation, nimmt er bewulBt und gegeniiber seiner Theo-
rie in De docta ignorantia selbstkritisch den Standpunkt der gottlichen
Einheit selbst ein. Das aber ist das Neue und Einmalige: Sonst ist bei
Cusanus Erkenntnis in der Tat nur MutmaBung, die die gottliche
Wahrheit nur beschreibt, sie aber nicht erfallt. In seiner Schrift De
coniecturis weist er nach, wie gewullt werden kann, was die gottliche
Einheit ist: Sie ist die reine Negation aller begrenzten Weisen des
Erkennens, gerade deshalb aber der Grund dafur, daB3 sie moglich
sind.

3. Cusanus’ Theorie der Vernunft und der gortlichen Einbeit ist trans-
logisch konzipiert. Damit restringiert er die Logik des Aristoteles auf
Verstandeslogik: Der Verstand hilt zwar die Regeln der Logik des
Aristoteles ein, ist deshalb aber nur ein verkiimmertes Erkennen. Schon
die Vernunft erkennt auf eine Weise, die dem Verstand fremd ist: Die
Vernunft denkt Sein und Nicht-Sein zugleich. Cusanus’ Schrift De
coniecturis ist somit eine Anleitung, den Verstand tiber sich hinaus zu
fiihren, und zwar bis hin zur Einsicht in das Wesen der Gottheit. Was das
Wesen der Gottheit ist, kann nicht nur, sondern mul} erkannt werden,
damit einsehbar wird, wie regional begrenztes Erkennen moglich ist
und zugleich diese Erkenntnisweisen tiber sich hinausgehen miissen,
um den Standpunkt einzunehmen, der es erlaubt, iiber die Gottheit
adiquat zu sprechen.

Kritisch anzumerken ist nur dies: Auch Cusanus’ Epistemologie
setzt ein festgefiigtes System voraus. Gott, Vernunft, Verstand und
korperliche Wahrnehmung sind fixe Instanzen neuplatonischer Prove-
nienz, die trotz aller Flexibilitit ihre Statik erkennen lassen. Auch die
reine Negation als mentale gottliche Einheit ist selbst ein Etwas, nim-
lich die Gottheit, die freilich als gegensatzloser Gegensatz die Bewe-
gung von sich fort und zu sich hin garantiert, aber eben nur eine
Bewegung gu sich hin, nicht iiber sich hinaus. Die von Aristoteles geschiirte
Angst vor der Koinzidenz widerspriichlich Entgegengesetzter hat Cusa-
nus abgelegt, nicht jedoch die Scheu vor einem regressus in infinitum.

*

Bei Cusanus, Ficino und Pomponazzi hing die Mdglichke:st von Erkennt-
nis davon ab, wie der Verstand sich entscheidet. Bei Cusanus konnte der



170 Epistemologie im Humanismus

Verstand sich zur Erkenntnis der Vernunft und der géttlichen Einheit
entscheiden, da die gottliche Einheit fiir eine ausgezeichnete Einheit
des Geistes, der mens ipsa, gehalten wurde; indem sich die Gottheit zu
allem herablaf3t, kann alles zur Gottheit aufsteigen, so daBl Erkennen ein
Prozef ist, da der Verstand dann, wenn er die gottliche Einheit gewor-
den ist, selbst als gottliche Einheit zu allem herabsteigt und wieder zu
sich aufsteigt; alle Einheiten und ihre Akte sind aber nichts anderes als
der eine Geist selbst (mens ipsa), der alle seine Einheiten umfalit. —
Dieser Geist selbst fehlte in Ficinos Epistemologie, so daf3 sich der
Verstand zwar auch zur Vernunft sollte erheben kénnen, eine sichere
Erkenntnis der Gottheit aber nur bebauptet werden konnte, zumal da
nach Ficino ohnehin nur wenige Menschen zur Vernunfterkenntnis der
Gottheit in der Lage sind und die Gottheit selbst es ist, die durch ihre
Gnade partielle oder totale Erkenntnis ihrer selbst erlaubt. — Fiir Pom-
ponazzi aber wire es eine AnmalBung des Verstandes, die gottliche
Vernunft erkennen zu wollen; der Verstand erkennt nichts Allgemeines
schlechthin, sondern Allgemeines stets nur im Einzelnen, weil er not-
wendig auf die Vorstellung als auf seinen Gegenstand bezogen ist; diese
Vorstellung ist aber selbst unter Vermittlung der sinnlichen Wahrneh-
mung ausschlieBlich auf Materielles bezogen, so daf3 der Verstand, der
von der Vorstellung abhingt, schlechthin auf Materielles, auf Immate-
rielles jedoch nur bedingt bezogen ist.

In all diesen Epistemologien ist aber die Gottheit ein unhintergeh-
bares kosmologisches Erstprinzip und genereller MaBstab fiir Erkenntnis,
der regressus in infinitum somit ein Ungedanke. Damit aber darf sich
Denken nicht zufriedengeben. Denn Denken denkt nicht, was es den-
ken darf, sondern was es denken £ann. Wenn aber Denken alles denken
kann, dann auch den Gedanken, daf3 es sich beseitigt, um sich als sich
selbst bewegendes Denken tiberhaupt erst zu gewinnen. Im Nichts hebt
sich daher das Denken auf, denkt aber zugleich den Gedanken « Nichts»
und appliziert ihn auf sich. Dadurch gewinnt das Denken seine Bewe-
gung, indem der Gedanke des Nichts dem Denken erlaubt, sich von sich
zu trennen; Denken denkt so gegen sich und setzt sich anderes Denken
entgegen; der Proze3 des Denkens besteht also gerade darin, gegen sich
zu denken und so anderem Denken einen eigenen Akt zu erlauben.
Wenn Denken tiberhaupt sich zugleich auch in Sprache artikuliert und
auf diese Weise ein dufSerer Dialog stattfindet, dann erst ist Erkenntnis
moglich: Im zzneren Dialog setzt Denken sich anderes Denken entge-
gen; anderes Denken setzt sich im eigenen inneren Dialog sich selbst



Epistemologie im Humanismus 171

entgegen und weist so von sich auf das erste Denken zuriick; wenn sich
diese inneren Dialoge in duleren Dialogen kundtun, stimmt Denken
mit Denken im Horizont einer moglichen Konvergenz zusammen. Auf
diese Weise steht nicht mehr Denken Denken gegeniiber, sondern sich
negierendes Denken begegnet sich negierendem Denken. Wahrheit der
Erkenntnis ist daher die potentielle Konvergenz des einen sich negie-
renden und des anderen — oder unendlich vielen anderen — sich negie-
renden Denkens. Die Wahrheit der Erkenntnis ist dennoch stets poten-
tiell, das heiB3t: ein zufilliges Moment des dufleren Dialogs, da nicht
antizipiert werden kann, ob Denken sich negiert und ob durch dufleren
Dialog im Falle tatsichlich sich jeweils negierenden Denkens Konver-
genz erzielt wird. Der duflere Dialog ist freilich notwendig, da allein er
es erlaubt, potentielle Wahrheit der Erkenntnis anzustreben.

Diesen dufleren Dialog schitzten auch die Humanisten. Daf3 aber
allein dieser duflere Dialog Garant fiir potentielle Wahrheit der
Erkenntnis sein kann, widersprach ihrem Ideal von Erkenntnis.



	Epistemologie im Humanismus : Marsilio Ficino, Pietro Pomponazzi und Nikolaus von Kues

