
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)

Heft: 1-2

Artikel: Epistemologie im Humanismus : Marsilio Ficino, Pietro Pomponazzi und
Nikolaus von Kues

Autor: Mojsisch, Burkhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761418

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761418
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Burkhard Mojsisch

Epistemologie im Humanismus

Marsilio Ficino, Pietro Pomponazzi
und Nikolaus von Kues

Die Philosophie des Aufbruchs im 15./16. Jahrhundert war regressiv
und progressiv zugleich: Im Rückgang auf die Vorzeit, besonders die

Antike, wurden neue Materialien entdeckt, mit neuen philologischen
Methoden bearbeitet, übersetzt und bisweilen dem Literalsinn nach,
bisweilen paraphrasierend kommentiert oder sogar in fruchtbarer
Kombination zu Elementen neuer Theorien. Es wurden aber nicht nur
gezielte Forschungen zur Entdeckung neuer Materialien getrieben, um
das Wissen produktiv anzureichern, vielmehr ging dieser Prozeß
konform mit der Re-Interpretation auch im Mittelalter bekannter oder im
Mittelalter selbst erst entstandener und schon in dieser Epoche
kontrovers diskutierter Texte. In dieser Hinsicht jedenfalls verfährt die
humanistische Philosophie nicht anders als die des Mittelalters, da

gerade im Mittelalter Kontroversen mit einer Schärfe ausgetragen wurden,

die heute als unfein gilt: Nicht selten erhielten Theorien das noch
wohlwollende Prädikat rudis (roh, ungeschlacht), wobei der Schlagabtausch

schon solcher Wörter reale Konsequenzen nach sich ziehen

konnte, was zahlreiche Inquisitionsverfahren dokumentieren. Diese

Lebendigkeit der Kontroversen, bisweilen erkauft durch bewußt

eingegangenes Todesrisiko, zeichnet auch die Philosophie des Humanismus

aus ; aber allein das Faktum, daß ihr reichere Materialien zur
Verfügung standen, ermöglichte ihr ein ausgeglicheneres Abwägen
theoretischer Gehalte; die Kontroversen blieben zwar Kontroversen, aber
die Konturen dieser Kontroversen wurden markanter; freilich wurden
auch die Risiken, die unorthodoxe Theoretiker eingingen, unvergleich-



Epistemologie im Humanismus 153

lieh größer. Im Mittelalter waren es vornehmlich Wörter oder Sentenzen,

die die Inquisition auf den Plan riefen, im Humanismus aber waren
es massive Theorien, die für anstößig gehalten wurden und den

entsprechenden Theoretikern eigene Gegenentwürfe, Apologien,
abverlangten — ein heute eher befremdlich wirkendes Zugleich von Entwurf
und Apologie. Dieses pralle Aufeinandertreffen von theoretischem

Anspruch und devoter Haltung war gleichwohl Zeichen progressiven
theoretischen Denkens im Humanismus - ein Phänomen, das freilich
bereits bei mittelalterlichen Denkern des 14. Jahrhunderts begegnet.
Dennoch läßt sich zeigen, daß in der Philosophie des Humanismus -
und zwar sowohl in Italien als auch in Deutschland — prinzipiell neue
Inhalte gedacht worden sind, die dem Mittelalter noch fremd waren. Es

sollten jedoch nicht willkürlich gewählte Epochengrenzen mittelalterliches

Denken von dem des Humanismus separieren; vielmehr sollten
denkerische Neuansätze im Mittelalter in gleichem Maße gewürdigt
werden wie solche im Humanismus, freilich so, daß die Beurteilung
erkennen läßt, was nur - da bereits schon früher - gedacht und was neu
gedacht worden ist. Die Umbrüche im Mittelalter und im Humanismus
sind wichtig, nicht die willkürliche Trennung zwischen zwei Epochen,
wenngleich wie gesagt im Mittelalter schon Wörter und Sentenzen,

später Theorien in ihrer Totalität inkriminiert oder zumindest als

häresieverdächtig angesehen wurden.

*

Aus dem breiten Spektrum humanistischer Epistemologien1 sollen im
folgenden drei ausgewählt und genauer analysiert werden; es sind dies
die Theorien Marsilio Ficinos, Pietro Pomponazzis und Nikolaus von
Kues'. Mehrere Gründe rechtfertigen diese Auswahl: 1. Alle drei Autoren

haben sich mit den bedeutendsten Denkern der Antike, Piaton und
Aristoteles, auseinandergesetzt, wenngleich auf unterschiedliche Weise.
2. Alle drei Autoren weisen gewisse Beziehungen zueinander auf:

1 Zur Thematik «Humanismus» vgl. jetzt: Kristeller, P.O., «Humanism», in: The
Cambridge History of Renaissance Philosophy, ed. by Ch.B. Schmitt, Q. Skinner, E. Kessler,

J. Kraye, Cambridge/New York e. a. 1988, 113—137. Wichtige Studien: Garin, E.,
Storia della filosofia italiana, 3 Bde., Torino 21966; Kristeller, P.O., Humanismus und
Renaissance, Bd. I: Die antiken und mittelalterlichen Quellen, Bd. II: Philosophie,
Bildung und Kunst, hrsg. von E. Kessler, übers, von R. Schweyen-Ott, München 1974/76.
Zur Epistemologie im Humanismus vgl.: Kessler, E., «The intellective soul», in: The
Cambridge History of Renaissance Philosophy, 485-534.



154 Epistemologie im Humanismus

Ficino zitiert Cusanus, Pomponazzi kritisiert Ficino, Cusanus' Intention
war es hingegen, philosophische Theorieansätze zu kombinieren, auf
die Ficino und Pomponazzi später je unterschiedlich zurückgreifen sollten,

ohne daß Cusanus sich selbst vergessen hätte: Während Ficino
besonders in Anlehnung an Piaton, aber auch an das neuplatonische
Denken (von Plotin über Augustin bis hin zu Dionysius Pseudo-Areo-

pagita), ferner im Blick auf Hermes Trismegistus und Thomas von
Aquin seine eigene Epistemologie etablierte und während Pomponazzi
im Anschluß an Aristoteles, aber gegen Platon/Ficino, gegen die

neuplatonischen Aristoteleskommentatoren (etwa Themistius), gegen den

mittelalterlichen Aristoteleskommentator Averroes und besonders

gegen Thomas von Aquin und seinen Epigonen Kardinal Caietanus das

Erkenntnisproblem zu lösen versuchte, wollte Cusanus zeigen, daß die

platonisch-dionysische Weisheit der aristotelischen Doktrin zwar
überlegen, gleichwohl aber eine neuephilosophiez mentalis erforderlich ist, um
den einen Gedanken herausstellen zu können, daß alle Weisen des

Erkennens etwas voraussetzen, damit determiniertes, ja sogar göttliches
Erkennen möglich ist, nämlich den Geist {mens) als solchen. 3. Auch ist

beabsichtigt, neue Texte zu berücksichtigen, so Ficinos Epitome des

Platonischen Dialogs Theaetet, alte und noch heute iterierte Vorurteile
zu beseitigen, so die Behauptung, Pomponazzi sei ein getreuer Anhänger

Alexanders von Aphrodisias gewesen, neue Interpretationen
vorzulegen, so im Falle der «?^»r-Theorie des Cusanus, und schließlich im
Anschluß an und in Auseinandersetzung mit Ficinos, Pomponazzis und
Cusanus' Epistemologien einige Perspektiven einer eigenen Epistemologie

aufzuzeigen.

*

Ich wende mich zunächst der Epistemologie Ficinos zu, wie er sie in
seiner Epitome des Platonischen Dialogs Theaetet2 entwickelt hat.
Gerade dieser Dialog bot ein gutes Fundament für epistemologische
Reflexionen, da er von der Frage «Was ist Erkenntnis als solche» handelt.

3 Was aber die Erkenntnis als solche ist, klingt in Piatons Theaetet

2 Vgl. M. Ficinus, In Theaetetum Piatonis, vel De scientia, ad Petrum Medicem
patriae patrem. Epitome; Opera omnia II, Basileae 1576 (Nachdruck Torino 21962),
1274—1281. Zum neuesten Stand der Ficino-Forschung vgl. : Marsilio Ficino e il ritorno di
Piatone. Studi e documenti, 2 Bde., hrsg. von G.C. Garfagnini, Firenze 1986 (Istit. naz. di
studi sul Rinascimento. Studi e testi XV).

3 Vgl. Plato, Theaet., 145e8-9; M. Ficinus, In Theaet., 1274.



Epistemologie im Humanismus 155

freilich nur kurz an; vielmehr wird gezeigt, was sie nicht ist, so daß der

Dialog selbst aporetisch endet. Im Mittelteil des Dialogs4 wird jedoch
konstruktiv entwickelt, was die Erkenntnis ist, und zwar im Blick auf
unterschiedliche Funktionen der Seele: 1. Die Seele hat eine wahrnehmende

Funktion, indem sie sich der körperlichen Sinne als Werkzeuge
bedient und different Wahrgenommenes zu einer Einheit verbindet,
einer Einheit, die die Seele selbst ist; Piaton spricht in diesem
Zusammenhang von der Seele als von einer einen Idee im Sinne einer das

Mannigfaltige des Wahrgenommenen verknüpfenden Einheit und im
strengen Sinne von Idee: Die Seele ist eine Idee neben anderen Ideen,
die ihre Gegenstände sind - das aber wird erst im Sophistes präziser
analysiert.5 2. Was die Seele seihst durch sich seihst denkt, sind allgemeine
Inhalte oder Begriffe, nämlich Sein und Nicht-Sein, Identität und
Nicht-Identität, Eines und Vieles; diese allgemeinen und als notwendig
korrelational angesehenen Begriffe zeigen zumindest dies, daß der späte
Piaton sein eigenes linear-hierarchisches Modell des Erkennens aufgegeben

hat und jetzt für allgemein hält, was früher nicht als allgemeiner
Gegenstand der Erkenntnis betrachtet wurde: das Nicht-Sein, das

Nicht-Identische, das Nicht-Eine, also das Viele, ferner auch die NichtRuhe,

also die Bewegung (was im Sophistes ergänzt wird). «Erkenntnis»
heißt jetzt: eine Beziehung herstellen zwischen den sinnlichen Eindrük-
ken und diesen korrelationalen allgemeinen Inhalten.6 3. Vollständige
Erkenntnis darf aber den Nutzen nicht außer acht lassen - das ist auch
ein erst für die Spätphilosophie Piatons wichtiges Motiv, obwohl er
schon früher, nämlich im Phaidon1, bildhaft von Partizipation, Präsenz
der Idee in den Ideaten oder von Nachahmung der Idee gesprochen
hatte, um anzuzeigen: Das Allgemeine ist kein abstraktes Allgemeines,
keine hypostasierte Idee ohne Bezug zu den Phänomenen, was Aristoteles

Piaton später vorgeworfen hat; das Allgemeine ist für Piaton

4 Vgl. Plato, Theaet., 184b4—186el2. Diese Passage des Dialogs ist zentral, da Plato
hier seine eigene Theorie der Erkenntnis in nuce entwickelt. Vgl. dazu: Mojsisch, B., Die
Theorie des Intellekts bei Dietrich von Freiberg, Hamburg 1977, 21-26; Rehn, R., Der
logos der Seele. Wesen, Aufgabe und Bedeutung der Sprache in der platonischen
Philosophie, Hamburg 1982, 55-61.

5 Vgl. Mojsisch, B., «Piaton, Plotin, Ficino. <Wichtigste Gattungen) — eine Theorie
aus Piatons <Sophistes>», in: Die Philosophie im 14. und 15. Jahrhundert. In memoriam
Konstanty Michalski (1879-1947), hrsg. von O. Pluta, Amsterdam 1988, 19-38, bes.

19-26, (BSPh 10).
6 Vgl. Plato, Theaet., 186bll-d6.
7 Vgl. Plato, Phaed., 100c5, d5-6.



156 Epistemologie im Humanismus

explizit ein èm raten koivöv8, ein Allgemeines in allem, im Vielen, so
daß dieses Allgemeine von sich selbst her in einem notwendigen Bezug
zum Vielen steht. Das bedeutet: Alles, was überhaupt nur ist, ist das, was

es ist, und daß es ist, durch das wesentliche Sein, ist von dem, was es

selbst nicht ist, verschieden und ist insofern nicht, ist ferner dennoch mit
sich selbst identisch, wie auch das von ihm Verschiedene mit sich selbst

identisch ist. Die allgemeinen Inhalte, die die Seele selbst durch sich
selbst denkt, sind somit allem Einzelnen immanent, damit Vergangenes
oder Gegenwärtiges auch zu Zukünftigem in Beziehung gesetzt und der
Erkenntnis gerade unter dieser Perspektive ein Nutzen zuerkannt werden

kann.9 Früher vertrat Piaton die Meinung, was gut sei, sei auch

nützlich; jetzt, in der späten Phase seines Philosophierens, kehrt er den
Gedanken um: Erkenntnis ist nur dann zu etwas gut, wenn sie nützlich
ist; der Nutzen der Erkenntnis zeigt sich aber gerade darin, daß
Zeitliches zu Zeitlichem in Beziehung gesetzt wird, wobei freilich die selbst

korrelationalen allgemeinen Inhalte das Herstellen einer solchen Beziehung

überhaupt erst ermöglichen. Was aber blieb bei Ficino von dieser

originär Platonischen Epistemologie?
Ficino greift in seineï Epitome des Theaetet Piatons epistemologische

Reflexionen wieder auf und verbindet sie mit Theorien des Aristoteles
und der Peripatetiker, wie er selbst bemerkt10, darüber hinaus mit
solchen Plotins und Proklos'11, besonders aber mit Piatons Epistemologie
aus dem VI. und VII. Buch der Politeia.12 Ficinos Explikationen sind
somit nicht ausschließlich Wiedergabe der Position des sogenannten
mittleren Piaton, sondern lassen seine eigene synkretistische Epistemologie

erkennen.
Zwei Momente sind für ihn bestimmend: Indem er das Nicht-Sein

aus dem Kanon der allgemeinen Inhalte eliminiert, und zwar im
Anschluß an Plotin13, ist Gegenstand der Erkenntnis das wesentliche
Sein14 und dessen Prinzip, das Eine15 ; das wesentliche Sein ist das « alles

zugleich», wie Plotin16 formuliert hat, das gänzlich unbestimmte Alles;

8 Vgl. Plato, Theaet., 185c4-5.
9 Vgl. Plato, Theaet., 186a8-bl, c3.
10 Vgl. M. Ficinus, In Theaet., 1277.
11 Vgl. M. Ficinus, In Theaet., 1278.
12 Vgl. M. Ficinus, In Theaet., 1280-1281.
13 Vgl. B. Mojsisch, «Piaton, Plotin, Ficino», 29.
14 Vgl. M. Ficinus, In Theaet., 1277.
15 Vgl. M. Ficinus, In Theaet., 1277.
16 Vgl. Plotinus, Enn. V 9, 6, 3; V 9, 6, 8.



Epistemologie im Humanismus 157

determiniertes und somit auch begrenztes Erkennen eignen dem
Verstand, der Vorstellung und der sinnlichen Wahrnehmung; das Sein wird
in adäquater Weise erkannt, das Eine, nämlich die Gottheit, aber nur
approximativ, indem die erkennende Vernunft versucht, sich mit dem
Einen zu vereinen. - Mit diesem Abriß der Epistemologie Ficinos ist
auch schon das zweite wichtige Moment angesprochen: Erkenntnis ist
der Weg zum sicheren Erfassen der göttlichen Wirklichkeit (divinarum
rerum certa ratione comprehensiof ; diese göttliche Wirklichkeit ist das

«alles zugleich» Plotins, das nur transzendiert wird von dem Einen oder

Guten, also der Gottheit selbst; Erkenntnis ist daher kein «Weg hinab»
wie bei Piaton, sondern nur ein «Weg hinauf», nämlich zur göttlichen
Wirklichkeit, die der Erkenntnis korrespondiert, und zum Einen, der

Gottheit, deren Schau von der Erkenntnis erstrebt wird-, diese Schau des

Einen ist aber der Erkenntnis nicht aus eigener Kraft möglich, da Ficino
im Anschluß an Thomas von Aquin der Ansicht ist, daß allein die
Gottheit durch ihr Gnade spendendes Wirken die erkennende Vernunft
zur Anschauung (visio) des göttlichen Wesens erhebt - wenn nicht in
diesem, dann in einem jenseitigen Leben.18

Diese erkennende Vernunft besitzen nach Ficino nur wenige
Menschen19, den Verstand aber alle. Dieser Verstand ist zwischen der
erkennenden Vernunft und der Vorstellung angesiedelt;20 ihm
verdankt daher der Mensch seine Mittelstellung zwischen dem Ewigen und
dem Zeitlichen, dem Stabilen und dem Vergänglichen; dieser Verstand
ist es, der dem Menschen seine Würde verleiht, wie außer Ficino
besonders Giannozzo Manetti21 und Giovanni Pico della Mirandola22,
unter anderer Perspektive aber auch Pietro Pomponazzi betonen; als

Grund für die eminente Bedeutung, die der Verstand für den Menschen
besitzt, wird von Ficino angeführt, daß gerade der Verstand es ist, der
sichfrei entscheiden kann: Neigt er sich dem Niederen zu, wird er mit
den Irrtümern der Vorstellung vollgestopft; wendet er sich aber der
erkennenden Vernunft zu, erkennt er auf die Weise dieser erkennenden

17 Vgl. M. Ficinus, In Theaet, 1281.
18 Vgl. zur Theorie der Gnade bei Ficino: Kristeller, P.O., Die Philosophie des

Marsilio Ficino (Das Abendland. NF 1), Frankfurt a. M. 1972, 229.
19 Vgl. M. Ficinus, In Theaet., 1281.
20 Vgl. M. Ficinus, In Theaet., 1281.
21 Vgl. G. Manetti, Über die Würde und Erhabenheit des Menschen, übers, von

H. Leppin, hrsg. und eingl. von A. Buck, Hamburg 1990 (Philos. Bibl. 426).
22 Vgl. G. Pico deik Mirandola, Über die Würde des Menschen, lat.-dt., übers, von

N. Baumgarten, hrsg. und eingel. von A. Buck, Hamburg 1990 (Philos. Bibl. 427).



158 Epistemologie im Humanismus

Vernunft, hat sich selbst verlassen und strebt zur Erkenntnis des Einen,
der Gottheit.23 In bisweilen sehr emphatischen Sentenzen fordert
Ficino auf: Die Seele soll sich vom Bereich des Todes, das heißt: der
unreinen Erkenntnis und der Laster, trennen und sich auf den Weg zur
wahren Erkenntnis begeben, die in gewisser Weise die Ewigkeit aller
Erkenntnisinhalte, das Wesen der Ewigkeit und die Wahrheit der Ewigkeit

erfaßt; dann wird sie erkennen, daß sie unsterblich ist.24

Die Crux der Epistemologie Ficinos ist evident, und zwar aus

mehreren Gründen: 1. Die von Ficino so akzentuierte Sicherheit der
Erkenntnis war zumindest in doppelter Hinsicht zweifelhaft: Der
Erkenntnis war ein Ziel zugeordnet, das nur approximativ sollte
erkannt werden können, nämlich das Eine; ferner war das Ziel der
Erkenntnis eine Gottheit, die von sich her sollte bestimmen können,
wer zur Schau ihres Wesens in der Lage sein sollte, was Ficinos Begriff
der Gnade impliziert; somit war die scheinbar sichere Erkenntnis
höchster Ungewißheit ausgesetzt. - 2. Ficino vertraute zu sehr einer
bestimmten Tradition der Philosophie, die suggerierte, die Erkenntnis
besitze einen eminenten Platz in der Seele, sei immer wahr und ziele
schließlich ab auf Anschauung des Wesens der Gottheit. Ficino war auf
diese Weise mittelalterlicher als einige mittelalterliche Denker, die

- wie Albert der Große, Siger von Brabant oder Dietrich von Freiberg-
Philosophie und Theologie methodisch auseinanderhielten oder — wie
Meister Eckhart - nicht halbherzig Philosophie und Theologie unter
dem Primat der Theologie einander assimilierten, sondern erwogen,
wie Erkenntnis als solche prozedieren muß, nämlich so, wie das Erkennen

Gottes selbst prozediert. - 3. Ficino übernahm unkritisch einen

Ordnungsschematismus, der in der Tat bereits für die antike und
mittelalterliche Spekulation bestimmend war; es gab ein «Darüber» und
ein «Darunter», und zwar deshalb, weil alles Denken in letzter Konsequenz

auf ein voraussetzungsloses Prinzip, die Gottheit, ausgerichtet
war. Der Begriff der Erkenntnis wurde daher stets im Rahmen dieser

Ordnung diskutiert, auch bei Ficino. Piatos Frage, was die Erkenntnis
als solche sei, wurde somit nie unvoreingenommen diskutiert, weil die

Kosmologie für die Epistemologie bestimmend war. Piaton selbst
kombinierte im Sophistes kosmologische und epistemologische Probleme,

23 Vgl. M. Ficinus, In Theaet., 1281.
24 Vgl. Mojsisch, B., «Zum Disput über die Unsterblichkeit der Seele in Mittelalter

und Renaissance», in: FZPhTh 29 (1982) 341-359, bes. 351.



Epistemologie im Humanismus 159

indem die Erkenntnis selbst zu einer kosmologischen Instanz erhoben
und so der lineare Ordnungsschematismus durchbrochen wurde:
Erkenntnis ist für Piaton so selbst eine Idee neben Ideen - wie er schon im
Theaetet25 formulierte -, ist Dialektik als sich-unterredendes Denken,
das sich in der Auseinandersetzung mit anderen Ideen als Idee
überhaupt erst gewinnt-,26 gegen diesen Prozeß des Denkens setzte Ficino im
Anschluß an Plotin (aber auch Proklos) seine Sicherheit suggerierende
Theorie stabiler Erkenntnis; in letzter Konsequenz ist für Ficino
Erkenntnis aber nichts anderes als die Hoffnung, die Gottheit möge
Sicherheit der Erkenntnis gewähren; so verlangte der Ordnungsschematismus

seinen Tribut: Wer ihn anerkannt hat, kann sich ihm nicht
entziehen, so daß Freiheit des Erkennens nur Proklamation bleibt.

*

Pomponazzi versuchte hingegen, das Erkenntnisproblem so zu lösen,
daß er empfahl, von überschwenglichen Spekulationen abzusehen; die

Frage, was die Erkenntnis als solche sei, lasse sich nur im Blick auf
Aristoteles und auf den natürlichen Verstand (ratio naturalis)27
beantworten, wobei für Pomponazzi feststand, daß das Wesen des natürlichen
Verstandes allein der Naturphilosophie des Aristoteles zu entnehmen
sei28, weil sie dem Vorstellungsbegriff eine für alles Erkennen zentrale
Funktion einräume.

«Erkenntnis» ist für Aristoteles aber das, was der sog. tätige Intellekt
erkennt, nämlich sich selbst, und zwar ewig, und was der sog. mögliche
Intellekt erkennt, nämlich auch sich selbst und in dieser Selbsterkenntnis

zugleich die Gegenstände, die Inhalte von Sätzen sind, mögen diese
Sätze nun wahr oder falsch sein; die Seele denkt zwar nie ohne
Vorstellung, da die Vorstellung für das Erlernen von Begriffen eine notwen-

25 Vgl. Plato, Theaet., 184d3.
26 Vgl. Mojsisch, B., «Piatons Sprachphilosophie im <Sophistes>», in: Sprachphilosophie

in Antike und Mittelalter. Bochumer Kolloquium, 2.-4. Juni 1982, hrsg. von B.
Mojsisch, Amsterdam 1986, 35-62, (BSPh 3).

27 Vgl. P. Pomponazzi, Abhandlung über die Unsterblichkeit der Seele, lat.-dt., übers,
und mit einer Einl. hrsg. von B. Mojsisch, Hamburg 1990 (Philos. Bibl. 434). Wichtige
Studie zu Pomponazzis Philosophie: Pine, M.L., Pietro Pomponazzi: Radical Philosopher
of the Renaissance, Padova 1986.

28 Vgl. Nardi, B., «Le opere inedite del Pomponazzi I. Il fragmente Marciano del
commente al De anima e il maestro del Pomponazzi, Pietro Trapolino», in: GCFI 29

(1950) 438.



160 Epistemologie im Humanismus

dige Voraussetzung darstellt29 - ein bisher von Aristoteles-Interpreten
nicht durchschauter Zusammenhang—; die Erkenntnis als Erkenntnis ist
aber unabhängig von den meist trügerischen Vorstellungen 30, was besonders

bei logischen, bei gewissen naturphilosophischen und bei
metaphysischen Inhalten evident ist: Für logische Inhalte, die sich gemäß
Aristoteles nicht anders verhalten können, bilden meist trügerische
Vorstellungen kein Fundament; für den naturphilosophischen Inhalt der
Selbsterkenntnis des vorstellungstranszendenten Intellekts bilden meist

trügerische Vorstellungen ebenfalls kein Fundament; schließlich bilden
auch für die intellektuale Erkenntnis der vorstellungstranszendenten
Gottheit meist trügerische Vorstellungen kein Fundament. Freilich
kann man sogar aufgrund einer trügerischen Vorstellung einen Begriff
erlernen, da Begriffe als solche indifferent sind gegenüber Wahrheit und
Falschheit; zum Fundamentfür die Erkenntnis ist die VorStellungjedenfalls
untauglich.

Für Pomponazzi hingegen war die Vorstellung nicht nur Fundament

für das Erlernen von Begriffen, sondern unverzichtbare Basis der
Erkenntnis als solcher. Eine von Aristoteles hypothetisch formulierte
Sentenz zeigte für Pomponazzi die Norm für Erkenntnis schlechthin an:
«Wenn aber auch das Erkennen eine Vorstellungoder nicht ohne Vorstellung

ist, kann auch das Erkennen nicht ohne Körper sein.»31 Pomponazzi
entnimmt dieser hypothetisch formulierten Sentenz folgendes: Die
Erkenntnis ist nicht mit der Vorstellung zu verwechseln; dennoch aber
ist Erkenntnis ohne Vorstellung nicht möglich, so daß die erkennende
Vernunft zwar niemals Materie ist oder sich aus der Materie heraus

gebildet hat, aber gleichwohl materiell ist, das heißt: im Erkennen stets

auf die Vorstellung als auf ihren Gegenstand bezogen ist. Kurz: Alles
Erkennen ist von der Vorstellung abhängig.

Die erkennende Seele nimmt im Universum nach Pomponazzi eine

Mittelstellung ein zwischen dem göttlichen Intellekt oder auch den

göttlichen Intelligenzen, die die Himmelskörper bewegen, und den

intellektlosen Tieren. Sie ist somit unterhalb der göttlichen Sphäre, aber

oberhalb dessen, was nur lebt, angesiedelt. Da der göttliche Intellekt
und die Intelligenzen aber vorstellungstranszendent sind, sind sie weder

29 Vgl. Arist., De an. III 8, 432a7-9.
30 Vgl. Arist., De an. III 3, 428al2.
31 Vgl. Arist., De an. I 1, 403a8-10; P. Pomponazzi, Abhandlung IV, 16; IV, 26; IV,

28; IV, 30; IV, 34; VIII, 58; IX, 82 und öfter.



Epistemologie im Humanismus 161

Vorstellung, noch erkennen sie als auf Vorstellung bezogene; viele
Tiere hingegen tätigen, sofern sie dazu fähig sind, vieles nach der

Vorstellung; die erkennende Seele ist zwar auch keine Vorstellung,
bedarf somit der Vorstellung auch nicht als eines Zugrundeliegenden,
wohl aber als eines Gegenstandes; daher ist die erkennende Seele nicht
schlechthin (simpliciter), sondern nur in gewisser Weise (secundum quid)
stofflos, sofern sie nämlich Allgemeines erkennt; da sie Allgemeines
aber nur im Singulären oder Partikulären erkennt, insofern ihr Erkennen

einen notwendigen Bezug zur Vorstellung aufweist, ist sie schlechthin

materiell {simpliciter materialis), das heißt: notwendig auf Materielles

bezogen.32
Nach Pomponazzi irrten Piaton und Ficino, weil sie der Ansicht

gewesen seien, die Vorstellung sei für das Erkennen entbehrlich; Averroes

irrte, weil er angenommen habe, die Einheit aus möglichem und

tätigem Intellekt sei eine ewige Substanz und daher vorstellungstranszendent;

aber auch Thomas von Aquin irrte, weil er einerseits zwar die

Vorstellung als für den Erkenntnisprozeß unverzichtbar ansah,
dennoch aber die erkennende Seele als schlechthin materielos und somit
schlechthin unsterblich betrachtete — eine nach Pomponazzi in sich nicht
stimmige Theorie.33

Wenn aber gemäß Aristoteles und der natürlichen Vernunft
Erkenntnis - wie Pomponazzi meinte - nur dadurch möglich ist, daß der
Intellekt, und zwar der allein dem Menschen zugehörige mögliche
Intellekt, stets auf Vorstellungen rekurriert, um auch in Wirklichkeit
{actu) das zu erkennen, was er der Möglichkeit nach (potentia) noch nicht
erkennt, aber erkennen kann, dann sind alle Theorien, die der Vorstellung

gar keine oder nur eine begrenzte Relevanz für die Erkenntnis
einräumen, defizient. Das Faktum, daß es überhaupt Epistemologien
gab, die von einer vorstellungstranszendenten Erkenntnis schlechthin
sprachen, wäre aber gar nicht der Beachtung wert gewesen, wenn diese

Theorien ihren Zweck in sich selbst besessen hätten; das aber war nicht
der Fall; denn aus der vorstellungstranszendenten Erkenntnis wurde
auf eine Unsterblichkeit der Seele geschlossen. Dieser Schluß war für
Pomponazzi jedoch unzulässig, da er im Gegensatz zu Aristoteles' Theorie

der Seele und zur natürlichen Vernunft stand: Die erkennende Seele

ist niemals schlechthin immateriell, weil sie einen notwendigen Bezug

32 Vgl. P. Pomponazzi, Abhandlung IX, 78-88.
33 Vgl. zum Ganzen: P. Pomponazzi, Abhandlung III-IX, 12-116.



162 Epistemologie im Humanismus

zur Vorstellung besitzt; da die Vorstellung selbst aber einen mittelbaren
Bezug zu den materiellen Objekten aufweist, die vergehen, ist auch die

Vorstellung vergänglich; vergehen aber die Vorstellungen, die Gegenstände

der erkennenden Seele, vergeht auch die erkennende Seele;

vergeht aber die erkennende Seele, die eminenteste Erkenntnisfunktion
des Menschen, vergeht auch der Mensch. Das ist das Resultat der

Epistemologie Pomponazzis, aber nicht nur seiner Epistemologie,
sondern auch seiner Ethik mit ihrem aristotelisch-stoischen Fundament:
Moralisches Handeln bedarf keiner Belohnungen im Jenseits; wer
moralisch handelt, handelt um der Moralität der Handlung selbst willen;
moralisches Handeln trägt seinen Zweck in sich selbst; denn die Hoffnung

auf Belohnung oder die Furcht vor Bestrafung bringen eine Art
Unterwürfigkeit mit sich, die zum Anspruch der virtus, der moralischen

Norm, im Gegensatz steht; wenn der Mensch dem moralischen
Vernunftgesetz gemäß handelt, befreit er sich schon dadurch von vermeidbarer

Furcht und wird frei für ein Handeln, das uneingeschränkt
Anerkennung verdient.34

Aber zurück zu Pomponazzis Epistemologie! Immer wieder wird
behauptet, Pomponazzi sei ein Epigone Alexanders von Aphrodisias
gewesen.35 Alexander aber wurde von Pomponazzi nie im Original
gelesen, wurde vielmehr von ihm nur mittelbar über Johannes Buridan
rezipiert. Buridan aber lehrte, der Intellekt habe sich aus der Materie
heraus gebildet (intellectus est eductus de potentia material), und die
Materie sei Fundament isubiectum) des Intellekts. Der Intellekt wäre
dann aber nicht nur auf die Materie bezogen, sondern selbst materiell.

34 Vgl. Kristeller, P.O., Aristotelismo e sincretismo nel pensiero di Pietro Pomponazzi,

Padova 1983, 15 f.; Mojsisch, B., «Einleitung» zu: P. Pomponazzi, Abhandlung über
die Unsterblichkeit der Seele, XXVIII-XXXI.

35 Vgl. zu dieser Diskussion: Kessler, E., «The intellective soul», 500-504. Wichtig
für die frühen Schriften Pomponazzis auch: Expositio libri De anima (1499-1500), cur.
Pagnoni, M.R. (Expositio super III De anima), Diss, masch., Pisa 1972; Quaestiones in
libros De anima (1503—1504), ed. A. Poppi (Quaestiones physicae et animasticae decern),
(Corsi inediti dell'insegnamento padovano II) Padova 1970; Lohr, Ch.H., Renaissance
Latin Aristotle Commentaries: Authors Pi-Sm, in: RenQ 33 (1980) 623-734; Dooren,. W.
van, «Pietro Pomponazzi: Utrum anima sit mortalis vel immortalis», in: Nouvelles de la
republique des lettres 1-2 (1989) 71-135; Pluta, O., Kritiker der Unsterblichkeitsdoktrin in
Mittelalter und Renaissance, Amsterdam 1986, 37-49 (BSPh 7); Mojsisch, B., Einleitung
zu: P. Pomponazzi, Abhandlung über die Unsterblichkeit der Seele, XXXI-XXXIV. Zur
Problematik «Alexandrismus im 13. Jahrhundert» vgl.: Aufklärung im Mittelalter? Die
Verurteilung von 1277. Das Dokument des Bischofs von Paris, eingl., übers, und erklärt
von K. Flasch Mainz, 1989, 186, 196, 198 (excerpta classica VI).



Epistemologie im Humanismus 163

Diese mittelalterliche Alexander-Rezeption lehnte Pomponazzi jedoch
ab36, weil der Intellekt für Pomponazzi in gewisser Weise materielos,
freilich stets mittelbar über die Vorstellung auf Materie bezogen ist.

Dadurch aber, daß der Intellekt (oder die erkennende Seele) nicht
schlechthin materielos ist, ist der Intellekt sterblich. Im Resultat stimmten
so Pomponazzi und Alexander überein: Der Intellekt ist vergänglich,
also auch der Mensch. Dennoch distanzierte sich Pomponazzi von der
mittelalterlichen Alexander-Rezeption: Der Intellekt ist weder Materie
noch resultativer Effekt eines materiellen Prozesses.

Auch Pomponazzis Epistemologie verdient - wie die Ficinos -
einige Worte der Kritik:

1. Dem tätigen Intellekt, der nach Aristoteles der menschlichen
Seele immanent ist, schenkte Pomponazzi im Rahmen seiner
Epistemologie keine Beachtung; gemäß Aristoteles ist der tätige Intellekt aber
nicht nur Ursache und Prinzip aller Gegenstände des Erkennens,
sondern zugleich auch ewig und unsterblich; ist dieser Intellekt aber

unsterblich, dann auch der Mensch. Pomponazzi war aber der Ansicht,
daß der tätige Intellekt in der Tat unsterblich und ewig, deshalb aber der

göttliche Intellekt selbst sei. Der Aristoteliker Pomponazzi folgte auf
diese Weise jedenfalls nicht seiner Autorität Aristoteles, der lehrte, auch
der tätige Intellekt sei in der Seele, da auch in der Seele - wie im ganzen
Naturbereich — ein Tätiges und ein Mögliches anzutreffen seien.

2. Während von Aristoteles der Vorstellung höchstens für das

Erlernen von Begriffen, die weder wahr noch falsch sind, ein Nutzen
zugestanden wird, ist für Pomponazzi die Vorstellung notwendiger
Gegenstand der Erkenntnis als solcher; das aber korrespondiert in keiner

Weise mit der Doktrin des Aristoteles, daß die meisten Vorstellungen

trügerisch seien und daher Erkenntnis eher verhinderten. Auch in
diesem Punkt folgte somit der Aristoteliker Pomponazzi nicht seiner
Autorität Aristoteles.

3. Auch Pomponazzi versuchte das Problem der Erkenntnis nur im
Rahmen einer von linearer Kausalität bestimmten universalen

Ordnung zu lösen: Der göttliche Bereich ist dem menschlichen, der
menschliche dem tierischen, pflanzlichen Bereich sowie allem Unbelebten

vorgeordnet. Da aber der göttliche Bereich menschlicher
Erkenntnis nicht zugänglich ist, blieb ungeklärt, warum diese Einteilung

36 Vgl. zu Pomponazzis Kritik an Alexander: Ferri, L., La psicologia di Pietro
Pomponazzi, Roma 1877, 159. Die Theorie, die Pomponazzi Alexander zuschreibt und
kritisiert, findet sich jedoch nicht bei Alexander selbst, sondern bei Buridan.



164 Epistemologie im Humanismus

eine notwendige oder gar hinreichende ist. Pomponazzis kosmologi-
sches Modell waran dem antiken und mittelalterlichen Kosmosmodell
orientiert, die Erkenntnis selbst nur als Moment dieses Modells unre-
flektiert gesetzt. Piatons Frage, was die Erkenntnis als Erkenntnis sei,

konnte somit nur unter Voraussetzung dieses Modells zu beantworten
versucht werden, was auch bei Ficino der Fall war. Deshalb kann
konstatiert werden: Ficino versuchte mit emphatischen Sentenzen zu

empfehlen, der Mensch möge nicht davon ablassen, die ihm durch
Erkenntnis mögliche Einung mit dem Einen, der Gottheit, zu erstreben;

Pomponazzi verzichtete auf solche emphatischen Sentenzen und

empfahl, der Mensch möge davon ablassen, seine Erkenntnismöglichkeiten

zu transzendieren; vielmehr solle er sich selbst als begrenztes
Wesen erkennen und der Anmaßung, er sei unsterblich, als einer der
natürlichen Vernunft unangemessenen kritisch entgegentreten: Das

Erkennen des Menschen ist auf vergängliche Vorstellungen angewiesen,

also vergeht der erkennende Mensch, und damit der Mensch
überhaupt wie die Vorstellungen; das moralische Handeln trägt seinen
Zweck in sich selbst, also ist es zwecklos und darüber hinaus unwürdig,
auf zukünftige Belohnungen zu hoffen, zwecklos und ungerechtfertigt,
sich vor zukünftigen Bestrafungen zu fürchten.

*

Es war Nikolaus von Kues, der mit seiner Epistemologie bereits einen
Ausweg aus diesem Dilemma zu finden suchte, bevor es überhaupt erst

zu einem Dilemma wurde. Cusanus entwickelte seine Theorie der
Erkenntnis am progressivsten in seiner Schrift De coniecturis (Über die

Mutmaßungen).37 Diese Theorie hielt er selbst später für so revolutionär,

daß er vor sich selbst zurückgeschreckt sein dürfte und weniger
progressive Theorien konzipierte. Nicht selten vernahm man besonders

im 18. Jahrhundert daher die Kritik: Mit dem Purpur des Kardinals ist
ihm das Maul gestopft worden.38

37 Vgl. N. Cusanus, De coniecturis, ed. I. Koch, C. Bormann, I.G. Senger; Opera
omnia III, Hamburg 1972; Nikolaus von Kues, Mutmaßungen, lat.-dt., übers, und mit
Einf. und Anm. hrsg. von J. Koch, W. Happ, Hamburg 1971, 21988, (Philos. Bibl.
268).

38 Vgl. zur Cusanus-Rezeption und zur Kritik an Cusanus die wichtige Studie : Meier-
Oeser, S., Die Präsenz des Vergessenen. Zur Rezeption der Philosophie des Nicolaus
Cusanus vom 15. bis zum 18. Jahrhundert, Münster 1989, 93, Anm. 260 (Buchreihe der
Cusanus-Gesellschaft X).



Epistemologie im Humanismus 165

Cusanus' Intention war es nun, zu zeigen, daß die Epistemologie des

Aristoteles und besonders seiner Epigonen, der secta Aristotelica, nur
eine begrenzte Geltung besitze, weil sie für die Erkenntnis das Prinzip
des zu vermeidenden Widerspmchs (principium vitandae contradictionis)
voraussetze. Cusanus hat dieses Prinzip freilich nicht als für jede
Erkenntnis ungültig erklärt, sondern ihm eine regionale Geltung belassen.

Erkenntnis als solche sollte aber nicht auf dieses Prinzip beschränkt
bleiben. Daher versuchte er, anhand neuplatonischer Theorien den
Nachweis zu erbringen, wie dieses Prinzip überhaupt erst entsteht. Aber
auch diese Theorien genügten ihm nicht, um das Problem der Erkenntnis

als solcher zufriedenstellend zu lösen, und das hieß für Cusanus: In
allen neuplatonischen Theorien blieb ein irrationaler Rest, und zwar
dort, wo es um die Relation Gott-Mensch ging; dieser Gott — oder in
neuplatonischer Terminologie: das Eine oder das Gute - blieb stets in
gewisser Weise unerkennbar; daher entwickelte Cusanus eine Philosophie,

die jenseits der Relation Gott-Mensch eine neue Instanz ansetzte,
nämlich den Geist selbst (mens ipsa)P9 Diese Cusanische philosophia
mentalis hat keine philosophiehistorischen Vorlagen; sie ist Cusanus'

eigene Antwort auf die Kontroversen zwischen den Piatonikern und
Aristotelikern seiner Zeit; mit ihr verfolgte er zwei Ziele, nämlich zu

zeigen, daß alle Weisen des Erkennens dem Geist selbst immanent sind
und daß determiniertes oder regionales Erkennen zwar möglich,
Erkennen überhaupt aber ein Prozeß ist, weil jedes determinierte
Erkennen sich negieren und sich dadurch zu jeweils höheren Weisen des

Erkennens erheben kann. «Erkennen» ist daher sowohl statisch als auch

dynamisch konzipiert, statisch, wenn determiniertes Erkennen bei sich
selbst verbleibt, dynamisch, wenn es sich zu jeweils höherem und neuem
Erkennen erhebt. Der Geist selbst aber ist es, der alles umfaßt; was er
umfaßt, sind mentale Einheiten (mentales unitates)-, indem diese
Einheiten vom Geist selbst zugleich unterschieden und aufeinander bezogen

werden, ist der Geist selbst sowohl die Einheit als auch die Bewegung

seiner ihn differenzierenden Einheiten.
Cusanus nennt vier mentale Einheiten, die der Geist selbst in sich

selbst ermittelt, nämlich die göttliche Einheit, die Einheit der Vernunft,
die Einheit des Verstandes und die Einheit des Körpers.40 Jede dieser
Einheiten erkennt aber auf eine ihr eigentümliche Weise; wie aber

39 Vgl. N. Cusanus, De coni. I 4, 12; Opera omnia III, 18, 3.
40 Vgl. N. Cusanus, De coni. I 4, 14; Opera omnia III, 19, 1-6.



166 Epistemologie im Humanismus

erkannt wird, erhellt aus dem Zusammenspiel oder der Konfrontation
von Affirmation und Negation, wobei gerade der Negation eine besondere

Bedeutung zukommt.
Der Körper41 oder die körperliche Wahrnehmung urteilt nicht,

unterscheidet somit auch nicht; bei der körperlichen Wahrnehmung
gibt es nur eine unmittelbare Perzeption, indem sie ihren Inhalten
bedingungslos zustimmt; die körperliche Wahrnehmung ist daher reine
Affirmation und so das Extrem zur reinen Negation der göttlichen
Einheit.

Der Verstand42 hingegen urteilt; in seinen Urteilen differenziert er
aber zwischen Sein und Nicht-Sein, so daß nur das Sein oder das Nicht-
Sein, Affirmation oder Negation Bestimmungen des Verstandes sind.
Indem der Verstand aber urteilt, daß etwas ist oder daß etwas nicht ist, ist

er die mentale Einheit, die für ihr Erkennen das Aristotelische Prinzip
des zu vermeidenden Widerspruchs als Fundament für ihre Urteile
voraussetzt. Zum Beispiel kann der Verstand auf die Frage, ob Gott
existiert, nur antworten, daß Gott entweder existiert oder nicht existiert.
Das ist für Cusanus jedoch eine nur unzureichende Antwort; dann aber
sind alle Beweise, die für oder gegen die Existenz Gottes Argumente
anführen, von vornherein als gescheitert anzusehen. Schon hier ist das

Innovative oder gar Revolutionäre der neuen philosophia mentalis des

Cusanus erkennbar: Im Mittelalter gab es unzählige Beweise für die
Existenz Gottes, bisweilen freilich auch Zweifel an der Schlüssigkeit
solcher Beweise — erinnert sei nur an Gaunilo von Marmoutiers43, der
Anselm von Canterburys Beweis der notwendigen Existenz Gottes
anzweifelte -; all diesen Kontroversen, die sich im Humanismus
wiederholten und bis heute fortdauern, begegnete Cusanus mit dem
Hinweis: Wer Argumente für oder gegen die Existenz Gottes vorbringt,
bewegt sich auf dem Felde des Verstandes, der nur ein Entweder-Oder
kennt; die Erkenntnis des Verstandes ist jedoch begrenzt, weil sie das

Aristotelische Prinzip des zu vermeidenden Widerspruchs voraussetzt,
das nur regional, nämlich im Bereich des Verstandes, Gültigkeit besitzt;
also sind alle Kontroversen, die sich daraus ergeben, daß die Beweisbarkeit

der Existenz Gottes entweder für möglich oder für unmöglich

41 Vgl. N. Cusanus, De coni. I 8; Opera omnia III, 36, 3-42, 12.
42 Vgl. N. Cusanus, De coni. I 7; Opera omnia III, 34, 3-36, 14.
43 Vgl. Kann Gottes Nicht-Sein gedacht werden? Die Kontroverse zwischen Anselm

von Canterbury und Gaunilo von Marmoutiers, lat.-dt., übers., erläut. und hrsg. von
B. Mojsisch, eingel. von K. Flasch, Mainz 1989 (excerpta classica IV).



Epistemologie im Humanismus 167

gehalten wird, nur Scheingefechte oder rationale Gedankenspiele, weil
der Verstand gar nicht in der Lage ist, dieses Problem mit seinen Mitteln
zu lösen. Schon diese kritische Haltung gegenüber dem ganzen Mittelalter

zeigt: Cusanus war nicht nur ein Humanist, der sich in den antiken
Texten auskannte und ihnen zu neuem Ansehen verhalf; er las diese

Texte vielmehr mit eigenen Augen, kombinierte sie und gewann ihnen
so neue Perspektiven ab, die dem Mittelalter trotz Kenntnis derselben
Texte noch fremd waren. Er schätzte freilich auch einige Denker des

Mittelalters, besonders Meister Eckhart; jetzt kann man auch verstehen,
warum: Eckhart verzichtete darauf, die Existenz Gottes zu beweisen;
schon dadurch hat er sich für Cusanus zu einem Denker qualifiziert, der
das begrenzte Erkennen des Verstandes transzendiert hat, ganz abgesehen

davon, daß bereits Eckhart im Anschluß an Moses Maimonides
zwar dem Naturphilosophen Aristoteles Anerkennung zollte, dem

Metaphysiker und Epistemologen Aristoteles aber nur unzureichende
Einsichten bescheinigte, worin Eckhart ebenfalls mit Cusanus übereinkam.

44

Jetzt bleibt nur noch zu klären, welche Funktionen von Cusanus der
mentalen Einheit der Vernunft und der mentalen göttlichen Einheit
zuerkannt werden. Was der Verstand, sofern er bei seiner Erkenntnisweise

verbleibt, nicht vermag, das leistet die Vernunft: Sie erkennt sich
selbst als die Einheit von Affirmation und Negation; in der Vernunft
sind, so Cusanus, Sein und Nicht-Sein miteinander kompatibel, sie

konkordieren miteinander. Die körperliche Wahrnehmung war reine
Affirmation, der Verstand war Affirmation oder Negation, die Vernunft
ist Affirmation und Negation. Aufdie Frage, ob Gott existiert, antwortet
die Vernunft, daß er sowohl existiert als auch nicht existiert. Die
Vernunft vermag deshalb so zu antworten, weil sie diejenige mentale Einheit

ist, die immer nur so erkennt, daß Sein und Nicht-Sein einander
nicht ausschließen; vielmehr ist die Vernunft nichts anderes als das

Zugleich von Sein und Nicht-Sein.45 Auf Fragen antwortet sie immer:
Etwas ist und ist nicht; im Falle Gottes bedeutet das: Gott ist und Gott ist
nicht. Die Vernunft ist auf diese Weise dem Erkennen des Verstandes

überlegen, weil dem Verstand diese Erkenntnis des Zugleich von
Affirmation und Negation verborgen ist: Daß Gott zugleich ist und nicht ist,

44 Vgl. Mojsisch, B., Meister Eckhart. Analogie, Univozität und Einheit, Hamburg
1983, 10.

45 Vgl. N. Cusanus, De coni. I 6; Opera omnia III, 28, 3-33, 6.



168 Epistemologie im Humanismus

verwirrt den Verstand, der doch nach Klarheit sucht und gleichwohl an
der Vernunft scheitert, die die Einheit des sich selbst nicht erkennenden
Verstandes ist: Wollte der Verstand nämlich sich selbst erkennen,
müßte er sich als Vernunft erkennen, weil Erkenntnis von Differentem
die Einheit des Differenten voraussetzt, diese Einheit aber die Vernunft
ist.

Aber auch die Erkenntnis der mentalen Einheit der Vernunft ist nur
begrenzt, weil die mentale göttliche Einheit46 sich selbst in noch

uneingeschränkterer Weise erkennt. Die körperliche Wahrnehmung ist
reine Affirmation, der Verstand Affirmation oder Negation, die
Vernunft Affirmation und Negation, die göttliche Einheit aber reine Negation-,

Cusanus reserviert für diese reine Negation den Begriff der
Koinzidenz des Entgegengesetzten (coincidentia oppositorutri). Diese reine

Negation ist der körperlichen Wahrnehmung als der reinen Affirmation
direkt entgegengesetzt; sie negiert aber auch die Disjunktion von
Affirmation und Negation und die Kopulation von Affirmation und Negation,

negiert somit die Bestimmungen des Verstandes und der Vernunft;
diese reine Negation ist - anders als später bei Hegel - die
NichtIdentität von Identität und Nicht-Identität, das heißt: gegensatzloser
Gegensatz gegen die Entgegengesetzten. Diese mentale göttliche Einheit

ist als Gegensatz allem Entgegengesetzten entgegen, als gegensatzloser

Gegensatz aber in allem Entgegengesetzten. Im Blick auf das Erkennen
des Verstandes muß von dieser göttlichen Einheit ausgesagt werden,
daß sie weder ist noch nicht ist, im Blick auf das Erkennen der Vernunft,
daß sie nicht: ist und nicht ist.47

Zusammenfassend ist zu konstatieren:
1. Alle Einheiten, auch die göttliche Einheit, sind Einheiten des

Geistes als solchen, das heißt: Alles Erkennen ist nur möglich, weil es

innerhalb des Geistes selbst erfolgt; es gibt kein Erkennen ohne die
Monade <Geist>, daher auch keinen irrationalen Rest: Erkennen ist

prinzipiell geistiges Erkennen.
2. Cusanus vergißt sich selbst, da er über «Mutmaßungen» schreibt.

Alles Erkennen sollte nur Mutmaßung sein, weil die mentale göttliche

46 Vgl. N. Cusanus, De coni. I 5; Opera omnia III, 21, 3-28, 17.
47 Vgl. Mojsisch, B., «Zum Disput über die Unsterblichkeit der Seele», 355-359;

Ders., «Mittelalterliche Grundlagen der neuzeitlichen Erkenntnistheorie», in: Renovatio
et Reformatio, FS für L. Hödl, hrsg. von M. Gerwing, G. Ruppert, Münster i. W. 1985,
155—169, bes. 167—169. — Theodor Lindken (Bochum) bin ich für viele kritische Hinweise
sehr zu Dank verpflichtet.



Epistemologie im Humanismus 169

Einheit nur durch Mutmaßung, nicht aber adäquat sollte erkannt werden

können. Indem er aber expliziert, was die göttliche Einheit ist,
nämlich reine Negation, nimmt er bewußt und gegenüber seiner Theorie

in De docta ignorantia selbstkritisch den Standpunkt der göttlichen
Einheit selbst ein. Das aber ist das Neue und Einmalige: Sonst ist bei
Cusanus Erkenntnis in der Tat nur Mutmaßung, die die göttliche
Wahrheit nur beschreibt, sie aber nicht erfaßt. In seiner Schrift De
coniecturis weist er nach, wie gewußt werden kann, was die göttliche
Einheit ist: Sie ist die reine Negation aller begrenzten Weisen des

Erkennens, gerade deshalb aber der Grund dafür, daß sie möglich
sind.

3. Cusanus' Theorie der Vernunft und dergöttlichen Einheit ist
translogisch konzipiert. Damit restringiert er die Logik des Aristoteles auf
Verstandeslogik: Der Verstand hält zwar die Regeln der Logik des

Aristoteles ein, ist deshalb aber nur ein verkümmertes Erkennen. Schon
die Vernunft erkennt auf eine Weise, die dem Verstand fremd ist: Die
Vernunft denkt Sein und Nicht-Sein zugleich. Cusanus' Schrift De
coniecturis ist somit eine Anleitung, den Verstand über sich hinaus zu

führen, und zwar bis hin zur Einsicht in das Wesen der Gottheit. Was das

Wesen der Gottheit ist, kann nicht nur, sondern muß erkannt werden,
damit einsehbar wird, wie regional begrenztes Erkennen möglich ist
und zugleich diese Erkenntnisweisen über sich hinausgehen müssen,

um den Standpunkt einzunehmen, der es erlaubt, über die Gottheit
adäquat zu sprechen.

Kritisch anzumerken ist nur dies: Auch Cusanus' Epistemologie
setzt ein festgefügtes System voraus. Gott, Vernunft, Verstand und

körperliche Wahrnehmung sind fixe Instanzen neuplatonischer Provenienz,

die trotz aller Flexibilität ihre Statik erkennen lassen. Auch die
reine Negation als mentale göttliche Einheit ist selbst ein Etwas, nämlich

die Gottheit, die freilich als gegensatzloser Gegensatz die Bewegung

von sich fort und zu sich hin garantiert, aber eben nur eine

Bewegung 2# sich hin, nicht über sich hinaus. Die von Aristoteles geschürte
Angst vor der Koinzidenz widersprüchlich Entgegengesetzter hat Cusanus

abgelegt, nicht jedoch die Scheu vor einem regressus in infinitum.

*

Bei Cusanus, Ficino und Pomponazzi hing die Möglichkeit von Erkenntnis

davon ab, wie der Verstand sich entscheidet. Bei Cusanus konnte der



170 Epistemologie im Humanismus

Verstand sich zur Erkenntnis der Vernunft und der göttlichen Einheit
entscheiden, da die göttliche Einheit für eine ausgezeichnete Einheit
des Geistes, der mens ipsa, gehalten wurde; indem sich die Gottheit zu
allem herabläßt, kann alles zur Gottheit aufsteigen, so daß Erkennen ein
Prozeß ist, da der Verstand dann, wenn er die göttliche Einheit geworden

ist, selbst als göttliche Einheit zu allem herabsteigt und wieder zu
sich aufsteigt; alle Einheiten und ihre Akte sind aber nichts anderes als

der eine Geist selbst (mens ipsa), der alle seine Einheiten umfaßt. -
Dieser Geist selbst fehlte in Ficinos Epistemologie, so daß sich der
Verstand zwar auch zur Vernunft sollte erheben können, eine sichere

Erkenntnis der Gottheit aber nur behauptet werden konnte, zumal da

nach Ficino ohnehin nur wenige Menschen zur Vernunfterkenntnis der
Gottheit in der Lage sind und die Gottheit selbst es ist, die durch ihre
Gnade partielle oder totale Erkenntnis ihrer selbst erlaubt. — Für Pom-

ponazzi aber wäre es eine Anmaßung des Verstandes, die göttliche
Vernunft erkennen zu wollen; der Verstand erkennt nichts Allgemeines
schlechthin, sondern Allgemeines stets nur im Einzelnen, weil er
notwendig auf die Vorstellung als auf seinen Gegenstand bezogen ist; diese

Vorstellung ist aber selbst unter Vermittlung der sinnlichen Wahrnehmung

ausschließlich auf Materielles bezogen, so daß der Verstand, der

von der Vorstellung abhängt, schlechthin auf Materielles, auf Immaterielles

jedoch nur bedingt bezogen ist.

In all diesen Epistemologien ist aber die Gottheit ein unhintergeh-
bares kosmologisches Erstprinzip und genereller Maßstab für Erkenntnis,
der regressus in infinitum somit ein Ungedanke. Damit aber darf sich
Denken nicht zufriedengeben. Denn Denken denkt nicht, was es denken

darf, sondern was es denken kann. Wenn aber Denken alles denken
kann, dann auch den Gedanken, daß es sich beseitigt, um sich als sich
selbst bewegendes Denken überhaupt erst zu gewinnen. Im Nichts hebt
sich daher das Denken auf, denkt aber zugleich den Gedanken «Nichts»
und appliziert ihn auf sich. Dadurch gewinnt das Denken seine Bewegung,

indem der Gedanke des Nichts dem Denken erlaubt, sich von sich

zu trennen; Denken denkt so gegen sich und setzt sich anderes Denken

entgegen; der Prozeß des Denkens besteht also gerade darin, gegen sich

zu denken und so anderem Denken einen eigenen Akt zu erlauben.
Wenn Denken überhaupt sich zugleich auch in Sprache artikuliert und
auf diese Weise ein äußerer Dialog stattfindet, dann erst ist Erkenntnis
möglich: Im inneren Dialog setzt Denken sich anderes Denken entgegen;

anderes Denken setzt sich im eigenen inneren Dialog sich selbst



Epistemologie im Humanismus 171

entgegen und weist so von sich auf das erste Denken zurück; wenn sich
diese inneren Dialoge in äußeren Dialogen kundtun, stimmt Denken
mit Denken im Horizont einer möglichen Konvergenz zusammen. Auf
diese Weise steht nicht mehr Denken Denken gegenüber, sondern sich

negierendes Denken begegnet sich negierendem Denken. Wahrheit der
Erkenntnis ist daher die potentielle Konvergenz des einen sich
negierenden und des anderen — oder unendlich vielen anderen — sich
negierenden Denkens. Die Wahrheit der Erkenntnis ist dennoch stets potentiell,

das heißt: ein zufälliges Moment des äußeren Dialogs, da nicht
antizipiert werden kann, ob Denken sich negiert und ob durch äußeren

Dialog im Falle tatsächlich sich jeweils negierenden Denkens Konvergenz

erzielt wird. Der äußere Dialog ist freilich notwendig, da allein er
es erlaubt, potentielle Wahrheit der Erkenntnis anzustreben.

Diesen äußeren Dialog schätzten auch die Humanisten. Daß aber

allein dieser äußere Dialog Garant für potentielle Wahrheit der
Erkenntnis sein kann, widersprach ihrem Ideal von Erkenntnis.


	Epistemologie im Humanismus : Marsilio Ficino, Pietro Pomponazzi und Nikolaus von Kues

