
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)

Heft: 1-2

Artikel: Florence, 1492 : réapparaît Plotin

Autor: Saffrey, Henri Dominique

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761417

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761417
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Henri Dominique Saffrey

Florence, 1492: réapparaît Plotin*

Transportons-nous par la pensée à Florence dans le chœur de l'église du

couvent dominicain, Santa Maria Novella. Levons les yeux et contemplons

les fresques que Domenico Ghirlandaio vient d'achever. C'est

Giovanni Tornabuoni, l'oncle de Laurent de Médicis, qui a commandé

cette décoration. Dans les diverses scènes de la vie de S. Jean-Baptiste,

que Bernard Berenson qualifiait de «tableaux vivants»1, les figurants
sont des portraits des membres de la famille, les Tornabuoni et les

Médicis, et de leurs amis. Les plus illustres de ces derniers sont réunis
dans un groupe où l'on reconnaît Cristoforo Landino, le commentateur
de Dante, Angelo Politiano, le traducteur de YIliade, un troisième

personnage dont l'identité est discutée2, et Marsile Ficin, qui vient d'achever,

à l'âge de 57 ans, la traduction de Plotin après celle de Platon. Une

inscription date le tableau de l'an 1490, «dans lequel, je cite, la cité toute
embellie par sa richesse, ses victoires, ses arts et ses édifices, jouissait
dans l'honneur de l'abondance, de la bonne santé et de la paix»3.
Splendide proclamation de la gloire de Florence!

* Une version anglaise de cet article a paru dans Renaissance Quarterly.
1 Cf. B. Berenson, The Italian Painters of the Renaissance, Oxford 1950, p. 105.
2 Cf. Ch. Hope, «Historical Portraits in the <Lives> and in the Frescoes of Giorgio

Vasari», dans: Giorgio Vasari..., a cura di Gian Carlo Garfagnini, Florence 1985,

p. 324.
3 An. MCCCCLXXXX quo pulcherrima ciuitas opibus victoriis artibus aedificiisque

nobili copia salubritate pace perfruebatur.



Florence, 1492: réapparaît Plotin 135

Et si, de Santa Maria Novella, nous allons au palais des Médicis dans

la via Larga, nous trouvons Laurent le Magnifique en train de lire la
nouvelle traduction de Plotin dans le manuscrit royal que Philippe
Valori a fait confectionner, à ses frais, par Lucas Fabiani qui l'a copié de

sa belle écriture, et enluminer par Attavante avec un grand talent, pour
en faire un exemplaire de présentation digne du mécène de Marsile
Ficin4. Laurent est si fier et heureux de l'achèvement de cette œuvre,
qu'il décide sur le champ, et pour la première fois, de financer la

fabrication, par un procédé barbare venu d'au-delà des monts, l'imprimerie,

de ce livre qu'il fallait diffuser au plus vite. Il faudra presque deux
années pour achever l'impression. Au colophon du livre in folio de

442 feuillets, nous lisons: Magnifico sumptu Laurentii Medicis Patriae
Servatoris impressit ex archetypo Antonius Miscominus Florentiae anno 1492
Nonis Maii, ce qui veut dire: «Antonio Miscomini a imprimé ce livre à

Florence sur l'original le 7 mai 1492 grâce à la somptueuse générosité de

Laurent de Médicis, Sauveur de la Patrie»5. Hélas, Laurent était mort
juste un mois plus tôt, le 8 avril, et il n'a jamais pu tenir dans ses mains ce

livre tant attendu et qui allait être tant de fois réimprimé.

En Occident, Plotin n'était qu'un nom. Aucun de ses traités n'avait été

traduit au moyen âge, les traductions de l'Antiquité étaient perdues, et
c'est à Firmicus Maternus, à S. Augustin, à Macrobe et aux parties de

Proclus déjà vulgarisées, que Plotin devait de n'être pas totalement
inconnu. Mais on ne savait rien de ses écrits. Or, comme le disait
Vespasiano da Bisticci dans ses Vite: sanza i libri non sipoteva fare nulla,
«sans les livres, on ne peut rien faire»6. Précisément, c'est au début du
XVe siècle qu'apparaissent pour la première fois en Italie, à Florence,
deux manuscrits des Ennéades de Plotin. Sur les bords de 1'Arno vivaient
alors des amoureux de l'Antiquité et, parmi eux, les deux premiers
collectionneurs de manuscrits grecs: Giovanni Aurispa et Palla Strozzi.
Nous savons qu'en 1423, Aurispa était revenu de Constantinople avec

un lot de 238 livres grecs entre autres un manuscrit de Plotin, l'actuel
Laurentianus 87,3, et en 1431, Palla Strozzi, faisant l'inventaire de sa

4 Cf. Marsilio Ficino e il Ritorno di Platone, Mostra, Firenze 1984, no 115, p. 147-150
(S. Gentile).

5 Cf. ibid., no 116, p. 150-151 (S. Gentile).
6 Cf. Vespasiano da Bisticci, Le Vite, ed. critica... di Aulo Greco, Vol. II, Firenze 1976,

p. 140.



136 Florence, 1492: réapparaît Plotin

bibliothèque, enregistrait lui aussi un manuscrit de Plotin, l'actuel Pari-
sinus graecus 1976.

Commençons par ce dernier7. Il est probable que Palla Strozzi

(1372—1462) ait tenu ce manuscrit de Plotin de son maître grec, Manuel
Chrysoloras, que Coluccio Salutati avait fait venir à Florence en 1397

pour y être le premier professeur de grec. Aussitôt Leonardo Bruni, Pier
Paolo Vergerio et Palla Strozzi se firent ses élèves. Chrysoloras est mort
en 1415, et la majorité de ses livres passèrent dans la bibliothèque
Strozzi. En 1434, Strozzi fut exilé de Florence par les Médicis arrivés au

pouvoir, et il vint s'établir à Padoue. Avant de mourir en 1462, il avait

légué ses livres au monastère bénédictin de Sainte-Justine. Nous
perdons de vue la collection de ces manuscrits, qui dort chez les moines

jusqu'au moment où, au milieu du XVIe siècle, elle entre dans la

bibliothèque du cardinal Nicolas Ridolfî, neveu du pape Léon X. On
sait que les livres du cardinal passèrent à son parent Piero Strozzi, puis à

la mort de ce dernier au siège de Thionville en 1558, à la reine de

France, Catherine de Médicis. Cette dernière circonstance nous explique

pourquoi le manuscrit de Plotin est actuellement conservé à Paris
dans la Bibliothèque Nationale depuis 1599, sous la cote 1976. Mais,

parce qu'à aucun moment de son histoire ce manuscrit n'est tombé entre
les mains d'un philosophe qui pût s'y intéresser, il n'a joué aucun rôle
dans l'histoire du texte de Plotin avant l'époque moderne. Ce sont les

éditions contemporaines, celle d'Émile Bréhier imparfaitement, et celle

d'Henry-Schwyzer complètement, qui l'ont révélé au public savant.
Tout autre a été le sort du second manuscrit8, le Laurentianus 87,3.

Rapporté de Constantinople à Florence par Giovanni Aurispa, il fut
bientôt acheté par le grand collectionneur et homme de lettres florentin
Niccolô Niccoli (1364-1437). Mais Niccoli était devant ce livre comme
Pétrarque devant son manuscrit de Platon, il ne savait pas le lire, il ne

pouvait que l'embrasser. Niccoli mourut en 1437, et, comme on le sait,
deux ans plus tard, en 1439, le concile d'union entre les Grecs et les

Latins se transportait de Ferrare à Florence. Du coup, la curiosité de

quelques-uns pour les livres grecs se transforma en un enthousiasme

général pour la tradition hellénique. Le dernier des philosophes grecs,
Georges Gémiste Pléthon, faisait découvrir aux Occidentaux la géogra-

7 Cf. P. Henry, Etudes Plotiniennes II, Les manuscrits des Ennéades, Bruxelles 1948,

p. 3-15.
8 Cf. P. Henry, op. cit., p. 16-36, et: Marsilio Ficino e il Ritorno di Platone, Mostra,

n° 23, p. 31-32 et planche VIII (S. Gentile).



Florence, 1492: réapparaît Plotin 137

phie de Strabon et surtout la philosophie platonicienne. L'archevêque
de Nicée, Bessarion, le futur cardinal, disait à qui voulait l'entendre que
la Grèce n'avait pas connu de plus grand savant que Pléthon depuis
Plotin9. C'était une manière de révéler Plotin aux gens du XVe siècle.

Cosme de Médicis, qui gouvernait Florence, ne rêvait qu'à collectionner
les livres, si bien qu'en 1441 il acheta en bloc les livres de Niccolô
Niccoli, dont le manuscrit de Plotin, pour la bibliothèque du couvent
dominicain de San Marco, qu'il voulait doter de bons livres et ouvrir au

public selon le vœu de Niccoli. Cette année-là, Marsile Ficin avait 8 ans,
mais vingt-deux ans plus tard, en avril 1463, Cosme installait Ficin à

Careggi pour qu'il se consacrât à l'étude de Platon. Déjà en septembre
1462, il avait mis à sa disposition les livres platoniciens de San Marco, en

particulier un manuscrit de Platon, l'actuel Laurentianus 85,9, et un
manuscrit de Plotin, peut-être le Laurentianus 87,3, ou plus probablement

sa copie, l'actuel Parisinus graecus 1816.

En effet, en 1453, Cosme avait pris soin de faire relier par le libraire
Vespasiano da Bisticci son manuscrit de Plotin, et, en août 1460, il en
avait fait faire une copie par le grec Iohannes Scoutariotes. Si Cosme

avait commandé ce second manuscrit de Plotin, copie du premier,
n'était-ce pas déjà dans l'idée de pouvoir disposer d'un second
exemplaire, sans appauvrir la bibliothèque de San Marco? N'avait-il pas déjà
le projet de le remettre à Marsile Quoi qu'il en soit, nous constatons que
ce second manuscrit n'a jamais appartenu à la bibliothèque de San

Marco. Ce manuscrit de Plotin est actuellement à la Bibliothèque
Nationale de Paris, où il est venu avec la collection Ridolfî, c'est le
Parisinusgraecus 1816. Il paraît que l'on y trouve quelques rares corrections

attribuées à Ficin dans le Laurentianus, et l'on en tire la conclusion

que Ficin avait déjà commencé à lire Plotin dans le Laurentianus avant
1460. En tout cas, c'est dans ce Parisinus que Ficin a étudié Plotin à

diverses étapes de sa vie, ce fut son manuscrit de travail pour sa

traduction, comme le Père Paul Henry l'a prouvé sans contestation
possible10.

9 Cf. G. Mercati, Minutie 45, dans: Bessarione 38 (1925) 139, n° 2, reproduit dans:

Opere Minori IV, Città del Vaticano 1937, p. 173-174; F. Masai, Pléthon et le Platonisme
de Mistra, Paris 1956, p. 385-386; C.M. Woodhouse, Gemistos Pléthon, Oxford 1986,

p. 34. Toutefois il ne faut pas exagérer l'influence de Pléthon, comme l'a montré J. Hankins
dans: Plato in the Italian Renaissance, Leiden 1990, vol. II, p. 436-440.

10 Cf. P. Henry, op. cit., p. 45-62, et P.O. Kristeller, «Marsilio Ficino and his Works
after five hundred years», dans: Marsilio Ficino e il Ritorno di Platone, Studi, Firenze
1986, p. 112.



138 Florence, 1492: réapparaît Plotin

Henry et Kristeller ont aussi établi que Ficin a travaillé avec d'autres
manuscrits. On sait en effet que Ficin avait copié pour son usage un
florilège de textes de Platon et de Plotin, ce manuscrit est aujourd'hui
conservé à Milan, c'est YAmbrosianus cod. F 19 sup.11 Ce manuscrit est un
livre de petit format de 239 feuillets, que Ficin considérait comme un livre
de chevet. On y trouve copiés de sa main des extraits de Platon (Phédon,

Timée, Phèdre, etc.) et quatre traités de Plotin, qui peuvent être considérés

justement comme des exégèses des extraits platoniciens précédents, les

traités IV 2 et IV 1, sur l'essence de l'âme, IV 7, sur l'immortalité de l'âme,
et IV 8, sur la descente de l'âme. Ce manuscrit est le jumeau d'un autre
conservé à la Biblioteca Riccardiana de Florence, le Riccardianus 92, dans

lequel Ficin a réuni un autre florilège de textes platoniciens relatifs au

Beau et à l'Amour12. De Plotin, on trouve des résumés en latin des traités
I 6, sur le Beau, et III 5, sur l'Amour. On a eu raison de mettre ce manuscrit

en relation avec la rédaction du Commentarium in Convivium, de amore, qui
date de 1469, et il semble que l'on puisse établir un lien analogue entre le

premier florilège et la Theologia Platonica, de immortalitate animorum, composé

entre 1470 et 1474.
Tous ces documents nous livrent déjà trois résultats importants. Ces

manuscrits descendent tous du seul Laurentianus 87,3, qui demeure
donc la seule et unique source de Marsile Ficin pour sa connaissance du

texte de Plotin. Ensuite, nous constatons que Ficin a lu et étudié Plotin
tout au long de sa vie, et en tout cas bien avant qu'il n'attaque sa

traduction complète des Ennéades13 Enfin, il lisait déjà Plotin lorsqu'il
traduisait Platon et qu'il composait ses grands ouvrages, car il a toujours
considéré Plotin comme un interprète de Platon. Ce faisant, il ne faisait

que prendre au pied de la lettre les mots mêmes de Plotin, quand il dit:
«Souvent Platon dit que l'être, c'est-à-dire l'intellect, c'est l'idée: par
conséquent Platon sait que l'intellect vient du Bien, et l'âme de

l'intellect; et ce que nous disons là n'est pas nouveau, ni d'aujourd'hui, mais

a été énoncé autrefois, sans être développé complètement, et ce que
nous disons aujourd'hui est une interprétation de ces vieilles doctrines,
qui établit, au moyen des écrits de Platon, que ces opinions sont
anciennes»14.

11 Cf. P. Henry, op. cit., p. 37-43, et P.O. Kristeller, op. cit., p. 107.
12 Cf. P. O. Kristeller, op. cit., p. 98.
13 Cf. A. Wolters, «Ficino and Plotinus' Treatise on Eros», dans: Ficino and Renaissance

Neoplatonism, Ottawa 1986, p. 189—197.
14 Cf. Plotin, Enn. V 1 (10), 8.8-14.



Florence, 1492: réapparaît Plotin 139

Que Plotin soit avant tout pour Marsile Ficin le summus interpres de

Platon, c'est ce qu'il veut aussi nous faire comprendre lorsqu'il nous

raconte, dans la préface à sa traduction de Plotin, les circonstances qui
l'ont amené à entreprendre ce gigantesque travail. Cette préface est un
long texte dont je vous présenterai tour à tour les diverses parties, mais

parce que l'histoire qu'elle rapporte a été très embellie par son auteur,
elle demande pour chacune de ces parties un commentaire approprié.
Adressée à Laurent de Médicis, son mécène, elle commence évidemment

par un éloge de la famille des Médicis. En rappelant ses relations
avec ses insignes bienfaiteurs, Ficin trace aussi un bref récit de sa vie15.

Je traduis le premier paragraphe de ce texte.
«Le grand Cosme, père de la patrie par décision du sénat, à l'époque

où se tenait à Florence, sous le pontificat d'Eugène IV, le concile entre
les Grecs et les Latins, a souvent assisté aux discussions sur les mystères
platoniciens menées par le philosophe grec nommé Gémistos,
surnommé Pléthon, c'est-à-dire le second Platon. Aussitôt inspiré par la

bouche brûlante de Pléthon et incité par lui, il conçut dans son esprit
sublime une académie, pour la mettre au monde à la première occasion
favorable. Ensuite, alors que ce grand Médicis faisait naître pour ainsi

dire ce beau projet, il me désigna pour cette grande œuvre, moi le fils de

son médecin préféré, alors que j'étais encore un enfant, et, dans ce but, il
prit soin de mon éducation jour après jour. De plus, il s'employa à me

procurer tous les livres grecs, non seulement de Platon, mais aussi de

Plotin. Ensuite, dans l'année 1463, j'avais 30 ans, il me commanda de

traduire d'abord Hermès Trismégiste, et ensuite Platon. J'ai achevé

Hermès en peu de mois, de son vivant, et toujours de son vivant je me
suis mis à Platon. Et, bien qu'il eût aussi désiré Plotin, il ne me demanda

pas explicitement la traduction de Plotin, afin que je ne sois pas écrasé

d'un seul coup par un poids trop lourd. Si grande était l'indulgence de ce

grand homme pour les siens, si grande sa discrétion pour tous. Pour cette
raison, je n'ai pas songé à me mettre à Plotin, moi qui n'avait pas deviné
sa pensée. Cependant, tant qu'il a vécu sur la terre, Cosme a gardé pour
lui-même ce désir, mais du haut du ciel il l'a exprimé, ou plutôt il l'a

inspiré. En effet, au moment où j'ai donné Platon à lire aux Latins, l'âme

15 Cf. M.M. Bullard, «Marsilio Ficino and the Medici. The inner Dimensions of
Patronage», dans: Christianity and the Renaissance, Syracuse 1990, p. 467—492. Cette

préface est reproduite dans toutes les éditions de la traduction de Ficin jusqu'à celle de
F. Creuzer, Plotini Opera Omnia, Oxonii 1835, Vol. I, p. xvii—xviii.



140 Florence, 1492: réapparaît Plotin

héroïque de Cosme a poussé, je ne sais comment, l'esprit héroïque de

Jean Pico de la Mirandola à venir à Florence, et lui-même ne savait pas

comment. Lui qui était né l'année même où je m'étais mis à Platon, et

qui était venu à Florence le jour même et presqu'à l'heure même où j'ai
édité Platon, dans l'instant, après m'avoir salué, il m'interroge au sujet
de Platon, et moi de lui répondre: <Notre Platon aujourd'hui a franchi
notre seuil. > Lui donc, m'ayant félicité grandement pour cela, aussitôt,

au moyen de quelles paroles, je ne sais, et lui non plus, ne m'a pas
seulement suggéré de traduire Plotin, mais m'y a vivement poussé.
Vraiment cela semble la main de Dieu que, au moment où Platon
renaissait pour ainsi dire, Pico le héros, né sous Saturne dans le Verseau,

signe sous lequel moi aussi je suis né trente ans plus tôt, et arrivant à

Florence le jour même de la parution de notre Platon, m'a révélé d'une
manière merveilleuse cet ancien souhait au sujet de Plotin du héros

Cosme, qui m'était complètement inconnu, mais qui lui avait été révélé

par le ciel.»

Dans son beau livre, Marsile Ficin et l'art, André Chastel16, et plus
récemment, dans un article brillant, James Flankins17, ont pu montrer
que ce récit est un véritable roman construit sur quelques faits réels. Les

faits réels, les voici. Sebastiano Gentile a établi que le manuscrit de

Platon, remis par Cosme à Ficin, était venu en Italie avec Pléthon, et

qu'il avait été acquis par Cosme à l'occasion du concile de Ferrare-
Florence en 1438—1439. Ce manuscrit avait cette particularité qu'il était
alors en Italie l'unique manuscrit grec de Platon, qui contenait la
collection complète des dialogues18. Les humanistes avaient déjà fourni des

traductions partielles de quelques dialogues, mais faute d'un original
grec complet, aucun n'avait pu même envisager de produire la traduction

de l'œuvre entière de Platon. Le manuscrit que Cosme venait
d'acquérir ouvrait la voie à une traduction elle aussi complète. Concevoir

cette possibilité, c'était en effet faire le projet d'une «académie»,
c'est-à-dire, Plato latinus. Lorsque, tout à la fin de sa vie, Cosme connut
les premières traductions de Marsile, il crut avoir trouvé l'homme
providentiel pour la réalisation de ce beau projet, et il lui remit le

manuscrit de Platon en lui commandant de le traduire tout entier. Mais

16 Cf. A. Chastel, Marsile Ficin et l'art, Genève 1954, p. 7—15.
17 Cf. J. Hankins, «Cosimo de' Medici and the <Platonic Academy)», dans:JWCI53

(1990) 144-162.
18 Cf. S. Gentile, Note sui manoscritti greci di Piatone utilizzati da Marsilio Ficino»,

dans: Scritti in Onore di Eugenio Garin, Pisa 1987, p. 51-84.



Florence, 1492: réapparaît Plotin 141

- et je crois qu'il faut ajouter cet autre fait à ceux retrouvés par Hankins -
en même temps que Cosme remettait à Ficin le manuscrit de Platon, il y
joignait un manuscrit de Plotin, comme un instrument de travail utile

pour la traduction de Platon. Longtemps après, ce geste pouvait être

compris comme un signe que, dans l'esprit de Cosme, il fallait traduire
ces deux auteurs pour obtenir une véritable «académie». Aussi la
coïncidence de la venue de Pico à Florence avec la parution du Divus Plato,
et les mots qu'il prononce pour exprimer la conviction commune que
Plotin doit suivre Platon, pouvaient apparaître aux yeux de Ficin
comme la révélation d'une intention de Cosme, qui lui était restée
cachée. De toutes façons, ce récit romanesque ne pouvait que flatter
l'amour propre de Laurent le Magnifique.

Vous allez voir que cette même idée se retrouve d'une manière

encore plus forte dans une exhortation que Ficin adresse à ses auditeurs
dans l'introduction à un cours sur Plotin. En effet, nous savons que
Marsile Ficin a donné des parties de ses commentaires sur Plotin sous la
forme d'un enseignement qu'il tenait dans l'église de Santa Maria degli
Angeli. Deux documents attestent ce fait. D'abord, c'est la lettre du
7 décembre 1487 de l'Abbé Général des Camaldules au prieur de Santa

Maria degli Angeli pour lui dire sa réaction scandalisée en constatant

que l'église avait été transformée en salle de cours19, c'est aussi la

dispense accordée le 9 décembre suivant par le Chapitre de la cathédrale,

qui autorise le chanoine Marsile Ficin à manquer la récitation des

vêpres les jours où il donne ce cours chez les Camaldules20. Or Ficin a

fait imprimer, en tête de sa traduction de Plotin cette exhortation à ses

auditeurs, à laquelle il devait tenir beaucoup21. Je la traduis pour
vous.

«Pour commencer, vous tous qui venez pour entendre le divin
Plotin, je vous prie de croire que c'est Platon lui-même parlant par la

bouche de Plotin que vous allez entendre. En effet, que ce soit Platon

qui ait revécu en Plotin (ce que les Pythagoriciens nous accorderont

facilement), ou que ce soit le même démon qui ait d'abord animé Platon

19 Cf. P.O. Kristeller, Supplementum Ficinianum II, Florence 1937, Document
XXXIV, p. 233-234.

20 Cf. Marsilio Ficino e il Ritorno di Platone, Mostra, no 157, p. 187. Ces cours étaient
considérés par les chanoines comme une prédication. En effet la lettre de dispense
commence par ces mots: «Viso quam laudabile sit predicare Verbum Dei et quam dominus
Marsilius Ficinus singulis diebus in ecclesia angelorum prédicat...»

21 Cf. F. Creuzer, Plotini Opera omnia, Vol. I, p. xi.



142 Florence, 1492: réapparaît Plotin

et ensuite Plotin (ce qu'aucun Platonicien ne refusera), de toute façon
c'est le même esprit qui souffle par la bouche de Platon et celle de Plotin.
Mais en soufflant chez Platon, il répand un esprit plus fécond, tandis que
chez Plotin il produit un souffle plus majestueux, et pour ne pas dire plus
majestueux, disons simplement non moins majestueux, et quelquefois

presque plus profond. Donc la même divinité, par la bouche de l'un et
de l'autre, accorde au genre humain des oracles divins, des oracles

dignes de part et d'autre d'un interprète doué d'une extrême pénétration,

tel que, ici, il s'attache à lever les voiles des représentations, et là, il
s'efforce avec beaucoup de soin, tant à traduire partout les significations
les plus cachées qu'à expliquer les expressions trop brèves.

«Souvenez-vous aussi que ce n'est absolument pas avec l'aide de la

sensation, ou bien sous la conduite de la raison humaine, mais grâce à un
esprit plus élevé que vous allez pénétrer l'esprit sublime de Plotin. En
effet, pour parler à la manière de Platon, les autres hommes nous les

appelons âmes raisonnables, tandis que Plotin, lui, nous l'appelons, non

pas âme, mais intellect; tous les philosophes de son temps, et surtout les

Platoniciens, le nommaient ainsi. Et puissions-nous, pour pénétrer les

mystères de cet auteur, bénéficier de l'aide de Porphyre, ou d'Eusto-
chius, ou de Proclus, qui ont possédé et commenté les traités de Plotin.
Cependant j'espère - chose encore bien meilleure - que l'aide de Dieu
ne manquera pas à Marsile Ficin pour traduire et commenter les divins
traités de Plotin. Eh bien, désormais, sous cette protection du ciel,
mettons-nous à notre tour à traduire le premier traité de Plotin et à

l'exposer brièvement au moyen d'un argument, puis les autres traités à la
suite. Et vous, croyez que c'est Platon lui-même, en parlant de Plotin,
qui s'exprime en disant: Celui-ci est mon fils bien-aimé, dans lequel je

me complais totalement, écoutez-le.»
Vous aurez reconnu dans cette dernière phrase une citation de

l'Évangile selon S. Matthieu, rapportant la parole de Dieu le Père dans

l'épisode de la Transfiguration de Jésus22. Ficin la transpose pour exprimer

les rapports de Platon et de Plotin. Ce procédé a semblé passer la

mesure au bon luthérien qu'était Friedrich Creuzer qui, dans son édition
de Plotin en 1835, a reproduit ce texte, mais en substituant à la dernière

phrase une autre citation que l'on rencontre au moins deux fois dans

l'œuvre de Ficin, tirée de l'Odyssée où Homère, présentant le devin
Tirésias, dit: «Lui seul est sage, les autres voltigent comme des

22 Cf. Évangile selon S. Matthieu 17,5.



Florence, 1492: réapparaît Plotin 143

ombres» 23. Ce faisant, je crois que le grand Creuzer se privait de voir une
chose essentielle: en traduisant Platon et Plotin, Ficin était persuadé

d'accomplir une œuvre de rénovation spirituelle et chrétienne. Pour lui,
Platon et Plotin étaient une praeparatio evangelica. Il le dit clairement
dans la suite de la préface à la traduction de Plotin, mais avant de venir à

ce nouveau point, je voudrais vous faire remarquer que, dans le texte
cité, Ficin vient aussi de décrire comment il conçoit son rôle de

traducteur. De même que Platon et Plotin ont été inspirés par un démon

qui leur faisait proférer des oracles, de même aussi Ficin n'entreprend de

traduire qu'«avec l'aide de Dieu» et «sous la protection du ciel.» Et, dans

le cas de Platon, il s'attachera à dévoiler ce qu'il a caché dans les mythes,
dans le cas de Plotin, à élucider le sens des opinions et à décrypter les

expressions brachylogiques. Autrement dit, Ficin a bien vu que, chez

Platon, la difficulté réside dans l'allégorie des mythes, chez Plotin, dans

le style prégnant du discours.

Reprenons maintenant la lecture du deuxième paragraphe de la

préface de Marsile Ficin. Il venait de montrer que la providence divine
avait conduit toute son entreprise, il va en donner la raison. Il dit donc:
«Mais puisque nous avons mis en cause la providence divine dans notre
tâche de philosophe, il vaut la peine de l'examiner plus longuement. En
vérité, on ne doit pas penser qu'il soit possible d'attirer progressivement
et de conduire jusqu'au bout les esprits aigus et, d'une certaine façon,
philosophes des hommes à la parfaite religion par aucun autre appât que
celui de la philosophie. En effet, les esprits aigus s'en remettent, en
majorité, à la seule raison, et quand ils la reçoivent d'un philosophe
religieux, admettent volontiers et vite qu'il existe une religiosité. Et une
fois qu'ils y ont goûté, ils passent plus facilement à une forme meilleure
de religion, qui rentre dans le genre commun. C'est pourquoi ce n'est pas
sans un dessein de la providence, à savoir appeler à elle-même d'une
façon merveilleuse tous les hommes selon la capacité de chacun, qu'il
est arrivé qu'une certaine sorte de philosophie religieuse est née autrefois,

et chez les Perses avec Zoroastre, et chez les Egyptiens avec Hermès,

en accord l'un avec l'autre, qu'ensuite elle a été en nourrice chez les

Thraces avec Orphée et Aglaophemus, qu'elle a été adolescente avec

Pythagore chez les Grecs et les Italiens, et qu'enfin elle a atteint sa

maturité à Athènes avec le divin Platon. L'usage antique des Théologiens

était de cacher les mystères divins, soit sous les nombres et les

23 Odyssée, X,495, et Creuzer, p. xi.



144 Florence, 1492: réapparaît Plotin

figures mathématiques, soit sous les fictions poétiques, afin qu'ils ne

risquent pas de devenir accessibles au premier venu. Plotin enfin a

enlevé les voiles de la théologie, le premier et le seul, comme Porphyre
et Proclus en témoignent, il a pénétré d'une façon divine les secrets des

Anciens, mais à cause d'une incroyable concision d'expression, de la

richesse des opinions et de la profondeur de la signification, il réclame,
non seulement une traduction littérale, mais aussi des commentaires.»

Dans ce beau texte, Ficin argumente sur l'utilité, qui plus est, la
nécessité de la philosophie, ou plus exactement de lapiaphilosophia, la

philosophie religieuse, pour l'annonce de l'Évangile. Pour cela, il se

réfère à la notion néoplatonicienne du primum in aliquo genere. Selon

cette théorie, les espèces dans le genre sont les membres d'une série, qui
forment une hiérarchie ayant à son sommet un premier qui est à la fois
cause et principe de tous les degrés24. En appliquant cette structure à la
notion de religion, on arrive à cette conclusion que la religion
chrétienne est au sommet du genre religion en général, et que les esprits
philosophiques peuvent être conduits à remonter de cette religion en

général, ou religiosité, à la religion suprême et chrétienne, par
l'intermédiaire de la pia philosophia, appelée aussi prisca philosophia, la

philosophie des Anciens, qui elle-même s'est incarnée successivement dans
les personnages de Zoroastre, Hermès, Orphée, Pythagore et Platon.
C'est la providence divine qui a suscité cette lignée de philosophes, et,

pour finir, Plotin qui, «le premier et le seul», a su dévoiler les secrets des

mystères religieux, objets de cette pia philosophia2^. En ce sens donc,

pour Ficin, la philosophie platonicienne est la seule préparation à

l'Évangile, digne de ce nom, et c'est la raison pour laquelle il se sent
autorisé à attribuer même les mots de l'Évangile à Platon.

Dans le paragraphe suivant de sa préface, Ficin applique ce théorème

général à la situation de son temps. Il dit en effet: «Nous donc,
nous nous sommes efforcés de faire connaître et d'expliquer, chez Platon
et chez Plotin, les Théologiens nommés plus haut, pour que, d'une part
les poètes cessent de ranger d'une manière impie dans leurs fables les

évÈnements et les mystères de la religion, d'autre part que la foule des

Péripatéticiens, c'est-à-dire presque tous les philosophes, soit avertie

24 Cf. J. Hankins, Plato in the Italian Renaissance, vol. I, p. 285-287.
25 Cf. J. Hankins, ibid., vol. II, p. 460-464.



Florence, 1492: réapparaît Plotin 145

qu'il ne faut pas considérer cette religiosité comme des contes de bonne
femme. En effet, le monde presqu'entier, occupé par les Péripatéticiens,
est divisé principalement en deux écoles, les Alexandristes et les Aver-
roïstes. Les premiers pensent que notre intellect est mortel, tandis que
les autres prétendent qu'il est unique: les deux détruisent également le

fondement de toute religion, surtout parce qu'ils semblent nier la divine
providence envers les hommes, et de part et d'autre ils ont trahi leur
Aristote. L'esprit d'Aristote aujourd'hui, peu de gens, mis à part le

sublime Pico, notre compagnon en Platonisme, l'interprètent avec le

même respect qu'autrefois Théophraste, Thémistius, Porphyre, Simpli-
cius, Avicenne, et récemment Pléthon. S'il y en a qui pensent qu'une
impiété aussi répandue et défendue par des esprits si pointus peut être
effacée dans le cœur des hommes par la seule et simple prédication de la

foi, sans aucun doute les faits eux-mêmes rendront évident qu'ils sont
très éloignés de la vérité, il y faut une puissance beaucoup plus grande, à

savoir ou bien des miracles de Dieu reconnus comme tels partout, ou à

défaut une certaine religion philosophique qui pourra persuader les

philosophes bien disposés à l'entendre. De nos jours, la divine providence

se plaît à confirmer ce genre de religiosité par l'autorité et la
raison philosophique, tandis que, au temps fixé, elle confirmera par des

miracles reconnus par toutes les nations le type le plus vrai de religion,
comme ce fut le cas quelquefois autrefois.»

En écrivant ces mots, Ficin nous plonge au cœur de la situation
contemporaine à Florence. Les poètes maltraitent les mystères de la

religion, les Péripatéticiens, comprenez les universitaires de Padoue,

qu'ils soient disciples d'Alexandre d'Aphrodise ou disciples d'Averroès,
ruinent la religion en niant la survie individuelle dans l'au-delà, et
même en trahissant Aristote dont le sens religieux vient d'être révélé au
monde savant au moyen de la traduction latine en 1481 par Ermolao
Barbaro des Paraphrases de Thémistius. La pia philosophia aura raison
des poètes et des Péripatéticiens. Et si quelques prêtres ignorants
s'imaginent que leur prédication dans les églises peut suffire à toucher les

esprits forts et exigeants, ils se trompent. Qu'ils ouvrent les yeux pour
voir que l'athéisme résiste et qu'il faut, pour le combattre, faire appel à la
raison philosophique. Si Dieu le veut, il fera des miracles avec la lecture
de Platon et de Plotin.

Alors Ficin peut conclure sa préface d'une manière allègre, en
disant: «Donc sous la conduite de la divine providence, nous avons
traduit le divin Platon et le grand Plotin. Platon - il parle à Laurent de



146 Florence, 1492: réapparaît Plotin

Médicis - nous te l'avons envoyé il y a longtemps pour que, d'une
certaine façon, il revive en toi, toi celui en qui Cosme a revécu, né de

nouveau, il a grandi comme on pouvait le souhaiter, et maintenant il
fleurit heureusement comme un adulte. Mais Plotin, même si c'est à bon
droit que je te l'enverrais, voici que je n'ai pas besoin de te l'envoyer, car
je le vois qui se hâte lui-même vers ton palais, comme attiré par Platon
lui-même de même que le fer par l'aimant, pour qu'il vive une vie de

bonheur avec son Platon, près de toi, Laurent le Magnifique, unique
patron des Belles-Lettres. Entend donc Plotin qui parle chez toi avec
Platon de tous les mystères de la philosophie mais avant de l'entendre,
lui, il faut écouter Porphyre, son disciple fidèle, qui raconte sa vie, les

mœurs et les faits et gestes du Maître, d'une façon concentrée mais

véridique. Cette Vie de Plotin, notre cher Politiano, ton familier,
homme d'un esprit pointu, pense qu'elle est aussi littéraire que
philosophique, et par conséquent qu'elle te plaira tout à fait. Enfin, non
seulement écoute-les avec bonheur, mais surtout sois tout à fait heureux
dans la vie. Et, très cher Laurent, je te prie, comme tu m'aimes, d'aimer
aussi notre cher Valori, je veux dire Philippe, homme remarquable, qui
étudie la sagesse de Platon et t'aime ardemment.»

L'amour que Valori porte à Laurent et à Marsile, il le prouve en

réglant la dépense du riche manuscrit qu'il a fait confectionner pour le

présenter au Médicis. De nouveau, dans cette finale, Ficin nous montre
Platon et Plotin ne faisant qu'un, ne voulant pas se quitter, mais

prolongeant entre eux une conversation éternelle.
Cette préface si instructive, adressée à Laurent le Magnifique, date

de 1490. Nous savons que Ficin avait travaillé très vite. Commencée en
septembre ou octobre 1484, la traduction de Plotin était achevée le

16 janvier 1486, comme nous l'apprenons d'une lettre écrite le lendemain

à Pier Leoni da Spoleto. Cette rapidité est prodigieuse, et l'on est

tout étonné que Ficin ait pu accomplir une tâche si difficile en si peu de

temps, un an et trois ou quatre mois! Ce record ne peut s'expliquer que

par la grande connaissance que Ficin avait de toute l'œuvre de Plotin
avant même d'en entreprendre la traduction complète. Nous avons
encore conservé ce qui doit être le premier état de son travail, un
manuscrit copié par Lucas Fabiani, son secrétaire, peut-être la mise au

net de l'autographe de Ficin, et qui a dû passer entre les mains de Pico de

la Mirandola puisqu'il a été annoté par lui, le codex Florence, Biblioteca

Nazionale, Conv. soppr. E. 1.2562. Cette copie qui a enregistré l'année
dans laquelle furent traduits la Vie de Plotin et le premier traité, authen-



Florence, 1492: réapparaît Plotin 147

tifle la date de 1484 pour le début du travail26. En comparant cet état du
texte à celui de l'édition définitive, on peut apprendre que, dans les

années qui ont suivi, Ficin a continué à revoir cette traduction pour la

perfectionner, et surtout qu'il a composé alors ses commentaires et ses

annotations. Pour chaque traité, Ficin a placé en tête une analyse de

l'argument et des commentaires sur chaque chapitre. Tout à coup, au
milieu du commentaire sur le traité IV 3, au chapitre 13, Ficin s'arrête et
s'exclame: «On ne peut pas continuer davantage à exposer les traités

comme on l'a fait depuis le début jusqu'ici. En effet, si nous composons
de longs arguments et, bien plus, des commentaires disposés en avant du
texte des chapitres de Plotin, on va se perdre dans les explications, et cet

ouvrage va grandir immensément. Nous nous sommes assez étendus.
Nous avons déjà dit beaucoup. Donc à partir de maintenant il suffira
d'insérer entre les chapitres de Plotin quelques brèves annotations»27.
En effet, j'ai compté. Ficin était parvenu alors à la fin du premier tiers
des Ennéades, et dans l'édition de 1492, nous sommes alors au feuillet
248. Tout le reste va tenir dans les 192 feuillets qui suivent. Si Ficin
n'avait pas réduit le train de son travail, nous aurions eu un volume de

plus de 700 feuillets, alors que nous en avons 440. Résultat: sur les

Ennéades I à III, Ficin a écrit des commentaires, tandis que, sur les

Ennéades IV à VI, il n'a donné que des annotations.
Comme souvent, je crois qu'ici encore Ficin ne nous dit qu'une

partie de la vérité. En effet, nous savons qu'à cette époque, il s'était mis à

traduire d'autres textes néoplatoniciens et à composer le De vita, ou du
moins le troisième livre de cet écrit. Il se détachait donc provisoirement
de Plotin pour élargir sa documentation. En 1488, Ficin composait une
sorte de paraphrase du De mysteriis de Jamblique28. C'est même lui qui a

donné à cet ouvrage ce titre universellement repris depuis, et qui est
doublement trompeur: d'abord parce que ce n'est pas le titre donné par
Jamblique, ensuite parce que l'on ne s'est guère avisé que le mot mys-
teria dans le langage de Ficin ne signifie pas exactement «mystères»,
mais plutôt «théologie païenne», puisque lui-même, dans sa préface,

26 Cf. Marsilio Ficino e il Ritorno di Piatone, Mostra, n° 114, p. 146-147 (S. Gentile),
et A.M. Wolters, «The first Draft of Ficino's Translation of Plotinus», dans: Marsilio
Ficino e il Ritorno di Platone, Studi, vol. I, p. 305-329.

27 Cf. fol. 247v dans l'édition de 1492.
28 Cf. P.O. Kristeller, Supplementum Ficinianum, vol I, p. CXXXII-CXXXIV, et

M. Sicherl, Die Handschriften, Ausgaben und Übersetzungen von Iamblichos De
mysteriis, Berlin 1957, p. 182-188.



148 Florence, 1492: réapparaît Plotin

définit l'objet du livre par ces mots: quid Aegyptii et Assjrii sacerdotes de

religione rebusque divinis senserint. Il traduisait encore deux extraits de

Proclus: le premier tiré du commentaire sur YAlcibiade est relatif à l'âme
et aux démons, le second intitulé De sacrificio et magia est un fragment
d'un traité sur la théurgie, et qui n'est plus connu que par le manuscrit
utilisé par Ficin, l'actuel Vallicellianus F 20, conservé à Rome, et édité

pour la première fois parJoseph Bidez29. En même temps, Ficin ajoutait
à ces travaux une traduction des Sentences de Porphyre 30. Encore deux
traductions suivaient celles-ci, le De somniis de Synésius et le De dae-

monibus de Psellus31, et l'édition des commentaires de Priscianus Lydus
sur Théophraste. Le tout était fini le 15 avril 1488, date à laquelle il
envoie cet ensemble à Laurent de Médicis et à son fils Pierre. Le De

mysteriis de Jamblique devait être adressé à l'autre fils de Laurent, Jean,
le futur pape Léon X, à l'occasion de sa promotion cardinalice, le 9 mars
1489. Tous ces traités, avec quelques autres traductions platoniciennes,
devaient former une superbe édition aldine en 1497. Il est trop évident

que l'appétit de Ficin pour tous ces thèmes néoplatoniciens lui a été

communiqué par les questions soulevées par Plotin.
Mais cette inspiration est encore plus visible pour le troisième livre

du De vita, intitulé «La vie que l'on doit recevoir du ciel»32. Tous ces

auteurs néoplatoniciens qu'il venait de traduire, Ficin les cite à présent
dans ce livre dont l'occasion, nous dit-il, lui a été fournie par le
chapitre 13 de YEnnéade IV 3, l'endroit précis où nous l'avons vu s'arrêter
dans ses commentaires sur Plotin. Les traités 3 à 5 de la quatrième
Ennéade de Plotin, artificiellement découpés en trois parties par
Porphyre, forment en réalité une très longue étude sur les difficultés
relatives à l'âme. Dans les chapitres 12 et 13 du traité IV 3, il s'agit de la
descente des âmes dans les corps, qui résulte d'un attrait irrésistible qui
les pousse à s'incarner dans les corps préparés pour elles par l'Ame
universelle 33. On comprend que ce thème ait arrêté Ficin et l'ait
provoqué à lire d'autres auteurs et à traiter ce problème pour lui-même. Il

29 Cf. P.O. Kristeller, ibid., p. CXXXIV-CXXXV, et J. Bidez, dans: Catalogue des
manuscrits alchimiques grecs, vol. VI, Bruxelles 1928, p. 137-151.

30 Cf. P.O. Kristeller, ibid., p. CXXXV.
31 Cf. P.O. Kristeller, ibid., p. CXXXVI-CXXXVIII et CXXXV.
32 Cf. Marsilio Ficino, Three Books on Life, ed. by C.V. Kaske and J.R. Clark, Bing-

hamton 1989.
33 Cf. «Plotinus», with an English Translation by A.H. Armstrong, Cambridge

(Mass.) 1984, p. 26-31, (Loeb Classical Library).



Florence, 1492: réapparaît Plotin 149

utilise dans son livre tout son savoir antérieur sur la prisca theologia,
Hermès n'est pas loin, et Frances Yates a pu dire que ce traité était tout
autant un commentaire sur YAsclépius hermétique que sur Plotin34.
Pour sa part, André Chastel préfère dire que «Ficin décrit puissamment
l'unité pneumatique du monde sous le ruissellement des influences

planétaires, avec les correspondances et les coïncidences harmonieuses

qui en résultent partout»35. Ce langage quelque peu lyrique traduit
probablement la fièvre joyeuse avec laquelle ce livre a été écrit, puisque
nous apprenons par la préface adressée à Matthias Corvin, le roi de

Hongrie, que tout était fini le 10 juillet 1489. Cinq mois plus tard le livre
sortait des presses d'Antonio Miscomini. Ce devait être l'un des livres le

plus réimprimé et donc le plus lu de Ficin.
Comme vous le voyez, la traduction des Ennéades de Plotin a été

pour Marsile Ficin l'occasion et la cause féconde de beaucoup d'autres

travaux. En effet, non seulement il a produit cette traduction latine qui
sera réimprimée huit fois jusqu'en 1855 - à partir de 1580 elle accompagne

le texte grec, et ce sera toujours le cas jusqu'à l'édition moderne
d'Emile Bréhier en 1924, où le texte grec est suivi pour la première fois
d'une autre traduction que celle de Ficin —, mais encore il a composé un
commentaire et des annotations, en outre il a constitué une petite
sélection de textes néoplatoniciens qui exerceront une grande influence
au XVIe siècle, et il a écrit son livre De vita, trente fois réimprimé. C'est

pourquoi la célébration que vous avez voulu faire aujourd'hui, au-delà
de la seule traduction de Plotin, doit aussi prendre en compte tout cet
ensemble de travaux.

Nous sommes stupéfaits en considérant la quantité, la qualité et la

rapidité du travail exécuté par Marsile Ficin dans ces années 1488—1492.

Le secret de cette extraordinaire fécondité doit être cherché dans les

qualités exceptionnelles de Ficin comme philologue. L'édition critique
de Plotin par Henry/Schwyzer nous a appris que, comme presque tous
les textes anciens, celui de Plotin n'a pas été particulièrement bien
transmis. Les plus anciens manuscrits conservés datent du XIIIe siècle,

et la tradition se divise en trois familles. Or Ficin ne connaissait qu'un
seul manuscrit d'une seule famille. Toute son information venait,
comme nous l'avons dit, du Laurentianus 87,3, témoin certes de bonne

34 Cf. F.A. Yates, Giordano Bruno and the Hermetic Tradition, Chicago 1964,

p. 66.
35 Cf. A. Chastel, Marsile Ficin et l'art, p. 42.



150 Florence, 1492: réapparaît Plotin

qualité de la première famille, mais témoin qui ne dit tout ce qu'il sait

que dans la confrontation à un autre manuscrit, le Parisinusgraecus 1976,

que Ficin n'a pas eu à sa disposition. Ficin ne pouvait donc pas faire un
travail critique à proprement parler. Tout ce qu'il pouvait faire pour
résoudre les difficultés du texte fourni par son manuscrit grec, était de la

divinatio, des conjectures. Sa parfaite connaissance du grec de Platon lui
a permis de proposer très souvent des conjectures excellentes. La petite
édition de la Philosophische Bibliothek par Harder, Theiler, Beutler, que
l'on peut regarder comme une editio variorum,présente, près de cent vingt
fois le nom de Ficin. Cela signifie que chaque fois Ficin a proposé une
lecture digne d'être prise en considération pour l'établissement du texte

grec. Par exemple, c'est grâce à une conjecture de Ficin, affinée par
Kirchhoff que maintenant nous faisons dire à Plotin en Enn. VI 9,9.9

que dans le milieu divin «nous respirons», è|i.7cvéo|aev plutôt que «nous
soufflons l'unité», ëv 7tvéop.ev36, ce qui serait vraiment le monde à

l'envers! Une étude spéciale de ce que le texte de Plotin doit à Ficin est

encore à faire. Une évaluation très partielle faite autrefois par le Père

Festugière démontre la grande qualité des lectures et des traductions de

Ficin 37. La qualité de sa lecture se manifeste également par la division
du texte en chapitres, avec des titres ou des manchettes qui expriment la

progression des idées. Nous devons à Ficin une intelligence de la pensée
de Plotin qui du premier coup a été presque parfaite.

Ce succès est le fruit d'un accord profond que Ficin avait établi avec
ses auteurs favoris. Sans doute, comme institution scolaire, l'Académie a

été «un mythe», comme l'a montré James Hankins, mais le style de vie et
les objets de «l'expérience intérieure» de Ficin étaient aussi ceux de

Platon et de Plotin 38. Il a pratiqué la vie philosophique, nourri qu'il était
des doctrines et des valeurs que les Platoniciens nous ont transmises. Il
n'est que de lire sa correspondance pour s'en persuader. Ficin pensait
comme Érasme qui devait écrire quelques cinquante ans plus tard:
«Bien que partout l'autorité doive être réservée en premier aux Saintes
Écritures, cependant je trouve parfois chez les Anciens ou chez les

Païens des paroles ou des écrits d'une nature si pure, si sainte et si divine,

36 Cf. Plotini Opera, edd. P. Henry et H.-R. Schwyzer, tomus III, Paris 1973,
p. 322.

37 Cf. A.J. Festugière, La philosophie de l'amour de Marsile Ficin, Paris 1941,
p. 149-152, sur la traduction par Ficin de Enn. IV 7.

38 Cf. P.O. Kristeller, Il pensiero filosofico di Marsilio Ficino, Firenze 1953, p. 218—

245.



Florence, 1492: réapparaît Plotin 151

que je ne puis me défendre de croire que quelque pouvoir bienfaisant
guidait leur âme quand ils écrivaient. Et il se peut que l'Esprit du Christ
se soit répandu plus largement que nous ne le croyons généralement.
Plus d'un homme qui ne figure pas dans nos catalogues de saints
devraient y avoir leur place marquée»39. Bien que l'on ait souvent dit
que le tempérament de Marsile Ficin était celui d'un mélancolique, je

trouve pour ma part que Ficin, dans sa communion avec Platon et
Plotin, se révèle comme un philosophe optimiste. Les maximes qu'il
avait fait inscrire sur ses murs en disent long à cet égard : « De bonheur en

bonheur, ainsi va le monde. Sois content du présent. N'attache pas

d'importance à l'argent. Ne désire pas les honneurs. Fuis les excès. Fuis
les affaires. Sois content du présent»40. Laetus in praesens, évidemment
une réminiscence d'Horace41.

Un même esprit rendait Ficin contemporain de Platon et de Plotin.
Comme on le sait, il célébrait le jour anniversaire de la naissance de

Platon, comme Plotin l'avait fait avant lui, en renouvelant une tradition
interrompue depuis 1200 ans. Ensemble, nous aussi, nous célébrons une
naissance, ou plutôt une renaissance. A Florence, en 1492, Plotin est

réapparu, comme une étoile de première grandeur, dans le ciel de la

philosophie. Ce fut l'œuvre de Marsile Ficin. Il y a cinq cents ans.

39 Cf. Opera Omnia Desiderii Erasmi Roterodami, tomus I 3, Amsterdam 1972,

Colloquia, Convivium religiosum, p. 251. 615—620.
40 Cf. Marsilio Ficino, Lettere I, Epistolarum familiarium liber I, a cura S. Gentile,

Firenze 1990, p. 92—93 (Epistola 47 à Francesco Musano).
41 Cf. Horace, Odes II, 16,25.


	Florence, 1492 : réapparaît Plotin

