Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)

Heft: 1-2

Artikel: Florence, 1492 : réapparait Plotin
Autor: Saffrey, Henri Dominique

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761417

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761417
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HENRI DOMINIQUE SAFFREY

Florence, 1492: réapparait Plotin*

Transportons-nous par la pensée a Florence dans le cheeur de I’église du
couvent dominicain, Santa Maria Novella. Levons les yeux et contem-
plons les fresques que Domenico Ghirlandaio vient d’achever. Clest
Giovanni Tornabuoni, 'oncle de Laurent de Médicis, qui a commandé
cette décoration. Dans les diverses scénes de la vie de S. Jean-Baptiste,
que Bernard Berenson qualifiait de «tableaux vivants»!, les figurants
sont des portraits des membres de la famille, les Tornabuoni et les
Médicis, et de leurs amis. Les plus illustres de ces derniers sont réunis
dans un groupe ou1 'on reconnafit Cristoforo Landino, le commentateur
de Dante, Angelo Politiano, le traducteur de ’//zade, un troisi¢eme per-
sonnage dont I'identité est discutée?, et Marsile Ficin, qui vient d’ache-
ver, a ’dge de 57 ans, la traduction de Plotin apres celle de Platon. Une
inscription date le tableau de ’an 1490, «dans lequel, je cite, la cité toute
embellie par sa richesse, ses victoires, ses arts et ses édifices, jouissait
dans I’honneur de I’abondance, de la bonne santé et de la paix»3.
‘Splendide proclamation de la gloire de Florence!

* Une version anglaise de cet article a paru dans Renaissance Quarterly.

! Cf. B. BErensoN, The Italian Painters of the Renaissance, Oxford 1950, p. 105.

2 Cf. Ch. Hork, «Historical Portraits in the <Lives> and in the Frescoes of Giorgio
Vasarin, dans: Giorgio Vasari..., a cura di Gian Carlo Garfagnini, Florence 1985,

p- 324.

* An. MCCCCLXXXX quo pulcherrima ciuitas opibus victoriis artibus aedificiisque
nobili copia salubritate pace perfruebatur.



Florence, 1492: réapparait Plotin 135

Et si, de Santa Maria Novella, nous allons au palais des Médicis dans
la via Larga, nous trouvons Laurent le Magnifique en train de lire la
nouvelle traduction de Plotin dans le manuscrit royal que Philippe
Valori a fait confectionner, 4 ses frais, par Lucas Fabiani qui I’a copié de
sa belle écriture, et enluminer par Attavante avec un grand talent, pour
en faire un exemplaire de présentation digne du méceéne de Marsile
Ficin4. Laurent est si fier et heureux de ’achévement de cette ceuvre,
qu’il décide sur le champ, et pour la premieére fois, de financer la
fabrication, par un procédé barbare venu d’au-dela des monts, I'impri-
merie, de ce livre qu’il fallait diffuser au plus vite. Il faudra presque deux
années pour achever I'impression. Au colophon du livre 7z folio de
442 feuillets, nous lisons: Magnifico sumptu Launrentii Medicis Patriae
Servatoris impressit ex archetypo Antonius Miscominus Florentiae anno 1492
Nonis Maii, ce qui veut dire: «Antonio Miscomini a imprimé ce livre a
Florence sur 'original le 7 mai 1492 grice a la somptueuse générosité de
Laurent de Médicis, Sauveur de la Patrie»®. Hélas, Laurent était mort
juste un mois plus tot, le 8 avril, et il n’a jamais pu tenir dans ses mains ce
livre tant attendu et qui allait étre tant de fois réimprimé.

En Occident, Plotin n’était qu’un nom. Aucun de ses traités n’avait été
traduit au moyen 4ge, les traductions de I’Antiquité étaient perdues, et
c’est 2 Firmicus Maternus, a S. Augustin, 2 Macrobe et aux parties de
Proclus deja vulgarisées, que Plotin devait de n’étre pas totalement
inconnu. Mais on ne savait rien de ses écrits. Or, comme le disait
Vespasiano da Bisticci dans ses Vize: sanza i libri non si poteva fare nulla,
«sans les livres, on ne peut rien faire»®. Précisément, c’est au début du
XVe siecle qu’apparaissent pour la premieére fois en Italie, a2 Florence,
deux manuscrits des Ennéades de Plotin. Sur les bords de I’ Arno vivaient
alors des amoureux de I’Antiquité et, parmi eux, les deux premiers
collectionneurs de manuscrits grecs: Giovanni Aurispa et Palla Strozzi.
Nous savons qu’en 1423, Aurispa était revenu de Constantinople avec
un lot de 238 livres grecs entre autres un manuscrit de Plotin, 'actuel
Laurentianus 87,3, et en 1431, Palla Strozzi, faisant I'inventaire de sa

4 Cf. Marsilio Ficino e il Ritorno di Platone, Mostra, Firenze 1984, no 115, p. 147-150
(S. GENTILE).

5 Cf. ibid., no 116, p. 150-151 (8. GENTILE).

6 Cf. Vespasiano da Bisticcr, Le Vite, ed. critica... di Aulo Greco, Vol. 11, Firenze 1976,
p. 140.



136 Florence, 1492: réapparait Plotin

bibliotheque, enregistrait lui aussi un manuscrit de Plotin, 'actuel Pari-
sinus graecus 1976.

Commencons par ce dernier’. Il est probable que Palla Strozzi
(1372-1462) ait tenu ce manuscrit de Plotin de son maitre grec, Manuel
Chrysoloras, que Coluccio Salutati avait fait venir a Florence en 1397
pour y étre le premier professeur de grec. Aussitot Leonardo Bruni, Pier
Paolo Vergerio et Palla Strozzi se firent ses éleves. Chrysoloras est mort
en 1415, et la majorité de ses livres passerent dans la bibliotheque
Strozzi. En 1434, Strozzi fut exilé de Florence par les Médicis arrivés au
pouvoir, et il vint s’établir 2 Padoue. Avant de mourir en 1462, il avait
légué ses livres au monastére bénédictin de Sainte-Justine. Nous per-
dons de vue la collection de ces manuscrits, qui dort chez les moines
jusqu’au moment ou, au milieu du XVI¢ siecle, elle entre dans la
bibliothéque du cardinal Nicolas Ridolfi, neveu du pape Léon X. On
sait que les livres du cardinal passérent a son parent Piero Strozzi, puis a
la mort de ce dernier au siege de Thionville en 1558, 4 la reine de
France, Catherine de Médicis. Cette derniére circonstance nous expli-
que pourquoi le manuscrit de Plotin est actuellement conservé a Paris
dans la Bibliothe¢que Nationale depuis 1599, sous la cote 1976. Mais,
parce qu’a aucun moment de son histoire ce manuscrit n’est tombé entre
les mains d’un philosophe qui put s’y intéresser, il n’a joué aucun role
dans I'histoire du texte de Plotin avant ’époque moderne. Ce sont les
éditions contemporaines, celle d’Emile Bréhier imparfaitement, et celle
d’Henry-Schwyzer complétement, qui Pont révélé au public savant.

Tout autre a été le sort du second manuscrit®, le Laurentianus 87,3.
Rapporté de Constantinople a Florence par Giovanni Aurispa, il fut
bientdt acheté par le grand collectionneur et homme de lettres florentin
Niccold Niccoli (1364-1437). Mais Niccoli était devant ce livre comme
Pétrarque devant son manuscrit de Platon, il ne savait pas le lire, il ne
pouvait que 'embrasser. Niccoli mourut en 1437, et, comme on le sait,
deux ans plus tard, en 1439, le concile d’'union entre les Grecs et les
Latins se transportait de Ferrare a Florence. Du coup, la curiosité de
quelques-uns pour les livres grecs se transforma en un enthousiasme
général pour la tradition hellénique. Le dernier des philosophes grecs,
Georges Gémiste Pléthon, faisait découvrir aux Occidentaux la géogra-

7 Cf. P. HENRY, Etudes Plotiniennes II, Les manuscrits des Ennéades, Bruxelles 1948,
p. 3-15.

8 Cf. P. HENRy, op. cit., p. 16-36, et: Marsilio Ficino e il Ritorno di Platone, Mostra,
n° 23, p. 31-32 et planche VIII (S. GENTILE).



Florence, 1492: réapparait Plotin 137

phie de Strabon et surtout la philosophie platonicienne. L’archevéque
de Nicée, Bessarion, le futur cardinal, disait 2 qui voulait ’entendre que
la Grece n’avait pas connu de plus grand savant que Pléthon depuis
Plotin®. C’était une maniére de révéler Plotin aux gens du XVe siecle.
Cosme de Médicis, qui gouvernait Florence, ne révait qu’a collectionner
les livres, si bien qu’en 1441 il acheta en bloc les livres de Niccolo
Niccoli, dont le manuscrit de Plotin, pour la bibliothéque du couvent
dominicain de San Marco, qu’il voulait doter de bons livres et ouvrir au
public selon le veeu de Niccoli. Cette année-la, Marsile Ficin avait 8 ans,
mais vingt-deux ans plus tard, en avril 1463, Cosme installait Ficin a
Careggi pour qu’il se consacrit a ’étude de Platon. Déja en septembre
1462, il avait mis a sa disposition les livres platoniciens de San Marco, en
particulier un manuscrit de Platon, 'actuel Laurentianus 85,9, et un
manuscrit de Plotin, peut-étre le Laurentianus 87,3, ou plus probable-
ment sa copie, actuel Parisinus graecus 1816.

En effet, en 1453, Cosme avait pris soin de faire relier par le libraire
Vespasiano da Bisticci son manuscrit de Plotin, et, en aott 1460, il en
avait fait faire une copie par le grec Iohannes Scoutariotes. Si Cosme
avait commandé ce second manuscrit de Plotin, copie du premier,
n’était-ce pas déja dans I’idée de pouvoir disposer d’un second exem-
plaire, sans appauvrir la bibliothéque de San Marco? N’avait-il pas déja
le projet de le remettre &2 Marsile ? Quoi qu’il en soit, nous constatons que
ce second manuscrit n’a jamais appartenu a la bibliothéque de San
Marco. Ce manuscrit de Plotin est actuellement 4 la Bibliothéque
Nationale de Paris, ou il est venu avec la collection Ridolfi, c’est le
Parisinus graecus 1816. 11 parait que 'on y trouve quelques rares correc-
tions attribuées a Ficin dans le Laurentianus, et ’on en tire la conclusion
que Ficin avait déja commencé a lire Plotin dans le Laurentianus avant
1460. En tout cas, c’est dans ce Parisinus que Ficin a étudié Plotin a
diverses étapes de sa vie, ce fut son manuscrit de travail pour sa tra-

duction, comme le Pére Paul Henry I’a prouvé sans contestation pos-
sible 10,

? Cf. G. MErcaTi, Minutie 45, dans: Bessarione 38 (1925) 139, n° 2, reproduit dans:
Opere Minori IV, Citta del Vaticano 1937, p. 173-174; E. Masai, Pléthon et le Platonisme
de Mistra, Paris 1956, p. 385-386; C.M. WoobHOUSE, Gemistos Plethon, Oxford 1986,
p. 34. Toutefois il ne faut pas exagérer I'influence de Pléthon, comme ’a montré J. HANKINS
dans: Plato in the Italian Renaissance, Leiden 1990, vol. II, p. 436-440.

10 Cf. P. HENRY, op. cit., p. 45-62, et P.O. KRISTELLER, «Marsilio Ficino and his Works
after five hundred years», dans: Marsilio Ficino e il Ritorno di Platone, Studi, Firenze
1986, p. 112.



138 Florence, 1492: réapparait Plotin

Henry et Kristeller ont aussi établi que Ficin a travaillé avec d’autres
manuscrits. On sait en effet que Ficin avait copié pour son usage un
florilege de textes de Platon et de Plotin, ce manuscrit est aujourd’hui
conservé a Milan, c’est ' Ambrosianus cod. F 19 sup.!! Ce manuscrit est un
livre de petit format de 239 feuillets, que Ficin considérait comme un livre
de chevet. On y trouve copiés de sa main des extraits de Platon (Phédon,
Timée, Phédre, etc.) et quatre traités de Plotin, qui peuvent étre considérés
justement comme des exégéses des extraits platoniciens précédents, les
traités IV 2 et IV 1, sur ’essence de I’dme, IV 7, sur 'immortalité de I’ame,
et IV 8, sur la descente de ’dme. Ce manuscrit est le jumeau d’un autre
conservé 4 la Biblioteca Riccardiana de Florence, le Riccardianus 92, dans
lequel Ficin a réuni un autre florilege de textes platoniciens relatifs au
Beau et 2 I’Amour!2. De Plotin, on trouve des résumés en latin des traités
16, sur le Beau, et ITI 5, sur I’Amour. On a eu raison de mettre ce manuscrit
en relation avec la rédaction du Commentarium in Convivium, de amore, qui
date de 1469, et il semble que 'on puisse établir un lien analogue entre le
premier florilege et la Zheologia Platonica, de immortalitate animorum, com-
posé entre 1470 et 1474.

Tous ces documents nous livrent déja trois résultats importants. Ces
manuscrits descendent tous du seul Laurentianus 87,3, qui demeure
donc la seule et unique source de Marsile Ficin pour sa connaissance du
texte de Plotin. Ensuite, nous constatons que Ficin a lu et étudié Plotin
tout au long de sa vie, et en tout cas bien avant qu’il n’attaque sa
traduction compléte des Ennéades'3 Enfin, il lisait déja Plotin lorsqu’il
traduisait Platon et qu’il composait ses grands ouvrages, car il a toujours
considéré Plotin comme un interpréte de Platon. Ce faisant, il ne faisait
que prendre au pied de la lettre les mots mémes de Plotin, quand il dit:
«Souvent Platon dit que I’étre, c’est-a-dire 'intellect, c’est I'idée: par
conséquent Platon sait que 'intellect vient du Bien, et I’ame de l'in-
tellect; et ce que nous disons 1a n’est pas nouveau, ni d’aujourd’hui, mais
a été énoncé autrefois, sans étre développé completement, et ce que
nous disons aujourd’hui est une interprétation de ces vieilles doctrines,
qui établit, au moyen des écrits de Platon, que ces opinions sont
anciennes» !4,

11 Cf. P. HENRY, op. cit., p. 37-43, et P.O. KRISTELLER, op. cit., p. 107.

12 Cf. P. O. KRISTELLER, op. cit., p. 98.

13 Cf. A. WorLtERs, «Ficino and Plotinus’ Treatise on Eros», dans: Ficino and Renais-
sance Neoplatonism, Ottawa 1986, p. 189-197.

4 Cf. Protin, Enn. V 1 (10), 8.8-14.



Florence, 1492: réapparait Plotin 139

Que Plotin soit avant tout pour Marsile Ficin le summus interpres de
Platon, c’est ce qu’il veut aussi nous faire comprendre lorsqu’il nous
raconte, dans la préface a sa traduction de Plotin, les circonstances qui
l'ont amené a entreprendre ce gigantesque travail. Cette préface est un
long texte dont je vous présenterai tour a tour les diverses parties, mais
parce que Ihistoire qu’elle rapporte a été trés embellie par son auteur,
elle demande pour chacune de ces parties un commentaire approprié.
Adressée a2 Laurent de Médicis, son mécéne, elle commence évidem-
ment par un éloge de la famille des Médicis. En rappelant ses relations
avec ses insignes bienfaiteurs, Ficin trace aussi un bref récit de sa viel>.
Je traduis le premier paragraphe de ce texte.

«Le grand Cosme, pere de la patrie par décision du sénat, a I’époque
ou se tenait 2 Florence, sous le pontificat d’Eugene IV, le concile entre
les Grecs et les Latins, a souvent assisté aux discussions sur les mysteres
platoniciens menées par le philosophe grec nommé Gémistos, sur-
nommé Pléthon, c’est-a-dire le second Platon. Aussitot inspiré par la
bouche bralante de Pléthon et incité par lui, il congut dans son esprit
sublime une académie, pour la mettre au monde a la premiére occasion
favorable. Ensuite, alors que ce grand Médicis faisait naitre pour ainsi
dire ce beau projet, il me désigna pour cette grande ceuvre, moi le fils de
son médecin préféré, alors que j’étais encore un enfant, et, dans ce but, il
prit soin de mon éducation jour apres jour. De plus, il semploya a2 me
procurer tous les livres grecs, non seulement de Platon, mais aussi de
Plotin. Ensuite, dans ’année 1463, javais 30 ans, il me commanda de
traduire d’abord Hermes Trismégiste, et ensuite Platon. Jai achevé
Hermes en peu de mois, de son vivant, et toujours de son vivant je me
suis mis a Platon. Et, bien qu’il etit aussi désiré Plotin, il ne me demanda
pas explicitement la traduction de Plotin, afin que je ne sois pas écrasé
d’un seul coup par un poids trop lourd. Si grande était I'indulgence de ce
grand homme pour les siens, si grande sa discrétion pour tous. Pour cette
raison, je n’ai pas songé a2 me mettre 4 Plotin, moi qui n’avait pas deviné
sa pensée. Cependant, tant qu’il a vécu sur la terre, Cosme a gardé pour
lui-méme ce désir, mais du haut du ciel il I'a exprimé, ou plutét il I'a
inspiré. En effet, au moment ou j’ai donné Platon a lire aux Latins, 'ame

15 Cf. M.M. BuLLARD, «Marsilio Ficino and the Medici. The inner Dimensions of
Patronage», dans: Christianity and the Renaissance, Syracuse 1990, p. 467-492. Cette
préface est reproduite dans toutes les éditions de la traduction de Ficin jusqu’a celle de
F. CREUZER, Plotini Opera Omnia, Oxonii 1835, Vol. I, p. xvii—xviii.



140 Florence, 1492: réapparait Plotin

héroique de Cosme a poussé, je ne sais comment, 'esprit héroique de
Jean Pico de la Mirandola a venir a Florence, et lui-méme ne savait pas
comment. Lui qui était né 'année méme ou je m’étais mis a Platon, et
qui était venu a Florence le jour méme et presqu’a ’heure méme ou jai
édité Platon, dans I'instant, aprés m’avoir salué, il m’interroge au sujet
de Platon, et moi de lui répondre: <Notre Platon aujourd’hui a franchi
notre seuil.» Lui donc, m’ayant félicité grandement pour cela, aussitot,
au moyen de quelles paroles, je ne sais, et lui non plus, ne m’a pas
seulement suggéré de traduire Plotin, mais m’y a vivement poussé.
Vraiment cela semble la main de Dieu que, au moment ou Platon
renaissait pour ainsi dire, Pico le héros, né sous Saturne dans le Verseau,
signe sous lequel moi aussi je suis né trente ans plus tot, et arrivant a
Florence le jour méme de la parution de notre Platon, m’a révélé d’une
maniére merveilleuse cet ancien souhait au sujet de Plotin du héros
Cosme, qui m’était completement inconnu, mais qui lui avait été révélé
par le ciel.» |

Dans son beau livre, Marsile Ficin et I'art, André Chastell®, et plus
récemment, dans un article brillant, James Hankins!?, ont pu montrer
que ce récit est un véritable roman construit sur quelques faits réels. Les
faits réels, les voici. Sebastiano Gentile a établi que le manuscrit de
Platon, remis par Cosme a Ficin, était venu en Italie avec Pléthon, et
qu’il avait été acquis par Cosme a 'occasion du concile de Ferrare-
Florence en 1438-1439. Ce manuscrit avait cette particularité qu’il était
alors en Italie I'unique manuscrit grec de Platon, qui contenait la col-
lection compleéte des dialogues!8. Les humanistes avaient déja fourni des
traductions partielles de quelques dialogues, mais faute d’un original
grec complet, aucun n’avait pu méme envisager de produire la traduc-
tion de 'ceuvre entiere de Platon. Le manuscrit que Cosme venait
d’acquérir ouvrait la voie a une traduction elle aussi compléte. Conce-
voir cette possibilité, c’était en effet faire le projet d’une «académien,
c’est-a-dire, Plato latinus. Lorsque, tout a la fin de sa vie, Cosme connut
les premiéres traductions de Marsile, il crut avoir trouvé ’homme
providentiel pour la réalisation de ce beau projet, et il lui remit le
manuscrit de Platon en lui commandant de le traduire tout entier. Mais

16 Cf. A. CHASTEL, Marsile Ficin et 'art, Genéve 1954, p. 7-15.

17 Cf. J. Hankins, «Cosimo de” Medici and the <Platonic Academy»», dans: J/IWC7 53
(1990) 144-162.

18 Cf.S. GENTILE, Note sui manoscritti greci di Platone utilizzati da Marsilio Ficinon,
dans: Scritti in Onore di Eugenio Garin, Pisa 1987, p. 51-84.



Florence, 1492: réapparait Plotin 141

— et je crois qu’il faut ajouter cet autre fait a ceux retrouvés par Hankins —
en méme temps que Cosme remettait a Ficin le manuscrit de Platon, il y
joignait un manuscrit de Plotin, comme un instrument de travail utile
pour la traduction de Platon. Longtemps apres, ce geste pouvait étre
compris comme un signe que, dans 'esprit de Cosme, il fallait traduire
ces deux auteurs pour obtenir une véritable «académie». Aussi la coin-
cidence de la venue de Pico a Florence avec la parution du Divus Plato,
et les mots qu’il prononce pour exprimer la conviction commune que
Plotin doit suivre Platon, pouvaient apparaitre aux yeux de Ficin
comme la révélation d’une intention de Cosme, qui lui était restée
cachée. De toutes facons, ce récit romanesque ne pouvait que flatter
amour propre de Laurent le Magnifique.

Vous allez voir que cette méme idée se retrouve d’une maniére
encore plus forte dans une exhortation que Ficin adresse 4 ses auditeurs
dans I'introduction a un cours sur Plotin. En effet, nous savons que
Marsile Ficin a donné des parties de ses commentaires sur Plotin sous la
forme d’un enseignement qu’il tenait dans ’église de Santa Maria degli
Angeli. Deux documents attestent ce fait. D’abord, c’est la lettre du
7 décembre 1487 de '’ Abbé Général des Camaldules au prieur de Santa
Maria degli Angeli pour lui dire sa réaction scandalisée en constatant
que léglise avait été transformée en salle de cours!®, c’est aussi la
dispense accordée le 9 décembre suivant par le Chapitre de la cathé-
drale, qui autorise le chanoine Marsile Ficin a manquer la récitation des
vépres les jours ou il donne ce cours chez les Camaldules?0. Or Ficin a
fait imprimer, en téte de sa traduction de Plotin cette exhortation a ses
auditeurs, 2 laquelle il devait tenir beaucoup?!. Je la traduis pour
vous.

«Pour commencer, vous tous qui venez pour entendre le divin
Plotin, je vous prie de croire que c’est Platon lui-méme parlant par la
bouche de Plotin que vous allez entendre. En effet, que ce soit Platon
qui ait revécu en Plotin (ce que les Pythagoriciens nous accorderont
facilement), ou que ce soit le méme démon qui ait d’abord animé Platon

9 Cf. P.O. KRISTELLER, Supplementum Ficinianum II, Florence 1937, Document
XXXIV, p. 233-234.

20 Cf. Marsilio Ficino e il Ritorno di Platone, Mostra, no 157, p. 187. Ces cours étaient
considérés par les chanoines comme une prédication. En effet la lettre de dispense com-
mence par ces mots: «Viso quam laudabile sit predicare Verbum Dei et quam dominus
Marsilius Ficinus singulis diebus in ecclesia angelorum predicat...»

21 Cf. F. CREUZER, Plotini Opera omnia, Vol. I, p. xi.



142 Florence, 1492: réapparait Plotin

et ensuite Plotin (ce qu'aucun Platonicien ne refusera), de toute fagon
c’est le méme esprit qui souffle par la bouche de Platon et celle de Plotin.
Mais en soufflant chez Platon, il répand un esprit plus fécond, tandis que
chez Plotin il produit un souffle plus majestueux, et pour ne pas dire plus
majestueux, disons simplement non moins majestueux, et quelquefois
presque plus profond. Donc la méme divinité, par la bouche de I'un et
de l'autre, accorde au genre humain des oracles divins, des oracles
dignes de part et d’autre d’un interpréte doué d’une extréme pénétra-
tion, tel que, ici, il s’attache a lever les voiles des représentations, et 1a, il
s’efforce avec beaucoup de soin, tant a traduire partout les significations
les plus cachées qu’a expliquer les expressions trop bréves.

«Souvenez-vous aussi que ce n’est absolument pas avec I'aide de la
sensation, ou bien sous la conduite de la raison humaine, mais grice a un
esprit plus élevé que vous allez pénétrer 'esprit sublime de Plotin. En
effet, pour parler a la maniere de Platon, les autres hommes nous les
appelons dmes raisonnables, tandis que Plotin, lui, nous ’'appelons, non
pas Ame, mais intellect; tous les philosophes de son temps, et surtout les
Platoniciens, le nommaient ainsi. Et puissions-nous, pour pénétrer les
mysteres de cet auteur, bénéficier de I'aide de Porphyre, ou d’Eusto-
chius, ou de Proclus, qui ont possédé et commenté les traités de Plotin.
Cependant jespere — chose encore bien meilleure — que 'aide de Dieu
ne manquera pas a Marsile Ficin pour traduire et commenter les divins
traités de Plotin. Eh bien, désormais, sous cette protection du ciel,
mettons-nous A notre tour a traduire le premier traité de Plotin et a
I'exposer bri¢vement au moyen d’un argument, puis les autres traités a la
suite. Et vous, croyez que c’est Platon lui-méme, en parlant de Plotin,
qui s’exprime en disant: Celui-ci est mon fils bien-aimé, dans lequel je
me complais totalement, écoutez-le.»

Vous aurez reconnu dans cette derniére phrase une citation de
I’Evangile selon S. Matthieu, rapportant la parole de Dieu le Pére dans
I’épisode de la Transfiguration de Jésus?2. Ficin la transpose pour expri-
mer les rapports de Platon et de Plotin. Ce procédé a semblé passer la
mesure au bon luthérien qu’était Friedrich Creuzer qui, dans son édition
de Plotin en 1835, a reproduit ce texte, mais en substituant a la derniére
phrase une autre citation que I'on rencontre au moins deux fois dans
Pceuvre de Ficin, tirée de ’Odyssée o Homere, présentant le devin
Tirésias, dit: «Lui seul est sage, les autres voltigent comme des

22 Cf. Evangile selon S. Matthieu 17,5.



Florence, 1492: réapparait Plotin 143

ombres» 23, Ce faisant, je crois que le grand Creuzer se privait de voir une
chose essentielle: en traduisant Platon et Plotin, Ficin était persuadé
d’accomplir une ceuvre de rénovation spirituelle et chrétienne. Pour lui,
Platon et Plotin étaient une praeparatio evangelica. 11 le dit clairement
dans la suite de la préface a la traduction de Plotin, mais avant de venira
ce nouveau point, je voudrais vous faire remarquer que, dans le texte
cité, Ficin vient aussi de décrire comment il concoit son rdle de tra-
ducteur. De méme que Platon et Plotin ont été inspirés par un démon
qui leur faisait proférer des oracles, de méme aussi Ficin n’entreprend de
traduire qu’«avec I'aide de Dieu» et «sous la protection du ciel.» Et, dans
le cas de Platon, il s’attachera a dévoiler ce qu’il a caché dans les mythes,
dans le cas de Plotin, a élucider le sens des opinions et a décrypter les
expressions brachylogiques. Autrement dit, Ficin a bien vu que, chez
Platon, la difficulté réside dans l’allegorle des mythes, chez Plotin, dans
le style prégnant du discours.

Reprenons maintenant la lecture du deuxiéme paragraphe de la
préface de Marsile Ficin. Il venait de montrer que la providence divine
avait conduit toute son entreprise, il va en donner la raison. Il dit donc:
«Malis puisque nous avons mis en cause la providence divine dans notre
tiche de philosophe, il vaut la peine de 'examiner plus longuement. En
vérité, on ne doit pas penser qu’il soit possible d’attirer progressivement
et de conduire jusqu’au bout les esprits aigus et, d’une certaine facon,
philosophes des hommes 4 la parfaite religion par aucun autre appat que
celui de la philosophie. En effet, les esprits aigus s’en remettent, en
majorité, a la seule raison, et quand ils la recoivent d’un philosophe
religieux, admettent volontiers et vite qu’il existe une religiosité. Et une
fois qu’ils y ont gouté, ils passent plus facilement 2 une forme meilleure
de religion, qui rentre dans le genre commun. C’est pourquoi ce n’est pas
sans un dessein de la providence, a savoir appeler a elle-méme d’une
facon merveilleuse tous les hommes selon la capacité de chacun, qu’il
est arrivé qu’une certaine sorte de philosophie religieuse est née autre-
fois, et chez les Perses avec Zoroastre, et chez les Egyptiens avec Her-
mes, en accord 'un avec Pautre, qu’ensuite elle a été en nourrice chez les
Thraces avec Orphée et Aglaophemus, qu’elle a été adolescente avec
Pythagore chez les Grecs et les Italiens, et qu’enfin elle a atteint sa
maturité 2 Athénes avec le divin Platon. L’usage antique des Théolo-
giens était de cacher les mystéres divins, soit sous les nombres et les

23 Odyssée, X,495, et CREUZER, p. xi.



144 Florence, 1492: réapparait Plotin

figures mathématiques, soit sous les fictions poétiques, afin qu’ils ne
risquent pas de devenir accessibles au premier venu. Plotin enfin a
enlevé les voiles de la théologie, le premier et le seul, comme Porphyre
et Proclus en témoignent, il a pénétré d’une facon divine les secrets des
Anciens, mais 4 cause d’une incroyable concision d’expression, de la
richesse des opinions et de la profondeur de la signification, il réclame,
non seulement une traduction littérale, mais aussi des commentai-
res. »

Dans ce beau texte, Ficin argumente sur I'utilité, qui plus est, la
nécessité de la philosophie, ou plus exactement de la pia philosophia, la
philosophie religieuse, pour 'annonce de I’Evangile. Pour cela, il se
réfere a4 la notion néoplatonicienne du primum in aliquo genere. Selon
cette théorie, les especes dans le genre sont les membres d’une série, qui
forment une hiérarchie ayant 4 son sommet un premier qui est a la fois
cause et principe de tous les degrés?4. En appliquant cette structure a la
notion de religion, on arrive a cette conclusion que la religion chré-
tienne est au sommet du genre religion en général, et que les esprits
philosophiques peuvent étre conduits 4 remonter de cette religion en
général, ou religiosité, a la religion supréme et chrétienne, par 'inter-
médiaire de la pia philosophia, appelée aussi prisca philosophia, 1a philo-
sophie des Anciens, qui elle-méme s’est incarnée successivement dans
les personnages de Zoroastre, Hermés, Orphée, Pythagore et Platon.
C’est la providence divine qui a suscité cette lignée de philosophes, et,
pour finir, Plotin qui, «le premier et le seul», a su dévoiler les secrets des
mysteres religieux, objets de cette pia philosophia®>. En ce sens donc,
pour Ficin, la philosophie platonicienne est la seule préparation a
I’Evangile, digne de ce nom, et c’est la raison pour laquelle il se sent
autorisé 4 attribuer méme les mots de I’Evangile 4 Platon.

Dans le paragraphe suivant de sa préface, Ficin applique ce théo-
réme général a la situation de son temps. Il dit en effet: «Nous donc,
nous nous sommes efforcés de faire connaitre et d’expliquer, chez Platon
et chez Plotin, les Théologiens nommés plus haut, pour que, d’une part
les poetes cessent de ranger d’une maniére impie dans leurs fables les
évEnements et les mysteres de la religion, d’autre part que la foule des
Péripatéticiens, c’est-a-dire presque tous les philosophes, soit avertie

24 Cf. J. Hankins, Plato in the Italian Renaissance, vol. I, p. 285-287.
% Cf. J. Hankins, ibid., vol. II, p. 460-464.



Florence, 1492: réapparait Plotin 145

qu’il ne faut pas considérer cette religiosité comme des contes de bonne
femme. En effet, le monde presqu’entier, occupé par les Péripatéticiens,
est divisé principalement en deux écoles, les Alexandristes et les Aver-
roistes. Les premiers pensent que notre intellect est mortel, tandis que
les autres prétendent qu’il est unique: les deux détruisent également le
fondement de toute religion, surtout parce qu’ils semblent nier la divine
providence envers les hommes, et de part et d’autre ils ont trahi leur
Aristote. L’esprit d’Aristote aujourd’hui, peu de gens, mis a part le
sublime Pico, notre compagnon en Platonisme, I'interprétent avec le
méme respect qu’autrefois Théophraste, Thémistius, Porphyre, Simpli-
cius, Avicenne, et récemment Pléthon. S’il y en a qui pensent qu’une
impiété aussi répandue et défendue par des esprits si pointus peut étre
effacée dans le coeur des hommes par la seule et simple prédication de la
foi, sans aucun doute les faits eux-mémes rendront évident qu’ils sont
trés éloignés de la vérité, il y faut une puissance beaucoup plus grande, a
savoir ou bien des miracles de Dieu reconnus comme tels partout, ou a
défaut une certaine religion philosophique qui pourra persuader les
philosophes bien disposés a I'’entendre. De nos jours, la divine provi-
dence se plait 4 confirmer ce genre de religiosité par l'autorité et la
raison philosophique, tandis que, au temps fixé, elle confirmera par des
miracles reconnus par toutes les nations le type le plus vrai de religion,
comme ce fut le cas quelquefois autrefois.»

En écrivant ces mots, Ficin nous plonge au cceur de la situation
contemporaine a4 Florence. Les poétes maltraitent les mysteres de la
religion, les Péripatéticiens, comprenez les universitaires de Padoue,
qu’ils soient disciples d’Alexandre d’Aphrodise ou disciples d’Averrogs,
ruinent la religion en niant la survie individuelle dans 'au-dela, et
méme en trahissant Aristote dont le sens religieux vient d’étre révélé au
monde savant au moyen de la traduction latine en 1481 par Ermolao
Barbaro des Paraphrases de Thémistius. La pia philosophia aura raison
des poetes et des Péripatéticiens. Et si quelques prétres ignorants s’ima-
ginent que leur prédication dans les églises peut suffire 4 toucher les
esprits forts et exigeants, ils se trompent. Qu’ils ouvrent les yeux pour
voir que 'athéisme résiste et qu’il faut, pour le combattre, faire appel 2 la
raison philosophique. Si Dieu le veut, il fera des miracles avec la lecture
de Platon et de Plotin.

Alors Ficin peut conclure sa préface d’'une maniere allegre, en
disant: «Donc sous la conduite de la divine providence, nous avons
traduit le divin Platon et le grand Plotin. Platon — il parle a Laurent de



146 Florence, 1492: réapparait Plotin

Médicis — nous te 'avons envoyé il y a longtemps pour que, d’une
certaine fagon, il .revive en toi, toi celui en qui Cosme a revécu, né de
nouveau, il a grandi comme on pouvait le souhaiter, et maintenant il
fleurit heureusement comme un adulte. Mais Plotin, méme si c’est 2 bon
droit que je te enverrais, voici que je n’ai pas besoin de te 'envoyer, car
je le vois qui se hite lui-méme vers ton palais, comme attiré par Platon
lui-méme de méme que le fer par aimant, pour qu’il vive une vie de
bonheur avec son Platon, prés de toi, Laurent le Magnifique, unique
patron des Belles-Lettres. Entend donc Plotin qui parle chez toi avec
Platon de tous les mystéres de la philosophie mais avant de 'entendre,
lui, il faut écouter Porphyre, son disciple fideéle, qui raconte sa vie, les
meeurs et les faits et gestes du Maitre, d’une fagon concentrée mais
véridique. Cette Vie de Plotin, notre cher Politiano, ton familier,
homme d’un esprit pointu, pense qu’elle est aussi littéraire que philo-
sophique, et par conséquent qu’elle te plaira tout a fait. Enfin, non
seulement écoute-les avec bonheur, mais surtout sois tout a fait heureux
dans la vie. Et, tres cher Laurent, je te prie, comme tu m’aimes, d’aimer
aussi notre cher Valori, je veux dire Philippe, homme remarquable, qui
étudie la sagesse de Platon et t'aime ardemment.»

L’amour que Valori porte a Laurent et 2 Marsile, il le prouve en
réglant la dépense du riche manuscrit qu’il a fait confectionner pour le
présenter au Médicis. De nouveau, dans cette finale, Ficin nous montre
Platon et Plotin ne faisant qu’un, ne voulant pas se quitter, mais pro-
longeant entre eux une conversation éternelle.

Cette préface si instructive, adressée a Laurent le Magnifique, date
de 1490. Nous savons que Ficin avait travaillé trés vite. Commencée en
septembre ou octobre 1484, la traduction de Plotin était achevée le
16 janvier 1486, comme nous I'apprenons d’une lettre écrite le lende-
main a Pier Leoni da Spoleto. Cette rapidité est prodigieuse, et I'on est
tout étonné que Ficin ait pu accomplir une tiche si difficile en si peu de
temps, un an et trois ou quatre mois! Ce record ne peut s’expliquer que
par la grande connaissance que Ficin avait de toute I'’ccuvre de Plotin
avant méme d’en entreprendre la traduction compléte. Nous avons
encore conservé ce qui doit étre le premier état de son travail, un
manuscrit copié par Lucas Fabiani, son secrétaire, peut-étre la mise au
net de 'autographe de Ficin, et qui a di passer entre les mains de Picode
la Mirandola puisqu’il a été annoté par lui, le codex Florence, Biblioteca
Nazionale, Cony. soppr. E. 1.2562. Cette copie qui a enregistré 'année
dans laquelle furent traduits la V7e de Plotin et le premier traité, authen-



Florence, 1492: réapparait Plotin 147

tifie la date de 1484 pour le début du travail26. En comparant cet état du
texte a celui de I'édition définitive, on peut apprendre que, dans les
années qui ont suivi, Ficin a continué a revoir cette traduction pour la
perfectionner, et surtout qu’il a composé alors ses commentaires et ses
annotations. Pour chaque traité, Ficin a placé en téte une analyse de
Pargument et des commentaires sur chaque chapitre. Tout a coup, au
milieu du commentaire sur le traité IV 3, au chapitre 13, Ficin s’arréte et
s'exclame: «On ne peut pas continuer davantage 4 exposer les traités
comme on I’a fait depuis le début jusqu’ici. En effet, si nous composons
de longs arguments et, bien plus, des commentaires disposés en avant du
texte des chapitres de Plotin, on va se perdre dans les explications, et cet
ouvrage va grandir immensément. Nous nous sommes assez étendus.
Nous avons déja dit beaucoup. Donc a partir de maintenant il suffira
d’insérer entre les chapitres de Plotin quelques bréves annotations»?’.
En effet, yai compté. Ficin était parvenu alors a la fin du premier tiers
des Ennéades, et dans I’édition de 1492, nous sommes alors au feuillet
248. Tout le reste va tenir dans les 192 feuillets qui suivent. Si Ficin
n’avait pas réduit le train de son travail, nous aurions eu un volume de
plus de 700 feuillets, alors que nous en avons 440. Résultat: sur les
Ennéades 1 a 111, Ficin a écrit des commentaires, tandis que, sur les
Ennéades IV a VI, il n’a donné que des annotations.

Comme souvent, je crois qu’ici encore Ficin ne nous dit qu’une
partie de la vérité. En effet, nous savons qu’a cette époque, il s’était mis a
traduire d’autres textes néoplatoniciens et 2 composer le De vita, ou du
moins le troisi¢me livre de cet écrit. Il se détachait donc provisoirement
de Plotin pour élargir sa documentation. En 1488, Ficin composait une
sorte de paraphrase du De mysteriis de Jamblique ?8. C’est méme lui quia
donné a cet ouvrage ce titre universellement repris depuis, et qui est
doublement trompeur: d’abord parce que ce n’est pas le titre donné par
Jamblique, ensuite parce que I'on ne s’est guere avisé que le mot mys-
teria dans le langage de Ficin ne signifie pas exactement «mystéres»,
mais plutdt «théologie paiennex, puisque lui-méme, dans sa préface,

26 Cf. Marsilio Ficino e il Ritorno di Platone, Mostra, n° 114, p. 146-147 (S. GENTILE),
et A.M. WorLters, «The first Draft of Ficino’s Translation of Plotinus», dans: Marsilio
Ficino e il Ritorno di Platone, Studi, vol. I, p. 305-329.

27 Cf. fol. 247v dans 1’édition de 1492.

28 Cf. P.O. KRISTELLER, Supplementum Ficinianum, vol I, p. CXXXII-CXXXIV, et
M. Sicuerr, Die Handschriften, Ausgaben und Ubersetzungen von Iamblichos De mys-
teriis, Berlin 1957, p. 182-188.



148 Florence, 1492: réapparait Plotin

définit 'objet du livre par ces mots: guid Aegyptii et Assyrii sacerdotes de
religione rebusque divinis senserint. 1l traduisait encore deux extraits de
Proclus: le premier tiré du commentaire sur ' A/cibiade est relatif a 'dme
et aux démons, le second intitulé De sacrificio et magia est un fragment
d’un traité sur la théurgie, et qui n’est plus connu que par le manuscrit
utilisé par Ficin, I'actuel Vallicellianus F 20, conservé a Rome, et édité
pour la premiére fois par Joseph Bidez2?. En méme temps, Ficin ajoutait
A ces travaux une traduction des Senzences de Porphyre30. Encore deux
traductions suivaient celles-ci, le De somniis de Synésius et le De dae-
montbus de Psellus3!, et 'édition des commentaires de Priscianus Lydus
sur Théophraste. Le tout était fini le 15 avril 1488, date a laquelle il
envoie cet ensemble 4 Laurent de Médicis et a son fils Pierre. Le De
mysteriis de Jamblique devait étre adressé a 'autre fils de Laurent, Jean,
le futur pape Léon X, a 'occasion de sa promotion cardinalice, le 9 mars
1489. Tous ces traités, avec quelques autres traductions platoniciennes,
devaient former une superbe édition aldine en 1497. Il est trop évident
que lappétit de Ficin pour tous ces thémes néoplatoniciens lui a été
communiqué par les questions soulevées par Plotin.

Mais cette inspiration est encore plus visible pour le troisieme livre
du De vita, intitulé «La vie que 'on doit recevoir du ciel»32. Tous ces
auteurs néoplatoniciens qu’il venait de traduire, Ficin les cite a présent
dans ce livre dont 'occasion, nous dit-il, lui a été fournie par le cha-
pitre 13 de 'Ennéade IV 3, I'endroit précis ou nous 'avons vu s’arréter
dans ses commentaires sur Plotin. Les traités 3 4 5 de la quatri¢tme
Ennéade de Plotin, artificiellement découpés en trois parties par Por-
phyre, forment en réalité une trés longue étude sur les difficultés rela-
tives 4 ’dme. Dans les chapitres 12 et 13 du traité IV 3, il s’agit de la
descente des 4mes dans les corps, qui résulte d’un attrait irrésistible qui
les pousse a s’incarner dans les corps préparés pour elles par ' Ame
universelle 33. On comprend que ce theme ait arrété Ficin et 'ait pro-
voqué a lire d’autres auteurs et a traiter ce probléme pour lui-méme. I1

2 Cf. P.O. KRISTELLER, ibid., p. CXXXIV-CXXXYV, et ]. BIDEz, dans: Catalogue des
manuscrits alchimiques grecs, vol. VI, Bruxelles 1928, p. 137-151. '

3% Cf. P.O. KRISTELLER, ibid., p. CXXXV.

31 Cf. P.O. KRISTELLER, ibid., p. CXXXVI-CXXXVIII et CXXXV.

32 Cf. Marsilio Ficino, Three Books on Life, ed. by C.V. Kaske and J.R. Clark, Bing-
hamton 1989.

3 Cf. «Plotinus», with an English Translation by A.H. ArmstrRONG, Cambridge
(Mass.) 1984, p. 26-31, (Loeb Classical Library).



Florence, 1492: réapparait Plotin 149

utilise dans son livre tout son savoir antérieur sur la prisca theologia,
Hermes n’est pas loin, et Frances Yates a pu dire que ce traité était tout
autant un commentaire sur ’Asc/épius hermétique que sur Plotin34.
Pour sa part, André Chastel préfere dire que «Ficin décrit puissamment
Punité pneumatique du monde sous le ruissellement des influences
planétaires, avec les correspondances et les coincidences harmonieuses
qui en résultent partout» 3. Ce langage quelque peu lyrique traduit
probablement la fievre joyeuse avec laquelle ce livre a été écrit, puisque
nous apprenons par la préface adressée 2 Matthias Corvin, le roi de
Hongrie, que tout était fini le 10 juillet 1489. Cing mois plus tard le livre
sortait des presses d’ Antonio Miscomini. Ce devait étre 'un des livres le
plus réimprimé et donc le plus lu de Ficin.

Comme vous le voyez, la traduction des Ennéades de Plotin a été
pour Marsile Ficin 'occasion et la cause féconde de beaucoup d’autres
travaux. En effet, non seulement il a produit cette traduction latine qui
sera réimprimée huit fois jusqu’en 1855 — a partir de 1580 elle accom-
pagne le texte grec, et ce sera toujours le cas jusqu’a I’édition moderne
d’Emile Bréhier en 1924, ou le texte grec est suivi pour la premiére fois
d’une autre traduction que celle de Ficin —, mais encore il a composé un
commentaire et des annotations, en outre il a constitué une petite
sélection de textes néoplatoniciens qui exerceront une grande influence
au X VIe siecle, et il a écrit son livre De viza, trente fois réimprimé. Clest
pourquoi la célébration que vous avez voulu faire aujourd’hui, au-dela
de la seule traduction de Plotin, doit aussi prendre en compte tout cet
ensemble de travaux.

Nous sommes stupéfaits en considérant la quantité, la qualité et la
rapidité du travail exécuté par Marsile Ficin dans ces années 1488-1492.
Le secret de cette extraordinaire fécondité doit étre cherché dans les
qualités exceptionnelles de Ficin comme philologue. L’édition critique
de Plotin par Henry/Schwyzer nous a appris que, comme presque tous
les textes anciens, celui de Plotin n’a pas été particulierement bien
transmis. Les plus anciens manuscrits conservés datent du XIII¢ siecle,
et la tradition se divise en trois familles. Or Ficin ne connaissait qu’un
seul manuscrit d’une seule famille. Toute son information venait,
comme nous 'avons dit, du Laurentianus 87,3, témoin certes de bonne

3 Cf. FA. Yarss, Giordano Bruno and the Hermetic Tradition, Chicago 1964,
p- 66.

3 Cf. A. CHASTEL, Marsile Ficin et l'art, p. 42.



150 Florence, 1492: réapparait Plotin

qualité de la premiére famille, mais témoin qui ne dit tout ce qu’il sait
que dans la confrontation a un autre manuscrit, le Parisinus graecus 1976,
que Ficin n’a pas eu a sa disposition. Ficin ne pouvait donc pas faire un
travail critique a4 proprement parler. Tout ce qu’il pouvait faire pour
résoudre les difficultés du texte fourni par son manuscrit grec, était de la
divinatio, des conjectures. Sa parfaite connaissance du grec de Platon lui
a permis de proposer trés souvent des conjectures excellentes. La petite
édition de la Philosophische Bibliothek par Harder, Theiler, Beutler, que
I'on peut regarder comme une editio variorum,présente pres de cent vingt
fois le nom de Ficin. Cela signifie que chaque fois Ficin a proposé une
lecture digne d’étre prise en considération pour I’établissement du texte
grec. Par exemple, c’est grice a une conjecture de Ficin, affinée par
Kirchhoff que maintenant nous faisons dire 4 Plotin en Ewnn. VI 9,9.9
que dans le milieu divin «nous respirons», ENTVEONEV plutdt que «nous
soufflons I'unité», v mvéouev3®, ce qui serait vraiment le monde 2
I'envers! Une étude spéciale de ce que le texte de Plotin doit a Ficin est
encore 2 faire. Une évaluation trés partielle faite autrefois par le Pere
Festugiére démontre la grande qualité des lectures et des traductions de
Ficin37. La qualité de sa lecture se manifeste également par la division
du texte en chapitres, avec des titres ou des manchettes qui expriment la
progression des idées. Nous devons a Ficin une intelligence de la pensée
de Plotin qui du premier coup a été presque parfaite.

Ce succes est le fruit d’'un accord profond que Ficin avait établi avec
ses auteurs favoris. Sans doute, comme institution scolaire, I’ Académie a
été «un mythe», comme I’a montré James Hankins, mais le style de vie et
les objets de «l’expérience intérieure» de Ficin étaient aussi ceux de
Platon et de Plotin38. Il a pratiqué la vie philosophique, nourri qu’il était
des doctrines et des valeurs que les Platoniciens nous ont transmises. 11
n’est que de lire sa correspondance pour s’en persuader. Ficin pensait
comme Erasme qui devait écrire quelques cinquante ans plus tard:
«Bien que partout I'autorité doive étre réservée en premier aux Saintes
Ecritures, cependant je trouve parfois chez les Anciens ou chez les
Paiens des paroles ou des écrits d’une nature si pure, si sainte et si divine,

% Cf. Plotini Opera, edd. P. Henry et H.-R. Schwyzer, tomus III, Paris 1973,
p. 322.

37 Cf. A.J. FEsTUGIERE, La philosophie de 'amour de Marsile Ficin, Paris 1941,
p- 149152, sur la traduction par Ficin de Enn. IV 7.

38 Cf. P.O. KRISTELLER, Il pensiero filosofico di Marsilio Ficino, Firenze 1953, p. 218-
245,



Florence, 1492: réapparait Plotin 151

que je ne puis me défendre de croire que quelque pouvoir bienfaisant
guidait leur 4me quand ils écrivaient. Et il se peut que ’Esprit du Christ
se soit répandu plus largement que nous ne le croyons généralement.
Plus d'un homme qui ne figure pas dans nos catalogues de saints
devraient y avoir leur place marquée»3?. Bien que 'on ait souvent dit
que le tempérament de Marsile Ficin était celui d’'un mélancolique, je
trouve pour ma part que Ficin, dans sa communion avec Platon et
Plotin, se révele comme un philosophe optimiste. Les maximes qu’il
avait fait inscrire sur ses murs en disent long 2 cet égard: «De bonheur en
bonheur, ainsi va le monde. Sois content du présent. N’attache pas
d’importance a I'argent. Ne désire pas les honneurs. Fuis les exces. Fuis
les affaires. Sois content du présent»40. Laetus in praesens, évidemment
une réminiscence d’Horace4!.

Un méme esprit rendait Ficin contemporain de Platon et de Plotin.
Comme on le sait, il célébrait le jour anniversaire de la naissance de
Platon, comme Plotin I’avait fait avant lui, en renouvelant une tradition
interrompue depuis 1200 ans. Ensemble, nous aussi, nous célébrons une
naissance, ou plutét une renaissance. A Florence, en 1492, Plotin est
réapparu, comme une étoile de premiére grandeur, dans le ciel de la
philosophie. Ce fut ’ceuvre de Marsile Ficin. Il y a cinq cents ans.

3 Cf. Opera Omnia Desiderii Erasmi Roterodami, tomus I 3, Amsterdam 1972,
Colloquia, Convivium religiosum, p. 251. 615-620. '

40 Cf. Marsilio FiciNo, Lettere I, Epistolarum familiarium liber I, a cura S. Gentile,
Firenze 1990, p. 92-93 (Epistola 47 a Francesco Musano).

41 Cf. Horacg, Odes 11, 16,25.



	Florence, 1492 : réapparaît Plotin

