Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)

Heft: 1-2

Artikel: Predigt als "ministerium Verbi"
Autor: Herzog, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761416

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761416
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Urs HErzZOG

Predigt als «ministerium Verbi»

1. «Ministerium Verbin. Zur Theologie der Predigt

Als die Verkiindigung des Wortes Gottes in der Zeit ist die Predigt
primir und im letzten Rede, die sich den andern, profanen und auch
geistlichen Redeformen nicht zuzihlen 1i8t. Wieviel Gemeinsames sie
mit diesen immer teilen mag und wie sehr sie im Lauf der Geschichte
ihnen so oder anders sich angleicht, von ihrem kirchlich-theologischen
Selbstverstindnis her ist die christliche Predigt jenseits jeder Menschen-
rede eine Angelegenheit reiner Geister eher als von Menschen. Johan-
nes Chrysostomus, der Kirchenlehrer und Schutzpatron der Prediger,
spricht von «einer Titigkeit, welche die Vollkommenheit eines Engels
erfordert» (De sacerdotio V1,1); im 16. Jahrhundert nennt sie der Jesuit
G. Scherer unumwunden ein «Englisch Werckn.

Die Gemeinsamkeit zwischen profaner und sakraler Rede, «Kan-
zelredenr, ist unschwer auszumachen. Es ist die ganze Rhetorik, Rhetorik
‘'verstanden im weitesten Sinne des Wortes. Beidemal, auf dem Forum
wie von der Kanzel herab, versucht einer, mit sprachlich-psychagogi-
schen Mitteln seine Absicht bei einem Publikum durchzusetzen. Mit
Augustinus — und zugleich mit Cicero — formuliert, es geht hier wie dort
um den Versuch, den Horer zu belehren (docere), zu ergotzen (delectare)
und schlieBlich ihn zu bewegen und zu rithren (movere, flectere): «... ut
doceat, ut delectet, ut flectat» (De doctrina christiana X11,27). Das ist der
Blick von auBen, mit dem der Vergleich beim Formalen und AufBeren
bleibt. Die alles entscheidende Differenz im Innern und mithin das, was



Predigt als «ministerium Verbi» 119

~die Predigt, bei all ihrer rhetorischen Veranstaltung, iiber alle Rhetorik

hinaus zu einem «Englisch Werck» macht, entzieht sich ihm. Sie auf
Rhetorisch-Literarisches (eine unter andern «literarischen Gebrauchs-
formen») und grundsitzlich auf nichts als 6ffentliche «Kommunika-
tion» zu reduzieren heillt, zur christlichen Predigt in ihrer jeweiligen
Gestalt ebenso wie in ihren geschichtlichen Ausfaltungen einen nihe-
ren, intimen Zugang sich im voraus zu vereiteln.

Die Predigt, die paulinisch sich als Verkiindigung des Wortes Gottes
versteht, bleibt an dieses, das ewige Wort, das in Jesus Christus Fleisch
angenommen hat (Joh 1,14), gebunden, oder sie gibt ihre Sendung preis.
Lost sich diese Bindung, wird die Grenze tiberschritten — hin zur
Belehrung, zur Erbauung und zu so vielem noch, was «schén und gut»
und sehr wohl niitzlich sein mag, aber nicht linger Predigt ist im
strikten, emphatischen Sinne. Nur dem Glauben sichtbar, ist Christus
als das Wort Gottes leibhaftig das Wort, in dem Gott selber sich offen-
bart, in menschlicher Sprache in die Welt sich ausspricht. Dieses weih-
nichtlich-pfingstliche Heilsereignis ist der ganze Inhalt des Evangeli-
ums. Dieses Ereignis zu verkiinden und unter Umstinden es auch mit
dem Martyrium zu bezeugen, nichts mehr und nichts minder ist dem
Apostel und jeder christlichen Verkiindigung nach ihm aufgetragen.
Paulus, den ein Theologe des Barock als das «Formular aller rechtge-
schaffnen Prediger» riihmen wird, will darum nicht sich selber predi-
gen, sondern einzig Christus, den Herrn (2 Kor 4,5). Nichts anderes darf
er kennen als ihn, «Jesus Christus, und zwar den Gekreuzigten» (1 Kor
2,2). Im Dienste des Herrn nennt sich der Apostel einen «Gesandten»
(«Fiir Christus kommen wir als Gesandte, so dafl Gott durch uns pre-
digt», 2 Kor 5,20). In solcher Gesandtschaft, solchem Dienst am Wort
(ministerium Verbi), ist seine Bestimmung reine, durch nichts Eigenes
noch anderes getriibbte Durchgabe und Medialitit bis zum duBersten.
«Indem der Gesandte so fiir Christus aufruft, predigt Gott durch ihn.
Des Gesandten Wort ist also Gottes Wort und Christi Wort»
(H. Schlier).

So zu reden, «daB3 Gott durch uns predigt» — was vielleicht Engeln
gegeben wire, ist fiir menschliche (rhetorische) Begriffe die bare
Unméglichkeit. Denkbar, dem Glauben denkbar ist solche Rede einzig
kraft des «Geistes, der aus Gott stammt» (1 Kor 2,12), des pfingstlichen
Geistes, der in Feuerzungen tiber der ersten Kirche sich ausbreitet.
Anders, ohne diesen bleibend zugesagten Beistand von oben (Joh
14,26), miiBite der Prediger verstummen, an seinem Amte verzweifelt.



120 Predigt als «ministerium Verbi»

Er mag, wie die Predigtlehrer ihn anweisen, mit Gebet, rhetorischem
Geschick und aller erdenklichen Theologie und Wissenschaft sich gerii-
stet haben, der Hilfe des Geistes entblof3t, vom géttlichen «inneren
Lehrer» (Augustinus) verlassen, ist seiner Predigt das Entscheidende
versagt. Wie gelehrt und wie glanzvoll beredt auch immer, bleibt sie
doch «Lufftrede», eitler flatus vocis.

Auch das Geschift des Rhetors erschopft sich nicht in der Kunst und
Bravour der Rede. Sofern sein stirkstes Argument niamlich darin
besteht, dafl er untadelig, mit Aristoteles und Quintilian zu reden, ein
vir bonus ist ({nstitutio oratoria 5,12,9), geniigt bloBe Rhetorik nicht. Vom
Prediger aber wird, ungleich viel mehr, gefordert, dal’ er seine Botschaft
exemplarisch auch lebe. Auf die Blitter der Worte haben die Friichte der
Werke zu folgen, denn: «daz eine ist 4n daz ander to6t» (Walther von der
Vogelweide, L 7,15). « Alles muB} predigen», verlangt der Heilige Bona-
ventura. « Wie die Stimme sich ganz ausspricht, so muf3 alles, was in
einem Prediger ist, sich hingeben. Sein Leben, sein Lebensunterhalt,
sein Heim, seine Kleidung, alles mul} predigen» (Opera 1X,538).

Es ist Gott, der in der Predigt spricht, wihrend der Prediger idea-
liter nur Mittel ist, dient und zulift, dal3 «Gottes Wort in Menschen-
mund» (H. Schlier) laut werde, fiir immer und aller Welt (Ps 19,5; Rom
10,18). Damit sind Inhalt, Form und Wert der Predigt bereits be-
stimmt.

Inhalt ist das in Christus offenbarte Wort Gottes. Und das verbot-
gener Weise immer und selbst dann noch, wenn nur unzulinglich und
von Peripherem gesprochen wird. Was an der Predigt Form ist, ihre
Sprache, der Stil, der Vortrag auf der Kanzel, alles untersteht dem einen
Gedanken des Dienstes (ministerium), der Verdemiitigung (bumilitas)
und jener Einfalt (simplicitas), die das Evangelium (Mt 10,16) segnet.
Der Predigtlehre des Heiligen Augustinus ist es zu danken, wenn die
einfache, rhetorisch «verdemiitigte» Rede — der «sermo humilis»
(E. Auerbach) — als Ideal und stindiges Korrektiv die christliche Pre-
digt wihrend Jahrhunderten begleiten wird. Sermo humilis meint, dal3
jene von der heidnischen Antike ausgearbeitete Kunst der Rede, deren
Schiiler und groBer Meister Augustinus war, vom Platz der Herrscherin,
der regina artium, auf den der Dienerin riickt. In der Predigt kommt nun
der Weisheit (sapientia) der Vortritt zu; Beredsamkeit (eloguentia) hat ihr
wie eine bescheiden dienende Magd auf dem FuBle zu folgen (tanquam
inseparabilis famula) und niemals sich vorzudringen (De doctrina christi-
ana IV,0). Gespreiztes und Geziertes, alles Hochtrabende und was



Predigt als «ministerium Verbi» 121

immer «hoch herein fladderen» mochte (G. Scherer), ist der Predigt
verderblich. «Red-Kunst» einzig um der Kunst willen ist auf der Kanzel
ein Argernis. Denn sie «bliht auf» (1 Kor 4,18) und dient nicht, dem
Wort Gottes so wenig wie der Gemeinde, und das Brot des Wortes, das
dieser dringend auszuteilen wire, wird frevelhaft vergeudet. Indem die
Lehrer der alten Kirche die Predigt so mit dem Sakrament des Altares,
den eucharistischen Gaben von Brot und Wein, vergleichen, beweisen
sie deren allerh6échste Wertschitzung.

Der Prediger richtet sich an den Horer, der die Verkiindigung im
Herzen aufnehmen, behalten und befolgen soll. Von einem leeren
dulleren Horen unterscheidet die Schrift jenes innere, «herzliche», das
im eigenen Leben praktisch wird. « H6rt das Wort nicht nur an, sondern
handelt danach» (Jak 1,22). Wer aber das Gehorte tut und so, als ein
Jactor verbi, in Wahrheit zum Horer des Wortes wird, der 140t es, im
Sinne des Simann-Gleichnisses, «hundertfach Frucht» (Lk 8,8) brin-
gen. Dieses innere Gehor, diese ungeteilte Prisenz mit «herze unde
oren», wird der Gemeinde stets von neuem angemahnt. «Bereitet eure
Gehor vand Hertzen zur Auffmercksamkeit» ist eine fast stereotype
Wendung bei der Eréffnung der Predigt. Das Horen, das fruchtlos im
AuBeren bleibt, hat vielerlei Gestalt. Eine ist das Interesse, das iiber
einen moglichst geistreich-kunstvollen Vortrag nicht hinausgeht. Thm
ist die Predigt Schaustellung, eine neben andern Formen hoherer
Unterhaltung: das «spectacle», das La Bruyere beschreibt (De /a chaire,
1) und Johannes Chrysostomus lingst gegeif3elt hat: «... nicht um tiber
den Inhalt der Rede, sondern iiber das Ansehen der Prediger zu richten,
sitzen die Zuhorer da.» Bei solchem MiBlbrauch aber droht ganz anders
die Predigt dem Horer zum Gericht zu werden. Am gehorsamen inne-
ren Horen des Wortes Gottes lesen die Theologen bis ins 17. und
18. Jahrhundert ein «Zeichen der Pridestination» ab. Wo dieses schwin-
det, sehen sie die Gefahr des ewigen Verderbens wachsen. Als Beweis
dient ihnen die Schrift, und darin keine Stelle so sehr wie das Herren-
wort Joh 8,47: « Wer aus Gott ist, hort Gottes Wort.» Es hingegen nicht
zu horen, ein Prediger der Barockzeit sagt, «das Wort Gottes verachten,
verabsaumen, auff die Seiten setzen, ist ein Zaichen Reprobationis, daf3
der Mensch von Gottes Angesicht ewig verworffen seye.»

Mit dem Prediger spricht von der Kanzel das gottliche Wort zu den
Glaubigen. Im Glauben bewahrt und befolgt, wird es zur Antwort des
Geschopfes an seinen Schopfer und Erloser so, dafl sich ereignet, was
bei Jesaja verheiBlen steht: Aus Gott je ausgegangen, wird sein Wort nur



122 Predigt als «ministerium Verbi»

in Fiille wiederkehren. «Es kehrt nicht leer zu mir zuriick, sondern
bewirkt, was ich will, und erreicht all das, wozu ich es ausgesandt habe»
(Jes 55,11).

Das ewige Wort, dem, in der Predigt verkiindet, die Antwort des
Menschen folgt — so, aber erst so verstanden, ist es weit jenseits des
modisch herrschenden Jargons theologisch tief begriindet, vom «Ge-
sprach» und der « Kommunikation» christlicher Predigt zu reden.

Il. Formen der Predigt

Das Amt des Predigers, urspriinglich und lange Zeit allein dem Bischof
vorbehalten, wird kirchlich-staatlich, im Laufe der frithen Neuzeit auch
stadtisch (in detaillierten «Pridikantenordnungen») geregelt. Die Wei-
sungen kénnen sich ebenso auf Inhalt, Form und Vortrag der Predigt,
deren Vorbereitung, Hiufigkeit, Dauer oder Stil, beziehen, wie sie auch
die Amtsfithrung und den Lebenswandel des Predigers betreffen. Ob
nur auswendig zu predigen sei, wird beispielsweise bestimmt; ob der
Ausschank von Wein fiir einen Prediger sich schicke, ist eine mogliche
Frage.

Zu predigen ist das Recht und die Pflicht des geweihten Klerikers
und bleibt den Laien in der Regel verboten. Und mochte zu Zeiten der
theologische Bildungsstand der Priester noch so unzureichend sein, mit
der Laienpredigt fiirchtete die Kirche, nicht ohne Grund, den Einzug
von Schwarmgeistern, Ketzern und Sektierern. Die Frau schweigt in der
Kirche ohnehin. Predigt sie doch einmal, wie das wenige grofle Cha-
rismatikerinnen tun (Hildegard von Bingen), bestitigt die Ausnahme
nur die geltende Regel des Apostels (1 Kor 14,34).

Der Horer seinerseits wird, nach Konfession verschieden, auf den
sonn- und festtiglichen Predigtbesuch verpflichtet. Damit ist die kirch-
liche Verkiindigung religiose Unterweisung und Belehrung und ineins
stets auch ein Mittel gesellschaftlicher und staatlicher Disziplinierung.

Die friitheste Verordnung stammt aus der Regierungszeit Karls des
GroB3en, ein Erla3 vom Jahre 789. Darin wird generell auf die Reinheit
der Unterweisung gedrungen (alles Unkanonische und Erdichtete ist in
der Predigt zu meiden). Inhaltlich werden die Glaubens- und die Sit-
tenlehre als die beiden Bereiche bestimmt, in denen zu predigen ist. Von
Gott, seiner Natur und seinen Eigenschaften, von der Menschwerdung,
dem Leben und Leiden des Herrn und von der Auferstehung der Toten



Predigt als «ministerium Verbi» 123

zu handeln, ist Aufgabe der Glaubenspredigt, wihrend die Belehrung
im Sittlichen zum einen um Laster und Siinde («Todstinde», peccatum
mortale), zam andern um die Liebe Gottes und des Nichsten, um Glaube
und Hoffnung und um die Tugenden und die heilswirksamen guten
Werke geht.

Als Weitergabe (paradosis) der Offenbarung Gottes in seinem Wort
an die Kirche — die ersten Gemeinden, endlich alle Vélker des Erd-
kreises — ist christliche Verkiindigung von ihrem Ursprung her Lehre
des Glaubens und der Sitte. Eingebettet in den Gottesdienst der Kirche,
ist sie Lehre des Glaubens im Auslegen der Schrift, in der gelehrten,
dem jeweiligen Publikum «akkommodierten» Deutung einzelner Stel-
len und Worte (Perikopen). Zur sittlichen Belehrung wird sie als ein
Ausmiinzen dieses Glaubens in den geschichtlich sich wandelnden, aus
dem alten Glauben immer neu zu praktizierenden Alltag hinein. Hier,
in der thematischen Predigt (Sermo), droht dem offenbarten Wort als
dem ersten und einzigen Grund aller Verkiindigung das Verstummen in
fromm verbrimter Moral und, exemplarisch in der Predigt des aufge-
klirten 18. und des 19. Jahrhunderts, in schierer biirgerlicher Wohlan-
stindigkeit — dort, in der Schriftpredigt (Homilie), liegt anders die
Gefahr in jeder Form von Hermetik, falscher Mystik und falscher scho-
lastischer Wissenschaft, die sich selber gentigen, statt dal3 sie dienten,
nur demiitiger Dienst wiren am Wort und an der Gemeinde.

Die Predigt hat sich herabzulassen. In Anlehnung an Jes 60,8 ver-
gleichen sich die Prediger den Wolken. «Ist das Wort Gottes ein frucht-
barer Regen oder Schnee, so ist der Prediger die Wolcken, aus welcher
dieser Regen und Schnee herabfallet in die Ohren und Hertzen des
Menschen» (C. Purselt). Wer predigt und dem Fassungsvermogen sei-
ner Horer entgegenkommt, macht sich «die Fiile des Geistes» notwen-
dig staubig. Der Heilige Franziskus hat darum gewuf3t und sich doch,
gegen schweren inneren Widerstand, fiir die Predigt und nicht fiir die
einsame reine Kontemplation entschieden (Bonaventura, Vita maior,
XII) und, geschichtlich unabsehbar folgenreich, den Orden der Min-
derbriider zur Volks- und breitesten Missionspredigt bestimmt. Solche
Herablassung und evangelische Einfalt im sermo humilis meint alles
andere als den toten Staub eitler Wissenschaft, nicht platten Biedersinn
noch rhetorisches Spektakel, nichts, womit die Predigt sich als ein
«Englisch Werck» aufgibt.

Der enorme Reichtum, in dem die Predigt geschichtlich erscheint,
kann typologisch sehr verschieden geordnet werden. Notwendig 4n-



124 Predigt als «ministerium Verbi»

dern sich das Genus, die Form, die Stilhohe und der gesamte Habitus
der Rede mit der kirchlichen, aber auch der profanen Epoche, mit dem
Ort (Stadt, Hof, Land, Kloster, Schule, Konventikel...), mit dem Publi-
kum, seiner GréBe und Zusammensetzung (Klerus, Laien, Erwachsene,
Kinder) und mit dem wechselnden Zweck und AnlaB. «Allen alles zu
werdeny, die Devise tiber dem Apostolat des Heiligen Paulus (1 Kor
9,22) steht ebensogut iiber den zweitausend Jahren christlicher Verkiin-
digung.

Innerhalb des liturgisch-kirchlichen Lebens formen sich unter-
schiedliche, teilweise fest geprigte Typen aus. Zum Beispiel die Predigt
im Advent, frither eine Fastenzeit, die auf Weihnachten und den weih-
nichtlichen Festkreis vorbereitet, wie entsprechend die Fastenpredigt
als BuBlpredigt und als Siinden-, mittelalterlich auch als Sakramenten-
lehre zur Passionswoche und auf Ostern hinfihrt. Die 6sterliche Predigt
ist festlich gestimmt, heiter und oftmals ausgelassen bis zum Argernis.
Im Kirchenjahr ist es die hohe «Zeit zu lachen» (Koh 3,4), Anlal3 der
lustigen Ostermirlein und des sprichwortlichen «risus paschalis», des
alten Ostergelidchters innerhalb und auBBerhalb der Kirche. Die Zeit der
Trauer, die «Creutz-Schul Christi» (ein Predigttitel von 1738), ist um.
Von Italien ausgehend, kommt es im hohen und spiten Mittelalter zum
Brauch, wihrend der vierzigtigigen Fastenzeit wo moglich tiglich und
mit Vorliebe in thematisch geschlossenen Reihen (Quadragesimalia) za
predigen.

Ein eigenes Genre stellt die Heiligenpredigt dar, die mit Luther
protestantischerseits endet, um im gegenreformatorischen und barok-
ken Katholizismus nur umso triumphaler fortzuleben. Die Marienpre-
digt, Feier, Preis und Meditation der zahlreichen Marienfeste, bildet
eine ganze reiche Welt fiir sich.

Mit bestimmten Sonn- und Feiertagen haben sich gewisse Predigt-
sujets fest verbunden, einzelne grundlegende Punkte, auf welche die
Kirche jedes Jahr von neuem eingehen wollte. An Sexagesima, dem
zweiten Sonntag der Vorfastenzeit, kommen, im Anschluf an das Evan-
gelium des Tages (Lk 8,4-15), die Belange des heiligen Predigtamtes
und implizit oder offen denn auch die des Horers zur Sprache. Predigt-
lehre (Homiletik) in nuce, ist diese Auslegung des lukanischen Simann-
Gleichnisses jeweils als propideutischer Eingang in den Raum der
fastenzeitlichen Verkiindigung gedacht. In der Neujahrspredigt und an
Martini, da das alte Wirtschaftsjahr schlie3t und die Dienstboten wech-
seln, bietet sich die Gelegenheit, den Stinden und Berufen, einem nach



Predigt als «ministerium Verbi» 125

dem andern, die Pflichten und Versiumnisse in Erinnerung zu rufen.
Damit wird — mag sich doch «niemand mit dem jenigen Stand und
Ehren-Staffel vergniigen lassen, in welchen ithn GOtt und die Natur
gesetzt hat» (C. Purselt, 1702) — die gesellschaftliche Ordnung, als ein
natirlich-tibernatiirlicher Ordo theologisch begriindet, weiterhin gefe-
stigt. In dieser Sitten- und Stindepredigt ist darum mehr als in jeder
andern Form kirchlicher Verkiindigung deren gesellschaftlicher und
politischer Gehalt mit Hinden zu greifen.

Die Predigt hat ihren «Sitz im Leben» auch insofern, als sie sowohl
alles private als auch offentliche Geschehen von Belang in ihren geist-
lich-theologischen Horizont stellt, es bedenkt und deutet und, wenn es
anders vergessen und verloren bliebe, tiberhaupt erst zur Sprache bringt.
Buchstiblich von der Wiege bis zur Bahre fithrt diese Begleitung durchs
Leben des Gliaubigen: Die Predigt unterrichtet (docere), erhebt, ist fest-
liche Feier und trostet (delectare), lockt, dringt und droht, wo sie Gefahr
sieht (movere, flectere). Bevor sie von den verschiedenen sikularen
Instanzen in dieser Aufgabe mehr und mehr abgeldst wurde, war christ-
liche Predigt — was immer sie daneben und iiber dem allem noch sein
mochte, wie oft auch unzulinglich und vollends versagend — Lebens-
hilfe in einem kaum zu iiberschitzenden Grade. Was die Offentlichkeit
bewegt, fiirstliche Hochzeiten, Kronungen, die Wahl des stidtischen
Rates, Kriege und Friedensschliisse, Teuerung, Brand und Wassernot,
die groBen Pestziige, alles ist, solange der Glaube an eine giitige Vor-
sehung besteht, Zeichen und Sprache, worin Gott offenbar wird. «Er
redet leise, meist im Sduseln des Windes, aber er redet auch gewaltig,
harte Ohren aufzusprengen. Und wenn er laut redet iiber Berg und Tal,
dann zittert Berg und Tal, und das blasse Menschenkind schweigt in
tiefem Schauer; es weil3, wer redet» (Jeremias Gotthelf, Die Wassernot
im Emmental). An den Gelegenheitspredigten (sermones casuales) ist es,
diese Rede des Hochsten auszulegen und dem Gewissen einzuschirfen,
nicht zuletzt aber auch, sie festzuhalten. Da diese Ansprachen, selbst
eine «Miusepredigt» vom Jahre 1661, hiufig in wohlfeilen Einzeldruk-
ken erschienen, sind sie, von ihrem Zweck als Seelsorge einmal abge-
sehen, Zeugnisse, deren Quellenwert fiir die historische Erforschung
der «Mentalititen» mehr noch als der Fakten heute erst langsam gese-
hen wird.



126 Predigt als «ministerium Verbi»

11, Zur Geschichte der Predigt

Zum Vortrag von der Kanzel bestimmit, ist die «laute Verkiindigung»
der Predigt (von lat. praedicare, ahd. predigbn) tiber Jahrhunderte hin
nahezu ausschlieBlich in Versionen iiberliefert, die der gesprochenen
Rede bestenfalls sehr nahekommen. Oft ist die Rede nur zu erahnen und
mitunter auch dies nicht mehr. Das heil3t, geschichtlich zurtickverfol-
gen 1408t sich eigentlich nicht die Predigt als Kanzelrede, wie sie gehal-
ten wurde, sondern einzig die Predigt-Literatur.

Der Prediger kann den Text redigiert und ausdriicklich autorisiert
haben. Vielfach sind es andere, die sein Werk sammeln, bearbeiten und
keineswegs authentisch verdffentlichen. Abschrift und Druck der Pre-
digt dienen der privaten Lektiire. Sie werden im klosterlichen Konvent
und in der Familie auch vorgelesen. Hauptsichlich aber ist die Predigt-
sammlung (Homiliar, Postille) an jene unerfahrenen, wenig gebildeten
und zeitlich tberforderten Priester adressiert, die darin Anregung
suchen, sich frei bedienen oder die fremde Predigt gar zur eigenen
machen sollen. Das alles zum Arger vieler Predigtlehrer. Augustinus hat
solchen «frommen Raub» in Schutz genommen (De doctrina christiana
IV,62). In seinem Sinne werden unter Karl d. Gr. selbst die Bischofe
verpflichtet, zur Verbesserung der Predigt sich Sammlungen patristi-
scher Homilien anzuschaffen. Anders werden die armen «Postillenrei-
ter» vielfach mit Spott und Hohn iiberzogen, und es gilt als «Zeichen
einer sehr ungelehrten Armuth, wann einer der predigen soll, all seine
Geschicklichkeit aull den Postillen, Sermonen, Predigten, Aulllegun-
gen herauf3 klaubt und zusammen flickt» (J. Drexel). Auf dem Markt
erscheinen Predigten, oft mit groBtem Erfolg (Abraham a Sancta Clara),
in die Formen des Traktats und der Andacht umgesetzt.

Die deutsche Predigt, die bis ins 12. Jahrhundert nur in spirlichsten
Zeugnissen bruchstiickhaft oder blof3 indirekt als Reflex in geistlicher
Dichtung zu fassen ist, steht anfangs und fiir lange Zeit vor dem Pro-
blem der Ubersetzung und allmihlichen Ubernahme. Das immense Gut
patristischer Tradition (Ambrosius, Augustinus, Gregor d. Gr., Hier-
onymus...) ist zum Zweck der Mission und der ersten, einfachsten
Glaubenslehre in die ungefiige eigene Rede miihevoll aufzunehmen, in
eine Sprache, einen Geist heiB3t das und eine Bildwelt, denen die theo-
logisch-rhetorische Kultur dieser Erbschaft tief fremd ist. Eine Aufgabe
fiir Jahrhunderte, stellt so die Ausbildung der volkssprachlichen Predigt
eine Schule deutscher Prosa dar, und nicht zuletzt ihr verdankt sich auch



Predigt als «ministerium Verbi» 127

die spitere Kunst dieser Prosa. Latein ist das Idiom der Kirche, ihrer
Theologie und aller Lehre und Bildung bis weit in die Neuzeit hinein.
Auf der Kanzel jedoch ist gleichsam stammelnd und stindig auf die
Gefahr der Ungenauigkeit und des Miflverstindnisses hin deutsch (r#-
Stica theotisca lingua) zu reden. «Verstet ir min tiutsche», vergewissert
sich auch noch Berthold von Regensburg im spiteren 13. Jahrhundert
immer wieder. Denn nur zu gut weil} er um das Gefille zwischen den
Sprachen. «Wan (denn) wir haben vil wort in der latine, diu wir in
tiutsche niemer 4z kiinnen gelegen wan (es sei denn) mit gar vil umbe-
rede: wir sin in latinischer spriche gar riche und haben vil rede mit
kurzen worten begriffen, di man in tiutscher sprache vil muoz gereden.»
Die lateinische Kloster- wie die Schulpredigt, der scholastisch-gelehrte
Sermon des Hoch- und Spitmittelalters (Albertus Magnus, Thomas von
Aquin, Bonaventura, Nikolaus Lyra), ist dieser Not enthoben.

Aus dem 11. Jahrhundert haben sich Teile deutscher Predigtsamm-
lungen erhalten. Das erste geschlossene Corpus, das Speculum ecclesiae
aus Benediktbeuren, datiert erst vom mittleren 12. Jahrhundert: siebzig
schlichte, nach lateinischen Vorlagen gefertigte Musterpredigten, in
denen jenes naturkundliche, legendarische und mythologische Beiwerk,
das schon bald iippig gedeihen und wuchern wird, eine diskrete Zutat
ist.

Bis ins 13. Jahrhundert bleibt alles Vorspiel. Dann aber, mit den
beiden Bettel- und Predigerorden der Dominikaner und der Franziska-
ner, nimmt die Predigttitigkeit in der ganzen Kirche einen ungeahnten,
bereits den Zeitgenossen fast unglaublichen Aufschwung. Vom Geist
des heiligen Bernhard von Clairvaux geleitet, geht stiller die Predigt der
Zisterzienser in diesem epochalen Aufbruch mit. Sie ist zu studieren am
Beispiel des St. Georgener Predigers, einer Sammlung von 39 Anspra-
chen, die jene «kint» betreuen, «die unser herre in cloestern haty.
Frauen- oder Minnerkloster kénnen gemeint sein; die weitere Aus-
strahlung in die Welt der Laien verrit die handschriftliche Uberliefe-
rung. Uber das klosterliche Leben wird belehrt, tiber Askese, Gebet,
Betrachtung (beschowede) und Heiligung. Im ganzen stellt dieses Pre-
digtwerk aus der zweiten Hilfte des 13. Jahrhunderts ein Dokument
zisterziensischer Spiritualitit dar, wie es urspriinglicher und reiner das
ganze deutsche Mittelalter nicht kennt.

Mit Berthold von Regensburg (um 1210-1272), der als beriihmter
Wanderprediger in halb Europa titig ist, der in Stidten und an Hoéfen,
«in silvis et campis» vor Hunderten und vielen Tausenden die Kanzel



128 Predigt als «ministerium Verbi»

besteigt, mit diesem Mann aus dem Orden der Minderbrider wird
erstmals eine Predigergestalt biographisch-literarisch plastisch. In sei-
nem deutschen Predigtwerk, das sich zum Teil an geistliche Frauen,
hauptsichlich aber ans Volk und alle sozialen Stinde richtet, tritt mit
jedem Wort ein Temperament hervor, das — in seiner Vitalitit, mit der
Bitterkeit des Witzes, zumal aber mit seiner Strenge, seinen Hirten und
Grobheiten — vollig einzig ist. Eine groBartige und zugleich erschrek-
kende Monotonie regiert im Ganzen dieser Predigt, die nichts so sehr ist
wie Sitten- und Gerichtspredigt, Lasterschelte, Mahnung zu Beichte
und Bufle. Die Gerechtigkeit hat das Wort; vom gnidigen Gott mogen
andere reden. Die theologische Lehre, die im grofleren lateinischen Teil
des Bertholdschen Werkes durchaus prisent ist, tritt hier, fast als wire
sie Luxus, ginzlich zuriick. Stinde und Laster, Geiz (gitikeit) und Hab-
gier, die als das dimonische Grundiibel der Zeit, der Zeit des stiddtischen
Geldes und seiner Macht, gesehen werden, alles tritt in der Diagnose
wie in der geforderten Remedur real hervor, die Welt (der Siinde)
bekommt Farbe und Zeichnung. Von der Homilie, die sich in Ruhe tiber
die Schrift beugt, weit entfernt, ruft, eifert und droht in dieser Franzis-
kanerpredigt einer wie in prophetischem Auftrag.

Dagegen nun und grundverschieden die Predigt der deutschen
Mystik, die sich den hohen «lesemeistern» des Dominikanerordens
verdankt: eine Sphire subtilster und sublimster Spekulation, kreisend
um das eine, letzte Ziel einer Erfahrung Gottes in der #nio mystica. Dem
Hochsten, das jeden Begriff transzendiert, soll doch in der Vernunft (per
intelligentiam) begegnet werden. Ein Corpus dominikanischer Predig-
ten von der Mitte des 14. Jahrhunderts hebt in seinem Titel, Paradisus
animae intelligentis, ab auf den Gegensatz zwischen dieser spekulativen
Mystik der Dominikaner und der seraphisch-affektiven der Franziska-
ner. Bei allen Differenzen zwischen den dreien, fiir Meister Eckhart
(1260-1327), Johannes Tauler (1300-1361) und Heinrich Seuse (1295-
1366), den «geistlichen Minnesinger» (W. Scherer), 1463t im mystischen
Aufstieg die «verniinftige Seele» die «liebende» unter sich. Nicht «min-
ne» ist die oberste Seelenkraft — «es ist bekenntnisse (Erkenntnis),
sprechin die predigere (die Dominikaner), und haben wor». Doch so
oder anders gedacht, die mystische «vereinunge» bleibt ein Gnadenge-
schehen und ist niemals zu l6sen von der «abegescheidenheit» (ein Wort
Eckharts), in der die Seele alles Fremden und Eigenen «ledig» wird.
Was «unaussprechlich» ist, zu sagen und es in den Frauenkl6stern des
Ordens verstindlich zu machen, diese Paradoxie im Grunde forciert die



Predigt als «ministerium Verbi» 129

Rede an die Grenzen der gegebenen, in philosophisch-theologischer
Tradition und dlterer Mystik (Mechthild von Magdeburg) auch vorge-
gebenen Sprache und zwingt sie, diese mit den Mitteln der Neu- und
Umprigung, der Abstraktion, der Dynamisierung und Verfeinerung
unerhort auszuweiten. Kiinftigem Denken, christlicher Spiritualitit
und bald auch der weltlichen Gesittung eine Eréffnung ohnegleichen,
ist die Predigt der Mystiker in der Geschichte der Sprache, des Denkens,
Fiihlens und nicht zuletzt der Dichtung in deutscher Sprache einer der
eminenten Augenblicke. Auch so bewihren sich diese «lesemeister»
zugleich als «lebemeister».

Je nach Konfession wechselt die Beurteilung der Verkiindigung im
15. Jahrhundert. Sicher aber handelt es sich nicht um jenen einzigen
Niedergang, der in Martin Luther endlich den Richter gefunden hitte.
Die disparate Fiille des Uberlieferten — hier der scholastische Sermon,
dort der burleske Kanzelschwank, Buf3-, Volks- und Wanderpredigten,
die konziliaren Reformpredigten und gleichzeitig die billige AblaBkri-
merei —, die widerspriichlichsten damaligen Zeugnisse zur homileti-
schen Praxis, auch zum Bildungsstand des Klerus, die hohe Zahl der
Predigtdrucke, die hiufige Einrichtung stidtischer Pridikaturen, alles
legt grofte Zuriickhaltung nahe. Wo es um das Bildlose schlechthin
geht, ist das Bild mit Bildern auszutreiben, «bild mit bilden ustribeny,
heifBlt die paradoxe mystische Forderung. Anders hilt es die volkstiim-
liche Predigt mit dem Bild und jeder méglichen Verbildlichung. Johann
Geiler von Kaysersberg (1445-1510), der humanistisch gelehrte, hoch-
geschitzte StraBburger Miinsterprediger, nimmt das Briillen eines Lo-
wen, der 1507 in der Stadt zur Schau gestellt wird, zum Anlaf fiir einen
eigenen «emblematisch»-allegorischen Predigtzyklus. Derartige Bin-
dung ans Bild und alles Sinnliche ist dieser Zeit gemif3; daB3 sie drum in
jedem Fall zur torichten «Lachpredigt» (Lichtenberg) fithren miifite,
heif3t das nicht. Aufs Ganze gesehen, mit einem hervorragenden Ken-
ner der Materie: «Es herrscht da nicht nur, wie es vorhandene Uber-
sichten vorspiegeln, 6de Breite, blutleere Dogmatik und forcierte Rhe-
torik, kurzum <«Verfall>» (K. Ruh).

Martin Luther (1483-1546), von dem sich rund 2000 Predigten,
meist Nachschriften, erhalten haben, bindet sich ausschlieBlich ans
offenbarte Wort: «Nihil nisi Christus praedicandus.» Nur von Christus
hat die Predigt zu reden. Indem er manche Predigttradition verabschie-
det — die Reformation fithrt auch das Schisma christlicher Verkiindi-
gung herauf —, schlie3t Luther mit dieser radikalen Riickbesinnung auf



130 Predigt als «ministerium Verbi»

Christus als das einzige Subjekt, den einzigen Gegenstand und das
Grundmal jeder. Predigt zugleich an bei den groBen Predigern und
Predigtlehrern der Kirche.

Weder ist die Gemeinde das Subjekt, das in der Kanzelrede sich
ausspriche (Schleiermachers romantische Konzeption), noch ist es der
Prediger, vielmehr tritt, «von oben herab gegeben», Gottes Wort an
beide heran, um mit und an ihnen zu handeln. Will er sein heiliges Amt
nicht veruntreuen, dient der Prediger und ist blofes «Riistzeug», im
Dienst am Wort zutiefst enteignet. Luther: «Ich kome nicht in die
Seelen der Menschen, so mich héren, Ich ernewere auch nicht der
Menschen Seel und Hertzen. Gott aber, Der das Predigen eingesatzt und
mir das Wort gegeben hat, wil durchs Wort, welchs Er durch mich als
seinen Riistzeug Predigen lef3t, wircken, den heiligen Geist geben, der
Menschen Hertzen erleuchten und ernewern.» Christus ist der Gegen-
stand der Predigt, und zwar so sehr der einzige (solus Christus), daf3
alles, was in der Predigt nicht ihn erscheinen li3t, MiB3brauch ist:
unerheblich oder doch nur getriibter, schwacher Abglanz. Wenn aber
Christus zu verkiinden das ganze «ministerium Verbi» ausmacht, dann
kann wiederum nur er dessen Mal3 sein, Christus als die vollendete
Demut und Einfalt. Denn «wie hat doch unser Herr Christus Flei3
gehabt, dal3 er einfiltig lehrete! Von Weinstécken, von Schiflin, von
Biumen etc. brauchte er Gleichnif3; Alles darum, daf3 es die Leute
verstehen, fassen und behalten kénnten.» Die Predigt als eine Kunst,
Predigtlehre als eine ars? Fiir den Reformator ist sie das in der Nach-
folge Christi, und anders nicht. «Einfeldig zu predigen, ist eine grofle
kunst.»

Rein dem Evangelium als dem so/um verbum verbunden, hilt Luthers
Predigt sich an den Text und ist bei aller Freiheit der Form stets
Schriftauslegung, oft nur eines «Spruchs». Aber eben diese Treue zum
Wort kann niemals den philologischen und rhetorischen Furor wollen,
dem ein Teil der protestantischen Predigt im 16. und 17. Jahrhundert
verfillt. Predigten werden kommen, die sich von philologisch-textkri-
tischen Vorlesungen kaum mehr unterscheiden. Und ein barocker Pre-
digtlehrer kennt an die hundert Moglichkeiten, eine Predigt zu glie-
dern. Solcher «Methodenrausch» wire dem Reformator — nicht anders
als den Pietisten des 18. Jahrhunderts (Spener, Francke, Albrecht, Otin-
ger, Zinzendorf) — ein Greuel gewesen. Wenn Luther von Rhetorik (der
des Quintilian) einiges und nie iibertrieben viel gehalten hat, dann im
Geiste des Heiligen Augustinus. «Rhetorica moviret und beweget.» Sie



Predigt als «ministerium Verbi» 131

bringt den Siinder zum Glauben hin in Bewegung (movere); sowie sie
aber in Geziertheit, Schwulst und scholastischen Kiinsten sich spreizt,
ist sie thm verhaBt. Luther will zu seinem «Henslein und Elslein»
deutsch reden. Dem Volk abgeschaut, ist seine Sprache sinnlich und
darum eindringlich: «deutsch und deutlich», klar statt «klug», lieber
kiirzer als zu lang («Viel mit wenig Worten fein kurz anzeigen kénnen,
das ist Kunst»), zu allen (Rom 1,14) so, daf es «dringe und klinge ynns
hertz, durch alle sinne». Die Predigt beider Konfessionen ist im
16. Jahrhundert stark dominiert von Polemik, Apologetik und Kontro-
verstheologie. Der klirenden, in vielem reinigenden Wirkung der
Reformation und der lutherischen Verkiindigung entziehen sich trotz
diesen Spannungen auch die katholischen Prediger nicht.

Die letzte hohe Epoche der Predigt wie der Predigtliteratur, auch
exzellenter homiletischer Hilfsmittel, bringen das 17. und friihe
18. Jahrhundert. Die bloen Zahlen und Auflagen der Drucke, der
«allerweitlduffigsten Predigt-Biicher», zeugen davon. Noch 1766, zu
einer Zeit also, da der Einspruch der Aufklirung, auch innerkirchlich,
gegen die barocke Predigt lingst erfolgt ist, notiert ein katholischer
Autor diesbeziiglich: «Es sind fast, in keiner Classe der Kiinste und
Wissenschaften, so viele Biicher gedrucket, als in dem Fache der Pre-
diger» (R. Graser, Vollstindige Lehrart zu Predigen). Die aufgeklirte
Predigt, die sich selber als « Tugendrede» versteht, den Prediger einen
«Lehrer der Rechtschaffenheit» nennt und in der Religion bestenfalls
eine «Erziechungsanstalt» sieht, bricht mit dem rhetorischen, theologi-
schen und geistlichen Uberschwang des Hoch- und Spitbarock — und
bringt, iiber kurz oder lang, die kirchliche Verkiindigung um jenen «Sitz
im Leben», jene gesellschaftliche und kulturelle Einbettung, die sie tiber
Jahrhunderte hin unbestritten besessen hat. Nicht daf3 danach, im 18.,
19. und in diesem Jahrhundert, keine Prediger von Bedeutung mehr
kimen und Predigten und Predigtsammlungen nicht weiterhin und
zum Teil sehr erfolgreich publiziert wiirden; das Entscheidende liegt
ganz anders darin, daf3 die Predigt im Laufe des 18. Jahrhunderts als
geistlich-literarische Form aus dem enzyklopidisch weit gespannten
Kreis der jahrhundertealten /Zizerae, der «Classen der Kiinste und Wis-
senschaften», ausscheidet.

Bis zu ihrer Wiederentdeckung im 20. Jahrhundert entging dem
Vergessen der katholischen Barockpredigt einzig der famose Abraham a
Sancta Clara (1644-1709), gefeierter Prediger am Wiener Hof. Schiller
hat ihn fiir ein «priachtiges Original» ausgegeben. Doch seine Schriften,



132 Predigt als «ministerium Verbi»

theologisch so diirftig, wie sie laut und mit endlosen zwanghaften
Sprachspielereien zermiirbend sind, boten zu einer Revision des aufkli-
rerischen Urteils wenig AnlaB3. Erst mit der volligen Neubewertung
barocker Kunst und Literatur sind aus diesem Schatten Prediger getre-
ten, die uns mehr und mehr staunen und bewundern lassen. Es ist, als
wire ein ganzer kleiner Kontinent wieder sichtbar geworden, nicht mit
lauter purem Gold zwar, aber ungeahnt reich doch an lebendigen
Stimmen und Formen der Rede: eine weite Welt des Glaubens und der
Frommigkeit, ernst, tiberschattet und zugleich innig, iiberschwenglich,
verschwenderisch und oft von einer kindlichen Heiterkeit, einfacher
sermo humilis in den Volks-, Dorf- und lindlichen «Geipredigen», dane-
ben und hiufiger kunstvoll, gesteigert und tibersteigert, rhetorisch iiber-
laden und insgesamt eben doch ein einzigartiges Fest der Sprache und
eine seltene Bliite der Verkiindigung und der geistlichen Literatur.

Als homiletische Form tritt die Schriftpredigt zuriick, und wohl
findet sich da und dort auch eine «allzu keckhe Arth mit der H. Schrifft
umbzugehen» (G. Reittmair, Christliche Lehr-Verfassung, 1711). Hier
und darin, daf3 sie — in viel «Curiésempy», mit tausend Zitaten, mit Ritsel,
Sprichwort, Reim und Predigtmirlein, mit Wort- und Lautspielen, den
modischen Emblemen und den «geistreichen Concepten» (Concetti) —
unzulissig sich verduBert und die Nihe zur Schrift, auf der Kanzel der
protestantischen Orthodoxie die erste Pflicht, preisgibt, liegt fiir diese
Verkiindigunq die Gefahr. Schriftvergessenheit ist ihr dennoch nicht
vorzuwerfen. Auf Umwegen, gelegentlich Abwegen, wird die Nihe zur
Schrift sehr wohl gesucht und bleibt, heimlich gleichsam, bewahrt. Eine
gliubige Nihe ist es, die sich am strengen Begriff schulmiBiger Homilie
und Exegese nicht messen 14B8t. Prokop von Templin (1608-1680), der
begnadete Prediger des Kapuzinerordens, spricht davon hiufig. In einer
Sexagesima-Predigt (Quadragesimale et Passionale, 1666) mit diesen
Worten:

«O wie schén nutzlich und heilsam ist es, wann man mit vielen Trostreichen
Lehren unnd Spriichen der H. Schrifft im Hertzen, wie mit vielem Getreid
auffm Boden, oder mit barem Geld in der Truhen, versehen ist, deren man
sich im Fall der Noth gebrauchen, unnd sich zur Zeit der Trubsal darmit
trosten kan! O wie dancke ich meinem GOtt umb die groBle Gnad, daB er
sich gewtlirdigt hat mich armen elenden Erdwurm zu beruffen, unnd zu
einen Diener zu machen seines allerheiligsten Worts, daB ich dasselbe darff
tractiren singend im Chor, lesend mit meinen Augen, betrachten mit mei-
nem Verstand, behalten mit meiner GediachtnuB, liecben mit meinem Her-



Predigt als «ministerium Verbi» 133

tzen, verkiinden und Predigen mit meinem Mund, schreiben mit meiner

Hand, mich darinnen iiben mit Leib unnd Seel, solches auch andern Leuten

instilliren!»
Die katholische Barockpredigt war ein Finale und ist dahin.- Heute
wird die «radikale Krise unserer Predigt» (W. Schiitz) konstatiert. Was
bleibt in solcher Lage, vorderhand? Fiir Hans Urs von Balthasar (1905-
1988) war es in seinen letzten Jahren dies: «... unsere liebe Miih,
wenigstens eine kleine Homilie hinzukriegen, die m. E. nichts sein soll
als eine Aktualisierung, Niherung des eben gehorten Evangeliums.
Kleine Riume fiir die wenigen noch Getreuen, genaues Hinhorchen auf

das WORT — mehr ist heute weder moglich noch gut.»

Bibliographie

KEHREIN, J., Geschichte der katholischen Kanzel-Beredsamkeit der Deutschen
von der iltesten bis zur neuesten Zeit, 2 Bde. Regensburg 1843.

CrUEL, R., Geschichte der deutschen Predigt im Mittelalter. Detmold 1879
(Ndr. Darmstadt 1966).

LINSENMAYER, A., Geschichte der Predigt in Deutschland von Karl dem Grof3en
bis zum Ausgange des vierzehnten Jahrhunderts. Miinchen 1886 (Ndr.
Frankfurt a. M. 1969).

NIEBERGALL, A., Die Geschichte der christlichen Predigt, in:
Leiturgia — Handbuch des Evangelischen Gottesdienstes, I1. Kassel 1955,
S. 182-353.

ScHLIER, H., Wort Gottes. Eine neutestamentliche Besinnung. Wiirzburg
1958.
BARTH, K., Homiletik. Wesen und Vorbereitung der Predigt. Ziirich
1966.

SCHNEYER, J.B., Geschichte der katholischen Predigt. Freiburg i. Br. 1969.

ScuuTz, W., Geschichte der christlichen Predigt. Berlin 1972.

Morvay, K./GRrusg, D., Bibliographie der deutschen Predigt des Mittelalters.
Veroffentlichte Predigten. Miinchen 1974.

HEerzoG, Urs, Geistliche Wohlredenheit. Die katholische Barockpredigt. Miin-
chen 1991.

GABLER, U., «Auferstehungszeit». Erweckungsprediger des 19. Jahrhunderts.
Sechs Portrits. Miinchen 1991.



	Predigt als "ministerium Verbi"

