
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)

Heft: 1-2

Artikel: Predigt als "ministerium Verbi"

Autor: Herzog, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761416

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761416
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Urs Herzog

Predigt als «ministerium Verbi»

I. «Ministerium Verbi». Zur Theologie der Predigt

Als die Verkündigung des Wortes Gottes in der Zeit ist die Predigt
primär und im letzten Rede, die sich den andern, profanen und auch

geistlichen Redeformen nicht zuzählen läßt. Wieviel Gemeinsames sie

mit diesen immer teilen mag und wie sehr sie im Lauf der Geschichte
ihnen so oder anders sich angleicht, von ihrem kirchlich-theologischen
Selbstverständnis her ist die christliche Predigt jenseits jeder Menschenrede

eine Angelegenheit reiner Geister eher als von Menschen. Johannes

Chrysostomus, der Kirchenlehrer und Schutzpatron der Prediger,
spricht von «einer Tätigkeit, welche die Vollkommenheit eines Engels
erfordert» (De sacerdotio VI,1); im 16. Jahrhundert nennt sie der Jesuit
G. Scherer unumwunden ein «Englisch Werck».

Die Gemeinsamkeit zwischen profaner und sakraler Rede,
«Kanzelrede», ist unschwer auszumachen. Es ist die ganze Rhetorik, Rhetorik
verstanden im weitesten Sinne des Wortes. Beidemal, auf dem Forum
wie von der Kanzel herab, versucht einer, mit sprachlich-psychagogi-
schen Mitteln seine Absicht bei einem Publikum durchzusetzen. Mit
Augustinus — und zugleich mit Cicero - formuliert, es geht hier wie dort
um den Versuch, den Hörer zu belehren (docere), zu ergötzen (delectare)
und schließlich ihn zu bewegen und zu rühren (movere, flectere): «... ut
doceat, ut delectet, ut flectat» (De doctrina christiana XII,27). Das ist der
Blick von außen, mit dem der Vergleich beim Formalen und Äußeren
bleibt. Die alles entscheidende Differenz im Innern und mithin das, was



Predigt als «ministerium Verbi» 119

die Predigt, bei all ihrer rhetorischen Veranstaltung, über alle Rhetorik
hinaus zu einem «Englisch Werck» macht, entzieht sich ihm. Sie auf
Rhetorisch-Literarisches (eine unter andern «literarischen Gebrauchsformen»)

und grundsätzlich auf nichts als öffentliche «Kommunikation»

zu reduzieren heißt, zur christlichen Predigt in ihrer jeweiligen
Gestalt ebenso wie in ihren geschichtlichen Ausfaltungen einen näheren,

intimen Zugang sich im voraus zu vereiteln.
Die Predigt, die paulinisch sich als Verkündigung des Wortes Gottes

versteht, bleibt an dieses, das ewige Wort, das in Jesus Christus Fleisch

angenommen hat (Joh 1,14), gebunden, oder sie gibt ihre Sendung preis.
Löst sich diese Bindung, wird die Grenze überschritten - hin zur
Belehrung, zur Erbauung und zu so vielem noch, was «schön und gut»
und sehr wohl nützlich sein mag, aber nicht länger Predigt ist im
strikten, emphatischen Sinne. Nur dem Glauben sichtbar, ist Christus
als das Wort Gottes leibhaftig das Wort, in dem Gott selber sich offenbart,

in menschlicher Sprache in die Welt sich ausspricht. Dieses weih-
nächtlich-pfingstliche Heilsereignis ist der ganze Inhalt des Evangeliums.

Dieses Ereignis zu verkünden und unter Umständen es auch mit
dem Martyrium zu bezeugen, nichts mehr und nichts minder ist dem

Apostel und jeder christlichen Verkündigung nach ihm aufgetragen.
Paulus, den ein Theologe des Barock als das «Formular aller
rechtgeschaffnen Prediger» rühmen wird, will darum nicht sich selber predigen,

sondern einzig Christus, den Herrn (2 Kor 4,5). Nichts anderes darf
er kennen als ihn, «Jesus Christus, und zwar den Gekreuzigten» (1 Kor
2,2). Im Dienste des Herrn nennt sich der Apostel einen «Gesandten»

(«Für Christus kommen wir als Gesandte, so daß Gott durch uns
predigt», 2 Kor 5,20). In solcher Gesandtschaft, solchem Dienst am Wort
(ministerium Verbi), ist seine Bestimmung reine, durch nichts Eigenes
noch anderes getrübte Durchgabe und Medialität bis zum äußersten.
«Indem der Gesandte so für Christus aufruft, predigt Gott durch ihn.
Des Gesandten Wort ist also Gottes Wort und Christi Wort»
(H. Schlier).

So zu reden, «daß Gott durch uns predigt» — was vielleicht Engeln
gegeben wäre, ist für menschliche (rhetorische) Begriffe die bare

Unmöglichkeit. Denkbar, dem Glauben denkbar ist solche Rede einzig
kraft des «Geistes, der aus Gott stammt» (1 Kor 2,12), des pfingstlichen
Geistes, der in Feuerzungen über der ersten Kirche sich ausbreitet.

Anders, ohne diesen bleibend zugesagten Beistand von oben (Joh

14,26), müßte der Prediger verstummen, an seinem Amte verzweifelt.



120 Predigt als «ministerium Verbi»

Er mag, wie die Predigtlehrer ihn anweisen, mit Gebet, rhetorischem
Geschick und aller erdenklichen Theologie und Wissenschaft sich gerüstet

haben, der Hilfe des Geistes entblößt, vom göttlichen «inneren
Lehrer» (Augustinus) verlassen, ist seiner Predigt das Entscheidende

versagt. Wie gelehrt und wie glanzvoll beredt auch immer, bleibt sie

doch «Lufftrede», eitler flatus vocis.

Auch das Geschäft des Rhetors erschöpft sich nicht in der Kunst und
Bravour der Rede. Sofern sein stärkstes Argument nämlich darin
besteht, daß er untadelig, mit Aristoteles und Quintilian zu reden, ein
vir bonus ist (Institutio oratoria 5,12,9), genügt bloße Rhetorik nicht. Vom
Prediger aber wird, ungleich viel mehr, gefordert, daß er seine Botschaft

exemplarisch auch lebe. Aufdie Blätter der Worte haben die Früchte der
Werke zu folgen, denn: «daz eine ist ân daz ander tôt» (Walther von der

Vogelweide, L 7,15). «Alles muß predigen», verlangt der Heilige
Bonaventura. «Wie die Stimme sich ganz ausspricht, so muß alles, was in
einem Prediger ist, sich hingeben. Sein Leben, sein Lebensunterhalt,
sein Heim, seine Kleidung, alles muß predigen» (Opera IX,538).

Es ist Gott, der in der Predigt spricht, während der Prediger idea-
liter nur Mittel ist, dient und zuläßt, daß «Gottes Wort in Menschenmund»

(H. Schlier) laut werde, für immer und aller Welt (Ps 19,5; Rom
10,18). Damit sind Inhalt, Form und Wert der Predigt bereits
bestimmt.

Inhalt ist das in Christus offenbarte Wort Gottes. Und das verborgener

Weise immer und selbst dann noch, wenn nur unzulänglich und

von Peripherem gesprochen wird. Was an der Predigt Form ist, ihre
Sprache, der Stil, der Vortrag auf der Kanzel, alles untersteht dem einen
Gedanken des Dienstes (ministerium), der Verdemütigung (humilitas)
und jener Einfalt (simplicitas), die das Evangelium (Mt 10,16) segnet.
Der Predigtlehre des Heiligen Augustinus ist es zu danken, wenn die

einfache, rhetorisch «verdemütigte» Rede - der «sermo humilis»
(E. Auerbach) — als Ideal und ständiges Korrektiv die christliche Predigt

während Jahrhunderten begleiten wird. Sermo humilis meint, daß

jene von der heidnischen Antike ausgearbeitete Kunst der Rede, deren
Schüler und großer Meister Augustinus war, vom Platz der Herrscherin,
der regina artium, auf den der Dienerin rückt. In der Predigt kommt nun
der Weisheit (sapientia) der Vortritt zu; Beredsamkeit (eloquentia) hat ihr
wie eine bescheiden dienende Magd auf dem Fuße zu folgen (tanquam
inseparabilisfamuld) und niemals sich vorzudrängen (De doctrina Christiana

IV,6). Gespreiztes und Geziertes, alles Hochtrabende und was



Predigt als «ministerium Verbi» 121

immer «hoch herein fladderen» möchte (G. Scherer), ist der Predigt
verderblich. «Red-Kunst» einzig um der Kunst willen ist auf der Kanzel
ein Ärgernis. Denn sie «bläht auf» (1 Kor 4,18) und dient nicht, dem
Wort Gottes so wenig wie der Gemeinde, und das Brot des Wortes, das

dieser dringend auszuteilen wäre, wird frevelhaft vergeudet. Indem die
Lehrer der alten Kirche die Predigt so mit dem Sakrament des Altares,
den eucharistischen Gaben von Brot und Wein, vergleichen, beweisen
sie deren allerhöchste Wertschätzung.

Der Prediger richtet sich an den Hörer, der die Verkündigung im
Herzen aufnehmen, behalten und befolgen soll. Von einem leeren
äußeren Hören unterscheidet die Schrift jenes innere, «herzliche», das

im eigenen Leben praktisch wird. «Hört das Wort nicht nur an, sondern
handelt danach» (Jak 1,22). Wer aber das Gehörte tut und so, als ein

factor verbi, in Wahrheit zum Hörer des Wortes wird, der läßt es, im
Sinne des Sämann-Gleichnisses, «hundertfach Frucht» (Lk 8,8) bringen.

Dieses innere Gehör, diese ungeteilte Präsenz mit «herze unde
ôren», wird der Gemeinde stets von neuem angemahnt. «Bereitet eure
Gehör vnnd Hertzen zur Auffmercksamkeit» ist eine fast stereotype
Wendung bei der Eröffnung der Predigt. Das Hören, das fruchtlos im
Äußeren bleibt, hat vielerlei Gestalt. Eine ist das Interesse, das über
einen möglichst geistreich-kunstvollen Vortrag nicht hinausgeht. Ihm
ist die Predigt Schaustellung, eine neben andern Formen höherer

Unterhaltung: das «spectacle», das La Bruyère beschreibt (De la chaire,

1) und Johannes Chrysostomus längst gegeißelt hat: «... nicht um über
den Inhalt der Rede, sondern über das Ansehen der Prediger zu richten,
sitzen die Zuhörer da.» Bei solchem Mißbrauch aber droht ganz anders
die Predigt dem Hörer zum Gericht zu werden. Am gehorsamen inneren

Hören des Wortes Gottes lesen die Theologen bis ins 17. und
18. Jahrhundert ein «Zeichen der Prädestination» ab. Wo dieses schwindet,

sehen sie die Gefahr des ewigen Verderbens wachsen. Als Beweis
dient ihnen die Schrift, und darin keine Stelle so sehr wie das Herrenwort

Joh 8,47: «Wer aus Gott ist, hört Gottes Wort.» Es hingegen nicht
zu hören, ein Prediger der Barockzeit sagt, «das Wort Gottes verachten,
verabsäumen, auff die Seiten setzen, ist ein Zaichen Reprobationis, daß

der Mensch von Gottes Angesicht ewig verworffen seye.»
Mit dem Prediger spricht von der Kanzel das göttliche Wort zu den

Gläubigen. Im Glauben bewahrt und befolgt, wird es zur Antwort des

Geschöpfes an seinen Schöpfer und Erlöser so, daß sich ereignet, was
bei Jesaja verheißen steht: Aus Gott je ausgegangen, wird sein Wort nur



122 Predigt als «ministerium Verbi»

in Fülle wiederkehren. «Es kehrt nicht leer zu mir zurück, sondern

bewirkt, was ich will, und erreicht all das, wozu ich es ausgesandt habe»

(Jes 55,11).
Das ewige Wort, dem, in der Predigt verkündet, die Antwort des

Menschen folgt — so, aber erst so verstanden, ist es weit jenseits des

modisch herrschenden Jargons theologisch tief begründet, vom
«Gespräch» und der «Kommunikation» christlicher Predigt zu reden.

II. Formen der Predigt

Das Amt des Predigers, ursprünglich und lange Zeit allein dem Bischof
vorbehalten, wird kirchlich-staatlich, im Laufe der frühen Neuzeit auch
städtisch (in detaillierten «Prädikantenordnungen») geregelt. Die
Weisungen können sich ebenso auf Inhalt, Form und Vortrag der Predigt,
deren Vorbereitung, Häufigkeit, Dauer oder Stil, beziehen, wie sie auch
die Amtsführung und den Lebenswandel des Predigers betreffen. Ob

nur auswendig zu predigen sei, wird beispielsweise bestimmt; ob der
Ausschank von Wein für einen Prediger sich schicke, ist eine mögliche
Frage.

Zu predigen ist das Recht und die Pflicht des geweihten Klerikers
und bleibt den Laien in der Regel verboten. Und mochte zu Zeiten der

theologische Bildungsstand der Priester noch so unzureichend sein, mit
der Laienpredigt fürchtete die Kirche, nicht ohne Grund, den Einzug
von Schwarmgeistern, Ketzern und Sektierern. Die Frau schweigt in der
Kirche ohnehin. Predigt sie doch einmal, wie das wenige große Cha-
rismatikerinnen tun (Hildegard von Bingen), bestätigt die Ausnahme

nur die geltende Regel des Apostels (1 Kor 14,34).
Der Hörer seinerseits wird, nach Konfession verschieden, auf den

sonn- und festtäglichen Predigtbesuch verpflichtet. Damit ist die kirchliche

Verkündigung religiöse Unterweisung und Belehrung und ineins

stets auch ein Mittel gesellschaftlicher und staatlicher Disziplinierung.
Die früheste Verordnung stammt aus der Regierungszeit Karls des

Großen, ein Erlaß vom Jahre 789. Darin wird generell auf die Reinheit
der Unterweisung gedrungen (alles Unkanonische und Erdichtete ist in
der Predigt zu meiden). Inhaltlich werden die Glaubens- und die
Sittenlehre als die beiden Bereiche bestimmt, in denen zu predigen ist. Von
Gott, seiner Natur und seinen Eigenschaften, von der Menschwerdung,
dem Leben und Leiden des Herrn und von der Auferstehung der Toten



Predigt als « ministerium Verbi» 123

zu handeln, ist Aufgabe der Glaubenspredigt, während die Belehrung
im Sittlichen zum einen um Laster und Sünde («Todsünde», peccatum
mortale), zum andern um die Liebe Gottes und des Nächsten, um Glaube
und Hoffnung und um die Tugenden und die heilswirksamen guten
Werke geht.

Als Weitergabe (paradosis) der Offenbarung Gottes in seinem Wort
an die Kirche — die ersten Gemeinden, endlich alle Völker des

Erdkreises - ist christliche Verkündigung von ihrem Ursprung her Lehre
des Glaubens und der Sitte. Eingebettet in den Gottesdienst der Kirche,
ist sie Lehre des Glaubens im Auslegen der Schrift, in der gelehrten,
dem jeweiligen Publikum «akkommodierten» Deutung einzelner Stellen

und Worte (Perikopen). Zur sittlichen Belehrung wird sie als ein
Ausmünzen dieses Glaubens in den geschichtlich sich wandelnden, aus

dem alten Glauben immer neu zu praktizierenden Alltag hinein. Hier,
in der thematischen Predigt (Sermo), droht dem offenbarten Wort als

dem ersten und einzigen Grund aller Verkündigung das Verstummen in
fromm verbrämter Moral und, exemplarisch in der Predigt des

aufgeklärten 18. und des 19. Jahrhunderts, in schierer bürgerlicher
Wohlanständigkeit - dort, in der Schriftpredigt (Homilie), liegt anders die

Gefahr in jeder Form von Hermetik, falscher Mystik und falscher
scholastischer Wissenschaft, die sich selber genügen, statt daß sie dienten,
nur demütiger Dienst wären am Wort und an der Gemeinde.

Die Predigt hat sich herabzulassen. In Anlehnung an Jes 60,8
vergleichen sich die Prediger den Wolken. «Ist das Wort Gottes ein fruchtbarer

Regen oder Schnee, so ist der Prediger die Wolcken, aus welcher
dieser Regen und Schnee herabfallet in die Ohren und Hertzen des

Menschen» (C. Purselt). Wer predigt und dem Fassungsvermögen seiner

Hörer entgegenkommt, macht sich «die Füße des Geistes» notwendig

staubig. Der Heilige Franziskus hat darum gewußt und sich doch,

gegen schweren inneren Widerstand, für die Predigt und nicht für die
einsame reine Kontemplation entschieden (Bonaventura, Vita maior,

XII) und, geschichtlich unabsehbar folgenreich, den Orden der
Minderbrüder zur Volks- und breitesten Missionspredigt bestimmt. Solche

Herablassung und evangelische Einfalt im sermo humilis meint alles

andere als den toten Staub eitler Wissenschaft, nicht platten Biedersinn
noch rhetorisches Spektakel, nichts, womit die Predigt sich als ein

«Englisch Werck» aufgibt.
Der enorme Reichtum, in dem die Predigt geschichtlich erscheint,

kann typologisch sehr verschieden geordnet werden. Notwendig än-



124 Predigt als «ministerium Verbi»

dem sich das Genus, die Form, die Stilhöhe und der gesamte Habitus
der Rede mit der kirchlichen, aber auch der profanen Epoche, mit dem
Ort (Stadt, Hof, Land, Kloster, Schule, Konventikel...), mit dem Publikum,

seiner Größe und Zusammensetzung (Klems, Laien, Erwachsene,
Kinder) und mit dem wechselnden Zweck und Anlaß. «Allen alles zu

werden», die Devise über dem Apostolat des Heiligen Paulus (1 Kor
9,22) steht ebensogut über den zweitausend Jahren christlicher Verkündigung.

Innerhalb des liturgisch-kirchlichen Lebens formen sich
unterschiedliche, teilweise fest geprägte Typen aus. Zum Beispiel die Predigt
im Advent, früher eine Fastenzeit, die auf Weihnachten und den
weihnächtlichen Festkreis vorbereitet, wie entsprechend die Fastenpredigt
als Bußpredigt und als Sünden-, mittelalterlich auch als Sakramentenlehre

zur Passionswoche und auf Ostern hinführt. Die österliche Predigt
ist festlich gestimmt, heiter und oftmals ausgelassen bis zum Ärgernis.
Im Kirchenjahr ist es die hohe «Zeit zu lachen» (Koh 3,4), Anlaß der

lustigen Ostermärlein und des sprichwörtlichen «risus paschalis», des

alten Ostergelächters innerhalb und außerhalb der Kirche. Die Zeit der
Trauer, die «Creutz-Schul Christi» (ein Predigttitel von 1738), ist um.
Von Italien ausgehend, kommt es im hohen und späten Mittelalter zum
Brauch, während der vierzigtägigen Fastenzeit wo möglich täglich und

mit Vorliebe in thematisch geschlossenen Reihen (Ouadragesimalia) zu

predigen.
Ein eigenes Genre stellt die Heiligenpredigt dar, die mit Luther

protestantischerseits endet, um im gegenreformatorischen und barok-
ken Katholizismus nur umso triumphaler fortzuleben. Die Marienpredigt,

Feier, Preis und Meditation der zahlreichen Marienfeste, bildet
eine ganze reiche Welt für sich.

Mit bestimmten Sonn- und Feiertagen haben sich gewisse Predigtsujets

fest verbunden, einzelne grundlegende Punkte, auf welche die

Kirche jedes Jahr von neuem eingehen wollte. An Sexagesima, dem

zweiten Sonntag der Vorfastenzeit, kommen, im Anschluß an das

Evangelium des Tages (Lk 8,4-15), die Belange des heiligen Predigtamtes
und implizit oder offen denn auch die des Hörers zur Sprache. Predigtlehre

(Homiletik) in nuce, ist diese Auslegung des lukanischen Sämann-

Gleichnisses jeweils als propädeutischer Eingang in den Raum der
fastenzeitlichen Verkündigung gedacht. In der Neujahrspredigt und an

Martini, da das alte Wirtschaftsjahr schließt und die Dienstboten wechseln,

bietet sich die Gelegenheit, den Ständen und Berufen, einem nach



Predigt als «ministerium Verbi» 125

dem andern, die Pflichten und Versäumnisse in Erinnerung zu rufen.
Damit wird — mag sich doch «niemand mit dem jenigen Stand und
Ehren-Staffel vergnügen lassen, in welchen ihn GOtt und die Natur
gesetzt hat» (C. Purselt, 1702) — die gesellschaftliche Ordnung, als ein
natürlich-übernatürlicher Ordo theologisch begründet, weiterhin gefestigt.

In dieser Sitten- und Ständepredigt ist darum mehr als in jeder
andern Form kirchlicher Verkündigung deren gesellschaftlicher und

politischer Gehalt mit Händen zu greifen.
Die Predigt hat ihren «Sitz im Leben» auch insofern, als sie sowohl

alles private als auch öffentliche Geschehen von Belang in ihren
geistlich-theologischen Horizont stellt, es bedenkt und deutet und, wenn es

anders vergessen und verloren bliebe, überhaupt erst zur Sprache bringt.
Buchstäblich von der Wiege bis zur Bahre führt diese Begleitung durchs
Leben des Gläubigen: Die Predigt unterrichtet (docere), erhebt, ist
festliche Feier und tröstet (delectare), lockt, drängt und droht, wo sie Gefahr
sieht (movere, flectere). Bevor sie von den verschiedenen säkularen
Instanzen in dieser Aufgabe mehr und mehr abgelöst wurde, war christliche

Predigt — was immer sie daneben und über dem allem noch sein

mochte, wie oft auch unzulänglich und vollends versagend - Lebenshilfe

in einem kaum zu überschätzenden Grade. Was die Öffentlichkeit
bewegt, fürstliche Hochzeiten, Krönungen, die Wahl des städtischen

Rates, Kriege und Friedensschlüsse, Teuerung, Brand und Wassernot,
die großen Pestzüge, alles ist, solange der Glaube an eine gütige
Vorsehung besteht, Zeichen und Sprache, worin Gott offenbar wird. «Er
redet leise, meist im Säuseln des Windes, aber er redet auch gewaltig,
harte Ohren aufzusprengen. Und wenn er laut redet über Berg und Tal,
dann zittert Berg und Tal, und das blasse Menschenkind schweigt in
tiefem Schauer; es weiß, wer redet» (Jeremias Gotthelf, Die Wassernot
im Emmental). An den Gelegenheitspredigten (sermones casuales) ist es,
diese Rede des Höchsten auszulegen und dem Gewissen einzuschärfen,
nicht zuletzt aber auch, sie festzuhalten. Da diese Ansprachen, selbst

eine «Mäusepredigt» vom Jahre 1661, häufig in wohlfeilen Einzeldruk-
ken erschienen, sind sie, von ihrem Zweck als Seelsorge einmal
abgesehen, Zeugnisse, deren Quellenwert für die historische Erforschung
der «Mentalitäten» mehr noch als der Fakten heute erst langsam gesehen

wird.



126 Predigt als «ministerium Verbi»

III. Zur Geschichte der Predigt

Zum Vortrag von der Kanzel bestimmt, ist die «laute Verkündigung»
der Predigt (von lat. praedicare, ahd. predigôn) über Jahrhunderte hin
nahezu ausschließlich in Versionen überliefert, die der gesprochenen
Rede bestenfalls sehr nahekommen. Oft ist die Rede nur zu erahnen und
mitunter auch dies nicht mehr. Das heißt, geschichtlich zurückverfolgen

läßt sich eigentlich nicht die Predigt als Kanzelrede, wie sie gehalten

wurde, sondern einzig die Predigt-Literatur.
Der Prediger kann den Text redigiert und ausdrücklich autorisiert

haben. Vielfach sind es andere, die sein Werk sammeln, bearbeiten und
keineswegs authentisch veröffentlichen. Abschrift und Druck der Predigt

dienen der privaten Lektüre. Sie werden im klösterlichen Konvent
und in der Familie auch vorgelesen. Hauptsächlich aber ist die
Predigtsammlung (Homiliar, Postille) an jene unerfahrenen, wenig gebildeten
und zeitlich überforderten Priester adressiert, die darin Anregung
suchen, sich frei bedienen oder die fremde Predigt gar zur eigenen
machen sollen. Das alles zum Ärger vieler Predigtlehrer. Augustinus hat
solchen «frommen Raub» in Schutz genommen {De doctrina christiana

IV,62). In seinem Sinne werden unter Karl d. Gr. selbst die Bischöfe

verpflichtet, zur Verbesserung der Predigt sich Sammlungen patristi-
scher Homilien anzuschaffen. Anders werden die armen «Postillenrei-
ter» vielfach mit Spott und Hohn überzogen, und es gilt als «Zeichen
einer sehr ungelehrten Armuth, wann einer der predigen soll, all seine

Geschicklichkeit auß den Postillen, Sermonen, Predigten, Außlegun-
gen herauß klaubt und zusammen flickt» (J. Drexel). Auf dem Markt
erscheinen Predigten, oft mit größtem Erfolg (Abraham a Sancta Clara),
in die Formen des Traktats und der Andacht umgesetzt.

Die deutsche Predigt, die bis ins 12. Jahrhundert nur in spärlichsten
Zeugnissen bruchstückhaft oder bloß indirekt als Reflex in geistlicher
Dichtung zu fassen ist, steht anfangs und für lange Zeit vor dem
Problem der Übersetzung und allmählichen Übernahme. Das immense Gut
patristischer Tradition (Ambrosius, Augustinus, Gregor d. Gr.,
Hieronymus...) ist zum Zweck der Mission und der ersten, einfachsten
Glaubenslehre in die ungefüge eigene Rede mühevoll aufzunehmen, in
eine Sprache, einen Geist heißt das und eine Bildwelt, denen die

theologisch-rhetorische Kultur dieser Erbschaft tief fremd ist. Eine Aufgabe
fürJahrhunderte, stellt so die Ausbildung der volkssprachlichen Predigt
eine Schule deutscher Prosa dar, und nicht zuletzt ihr verdankt sich auch



Predigt als «ministerium Verbi» 127

die spätere Kunst dieser Prosa. Latein ist das Idiom der Kirche, ihrer
Theologie und aller Lehre und Bildung bis weit in die Neuzeit hinein.
Auf der Kanzel jedoch ist gleichsam stammelnd und ständig auf die

Gefahr der Ungenauigkeit und des Mißverständnisses hin deutsch (ru-
stica theotisca lingua) zu reden. «Verstet ir min tiutsche», vergewissert
sich auch noch Berthold von Regensburg im späteren 13. Jahrhundert
immer wieder. Denn nur zu gut weiß er um das Gefälle zwischen den

Sprachen. «Wan (denn) wir haben vil wort in der latine, diu wir in
tiutsche niemer ûz künnen gelegen wan (es sei denn) mit gar vil umberede:

wir sin in latinischer spräche gar riche und haben vil rede mit
kurzen worten begriffen, dâ man in tiutscher spräche vil muoz gereden. »

Die lateinische Kloster- wie die Schulpredigt, der scholastisch-gelehrte
Sermon des Hoch- und Spätmittelalters (Albertus Magnus, Thomas von
Aquin, Bonaventura, Nikolaus Lyra), ist dieser Not enthoben.

Aus dem 11. Jahrhundert haben sich Teile deutscher Predigtsammlungen

erhalten. Das erste geschlossene Corpus, das Speculum ecclesiae

aus Benediktbeuren, datiert erst vom mittleren 12. Jahrhundert: siebzig
schlichte, nach lateinischen Vorlagen gefertigte Musterpredigten, in
denen jenes naturkundliche, legendarische und mythologische Beiwerk,
das schon bald üppig gedeihen und wuchern wird, eine diskrete Zutat
ist.

Bis ins 13. Jahrhundert bleibt alles Vorspiel. Dann aber, mit den
beiden Bettel- und Predigerorden der Dominikaner und der Franziskaner,

nimmt die Predigttätigkeit in der ganzen Kirche einen ungeahnten,
bereits den Zeitgenossen fast unglaublichen Aufschwung. Vom Geist
des heiligen Bernhard von Clairvaux geleitet, geht stiller die Predigt der
Zisterzienser in diesem epochalen Aufbruch mit. Sie ist zu studieren am

Beispiel des St. Georgener Predigers, einer Sammlung von 39 Ansprachen,

die jene «kint» betreuen, «die unser herre in cloestern hat».

Frauen- oder Männerklöster können gemeint sein; die weitere
Ausstrahlung in die Welt der Laien verrät die handschriftliche Überlieferung.

Über das klösterliche Leben wird belehrt, über Askese, Gebet,

Betrachtung (beschowede) und Heiligung. Im ganzen stellt dieses

Predigtwerk aus der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts ein Dokument
zisterziensischer Spiritualität dar, wie es ursprünglicher und reiner das

ganze deutsche Mittelalter nicht kennt.
Mit Berthold von Regensburg (um 1210-1272), der als berühmter

Wanderprediger in halb Europa tätig ist, der in Städten und an Höfen,
«in silvis et campis» vor Hunderten und vielen Tausenden die Kanzel



128 Predigt als «ministerium Verbi»

besteigt, mit diesem Mann aus dem Orden der Minderbrüder wird
erstmals eine Predigergestalt biographisch-literarisch plastisch. In
seinem deutschen Predigtwerk, das sich zum Teil an geistliche Frauen,

hauptsächlich aber ans Volk und alle sozialen Stände richtet, tritt mit
jedem Wort ein Temperament hervor, das — in seiner Vitalität, mit der
Bitterkeit des Witzes, zumal aber mit seiner Strenge, seinen Härten und
Grobheiten - völlig einzig ist. Eine großartige und zugleich erschrek-
kende Monotonie regiert im Ganzen dieser Predigt, die nichts so sehr ist
wie Sitten- und Gerichtspredigt, Lasterschelte, Mahnung zu Beichte
und Buße. Die Gerechtigkeit hat das Wort; vom gnädigen Gott mögen
andere reden. Die theologische Lehre, die im größeren lateinischen Teil
des Bertholdschen Werkes durchaus präsent ist, tritt hier, fast als wäre
sie Luxus, gänzlich zurück. Sünde und Laster, Geiz (gitikeit) und Habgier,

die als das dämonische Grundübel der Zeit, der Zeit des städtischen
Geldes und seiner Macht, gesehen werden, alles tritt in der Diagnose
wie in der geforderten Remedur real hervor, die Welt (der Sünde)
bekommt Farbe und Zeichnung. Von der Homilie, die sich in Ruhe über
die Schrift beugt, weit entfernt, ruft, eifert und droht in dieser
Franziskanerpredigt einer wie in prophetischem Auftrag.

Dagegen nun und grundverschieden die Predigt der deutschen

Mystik, die sich den hohen «lesemeistern» des Dominikanerordens
verdankt: eine Sphäre subtilster und sublimster Spekulation, kreisend

um das eine, letzte Ziel einer Erfahrung Gottes in der unio mystica. Dem
Höchsten, das jeden Begriff transzendiert, soll doch in der Vernunft (per
intelligentiam) begegnet werden. Ein Corpus dominikanischer Predigten

von der Mitte des 14. Jahrhunderts hebt in seinem Titel, Paradisus

animae intelligentis, ab auf den Gegensatz zwischen dieser spekulativen
Mystik der Dominikaner und der seraphisch-affektiven der Franziskaner.

Bei allen Differenzen zwischen den dreien, für Meister Eckhart
(1260-1327), Johannes Tauler (1300—1361) und Heinrich Seuse (1295—

1366), den «geistlichen Minnesänger» (W. Scherer), läßt im mystischen
Aufstieg die «vernünftige Seele» die «liebende» unter sich. Nicht «min-
ne» ist die oberste Seelenkraft - «es ist bekenntnisse (Erkenntnis),
sprechin die predigere (die Dominikaner), und haben wor». Doch so
oder anders gedacht, die mystische «vereinunge» bleibt ein Gnadengeschehen

und ist niemals zu lösen von der «abegescheidenheit» (ein Wort
Eckharts), in der die Seele alles Fremden und Eigenen «ledig» wird.
Was «unaussprechlich» ist, zu sagen und es in den Frauenklöstern des

Ordens verständlich zu machen, diese Paradoxic im Grunde forciert die



Predigt als «ministerium Verbi» 129

Rede an die Grenzen der gegebenen, in philosophisch-theologischer
Tradition und älterer Mystik (Mechthild von Magdeburg) auch
vorgegebenen Sprache und zwingt sie, diese mit den Mitteln der Neu- und

Umprägung, der Abstraktion, der Dynamisierung und Verfeinerung
unerhört auszuweiten. Künftigem Denken, christlicher Spiritualität
und bald auch der weltlichen Gesittung eine Eröffnung ohnegleichen,
ist die Predigt der Mystiker in der Geschichte der Sprache, des Denkens,
Fühlens und nicht zuletzt der Dichtung in deutscher Sprache einer der
eminenten Augenblicke. Auch so bewähren sich diese «lesemeister»

zugleich als «lebemeister».

Je nach Konfession wechselt die Beurteilung der Verkündigung im
15. Jahrhundert. Sicher aber handelt es sich nicht um jenen einzigen
Niedergang, der in Martin Luther endlich den Richter gefunden hätte.
Die disparate Fülle des Überlieferten - hier der scholastische Sermon,
dort der burleske Kanzelschwank, Büß-, Volks- und Wanderpredigten,
die konziliaren Reformpredigten und gleichzeitig die billige Ablaßkrä-
merei —, die widersprüchlichsten damaligen Zeugnisse zur homiletischen

Praxis, auch zum Bildungsstand des Klerus, die hohe Zahl der

Predigtdrucke, die häufige Einrichtung städtischer Prädikaturen, alles

legt größte Zurückhaltung nahe. Wo es um das Bildlose schlechthin
geht, ist das Bild mit Bildern auszutreiben, «bild mit bilden ustriben»,
heißt die paradoxe mystische Forderung. Anders hält es die volkstümliche

Predigt mit dem Bild und jeder möglichen Verbildlichung. Johann
Geiler von Kaysersberg (1445—1510), der humanistisch gelehrte,
hochgeschätzte Straßburger Münsterprediger, nimmt das Brüllen eines

Löwen, der 1507 in der Stadt zur Schau gestellt wird, zum Anlaß für einen

eigenen «emblematisch»-allegorischen Predigtzyklus. Derartige
Bindung ans Bild und alles Sinnliche ist dieser Zeit gemäß; daß sie drum in
jedem Fall zur törichten «Lachpredigt» (Lichtenberg) führen müßte,
heißt das nicht. Aufs Ganze gesehen, mit einem hervorragenden Kenner

der Materie: «Es herrscht da nicht nur, wie es vorhandene
Übersichten vorspiegeln, öde Breite, blutleere Dogmatik und forcierte
Rhetorik, kurzum < Verfall >» (K. Ruh).

Martin Luther (1483—1546), von dem sich rund 2000 Predigten,
meist Nachschriften, erhalten haben, bindet sich ausschließlich ans
offenbarte Wort: «Nihil nisi Christus praedicandus.» Nur von Christus
hat die Predigt zu reden. Indem er manche Predigttradition verabschiedet

- die Reformation führt auch das Schisma christlicher Verkündigung

herauf-, schließt Luther mit dieser radikalen Rückbesinnung auf



130 Predigt als «ministerium Verbi»

Christus als das einzige Subjekt, den einzigen Gegenstand und das

Grundmaß jeder, Predigt zugleich an bei den großen Predigern und

Predigtlehrern der Kirche.
Weder ist die Gemeinde das Subjekt, das in der Kanzelrede sich

ausspräche (Schleiermachers romantische Konzeption), noch ist es der

Prediger, vielmehr tritt, «von oben herab gegeben», Gottes Wort an
beide heran, um mit und an ihnen zu handeln. Will er sein heiliges Amt
nicht veruntreuen, dient der Prediger und ist bloßes «Rüstzeug», im
Dienst am Wort zutiefst enteignet. Luther: «Ich kome nicht in die
Seelen der Menschen, so mich hören, Ich ernewere auch nicht der
Menschen Seel und Hertzen. Gott aber, Der das Predigen eingesatzt und
mir das Wort gegeben hat, wil durchs Wort, welchs Er durch mich als

seinen Rüstzeug Predigen leßt, wircken, den heiligen Geist geben, der
Menschen Hertzen erleuchten und ernewern.» Christus ist der Gegenstand

der Predigt, und zwar so sehr der einzige (solus Christus), daß

alles, was in der Predigt nicht ihn erscheinen läßt, Mißbrauch ist:
unerheblich oder doch nur getrübter, schwacher Abglanz. Wenn aber
Christus zu verkünden das ganze «ministerium Verbi» ausmacht, dann
kann wiederum nur er dessen Maß sein, Christus als die vollendete
Demut und Einfalt. Denn «wie hat doch unser Herr Christus Fleiß
gehabt, daß er einfältig lehrete! Von Weinstöcken, von Schäflin, von
Bäumen etc. brauchte er Gleichniß; Alles darum, daß es die Leute
verstehen, fassen und behalten könnten.» Die Predigt als eine Kunst,
Predigtlehre als eine arsl Für den Reformator ist sie das in der Nachfolge

Christi, und anders nicht. «Einfeldig zu predigen, ist eine große
kunst. »

Rein dem Evangelium als dem solum verbum verbunden, hält Luthers
Predigt sich an den Text und ist bei aller Freiheit der Form stets

Schriftauslegung, oft nur eines «Spruchs». Aber eben diese Treue zum
Wort kann niemals den philologischen und rhetorischen Furor wollen,
dem ein Teil der protestantischen Predigt im 16. und 17. Jahrhundert
verfällt. Predigten werden kommen, die sich von philologisch-textkritischen

Vorlesungen kaum mehr unterscheiden. Und ein barocker
Predigtlehrer kennt an die hundert Möglichkeiten, eine Predigt zu
gliedern. Solcher «Methodenrausch» wäre dem Reformator — nicht anders
als den Pietisten des 18. Jahrhunderts (Spener, Francke, Albrecht, Ötin-

ger, Zinzendorf) — ein Greuel gewesen. Wenn Luther von Rhetorik (der
des Quintilian) einiges und nie übertrieben viel gehalten hat, dann im
Geiste des Heiligen Augustinus. «Rhetorica moviret und beweget.» Sie



Predigt als «ministerium Verbi» 131

bringt den Sünder zum Glauben hin in Bewegung (movere); sowie sie

aber in Geziertheit, Schwulst und scholastischen Künsten sich spreizt,
ist sie ihm verhaßt. Luther will zu seinem «Henslein und Elslein»
deutsch reden. Dem Volk abgeschaut, ist seine Sprache sinnlich und
darum eindringlich: «deutsch und deutlich», klar statt «klug», lieber
kürzer als zu lang («Viel mit wenig Worten fein kurz anzeigen können,
das ist Kunst»), zu allen (Rom 1,14) so, daß es «dringe und klinge ynns
hertz, durch alle sinne». Die Predigt beider Konfessionen ist im
16. Jahrhundert stark dominiert von Polemik, Apologetik und
Kontroverstheologie. Der klärenden, in vielem reinigenden Wirkung der
Reformation und der lutherischen Verkündigung entziehen sich trotz
diesen Spannungen auch die katholischen Prediger nicht.

Die letzte hohe Epoche der Predigt wie der Predigtliteratur, auch
exzellenter homiletischer Hilfsmittel, bringen das 17. und frühe
18. Jahrhundert. Die bloßen Zahlen und Auflagen der Drucke, der

«allerweitläuffigsten Predigt-Bücher», zeugen davon. Noch 1766, zu
einer Zeit also, da der Einspruch der Aufklärung, auch innerkirchlich,
gegen die barocke Predigt längst erfolgt ist, notiert ein katholischer
Autor diesbezüglich: «Es sind fast, in keiner Classe der Künste und
Wissenschaften, so viele Bücher gedrucket, als in dem Fache der
Prediger» (R. Graser, Vollständige Lehrart zu Predigen). Die aufgeklärte
Predigt, die sich selber als «Tugendrede» versteht, den Prediger einen
«Lehrer der Rechtschaffenheit» nennt und in der Religion bestenfalls
eine «Erziehungsanstalt» sieht, bricht mit dem rhetorischen, theologischen

und geistlichen Überschwang des Hoch- und Spätbarock - und

bringt, über kurz oder lang, die kirchliche Verkündigung um jenen «Sitz

im Leben», jene gesellschaftliche und kulturelle Einbettung, die sie über

Jahrhunderte hin unbestritten besessen hat. Nicht daß danach, im 18.,
19. und in diesem Jahrhundert, keine Prediger von Bedeutung mehr
kämen und Predigten und Predigtsammlungen nicht weiterhin und
zum Teil sehr erfolgreich publiziert würden; das Entscheidende liegt
ganz anders darin, daß die Predigt im Laufe des 18. Jahrhunderts als

geistlich-literarische Form aus dem enzyklopädisch weit gespannten
Kreis der jahrhundertealten literae, der «Classen der Künste und
Wissenschaften», ausscheidet.

Bis zu ihrer Wiederentdeckung im 20. Jahrhundert entging dem

Vergessen der katholischen Barockpredigt einzig der famose Abraham a

Sancta Clara (1644—1709), gefeierter Prediger am Wiener Hof. Schiller
hat ihn für ein «prächtiges Original» ausgegeben. Doch seine Schriften,



132 Predigt als «ministerium Verbi»

theologisch so dürftig, wie sie laut und mit endlosen zwanghaften
Sprachspielereien zermürbend sind, boten zu einer Revision des

aufklärerischen Urteils wenig Anlaß. Erst mit der völligen Neubewertung
barocker Kunst und Literatur sind aus diesem Schatten Prediger getreten,

die uns mehr und mehr staunen und bewundern lassen. Es ist, als

wäre ein ganzer kleiner Kontinent wieder sichtbar geworden, nicht mit
lauter purem Gold zwar, aber ungeahnt reich doch an lebendigen
Stimmen und Formen der Rede: eine weite Welt des Glaubens und der

Frömmigkeit, ernst, überschattet und zugleich innig, überschwenglich,
verschwenderisch und oft von einer kindlichen Fleiterkeit, einfacher
sermo humilis in den Volks-, Dorf- und ländlichen «Geipredigen», daneben

und häufiger kunstvoll, gesteigert und übersteigert, rhetorisch
überladen und insgesamt eben doch ein einzigartiges Fest der Sprache und
eine seltene Blüte der Verkündigung und der geistlichen Literatur.

Als homiletische Form tritt die Schriftpredigt zurück, und wohl
findet sich da und dort auch eine «allzu keckhe Arth mit der H. Schrifft
umbzugehen» (G. Reittmair, Christliche Lehr-Verfassung, 1711). Hier
und darin, daß sie — in viel «Curiösem», mit tausend Zitaten, mit Rätsel,

Sprichwort, Reim und Predigtmärlein, mit Wort- und Lautspielen, den
modischen Emblemen und den «geistreichen Concepten» (Concetti) —

unzulässig sich veräußert und die Nähe zur Schrift, auf der Kanzel der

protestantischen Orthodoxie die erste Pflicht, preisgibt, liegt für diese

Verkündigunq die Gefahr. Schriftvergessenheit ist ihr dennoch nicht
vorzuwerfen. Auf Umwegen, gelegentlich Abwegen, wird die Nähe zur
Schrift sehr wohl gesucht und bleibt, heimlich gleichsam, bewahrt. Eine
gläubige Nähe ist es, die sich am strengen Begriff schulmäßiger Homilie
und Exegese nicht messen läßt. Prokop von Templin (1608—1680), der

begnadete Prediger des Kapuzinerordens, spricht davon häufig. In einer
Sexagesima-Predigt (Quadragesimale et Passionale, 1666) mit diesen
Worten:

«O wie schön nutzlich und heilsam ist es, wann man mit vielen Trostreichen
Lehren unnd Sprüchen der H. Schrifft im Hertzen, wie mit vielem Getreid
auffm Boden, oder mit barem Geld in der Truhen, versehen ist, deren man
sich im Fall der Noth gebrauchen, unnd sich zur Zeit der Trübsal darmit
trösten kan O wie dancke ich meinem GOtt umb die große Gnad, daß er
sich gewürdigt hat mich armen elenden Erdwurm zu beruffen, unnd zu
einen Diener zu machen seines allerheiligsten Worts, daß ich dasselbe darff
tractiren singend im Chor, lesend mit meinen Augen, betrachten mit meinem

Verstand, behalten mit meiner Gedächtnuß, lieben mit meinem Her-



Predigt als «ministerium Verbi 133

tzen, verkünden und Predigen mit meinem Mund, schreiben mit meiner
Hand, mich darinnen üben mit Leib unnd Seel, solches auch andern Leuten
instilliren!»

Die katholische Barockpredigt war ein Finale und ist dahin.- Heute
wird die «radikale Krise unserer Predigt» (W. Schütz) konstatiert. Was

bleibt in solcher Lage, vorderhand? Für Hans Urs von Balthasar (1905—

1988) war es in seinen letzten Jahren dies: «... unsere liebe Müh,
wenigstens eine kleine Homilie hinzukriegen, die m. E. nichts sein soll
als eine Aktualisierung, Näherung des eben gehörten Evangeliums.
Kleine Räume für die wenigen noch Getreuen, genaues Hinhorchen auf
das WORT - mehr ist heute weder möglich noch gut.»

Bibliographie

Kehrein, J., Geschichte der katholischen Kanzel-Beredsamkeit der Deutschen
von der ältesten bis zur neuesten Zeit, 2 Bde. Regensburg 1843.

Cruel, R., Geschichte der deutschen Predigt im Mittelalter. Detmold 1879

(Ndr. Darmstadt 1966).

Linsenmayer, A., Geschichte der Predigt in Deutschland von Karl dem Großen
bis zum Ausgange des vierzehnten Jahrhunderts. München 1886 (Ndr.
Frankfurt a. M. 1969).

Niebergall, A., Die Geschichte der christlichen Predigt, in:
Leiturgia - Handbuch des Evangelischen Gottesdienstes, II. Kassel 1955,
S. 182-353.

Schlier, H., Wort Gottes. Eine neutestamentliche Besinnung. Würzburg
1958.

BARTH, K., Homiletik. Wesen und Vorbereitung der Predigt. Zürich
1966.

Schneyer, J.B., Geschichte der katholischen Predigt. Freiburg i. Br. 1969.

Schütz, W., Geschichte der christlichen Predigt. Berlin 1972.

Morvay, K./Grube, D., Bibliographie der deutschen Predigt des Mittelalters.
Veröffentlichte Predigten. München 1974.

Herzog, Urs, Geistliche Wohlredenheit. Die katholische Barockpredigt. München

1991.

Gabler, U., «Auferstehungszeit». Erweckungsprediger des 19. Jahrhunderts.
Sechs Porträts. München 1991.


	Predigt als "ministerium Verbi"

