
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)

Heft: 1-2

Artikel: Die Gottesbeweise als vermeintliche Stütze von Religion und Theologie

Autor: Morscher, Edgar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761415

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761415
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Edgar Morscher

Die Gottesbeweise als vermeintliche
Stütze von Religion und Theologie

Gott sei Dank (und nicht: Gott sei's geklagt): Die Gottesbeweise sind
allesamt gescheitert, und mehr noch: Wir alle wissen es! Die Klagen
über dieses Faktum halten sich (sofern überhaupt vorhanden) in Grenzen,

der Jubel darüber überwiegt bei weitem - und zwar nicht nur bei
Freidenkern, sondern insbesondere auch bei religiösen Menschen. Daß
die Freidenker ihre Freude daran haben, ist durchaus verständlich;
warum aber auch die religiös eingestellten Menschen? Der überwiegenden

Mehrheit religiöser Menschen geht es offenbar heute in der

Religion nicht oder zumindest nicht in erster Linie um Erkenntnis,
sondern sie sind von der Überzeugung durchdrungen, die Jaspers auf die

paradoxe Formel gebracht hat: «Ein bewiesener Gott ist kein Gott.»1
Wäre je ein Gottesbeweis gelungen oder würde je einer glücken — das,
dessen Existenz dabei bewiesen wäre, könnte unmöglich jener Gott
sein, zu dem «wir» beten, auf den «wir» hoffen und nach dem «wir»
unser Leben ausrichten.

Den theologischen Experten kam diese religiöse Einstellung nur
gelegen: Sie wollten die Gottesbeweise ohnedies längst schon loswerden

und sich von diesem mittelalterlichen Ballast befreien; hatten sie

doch mit gutem Grund Angst, die Gottesbeweise würden dem
kritischen Blick der Wissenschaftler nicht standhalten können und von

1 Jaspers, Karl, Der philosophische Glaube. München 1948, Neuausgabe 1974, 30;
vgl. auch Jaspers, Karl, Einführung in die Philosophie. München 1953; Nachdruck 1966,
41.



102 Die Gottesbeweise als vermeintliche Stütze von Religion und Theologie

ihnen logisch zerpflückt werden. So wurden die Gottesbeweise, einst
stolze Grundpfeiler oder jedenfalls tragende Säulen, auf denen Religion
und Theologie ruhten, flugs zu bloßen Ziersäulchen umfunktioniert
bzw. umgedeutet: Bevor man zuwartete, bis einem die Gottesbeweise
wie gerupfte Gänse serviert wurden, schlug man ihnen lieber gleich
selbst den Kopf ab und erklärte, daß man sie ohnehin nicht brauche,
und außerdem sei sowieso alles ganz anders gemeint gewesen... Angesichts

solcher Einsicht und Opferbereitschaft sollte man sich eigentlich
nur noch uneingeschränkt freuen, die Hände in den Schoß legen und
keinen Gedanken mehr an die Gottesbeweise verschwenden, ihnen
jedenfalls keine Träne mehr nachweinen.

Trotzdem: Hier wird wieder einmal den Gottesbeweisen nachgeweint.

Nicht, weil ich sie mir zurückwünsche, sondern weil ich glaube,
daß sie die schnöde und schäbige Behandlung, die man ihnen heutzutage

angedeihen läßt, nicht verdient haben. Schon aus Gründen der
historischen Gerechtigkeit kommt man nicht um eine kritische
Würdigung der Gottesbeweise hemm. Dafür gibt es aber auch noch einen
anderen Grund: Es ist immer verdächtig, wenn etwas, was einst zum
Kern einer Lehre oder Ideologie gehörte, allzu eilfertig fallengelassen
wird — wie eine heiße Kartoffel. Durch die rasche Entfernung der
vormals tragenden Stütze entsteht wie bei einem Zauberkunststück die
Illusion, das Gewölbe schwebe nun frei in der Luft und bedürfe gar
keiner Stütze mehr. So erspart man sich das Nachdenken über eine

mögliche Ersatzkonstruktion ebenso wie die Peinlichkeit, zugeben zu

müssen, daß das Gewölbe unter lautem Getöse eingestürzt ist. Dies ist
das zweite Motiv für die folgenden Betrachtungen: die theoretischen
Konsequenzen für Religion und Theologie zu überdenken, die sich aus
der mehr oder weniger kampflosen Aufgabe der Gottesbeweise ergeben.

1. Vom «Wesen» bzw. «Unwesen» der Gottesbeweise

{oder schlicht: Was sind Gottesbeweise?)

Unter einem Gottesbeweis versteht man einen Beweis für die Existenz
Gottes. Das Substantiv Beweis und das dazugehörige Zeitwort beweisen

gehören zu einer Familie von Wörtern, die auf zweierlei Weise verwendet

werden können: im Sinne eines bloßen (vielleicht mißlungenen)
Versuches oder im Sinne eines erfolgreichen Versuches. Zur selben Wortfa-



Die Gottesbeweise als vermeintliche Stütze von Religion und Theologie 103

milie gehört etwa das Wort «Lösung»: Wenn der Lehrer die Schüler
nach ihren Lösungen für eine als Hausaufgabe gestellte mathematische

Gleichung fragt, dann will er damit nicht unterstellen, daß alle

vorgeschlagenen Lösungen auch wirklich gelungen sind, sondern er fragt
nach dem, was von den Schülern als Lösung angesehen wird, also nach
ihren Lösungsversuchen oder Lösungsvorschlägen. Wenn der Lehrer
hingegen auf einen solchen Lösungsversuch, den ein Schüler vorträgt,
antwortet, das sei nicht die Lösung, dann verwendet er das Wort
«Lösung» im Sinne des erfolgreichen oder richtigen Lösungs-Versuches.
Wenn man über Gottesbeweise sprechen will, möchte man im
allgemeinen nicht bereits durch die Verwendung des Wortes «Gottestemr»
unterstellen, es handle sich dabei um gelungene Beweise, sondern man
möchte zumindest die Möglichkeit ihres Mißlingens bzw. Scheiterns
offenlassen. Man verwendet somit das Wort «Beweis» dabei im Sinne
eines bcwtisversuches.

Gottesbeweise sind somit Beweisversuche für die Existenz Gottes.
Als bloßer Beweisversuch kann allerdings jedes beliebige - auch noch so

einfältige — Argument herhalten, und unter einem Argument versteht
man (formal und unter Abstraktion von irrelevanten psychischen
Begleitumständen) jede beliebige Aufeinanderfolge von Sätzen, wobei

vor einem Satz ein Wort wie «daher», «also», «infolgedessen» o. ä. steht.
Den betreffenden Satz nennt man die Konklusion, und die angeführten
Wörter bezeichnen wir als Konklusionsanzeiger, während die restlichen
Sätze des Arguments Prämissen heißen. Der Einfachheit halber legen
wir fest, daß wir Argumente immer in einer Standardform niederschreiben,

wobei sämtliche Prämissen vor dem Konklusionsanzeiger stehen
und die Konklusion als letzter Satz hinter dem Konklusionsanzeiger
angeführt wird. Außerdem wollen wir uns hier auf Argumente
beschränken, in denen als Prämissen und Konklusion nur Deklarativoder

Behauptungssätze in Frage kommen. Ein Beweisversuch ist demnach

nichts anderes als eine Aufeinanderfolge von Deklarativsätzen mit
einem Konklusionsanzeiger vor dem letzten dieser Sätze.

Was macht einen Beweisversuch nun aber zu einem Gottesbe-

weis(versuch)? Nichts anderes als der Satz, der als Konklusion des

Beweisversuches fungiert. Die Konklusion eines Gottesbeweises ist der
Satz «Gott existiert» oder ein damit synonymer Satz, der dasselbe — etwa
in einer anderen Sprache — besagt. Unter der Voraussetzung, daß «Gott»
dasselbe bedeutet wie (also synonym ist mit) «die erste Ursache», wäre
somit auch ein Beweisversuch mit der Konklusion «die erste Ursache



104 Die Gottesbeweise als vermeintliche Stütze von Religion und Theologie

existiert» ein Gottesbeweis(versuch). Wir halten somit definitorisch
fest: Ein Gottesbeweis ist ein beliebiges Argument mit dem Satz «Gott
existiert» oder einem damit synonymen Satz als Konklusion.

Je nachdem, ob sich ein Gottesbeweis ausschließlich auf apriorische
Prämissen stützt oder ob er auch mindestens eine aposteriorische
Prämisse enthält, unterscheidet man zwischen apriorischen Gottesbeweisen

(wie dem berühmten ontologischen Gottesbeweis, der auf Anselm
zurückgeht) und aposteriorischen Gottesbeweisen (wie den quinque viae

des Thomas von Aquin).

2. Von Aufgabe und Zweck der Gottesbeweise

{oder schlicht: Wozu brauchen wir Gottesbeweise?)

Der heutige Mensch weiß mit Gottesbeweisen off nichts anzufangen
und fragt sich, wozu sie gut sind, bzw. ob sie überhaupt etwas nützen.
Um nicht in anachronistische Erklärungen zu verfallen, sollte man sich
dabei überlegen, wozu denn solche Gottesbeweise in der Geschichte der

Philosophie und Theologie entwickelt und aufgestellt wurden und was
ihre Schöpfer und Vertreter damit bezwecken wollten. Man stößt dabei

hauptsächlich auf zwei mögliche Motive, die in der Literatur diskutiert
werden:

(1) Mit einem Gottesbeweis soll ein Ungläubiger von der Existenz
Gottes überzeugt und dadurch zu einem Gläubigen bekehrt werden.

(2) Mit einem Gottesbeweis soll die Offenbarungs-Theologie
begründet werden. Die Offenbarungs-Theologie verwendet nämlich die

göttliche Offenbarung als Quelle und setzt dabei voraus, daß es Inhalte
gibt, die von Gott geoffenbart sind, was wiederum seinerseits nur
zutreffen kann, wenn Gott existiert. Durch die Gottesbeweise soll daher
ein rationales Fundament für diese Offenbarungs-Theologie geschaffen
werden.

Zum ersten Motiv ist zu sagen, daß Gottesbeweise sicher nicht
immer notwendig, aber auch nicht immer hinreichend sind, um einen
Ungläubigen von der Existenz Gottes zu überzeugen, daß sie aber
sicherlich — zumindest bei rational eingestellten Personen — einen
wesentlichen Beitrag leisten können, daß eine solche Überzeugung
entsteht oder gegebenenfalls verstärkt wird. Im Hinblick auf das zweite
Motiv ist zu sagen, daß diese Zielsetzung unter Voraussetzung des

mittelalterlichen Verständnisses von Wissenschaft und von christlicher



Die Gottesbeweise als vermeintliche Stütze von Religion und Theologie 105

Theologie durchaus plausibel erscheint, daß aber aus der Sicht des

heutigen Wissenschaftsverständnisses und/oder der heutigen Auffassung

von christlicher Theologie ein Gottesbeweis gar nicht mehr
erforderlich ist, um eine rationale Fundierung der Theologie zu garantieren
(ganz abgesehen von der Frage, ob ein Gottesbeweis dazu überhaupt
taugte). Wenn wir also auch unter Umständen historisch verstehen

können, aufgrund welcher Motive und wegen welcher Zielsetzungen
sich Philosophen und Theologen in früheren Zeiten so sehr um die

Erfindung und Entwicklung von haltbaren Gottesbeweisen bemühten,
so ist damit noch keineswegs gesagt, daß diesen Gottesbeweisen (für
den Theologen oder gar für den Nicht-Theologen) auch heute noch eine

Bedeutung und Funktion zukommt.
Welche Aufgabe und welche Funktion man aber den Gottesbeweisen

auch immer zugedacht haben mag: Sie konnten diese Aufgabe
jedenfalls nur erfüllen, wenn sie nicht offensichtlich mißlangen. Für
ihren Erfolg war also ausschlaggebend, daß es sich dabei nicht um bloße
Beweisversuche handelte, sondern daß diese Beweisversuche auch glückten.

Die Beurteilung und Bewertung der Gottesbeweis(versuch)e
anhand von beweistheoretischen Maßstäben war also auch historisch
unerläßlich - und bleibt es erst recht für uns in der heutigen Zeit, in der
die ursprüngliche Zielsetzung, die mit den Gottesbeweisen verbunden

war, suspekt geworden ist oder zumindest in Frage gestellt wird.

3. Von Glanz und Elend der Gottesbeweise

(oder schlicht: Können Gottesbeweise glücken,
oder sind sie zum Scheitern verurteilt

Bei den Gottesbeweisen handelt es sich — ihrem eigenen Anspruch
gemäß — um Beweisversuche. Sie sind daher nach den gängigen Kriterien

für solche Beweisversuche zu bewerten und je nach dem Ergebnis
dieser Bewertung als gelungen oder mißlungen zu beurteilen. Es geht
darum herauszufinden, ob sämtliche Gottesbeweise bloße ~S>cwc\sversuche

sind oder ob zumindest einige davon (und — falls ja — welche) auch als

Beweise im Erfolgssinn dieses Wortes reüssieren können. Die Kriterien
für den Erfolg eines Beweisversuches variieren jedoch mit dem Zweck,
den man mit einem Beweisversuch verbindet.

Ein Beweisversuch kann entweder der Überzeugung oder der Erklärung
bzw. Begründung dienen; das sind die beiden Hauptzwecke, die man mit
einem Beweisversuch verfolgen kann. Dementsprechend unterscheide



106 Die Gottesbeweise als vermeintliche Stütze von Religion und Theologie

ich zwischen Überzeugungsbeweis(versuch)en einerseits und Erklärungsbzw.

Begründungsbeweis(versuch)en anderseits oder - in der bereits von
Aristoteles eingeführten Terminologie - zwischen Daß- und Warum-
Beweis(versuch)en. Ein Überzeugungsbeweis(versuch) dient dazu zu

zeigen, daß ein Satz (nämlich die Konklusion des Beweises) wahr ist, und ein

Erklärungs- bzw. Begründungsbeweis(versuch) soll zeigen, warum dieser
Satz wahr ist (wobei bereits unterstellt wird, daß er wahr ist). Der Über-

zeugungsbeweis(versuch) soll also den Adressaten von der Konklusion
des Beweises überzeugen, d. h. die Uberzeugung von der (Richtigkeit der)
Konklusion herstellen oder die bereits vorhandene Uberzeugung erhöhen;

der Erklärungs- bzw. Begründungsbeweis(versuch) hat hingegen die

Aufgabe, die (bereits als wahr vorausgesetzte) Konklusion des Beweises zu
erklären bzw. zu begründen.

Was sind nun aber die Erfolgskriterien für die beiden Arten von
Beweisversuchen? Aufgrund ihrer unterschiedlichen Aufgabenstellung
und Zielsetzung gelten für die beiden Beweisarten auch verschiedene

Erfolgskriterien: Zwar wird man von beiden Beweisarten die logische
Korrektheit des jeweiligen Arguments verlangen, doch wird man
verschiedene Ansprüche an die Prämissen stellen.

Bei einem Erklärungs- oder Begründungsbeweis müssen die
Prämissen die Ursachen und Gründe des durch die Konklusion beschriebenen

Faktums angeben. Was das genau heißt, darüber sind sich die
Wissenschaftstheoretiker bis zum heutigen Tag noch nicht ganz einig
geworden. Seit den inzwischen klassisch gewordenen Arbeiten von Carl
Gustav Hempel bemühen sich die Fachleute immer noch um die

Formulierung befriedigender Adäquatheitsbedingungen für eine
wissenschaftliche Erklärung. Zu unserem Glück brauchen wir jedoch auf diese

komplizierte Problematik hier gar nicht einzugehen: Falls nämlich Gott
wirklich existiert, wie durch die Konklusion eines jeden Gottesbe-

weis(versuch)es behauptet wird, kann dieses Faktum selbst keine weitere

Ursache und keinen objektiven Grund mehr haben, sondern ist
vielmehr selbst letzter Grund und letzte Ursache für alle anderen
Phänomene und Realitäten. Daher hat bereits Thomas von Aquin festgestellt,

daß ein Gottesbeweis niemals ein Warum-Beweis, sondern immer
nur ein Daß-Beweis, also ein Überzeugungsbeweis(versuch) sein kann.2
Es genügt infolgedessen, wenn wir uns hier mit den Kriterien für einen

erfolgreichen Uberzeugungsbeweis befassen.

2 Thomas von Aquin, Summa Theologiae I q. 2 a. 2.



Die Gottesbeweise als vermeintliche Stütze von Religion und Theologie 107

Welche Bedingungen muß ein Argument erfüllen, um ein erfolgreicher

Überzeugungsbeweis zu sein? Eine notwendige Bedingung dafür

liegt zweifellos (wie schon erwähnt) in der logischen Korrektheit des

Arguments, da wir mit ihm ja nicht eine x-beliebige Person mit ihren
individuellen psychischen Eigenheiten, sondern einen vernünftigen
Adressaten überzeugen wollen. Der «Paradefall» der logischen Korrektheit

ist die deduktive Korrektheit oder Gültigkeit eines Arguments: Ein
Argument ist genau dann deduktiv korrekt oder gültig, wenn seine

Konklusion aus den Prämissen logisch-deduktiv folgt bzw. deduzierbar

ist, d. h., wenn es logisch unmöglich ist, daß jede Prämisse des

Arguments wahr und gleichzeitig die Konklusion falsch ist. (Etwas präziser

gesagt: Deduktiv korrekt oder gültig ist ein Argument genau dann,

wenn es keine Interpretation der nicht-logischen Ausdrücke, die im
Argument vorkommen, gibt, unter der jede Prämisse des Arguments
wahr und seine Konklusion falsch ist.)

Nach Hume gibt es keine andere Form logischer Korrektheit als die
Deduzierbarkeit: Demnach kann ein Argument nur entweder deduktiv
korrekt sein oder aber inkorrekt. Demgegenüber bemühen sich

Philosophen seit Hume immer wieder darum nachzuweisen, daß es neben der
deduktiven Korrektheit von Argumenten noch eine eigenständige logische

Korrektheit induktiver Art gibt. Es handelt sich dabei allerdings
um eine philosophische Streitfrage, die bis zum heutigen Tag ungelöst
geblieben ist. Für unsere Zwecke braucht diese Frage aber auch gar nicht
entschieden zu werden, da wir bloß festhalten: Ein erfolgreicher Über-

zeugungsbeweis(versuch) muß logisch korrekt sein, und das heißt, daß

er deduktiv korrekt ist oder aber - sofern es so etwas überhaupt gibt -
induktiv korrekt. Die klassischen Gottesbeweise bedienen sich außerdem

ausschließlich der streng deduktiven Logik. Wenn sich heute
manche Autoren (insbesondere Swinburne3) bei ihren Gottesbeweisen
auch der induktiven Logik bedienen, so halsen sie sich damit — zusätzlich

zur Rechtfertigung der von ihnen verwendeten Prämissen - auch
noch das Problem auf, die Induktion rechtfertigen zu müssen oder sie

ungerechtfertigt vorauszusetzen (was der Überzeugungskraft solcher
Gottesbeweise nicht gerade zuträglich ist).

Die logische Korrektheit ist auf jeden Fall ein Erfolgskriterium für
Überzeugungsbeweis(versuch)e im allgemeinen und für Gottesbe-

3 Swinburne, Richard, The Existence of God. Oxford 1979; deutsche Übersetzung:
Die Existenz Gottes. Stuttgart 1987.



108 Die Gottesbeweise als vermeintliche Stütze von Religion und Theologie

weis(versuch)e im besonderen. Das zweite Erfolgskriterium betrifft

- wie bei allen Beweis(versuch)en - die Prämissen. Welchen
Anforderungen müssen die Prämissen eines Überzeugungsbeweis(ver-
such)es genügen, wenn er erfolgreich sein soll? Ganz einfach: Sie

müssen auf jeden Fall allesamt überzeugender sein als die Konklusion,
wenn der Beweis(versuch) seinen Zweck erfüllen soll. Ein Überzeu-

gungsbeweis(versuch) erfüllt nämlich seinen Zweck nur dann, wenn
durch ihn die Uberzeugung von der (Richtigkeit der) Konklusion
entweder erst erzeugt wird (weil sie zuvor nicht vorhanden war, da der
Überzeugungsgrad der Konklusion gleich Null war) oder wenn durch
ihn die Überzeugung von der (Wahrheit der) Konklusion gesteigert
(und damit der ursprüngliche Überzeugungsgrad erhöht) wird. In beiden

Fällen darf es keine Prämisse des Beweis(versuch)es geben, die
einen geringeren oder auch nur den gleichen Überzeugungsgrad
besitzt als bzw. wie die Konklusion, da deren Überzeugungsgrad ja nie

größer sein kann als das schwächste Glied der Kette bzw. die am
wenigsten überzeugende Prämisse, durch die sie gestützt wird. Ob ein
Satz mehr oder weniger überzeugend ist bzw. welchen genauen
Überzeugungsgrad er besitzt, hängt vom jeweiligen Informationsstand und

Hintergrundwissen ab und kann daher von Person zu Person bzw. von
Personengruppe zu Personengruppe und von Zeitpunkt zu Zeitpunkt
variieren. Aus diesem Grund muß das zweite Erfolgskriterium für
einen Überzeugungsbeweis(versuch) strenggenommen auf bestimmte
Adressaten und Zeitpunkte relativiert werden. Wir können die beiden

Erfolgskriterien in dieser relativierten Form in folgender Forderung
festhalten: Ein Argument H mit den Prämissen Pu P?, > P„ und der
Konklusion K ist ein erfolgreicher Üherzeugungbeweis(ve.rsuch) für die

Person(engruppe) x zum Zeitpunkt t nur dann, wenn A logisch korrekt
ist und jede Prämisse Pi von A für x zum Zeitpunkt t—k überzeugender
ist (bzw. ohne Kenntnis des Arguments A überzeugender wäre) als die
Konklusion K von A.

Den in dieser Forderung zusammengefaßten Maßstab müssen wir
auch an die Gottesbeweise anlegen, wenn wir herausfinden wollen, ob
sie den mit ihnen verbundenen Zweck erfüllen oder nicht, wenn wir sie

also nach ihrem Erfolg kritisch beurteilen und bewerten wollen. So

stellt sich die Frage: Gibt es Gottesbeweise, die unserer Anforderung
gemäß erfolgreich sind (und zwar zumindest für gewisse Adressaten zu

gewissen Zeiten), oder sind die bisherigen Gottesbeweise allesamt

gescheitert, ja müssen sie vielleicht sogar zwangsläufig scheitern?



Die Gottesbeweise als vermeintliche Stütze von Religion und Theologie 109

Gottesbeweise wurden in der Geschichte der Philosophie - und
natürlich speziell im Mittelalter — nicht nur am laufenden Band erzeugt,
sondern sie wurden auch mehr oder weniger ständig der Kritik
unterzogen, wie dies beispielhaft schon bei Gaunilos Kritik an Anselms
Gottesbeweis der Fall war. Diese kritische Prüfung der Gottesbeweise
führte und führt im großen und ganzen immer zum Ergebnis, daß sie

— trotz ihrer teilweise bewundernswerten Logik — gescheitert sind:
Entweder ist bei allem logischen Glanz der Gottesbeweise doch ihre
logische Korrektheit nicht gewährleistet, oder eine der verwendeten
Prämissen ist nicht akzeptabel oder zumindest nicht überzeugender als

die Konklusion, oder es müssen gar beide Mängel beanstandet werden.
Die logische Korrektheit der Gottesbeweise stellt dabei im

allgemeinen das geringste Problem dar: In den meisten Fällen sind die
Gottesbeweise bereits derart konstruiert, daß ihre logische Struktur
deutlich sichtbar oder doch ohne größere Mühe rekonstruierbar ist. In
manchen Fällen — wie etwa bei Anselms Argument — haben sich die

Bemühungen um eine Rekonstruktion der logischen Form des Beweises
als Herausforderung an die Logiker erwiesen, die zu vielen fruchtbaren

Anregungen für die Logik führte. So erwies es sich in vielen Fällen als

möglich, die logische Korrektheit der Gottesbeweise auch mit den

strengen Mitteln der modernen Logik nachzuweisen.4 Dabei traten
dann allerdings meist zusätzliche Prämissen zutage, die zunächst
«unsichtbar» waren und nur stillschweigend vorausgesetzt wurden, welche
sich aber durch die logische Rekonstruktion als unerläßlich herausstellten,

und sehr oft sind es dann gerade diese Prämissen, die als unhaltbar
zurückgewiesen werden müssen oder die zumindest nicht überzeugender

als die Konklusion sind, weshalb an ihnen der Gottesbeweis dann
letztlich scheitert.

Die hier skizzierte Diagnose wird zwar von der Mehrzahl der Fachleute

geteilt, sie erfordert aber eine sorgfältige Analyse und kritische
Prüfung jedes einzelnen Gottesbeweises, der vorgelegt wurde und wird.
Ich verzichte hier zwar darauf, mich dieser Aufgabe zu unterziehen,

4 Drei neuere Arbeiten, in denen man Analysen und Rekonstruktionen der
Gottesbeweise mit den Mitteln der modernen Logik findet, seien hier stellvertretend für viele
andere angeführt: Bochenski, Joseph M., Die fünf Wege, in: FZPhTh 36 (1989) 235-265;
Mann, William E., «Definite Descriptions and the Ontological Argument», in: Lambert,
Karel (Hg.), Philosophical Applications of Free Logic. Oxford 1991, 257-272; Ricken,
Friedo (Hg.), Klassische Gottesbeweise in der Sicht der gegenwärtigen Logik und
Wissenschaftstheorie. Stuttgart 1991.



110 Die Gottesbeweise als vermeintliche Stütze von Religion und Theologie

doch möchte ich ausdrücklich darauf hinweisen, daß man sich diese

Mühe meines Erachtens leider nicht ersparen kann, da es - im Gegen-
sat2 2ur Auffassung von Kant und anderen Philosophen - keinen
prinzipiellen oder apriorischen Beweis für die Unmöglichkeit eines

erfolgreichen Gottesbeweises bzw. dafür gibt, daß jeder Gottesbeweis von
vornherein zwangsläufig zum Scheitern verurteilt ist. Wohl aber kann

man aufgrund von Einzelanalysen und Einzelüberprüfungen mit Fug
und Recht behaupten, daß alle bisherigen Gottesbeweise gescheitert
sind und daß dies mit hoher Wahrscheinlichkeit auch für alle zukünftigen

Gottesbeweise gilt, daß also herzlich wenig Aussicht besteht, daß

jemals ein erfolgreicher Gottesbeweis gelingen könnte.

4. Von Reaktionen und von Fehlreaktionen

auf das Scheitern der Gottesbeweise

Angesichts solch trüber Aussichten neigen manche dazu, die Gottesbeweise

wie eine heiße Kartoffel fallenzulassen und sie als überflüssiges
Relikt aus alten Zeiten hinzustellen. Anderen ist diese Reaktion
wiederum nicht ganz geheuer, da der Tradition doch ansonsten im religiösen

Bereich eine starke Bedeutung beigemessen wird und außerdem
auch noch in der Mitte des 20. Jahrhunderts in einer päpstlichen Enzyklika

(Humani Generis von Papst Pius XII.) die Lehrmeinung vertreten
wird, daß die menschliche Vernunft mit ihrer natürlichen Erkenntniskraft

ein wahres und sicheres Wissen von Gott gewinnen kann5 bzw.

(wie das I. Vatikanische Konzil formulierte) daß Gott mit dem
natürlichen Licht der menschlichen Vernunft gewiß erkannt werden kann.6
Sie ziehen daher eine Umdeutung der Gottesbeweise einer bloßen

Ablehnung vor: Die Gottesbeweise wollen gar nicht und sie wollten
auch nie - so behaupten sie - streng wissenschaftliche Beweise für die
Existenz Gottes liefern, sondern es ging dabei immer nur um so etwas
wie Aufweise. Wenn damit nur gemeint ist, daß die Gottesbeweise

5 Acta Apostolicae Sedis 42, Series 2 (1950) 561-578, S. 561; deutsche Übersetzung:
«Die Enzyklika Humani Generis», in: Hartmann, Albert (Hg.), Bindung und Freiheit des

katholischen Denkens. Probleme der Gegenwart im Urteil der Kirche. Frankfurt/M.
1952, 234—249, S. 234; vgl. dazu auch auf den Seiten 96—116 den Aufsatz von De Vries,
Josef: «Gotteserkenntnis und Gottesbeweise».

6 Denzinger, Heinrich/HüNERMANN, Peter, Enchiridion symbolorum... 37. Aufl.:
Freiburg/Br. 1991, 813 (Nr. 3004).



Die Gottesbeweise als vermeintliche Stütze von Religion und Theologie 111

bloße Überzeugungs- und keine Begründungsbeweise sind, dann kann

man dieser Deutung durchaus zustimmen, deckt sie sich doch mit der
bereits von Thomas von Aquin vertretenen Auffassung. Allerdings
wird diese Auffassung dabei terminologisch unnötig verschleiert, und
außerdem wird aus ihr eine Konsequenz gezogen, die gar nicht daraus

folgt. Auch Überzeugungsbeweise sind nämlich Beweise bzw.
Beweisversuche im streng wissenschaftlichen Sinn — ebenso wie die
Erklärungsbeweise —, sie dienen nur einer anderen Aufgabe und sind daher
auch nach anderen Erfolgskriterien zu beurteilen. In beiden Fällen
handelt es sich aber um wissenschaftliche Erfolgskriterien bzw. um
Erfolgskriterien für wissenschaftliche Beweise. Dies entspricht im übrigen

ganz den Intentionen derjenigen großen Philosophen und Theologen,

die zum Teil mit erheblicher Mühe und großem Aufwand die
Gottesbeweise erfunden und entwickelt haben und dabei besonderen
Wert auf logische Korrektheit legten. Dies wäre unverständlich, wenn
diese Autoren gar keine streng wissenschaftlichen Beweise intendiert
hätten.

Der von manchen eingeschlagene Weg der Umdeutung der
Gottesbeweise erweist sich somit als ebenso hilf- wie nutzloser Rettungsversuch.

Der Rettungsversuch ist deshalb untauglich, weil die Gottesbeweise

in der Form, in der sie dabei gerettet werden, gar nicht mehr den
Zweck erfüllen können und sollen, für den sie ursprünglich «erfunden»
worden sind. Außerdem ist ein solcher Rettungsversuch aber auch

unnütz, wie sich gleich herausstellen wird. Denn wozu sollen wir denn
die Gottesbeweise überhaupt retten?

5. Was aus dem Scheitern der Gottesbeweise folgt,
und was nicht daraus folgt

Die Gottesbeweise sollen - ihrem ursprünglichen Zweck entsprechend -
als Grundlage des Glaubens und damit der Religion sowie als Fundament

der Theologie dienen. Sofern man mit Religion und Theologie
nichts vorhat, könnte man somit auf die Gottesbeweise ganz gut
verzichten und ohne sie auskommen. Unterstellen wir aber einmal, daß uns
an Glaube bzw. Religion und Theologie etwas liegt. Kann es uns dann
immer noch gleichgültig sein, ob die Gottesbeweise allesamt gescheitert
sind? Oder sind wir dann nicht vielmehr auferfolgreiche Gottesbeweise

- zumindest einen - angewiesen, und müssen wir in diesem Fall nicht



112 Die Gottesbeweise als vermeintliche Stütze von Religion und Theologie

alles daransetzen, die Gottesbeweise zu retten? Umgekehrt ausgedrückt:
Folgt aus dem Scheitern der Gottesbeweise nicht zwingend, daß Religion

und Theologie zusammenbrechen müssen, da ihnen mit den
Gottesbeweisen ihr Fundament und ihre Grundpfeiler entzogen werden?

Flier müssen wir uns vor voreiligen Schlüssen und ungenauen
Formulierungen in acht nehmen. Es gilt sorgfältig zu prüfen, was aus dem
Scheitern eines einzelnen Gottesbeweises oder auch aller Gottesbeweise

folgt und was nicht daraus folgt:
(i) Auch wenn streng bewiesen werden könnte, daß alle bisherigen

Gottesbeweise mißlungen sind, wäre damit noch lange nicht erwiesen,
daß ein erfolgreicher Gottesbeweis unmöglich, die Existenz Gottes also

unbeweisbar ist.

(ii) Selbst wenn streng wissenschaftlich bewiesen werden könnte,
daß ein erfolgreicher Gottesbeweis prinzipiell unmöglich, die Existenz
Gottes somit prinzipiell unbeweisbar ist, folgt daraus noch keineswegs
die Falschheit der Behauptung, daß Gott existiert, bzw. die
NichtExistenz Gottes. Dies steht spätestens seit dem berühmten Resultat von
Kurt Gödel fest, der mit streng mathematischen Methoden bewiesen

hat, daß es selbst im Bereich der elementaren Arithmetik Sätze geben
muß, die wahr, aber prinzipiell nicht beweisbar sind.

Solche Ergebnisse aus dem Bereich der Grundlagenforschung mahnen

zur Vorsicht, aus dem Fehlen oder der Unmöglichkeit eines Beweises

nicht unhaltbare Folgerungen abzuleiten. Aber können wir nicht
umgekehrt von denjenigen, die Religion und Theologie verteidigen,
solche Gottesbeweise mit Recht verlangen und einfordern? Haben
nicht religiöse Menschen und Theologen schlichtweg die Beweislast zu

tragen, wenn sie in ihren Erkenntnisansprüchen ernstgenommen werden

wollen? Können wir solche Ansprüche — zumindest im Rahmen
einer rationalen Argumentation oder gar einer wissenschaftlichen
Diskussion - nicht mit Fug und Recht ignorieren, wenn sie nicht mit
Gottesbeweisen abgesichert sind?

Dieses Ansinnen entspricht dem früheren Verständnis von
vernünftigem Glauben und Wissenschaftlichkeit im allgemeinen und
dem früheren Verständnis von religiösem Glauben und theologischer
Wissenschaft im besonderen. Diesem Verständnis zufolge basieren

Vernünftigkeit und Wissenschaftlichkeit auf Sicherheit, Gewißheit
und damit Beweisbarkeit: Vernünftig und wissenschaftlich ist nur das,

was zumindest im Prinzip sicher und gewiß sein kann und daher
beweisbar ist.



Die Gottesbeweise als vermeintliche Stütze von Religion und Theologie 113

Dieses Bild von Vernunft und Wissenschaft ist aber spätestens in der
ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts durch eindeutige Resultate der
Grundlagenforschung als Zerrbild entlarvt worden und in sich
zusammengebrochen. Nach dem bereits zuvor erwähnten Resultat von Gödel
muß es bereits im Bereich der Mathematik zwingend wahre Sätze geben,
die prinzipiell nicht beweisbar sind, und dieses Resultat - das ist der
besondere Witz - kann streng mathematisch bewiesen werden. Seit

Popper ist außerdem unumstritten, daß die wichtigsten Sätze der
empirischen Wissenschaften, nämlich die Naturgesetze, niemals als wahr
erweisbar, d. h. verifizierbar sind, und zwar nicht bloß aufgrund der
faktischen Beschränktheit des menschlichen Erkenntnisvermögens,
sondern aus prinzipiellen Gründen, die in der Natur der Sache liegen.
Gewißheit und Sicherheit werden damit auch für die strengsten
Wissenschaften zu einem Phantom bzw. zu einer Illusion; die Fehlbarkeit
wird zum Markenzeichen von Vernunft und Wissenschaft.

Auch wer am ursprünglichen Ziel der Gottesbeweise festhält,
braucht aus heutiger Sicht der Dinge deswegen nicht mehr an den
Gottesbeweisen selbst festzuhalten. Das Scheitern der Gottesbeweise
wäre katastrophal für deren ursprüngliche Zielsetzung unter Voraussetzung

des früheren Verständnisses von Vernunft und Wissenschaft; es ist
aber verhältnismäßig irrelevant aus der Sicht des heutigen
Wissenschaftsverständnisses. - So sieht es für jemanden aus, der auch heute
noch am ursprünglichen Ziel der Gottesbeweise festhält, sich aber

neuen Erkenntnissen nicht verschließt. Die andere Seite dieser Einsicht
betrifft den Religions- und Theologiekritiker: Mit der «Zerstörung» der
Gottesbeweise sind Religion und Theologie noch lange nicht «erledigt».

Die eigentliche philosophisch-erkenntnistheoretische Religionsund

Theologiekritik muß aus heutiger Sicht vielmehr ganz woanders

ansetzen.

6. Die Gretchenfrage an die Theologie

Wenn Wissenschaftlichkeit - auch in den strengsten Wissenschaften -
nicht die Beweisbarkeit der behaupteten Sätze voraussetzt und auch in
den strengsten Wissenschaften aus prinzipiellen Gründen nicht alle

wahren Sätze bewiesen werden können, dann kann und sollte man auch

an die Theologie keine derart überzogenen Ansprüche stellen, sondern
höchstens dem Papst überlassen, noch päpstlicher zu sein. Aus der Sicht



114 Die Gottesbeweise als vermeintliche Stütze von Religion und Theologie

des heutigen Wissenschaftsverständnisses ist jedenfalls eine
wissenschaftliche Theologie nicht davon abhängig, daß es erfolgreiche
Gottesbeweise gibt. Das Fehlen, ja selbst die Unmöglichkeit solcher
Beweise disqualifiziert eine Aussage, welche die Existenz Gottes

behauptet oder voraussetzt, nicht automatisch und eliminiert sie somit
nicht von vornherein aus der Klasse der wissenschaftlichen Sätze. Viel
wichtiger als die Frage der Beweisbarkeit ihrer Sätze ist für die
Wissenschaftlichkeit der Theologie die Frage, an welchen Fakten und Daten
das Gesamtgefüge ihrer Sätze zu überprüfen ist, was also als Basis ihrer
Überprüfung zu gelten hat. Diese Frage ist - aus heutiger Sicht - von
wesentlich größerer Relevanz und Brisanz als die Frage der Gottesbeweise,

ergeben sich doch aus ihr gravierende Konsequenzen für den
wissenschaftlichen Status und damit auch für den gesellschaftlichen
Stellenwert der Theologie.

Bevor ich mich diesen Konsequenzen zuwende, möchte ich ein
mögliches Mißverständnis ausräumen. Ich habe hier immer verkürzt
von der Theologie gesprochen, obwohl es sich dabei ja nicht um ein
bestimmtes Fach handelt, sondern um eine ganze Gruppe von
Disziplinen, die häufig in einer eigenen Fakultät zusammengefaßt sind. Dazu

gehören u. a. auch so unterschiedliche Disziplinen wie Bibelwissenschaften,

Kirchenrecht, Kirchengeschichte und Religionspädagogik,
deren Wissenschaftsstatus hier natürlich keineswegs in Frage gestellt
wird, wenn die Wissenschaftlichkeit der Theologie hinterfragt wird.
Dabei handelt es sich nämlich um ganz «normale» Disziplinen aus den
Bereichen der Literatur-, Rechts-, Geschichts- und Sozialwissenschaften,

mit denen sie ihr methodologisches und wissenschaftliches Schicksal

teilen. Wenn die Wissenschaftlichkeit der Theologie zur Diskussion
steht, geht es in erster Linie um grundlegende Kernfächer wie
Fundamentaltheologie, dogmatische Theologie und Sakramentenlehre, denen
die anderen theologischen Disziplinen letztlich ihre Zusammenfassung
und Aufnahme in den Verband einer theologischen Fakultät verdanken.

In diesen Kernbereichen der Theologie wird man wohl kaum
darum herumkommen, auch ernsthafte Aussagen über Gott zu machen,
also religiöse Behauptungen selbst aufzustellen (und nicht bloß über sie

zu sprechen und sie zu kommentieren bzw. zu interpretieren). Was aber
sind die Fakten und Daten, an denen diese Aussagen zu überprüfen sind,
durch deren Anerkennung bzw. Verwerfung sie widerlegt bzw. bewährt
werden können? Gäbe es keine solchen Fakten und Daten, wären diese



Die Gottesbeweise als vermeintliche Stütze von Religion und Theologie 115

theologischen Aussagen let2tlich inhaltsleer- was sicher nicht im Sinne
der Vertreter der Theologie sein kann. Die damit aufgeworfene Frage
hat in aller Schärfe bereits Antony Flew in seinem inzwischen zum
klassischen Text avancierten Aufsatz «Theology and Falsification»
gestellt.7

Für die Beantwortung dieser Frage stehen verschiedene Alternativen

zur Verfügung. So können historische Fakten über Personen wie
Jesus oder Mohammed als Basis der Überprüfung herangezogen
werden; es können dafür aber auch religiöse Erlebnisse herhalten oder
Fakten, die in heiligen Schriften wie der Bibel und Quellen, die der
Tradition einer Religion zuzurechnen sind, beschrieben werden. Ich
möchte aufdiese Alternativen, die bei der Beantwortung der Frage nach
der Basis der Theologie offenstehen, gar nicht im Detail eingehen8,
sondern will hier nur festhalten, daß sich in jedem Fall aus einer solchen
Antwort gravierende Konsequenzen für den Status der Theologie ergeben.

Welche Alternative man auch immer wählt, zweierlei wird in
jedem Fall nur sehr schwer erklärbar sein:

(i) Warum soll eine theologische Behauptung gegen menschliche
Fehlbarkeit eher gefeit sein als irgendeine andere wissenschaftliche

Flypothese?
(ii) Aus welchem Grund wird bei der Erteilung einer Lehrbefugnis

oder einer Berufung an eine theologische Fakultät einem Repräsentanten

der jeweiligen Religionsgemeinschaft (wie z. B.dem Bischof) ein
substantielles Mitsprache- oder gar Vetorecht eingeräumt?

7. Die Gretchenfrage an die Religion

Die meisten oder — wenn man Bochenski folgt9 - gar alle Weltreligionen

erheben zumindest mit einigen von ihren Aussagen einen Erkennt-

7 Flew, Antony, «Theology and Falsification», in: University 1 (1950/51), 5—8; deutsche

Übersetzung unter dem (nicht ganz wörtlich aus dem Englischen übersetzten, aber
dem Inhalt des Aufsatzes angemesseneren) Titel «Theologie und Falsifizierbarkeit», in:
Dalferth, Ingolf U. (Hg.), Sprachlogik des Glaubens. München 1974, 84-87; Nachdruck
in: Hoerster, Norbert (Hg.), Glaube und Vernunft. Texte zur Religionsphilosophie. Stuttgart

1985, 212-215.
8 Ich habe einige von diesen Alternativen in einem Aufsatz aufgezählt und diskutiert,

der unter dem Titel «Das Basis-Problem in der Theologie» erschienen ist, in: Weinzierl,
Erika (Hg.), Der Modernismus: Beiträge zu seiner Erforschung. Graz 1974, 331-368.

9 Bochenski, J.M., The Logic of Religion. New York 1965; deutsche Übersetzung:
Logik der Religion. Köln 1968, 44.



116 Die Gottesbeweise als vermeintliche Stütze von Religion und Theologie

nisanspruch. Wenn man Aussagen mit Erkenntnisanspruch verbindet
und sie somit in informativ-kognitiver Absicht verwendet, gelten für
diese Aussagen die Überlegungen und Forderungen, die zuvor für die

theologischen Sätze erläutert wurden: Es muß denkbare Situationen
und Sachverhalte geben, bei deren Vorliegen bzw. Eintreffen die
betreffenden Aussagen falsch wären. Die Frage, welches nun diese Fakten

sind, an welchen religiöse Aussagen gemessen und überprüft werden,
könnte — in Analogie zur Theologie — auch im Hinblick auf die Religion
als ausschlaggebend angesehen werden. Dem ist aber nicht so, und zwar
aus folgendem Grund: Während sich der Theologe nicht um den

Erkenntnisanspruch seiner Aussagen herumdrücken kann, ohne
zugleich auch jeden Anspruch auf Wissenschaftlichkeit und damit auch

auf Zugehörigkeit zu einer wissenschaftlichen Institution wie einer
Universität aufzugeben, ist der religiöse Mensch bzw. die Religion nicht
von vornherein bei seinen bzw. ihren Sätzen auf einen Erkenntnisanspruch

festgelegt. Religiöse Sätze können durchaus sinnvoll verwendet
werden, ohne daß man mit ihnen gleichzeitig einen Erkenntnisanspruch

verbindet. Eine informativ-kognitive Verwendung ist bei
religiösen Sätzen eine Option neben mehreren anderen Verwendungsweisen,

die allesamt legitim und untereinander gleichwertig sind. So ist es

z. B. durchaus zulässig, religiöse Sätze rein emotiv (zum Ausdruck
religiöser Gefühle) und/oder in direktiver Absicht (zur Handlungsanleitung),

jedoch ohne Informations- und Erkenntnisanspruch zu verwenden.

Die Entscheidung darüber, wie ein Satz verwendet wird und zu
verstehen ist, trifft der jeweilige Sprachbenützer bzw. die jeweilige
Sprachgemeinschaft. Zum Unterschied von der Theologie lautet somit
die Gretchenfrage der Religion: Haben religiöse Sätze eine bloß direk-
tive und/oder emotive Funktion, oder haben sie darüber hinaus bzw.

vielleicht sogar ausschließlich eine informativ-kognitive Funktion?
Oder genauer gesagt: Verwenden die jeweiligen Sprachbenützer
religiöse Sätze in rein emotiv/direktiver oder auch bzw. ausschließlich in
informativ-kognitiver Absicht? Vereinfacht ausgedrückt: Wird mit der

Religion ausschließlich ein Heilsanspruch oder auch bzw. vielleicht
sogar ausschließlich ein Erkenntnisanspruch verbunden?

Wie immer die Antwort auf diese Frage lautet, es ergeben sich in
jedem Fall schwerwiegende Konsequenzen: Der Sicherheits- und
Unfehlbarkeitsanspruch kann unter keinen Umständen mehr gerechtfertigt

und vernünftig aufrechterhalten werden; was bleibt, ist bestenfalls
ein Absolutheitsanspruch im Hinblick auf bestimmte Gefühle, Einstel-



Die Gottesbeweise als vermeintliche Stütze von Religion und Theologie 117

lungen und Lebensformen, welche die Mitglieder einer Religionsgemeinschaft

miteinander verbindet, darüber hinaus aber keinerlei
Verbindlichkeit besitzt.

8. Schlußbetrachtung

Nehmen wir einmal an — und das ist nicht allzu weit hergeholt —, daß

alle Gottesbeweise gescheitert sind und auch keine Hoffnung besteht,
daß je ein Gottesbeweis gelingen könnte. Diese Diagnose ist weder
Grund zur Verzweiflung für den religiösen Menschen noch Grund zur
Schadenfreude für den Religionskritiker bzw. Religionsgegner.
Vielmehr stellen sich aus heutiger Sicht ganz neue Fragen, die für den
Weiterbestand von Religion und Theologie sowie für ihren Stellenwert
in der multikulturellen und multireligiösen Gesellschaft von heute von
fundamentaler Bedeutung sind. Für allfällige Erkenntnisansprüche gibt
es keine Privilegien und Sonderregelungen, sondern für Erkenntnisansprüche

jeder Art gilt das Prinzip der Gleichberechtigung und das

Gleichheitsprinzip bei der Überprüfung: Nicht, wer den Anspruch
erhebt, zählt, sondern ob der Anspruch einer strengen intersubjektiven
Überprüfung standhält oder nicht. Andere Ansprüche jedoch - wie z. B.

ein Heilsanspruch emotiver und/oder direktiver Art - bleiben in ihrer
Verbindlichkeit auf die Mitglieder der jeweiligen Religionsgemeinschaft

beschränkt, und zwar derjenigen Mitglieder, die sich bewußt und

freiwillig dafür entscheiden und dazu bekennen. Es ist gerade heute

wichtig zu betonen, daß aus dem Recht kultureller und religiöser
Gemeinschaften, ihre Identität zu bewahren, auf keinen Fall Normen
für die ganze Gesellschaft oder staatliche Regelungen abgeleitet werden
dürfen, die über den Kreis der Mitglieder der Religions- bzw.

Kulturgemeinschaft hinaus Verbindlichkeit beanspruchen und auch andere

Mitglieder des Staates und der Gesellschaft in die Pflicht nehmen. Dies
wird allzu leicht übersehen, wenn man alle Ansprüche in einen Topf
wirft und nicht klar zwischen Erkenntnis- und Heilsanspruch einer

Religion unterscheidet.


	Die Gottesbeweise als vermeintliche Stütze von Religion und Theologie

