Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)

Heft: 1-2

Artikel: Die Gottesbeweise als vermeintliche Stitze von Religion und Theologie
Autor: Morscher, Edgar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761415

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761415
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EDGAR MORSCHER

Die Gottesbeweise als vermeintliche
Stiitze von Religion und Theologie

Gott sei Dank (und nicht: Gott sei’s geklagt): Die Gottesbeweise sind
allesamt gescheitert, und mehr noch: Wir alle wissen es! Die Klagen
tiber dieses Faktum halten sich (sofern iiberhaupt vorhanden) in Gren-
zen, der Jubel dariiber iiberwiegt bei weitem — und zwar nicht nur bei
Freidenkern, sondern insbesondere auch bei religivsen Menschen. Dal}
die Freidenker ihre Freude daran haben, ist durchaus verstindlich;
warum aber auch die religios eingestellten Menschen? Der tiberwie-
genden Mehrheit religioser Menschen geht es offenbar heute in der
Religion nicht oder zumindest nicht in erster Linie um Erkenntnis,
sondern sie sind von der Uberzeugung durchdrungen, die Jaspers auf die
paradoxe Formel gebracht hat: «Ein bewiesener Gott ist kein Gott.»!
Wire je ein Gottesbeweis gelungen oder wiirde je einer gliicken — das,
dessen Existenz dabei bewiesen wire, kdnnte unmoglich jener Gott
sein, zu dem «wir» beten, auf den «wir» hoffen und nach dem «wir»
unser Leben ausrichten.

Den theologischen Experten kam diese religitse Einstellung nur
gelegen: Sie wollten die Gottesbeweise ohnedies lingst schon loswer-
den und sich von diesem mittelalterlichen Ballast befreien; hatten sie
doch mit gutem Grund Angst, die Gottesbeweise wiirden dem kriti-
schen Blick der Wissenschaftler nicht standhalten kénnen und von

! Jaspers, Karl, Der philosophische Glaube. Miinchen 1948, Neuausgabe 1974, 30;
vgl. auch Jaspers, Karl, Einfithrung in die Philosophie. Miinchen 1953; Nachdruck 1966,
41.



102 Die Gottesbeweise als vermeintliche Stiitze von Religion und Theologie

ihnen logisch zerpfliickt werden. So wurden die Gottesbeweise, einst
stolze Grundpfeiler oder jedenfalls tragende Siulen, auf denen Religion
und Theologie ruhten, flugs zu bloBen Ziersiulchen umfunktioniert
bzw. umgedeutet: Bevor man zuwartete, bis einem die Gottesbeweise
wie gerupfte Ginse serviert wurden, schlug man ihnen lieber gleich
selbst den Kopf ab und erklirte, dall man sie ohnehin nicht brauche,
und auBlerdem sei sowieso alles ganz anders gemeint gewesen ... Ange-
sichts solcher Einsicht und Opferbereitschaft sollte man sich eigentlich
nur noch uneingeschrinkt freuen, die Hinde in den Schof3 legen und
keinen Gedanken mehr an die Gottesbeweise verschwenden, ihnen
jedenfalls keine Trine mehr nachweinen.

Trotzdem: Hier wird wieder einmal den Gottesbeweisen nachge-
weint. Nicht, weil ich sie mir zuriickwiinsche, sondern weil ich glaube,
dafB3 sie die schndde und schibige Behandlung, die man ihnen heutzu-
tage angedeihen lifit, nicht verdient haben. Schon aus Griinden der
historischen Gerechtigkeit kommt man nicht um eine kritische Wiir-
digung der Gottesbeweise herum. Dafiir gibt es aber auch noch einen
anderen Grund: Es ist immer verdichtig, wenn etwas, was einst zum
Kern einer Lehre oder Ideologie gehorte, allzu eilfertig fallengelassen
wird — wie eine heille Kartoffel. Durch die rasche Entfernung der
vormals tragenden Stiitze entsteht wie bei einem Zauberkunststiick die
Illusion, das Gewolbe schwebe nun frei in der Luft und bediirfe gar
keiner Stiitze mehr. So erspart man sich das Nachdenken iiber eine
mogliche Ersatzkonstruktion ebenso wie die Peinlichkeit, zugeben zu
miissen, dal das Gewolbe unter lautem Getose eingestiirzt ist. Dies ist
das zweite Motiv fiir die folgenden Betrachtungen: die theoretischen
Konsequenzen fiir Religion und Theologie zu tiberdenken, die sich aus
der mehr oder weniger kampflosen Aufgabe der Gottesbeweise erge-
ben.

1. Vom « Wesen» bzw. « Unwesen» der Gottesbeweise
(oder schlicht: Was sind Gottesbeweise?)

Unter einem Gottesbeweis versteht man einen Beweis fiir die Existenz
Gottes. Das Substantiv Beweis und das dazugehorige Zeitwort beweisen
gehoren zu einer Familie von Wortern, die auf zweierlei Weise verwen-
det werden kénnen: im Sinne eines bloBen (vielleicht millungenen)
Versuches oder im Sinne eines erfolgreichen Versuches. Zur selben Wortfa-



Die Gottesbeweise als vermeintliche Stiitze von Religion und Theologie 103

milie gehort etwa das Wort «Losung»: Wenn der Lehrer die Schiiler
nach ihren Losungen fiir eine als Hausaufgabe gestellte mathematische
Gleichung fragt, dann will er damit nicht unterstellen, daf3 alle vorge-
schlagenen Losungen auch wirklich gelungen sind, sondern er fragt
nach dem, was von den Schiilern als Losung angesehen wird, also nach
ihren Losungsversuchen oder Losungsvorschligen. Wenn der Lehrer hin-
gegen auf einen solchen Loésungsversuch, den ein Schiiler vortrigt,
antwortet, das sei nicht die Losung, dann verwendet er das Wort «Lo-
sung» im Sinne des erfolgreichen oder richtigen Lésungs-Versuches.
Wenn man iiber Gottesbeweise sprechen will, méchte man im allge-
meinen nicht bereits durch die Verwendung des Wortes «Gottesbeweis»
unterstellen, es handle sich dabei um gelungene Beweise, sondern man
mochte zumindest die Moglichkeit ihres Mifllingens bzw. Scheiterns
offenlassen. Man verwendet somit das Wort «Beweis» dabei im Sinne
eines Beweisversuches.

Gottesbeweise sind somit Beweisversuche fiir die Existenz Gottes.
Als bloB3er Beweisversuch kann allerdings jedes beliebige — auch noch so
einfiltige — Argument herhalten, und unter einem Argument versteht
man (formal und unter Abstraktion von irrelevanten psychischen
Begleitumstinden) jede beliebige Aufeinanderfolge von Sitzen, wobei
vor einem Satz ein Wort wie «daher», «also», «infolgedessen» o. 4. steht.
Den betreffenden Satz nennt man die Konklusion, und die angefiihrten
Worter bezeichnen wir als Konklusionsanzeiger, wihrend die restlichen
Sitze des Arguments Primissen heillen. Der Einfachheit halber legen
wir fest, dafl wir Argumente immer in einer Standardform niederschrei-
ben, wobei simtliche Primissen vor dem Konklusionsanzeiger stehen
und die Konklusion als letzter Satz hinter dem Konklusionsanzeiger
angefilhrt wird. AuBerdem wollen wir uns hier auf Argumente
beschrinken, in denen als Primissen und Konklusion nur Deklarativ-
oder Behauptungssitze in Frage kommen. Ein Beweisversuch ist dem-
nach nichts anderes als eine Aufeinanderfolge von Deklarativsitzen mit
einem Konklusionsanzeiger vor dem letzten dieser Sitze.

Was macht einen Beweisversuch nun aber zu einem Gotfesbe-
weis(versuch)? Nichts anderes als der Satz, der als Konklusion des
Beweisversuches fungiert. Die Konklusion eines Gottesbeweises ist der
Satz «Gott existiert» oder ein damit synonymer Satz, der dasselbe — etwa
in einer anderen Sprache — besagt. Unter der Voraussetzung, dafl « Gott»
dasselbe bedeutet wie (also synonym ist mit) «die erste Ursache», wire
somit auch ein Beweisversuch mit der Konklusion «die erste Ursache



104  Die Gottesbeweise als vermeintliche Stiitze von Religion und Theologie

existiert» ein Gottesbeweis(versuch). Wir halten somit definitorisch
fest: Ein Gottesbeweis ist ein beliebiges Argument mit dem Satz «Gott
existiert» oder einem damit synonymen Satz als Konklusion.

Je nachdem, ob sich ein Gottesbeweis ausschlieBlich auf apriorische
Primissen stiitzt oder ob er auch mindestens eine aposteriorische Pri-
misse enthilt, unterscheidet man zwischen apriorischen Gottesbewei-
sen (wie dem berithmten ontologischen Gottesbeweis, der auf Anselm
zuriickgeht) und aposteriorischen Gottesbeweisen (wie den quingue viae
des Thomas von Aquin).

2. Von Aufgabe und Zweck der Gottesbeweise
(oder schlicht: Woza brauchen wir Gottesbeweise?)

Der heutige Mensch weil3 mit Gottesbeweisen oft nichts anzufangen
und fragt sich, wozu sie gut sind, bzw. ob sie tiberhaupt etwas niitzen.
Um nicht in anachronistische Erklirungen zu verfallen, sollte man sich
dabei iiberlegen, wozu denn solche Gottesbeweise in der Geschichte der
Philosophie und Theologie entwickelt und aufgestellt wurden und was
ihre Schopfer und Vertreter damit bezwecken wollten. Man stoBt dabei
hauptsichlich auf zwei mogliche Motive, die in der Literatur diskutiert
werden:

(1) Mit einem Gottesbeweis soll ein Unglaubiger von der Existenz
Gottes #berzengt und dadurch zu einem Gldubigen bekehrt werden.

(2) Mit einem Gottesbeweis soll die Offenbarungs-Theologie be-
grindet werden. Die Offenbarungs-Theologie verwendet nimlich die
gottliche Offenbarung als Quelle und setzt dabei voraus, daf3 es Inhalte
gibt, die von Gott geoffenbart sind, was wiederum seinerseits nur
zutreffen kann, wenn Gott existiert. Durch die Gottesbeweise soll daher
ein rationales Fundament fiir diese Offenbarungs-Theologie geschaffen

‘werden.

Zum ersten Motiv ist zu sagen, daBl Gottesbeweise sicher nicht
immer notwendig, aber auch nicht immer hinreichend sind, um einen
Ungldubigen von der Existenz Gottes zu tiberzeugen, dal3 sie aber
sicherlich — zumindest bei rational eingestellten Personen — einen
wesentlichen Beitrag leisten koénnen, daB eine solche Uberzeugung
entsteht oder gegebenenfalls verstirkt wird. Im Hinblick auf das zweite
Motiv ist zu sagen, dal3 diese Zielsetzung unter Voraussetzung des mit-
telalterlichen Verstindnisses von Wissenschaft und von christlicher



Die Gottesbeweise als vermeintliche Stiitze von Religion und Theologie 105

Theologie durchaus plausibel erscheint, dal aber aus der Sicht des
heutigen Wissenschaftsverstindnisses und/oder der heutigen Auffas-
sung von christlicher Theologie ein Gottesbeweis gar nicht mehr erfor-
derlich ist, um eine rationale Fundierung der Theologie zu garantieren
(ganz abgesehen von der Frage, ob ein Gottesbeweis dazu iiberhaupt
taugte). Wenn wir also auch unter Umstinden historisch verstehen
konnen, aufgrund welcher Motive und wegen welcher Zielsetzungen
sich Philosophen und Theologen in fritheren Zeiten so sehr um die
Erfindung und Entwicklung von haltbaren Gottesbeweisen bemiihten,
so ist damit noch keineswegs gesagt, daB3 diesen Gottesbeweisen (fiir
den Theologen oder gar fiir den Nicht-Theologen) auch heute noch eine
Bedeutung und Funktion zukommt.

Welche Aufgabe und welche Funktion man aber den Gottesbewei-
sen auch immer zugedacht haben mag: Sie konnten diese Aufgabe
jedenfalls nur erfiillen, wenn sie nicht offensichtlich miBlangen. Fiir
ihren Erfolg war also ausschlaggebend, daf3 es sich dabei nicht um bloBe
Beweisversuche handelte, sondern daf3 diese Beweisversuche auch gliick-
ten. Die Beurteilung und Bewertung der Gottesbeweis(versuch)e an-
hand von beweistheoretischen MaBstiben war also auch historisch
unerliBlich — und bleibt es erst recht fiir uns in der heutigen Zeit, in der
die urspriingliche Zielsetzung, die mit den Gottesbeweisen verbunden
war, suspekt geworden ist oder zumindest in Frage gestellt wird.

3. Von Glang und Elend der Gottesbeweise
(oder schlicht: Kinnen Gottesbeweise gliicken,
oder sind sie zum Scheitern verurteilt?)

Bei den Gottesbeweisen handelt es sich — ihrem eigenen Anspruch
gemill — um Beweisversuche. Sie sind daher nach den gingigen Krite-
rien fiir solche Beweisversuche zu bewerten und je nach dem Ergebnis
dieser Bewertung als gelungen oder miB3lungen zu beurteilen. Es geht
darum herauszufinden, ob simtliche Gottesbeweise b/gfe Beweisversuche
sind oder ob zumindest einige davon (und — falls ja — welche) auch als
Beweise im Erfolgssinn dieses Wortes reiissieren konnen. Die Kriterien
tiir den Erfolg eines Beweisversuches variieren jedoch mit dem Zweck,
den man mit einem Beweisversuch verbindet.

Ein Beweisversuch kann entweder der Uberzeugung oder der Erklirung
bzw. Begrindung dienen; das sind die beiden Hauptzwecke, die man mit
einem Beweisversuch verfolgen kann. Dementsprechend unterscheide



106  Die Gottesbeweise als vermeintliche Stiitze von Religion und Theologie

ich zwischen Uberzeugungsbeweis(versuch)en einerseits und Erklirungs-
bzw. Begriindungsbeweis(versuch)en anderseits oder — in der bereits von
Aristoteles eingefiihrten Terminologie — zwischen DaB3- und Warum-
Beweis(versuch)en. Ein Uberzeugungsbeweis(versuch) dient dazu zu zei-
gen, da/3 ein Satz (nimlich die Konklusion des Beweises) wahr ist, und ein
Erklirungs- bzw. Begriindungsbeweis(versuch) soll zeigen, waram dieser
Satz wahr ist (wobei bereits unterstellt wird, da/3 er wahr ist). Der Uber-
zeugungsbeweis(versuch) soll also den Adressaten von der Konklusion
des Beweises iiberzeugen, d. h. die Uberzeugung von der (Richtigkeit der)
Konklusion herstellen oder die bereits vorhandene Uberzeugung erhs-
hen; der Erklirungs- bzw. Begriindungsbeweis(versuch) hat hingegen die
Aufgabe, die (bereits als wahr vorausgesetzte) Konklusion des Beweises zu
erkliren bzw. zu begriinden.

Was sind nun aber die Erfolgskriterien fiir die beiden Arten von
Beweisversuchen? Aufgrund ihrer unterschiedlichen Aufgabenstellung
und Zielsetzung gelten fiir die beiden Beweisarten auch verschiedene
Erfolgskriterien: Zwar wird man von beiden Beweisarten die logische
Korrektheit des jeweiligen Arguments verlangen, doch wird man ver-
schiedene Anspriiche an die Primissen stellen.

Bei einem Erklirungs- oder Begriindungsbeweis miissen die Pri-
missen die Ursachen und Griinde des durch die Konklusion beschrie-
benen Faktums angeben. Was das genau heif3t, dartiber sind sich die
Wissenschaftstheoretiker bis zum heutigen Tag noch nicht ganz einig
geworden. Seit den inzwischen klassisch gewordenen Arbeiten von Carl
Gustav Hempel bemiihen sich die Fachleute immer noch um die For-
mulierung befriedigender Adiquatheitsbedingungen fiir eine wissen-
schaftliche Erklirung. Zu unserem Gliick brauchen wir jedoch auf diese
komplizierte Problematik hier gar nicht einzugehen: Falls nimlich Gott
wirklich existiert, wie durch die Konklusion eines jeden Gottesbe-
weis(versuch)es behauptet wird, kann dieses Faktum selbst keine wei-
tere Ursache und keinen objektiven Grund mehr haben, sondern ist
vielmehr selbst letzter Grund und letzte Ursache fiir alle anderen Phi-
nomene und Realititen. Daher hat bereits Thomas von Aquin festge-
stellt, daB3 ein Gottesbeweis niemals ein Warum-Beweis, sondern immer
nur ein DaB-Beweis, also ein Uberzeugungsbeweis(versuch) sein kann. 2
Es gentigt infolgedessen, wenn wir uns hier mit den Kriterien fiir einen
erfolgreichen Uberzeugungsbeweis befassen.

2 THomas vVON AQUIN, Summa Theologiae I q. 2 a. 2.



Die Gottesbeweise als vermeintliche Stiitze von Religion und Theologie =~ 107

Welche Bedingungen muB} ein Argument erfiillen, um ein erfolgrei-
cher Uberzeugungsbeweis zu sein? Eine notwendige Bedingung dafiir
liegt zweifellos (wie schon erwihnt) in der logischen Korrektheit des
Arguments, da wir mit ihm ja nicht eine x-beliebige Person mit ihren
individuellen psychischen Eigenheiten, sondern einen verniinftigen
Adressaten iiberzeugen wollen. Der «Paradefall» der logischen Korrekt-
heit ist die deduktive Korrektheit oder Giiltigkeit eines Arguments: Ein
Argument ist genau dann deduktiv korrekt oder giiltig, wenn seine
Konklusion aus den Primissen logisch-deduktiv folgt bzw. deduzierbar
ist, d. h., wenn es logisch unmdglich ist, da3 jede Primisse des Argu-
ments wahr und gleichzeitig die Konklusion falsch ist. (Etwas priziser
gesagt: Deduktiv korrekt oder giiltig ist ein Argument genau dann,
wenn es keine Interpretation der nicht-logischen Ausdriicke, die im
Argument vorkommen, gibt, unter der jede Primisse des Arguments
wahr und seine Konklusion falsch ist.)

Nach Hume gibt es keine andere Form logischer Korrektheit als die
Deduzierbarkeit: Demnach kann ein Argument nur entweder deduktiv
korrekt sein oder aber inkorrekt. Demgegeniiber bemiihen sich Philo-
sophen seit Hume immer wieder darum nachzuweisen, dal3 es neben der
deduktiven Korrektheit von Argumenten noch eine eigenstindige logi-
sche Korrektheit induktiver Art gibt. Es handelt sich dabei allerdings
um eine philosophische Streitfrage, die bis zum heutigen Tag ungelost
geblieben ist. Fiir unsere Zwecke braucht diese Frage aber auch gar nicht
entschieden zu werden, da wir bloB festhalten: Ein erfolgreicher Uber-
zeugungsbeweis(versuch) mul} logisch korrekt sein, und das heif3t, daf3
er deduktiv korrekt ist oder aber — sofern es so etwas iiberhaupt gibt —
induktiv korrekt. Die klassischen Gottesbeweise bedienen sich auBBer-
dem ausschlieBlich der streng deduktiven Logik. Wenn sich heute
manche Autoren (insbesondere Swinburne 3) bei ihren Gottesbeweisen
auch der induktiven Logik bedienen, so halsen sie sich damit — zusitz-
lich zur Rechtfertigung der von ihnen verwendeten Primissen — auch
noch das Problem auf, die Induktion rechtfertigen zu miissen oder sie
ungerechtfertigt vorauszusetzen (was der Uberzeugungskraft solcher
Gottesbeweise nicht gerade zutriglich ist).

Die logische Korrektheit ist auf jeden Fall ein Erfolgskriterium fiir
Uberzeugungsbeweis(versuch)e im allgemeinen und fiir Gottesbe-

3 SwiNBURNE, Richard, The Existence of God. Oxford 1979; deutsche Ubersctzung:
Die Existenz Gottes. Stuttgart 1987.



108  Die Gottesbeweise als vermeintliche Stiitze von Religion und Theologie

weis(versuch)e im besonderen. Das zweite Erfolgskriterium betrifft
— wie bei allen Beweis(versuch)en — die Primissen. Welchen Anfor-
derungen miissen die Primissen eines Uberzeugungsbeweis(ver-
such)es gentigen, wenn er erfolgreich sein soll? Ganz einfach: Sie
miissen auf jeden Fall allesamt iiberzeugender sein als die Konklusion,
wenn der Beweis(versuch) seinen Zweck erfiillen soll. Ein Uberzeu-
gungsbeweis(versuch) erfiillt nimlich seinen Zweck nur dann, wenn
durch ihn die Uberzeugung von der (Richtigkeit der) Konklusion
entweder erst erzeugt wird (weil sie zuvor nicht vorhanden war, da der
Uberzeugungsgrad der Konklusion gleich Null war) oder wenn durch
ihn die Uberzeugung von der (Wahrheit der) Konklusion gesteigert
(und damit der urspriingliche Uberzeugungsgrad erhoéht) wird. In bei-
den Fillen darf es keine Primisse des Beweis(versuch)es geben, die
einen geringeren oder auch nur den gleichen Uberzeugungsgrad
besitzt als bzw. wie die Konklusion, da deren Uberzeugungsgrad ja nie
grofer sein kann als das schwichste Glied der Kette bzw. die am
wenigsten iiberzeugende Primisse, durch die sie gestiitzt wird. Ob ein
Satz mehr oder weniger iiberzeugend ist bzw. welchen genauen Uber-
zeugungsgrad er besitzt, hingt vom jeweiligen Informationsstand und
Hintergrundwissen ab und kann daher von Person zu Person bzw. von
Personengruppe zu Personengruppe und von Zeitpunkt zu Zeitpunkt
variieren. Aus diesem Grund mul} das zweite Erfolgskriterium fir
einen Uberzeugungsbeweis(versuch) strenggenommen auf bestimmte
Adressaten und Zeitpunkte relativiert werden. Wir konnen die beiden
Erfolgskriterien in dieser relativierten Form in folgender Forderung
festhalten: Ein Argument 4 mit den Primissen 2, P,, ..., P, und der
Konklusion K ist ein erfolgreicher Uberzengungbeweis(versuch) fiir die
Person(engruppe) x zum Zeitpunkt # nur dann, wenn A4 logisch korrekt
ist und jede Primisse Z; von A fiir x zum Zeitpunkt /~£ iiberzeugender
ist (bzw. ohne Kenntnis des Arguments A4 iiberzeugender wire) als die
Konklusion K von A.

Den in dieser Forderung zusammengefafiten MalBstab missen wir
auch an die Gottesbeweise anlegen, wenn wir herausfinden wollen, ob
sie den mit ithnen verbundenen Zweck erfiillen oder nicht, wenn wir sie
also nach ihrem Erfolg kritisch beurteilen und bewerten wollen. So
stellt sich die Frage: Gibt es Gottesbeweise, die unserer Anforderung
gemil erfolgreich sind (und zwar zumindest fiir gewisse Adressaten zu
gewissen Zeiten), oder sind die bisherigen Gottesbeweise allesamt
gescheitert, ja missen sie vielleicht sogar zwangsldufig scheitern?



Die Gottesbeweise als vermeintliche Stiitze von Religion und Theologie 109

Gottesbeweise wurden in der Geschichte der Philosophie — und
natiirlich speziell im Mittelalter — nicht nur am laufenden Band erzeugt,
sondern sie wurden auch mehr oder weniger stindig der Kritik unter-
zogen, wie dies beispielhaft schon bei Gaunilos Kritik an Anselms
Gottesbeweis der Fall war. Diese kritische Priifung der Gottesbeweise
fihrte und fihrt im groflen und ganzen immer zum Ergebnis, dal3 sie
— trotz ihrer teilweise bewundernswerten Logik — gescheitert sind:
Entweder ist bei allem logischen Glanz der Gottesbeweise doch ihre
logische Korrektheit nicht gewihrleistet, oder eine der verwendeten
Primissen ist nicht akzeptabel oder zumindest nicht iiberzeugender als
die Konklusion, oder es miissen gar beide Mingel beanstandet werden.

Die logische Korrektheit der Gottesbeweise stellt dabei im allge-
meinen das geringste Problem dar: In den meisten Fillen sind die
Gottesbeweise bereits derart konstruiert, daf3 ihre logische Struktur
deutlich sichtbar oder doch ohne gréflere Miihe rekonstruierbar ist. In
manchen Fillen — wie etwa bei Anselms Argument — haben sich die
Bemiihungen um eine Rekonstruktion der logischen Form des Beweises
als Herausforderung an die Logiker erwiesen, die zu vielen fruchtbaren
Anregungen fiir die Logik fithrte. So erwies es sich in vielen Fillen als
moglich, die logische Korrektheit der Gottesbeweise auch mit den
strengen Mitteln der modernen Logik nachzuweisen.4 Dabei traten
dann allerdings meist zusitzliche Primissen zutage, die zunichst «un-
sichtbar» waren und nur stillschweigend vorausgesetzt wurden, welche
sich aber durch die logische Rekonstruktion als unerlifilich herausstell-
ten, und sehr oft sind es dann gerade diese Primissen, die als unhaltbar
zuriickgewiesen werden miissen oder die zumindest nicht iiberzeugen-
der als die Konklusion sind, weshalb an ihnen der Gottesbeweis dann
letztlich scheitert.

Die hier skizzierte Diagnose wird zwar von der Mehrzahl der Fach-
leute geteilt, sie erfordert aber eine sorgfiltige Analyse und kritische
Priifung jedes einzelnen Gottesbeweises, der vorgelegt wurde und wird.
Ich verzichte hier zwar darauf, mich dieser Aufgabe zu unterzichen,

* Drei neuere Arbeiten, in denen man Analysen und Rekonstruktionen der Gottes-
beweise mit den Mitteln der modernen Logik findet, seien hier stellvertretend fiir viele
andere angefiihrt: BocHENsK1, Joseph M., Die fiinf Wege, in: FZPhTh 36 (1989) 235-265;
Mann, William E., «Definite Descriptions and the Ontological Argument», in: Lambert,
Karel (Hg.), Philosophical Applications of Free Logic. Oxford 1991, 257-272; RICKEN,
Friedo (Hg.), Klassische Gottesbeweise in der Sicht der gegenwiirtigen Logik und Wis-
senschaftstheorie. Stuttgart 1991.



110 Die Gottesbeweise als vermeintliche Stiitze von Religion und Theologie

doch méchte ich ausdriicklich darauf hinweisen, daBl man sich diese
Miihe meines Erachtens leider nicht ersparen kann, da es — im Gegen-
satz zur Auffassung von Kant und anderen Philosophen — keinen prin-
zipiellen oder apriorischen Beweis fiir die Unmoglichkeit eines erfol-
greichen Gottesbeweises bzw. dafiir gibt, daf} jeder Gottesbeweis von
vornherein zwangsliufig zum Scheitern verurteilt ist. Wohl aber kann
man aufgrund von Einzelanalysen und Einzeliiberpriifungen mit Fug
und Recht behaupten, dal3 alle bisherigen Gottesbeweise gescheitert
sind und daB dies mit hoher Wahrscheinlichkeit auch fiir alle zukiinf-
tigen Gottesbeweise gilt, daf} also herzlich wenig Aussicht besteht, da3
jemals ein erfolgreicher Gottesbeweis gelingen konnte.

4. Von Reaktionen und von Feblreaktionen
auf das Scheitern der Gottesbeweise

Angesichts solch triiber Aussichten neigen manche dazu, die Gottesbe-
weise wie eine heille Kartoffel fallenzulassen und sie als tiberfliissiges
Relikt aus alten Zeiten hinzustellen. Anderen ist diese Reaktion wie-
derum nicht ganz geheuer, da der Tradition doch ansonsten im religio-
sen Bereich eine starke Bedeutung beigemessen wird und auflerdem
auch noch in der Mitte des 20. Jahrhunderts in einer pépstlichen Enzyk-
lika (Humani Generis von Papst Pius XII.) die Lehrmeinung vertreten
wird, daB3 die menschliche Vernunft mit ihrer natiirlichen Erkenntnis-
kraft ein wahres und sicheres Wissen von Gott gewinnen kann> bzw.
(wie das I. Vatikanische Konzil formulierte) dal Gott mit dem natiir-
lichen Licht der menschlichen Vernunft gewil3 erkannt werden kann.6
Sie ziehen daher eine Umdeutung der Gottesbeweise einer bloBen
Ablehnung vor: Die Gottesbeweise wollen gar nicht und sie wollten
auch nie — so behaupten sie — streng wissenschaftliche Beweise fiir die
Existenz Gottes liefern, sondern es ging dabei immer nur um so etwas
wie Aufweise. Wenn damit nur gemeint ist, daB3 die Gottesbeweise

5 Acta Apostolicae Sedis 42, Series 2 (1950) 561-578, S. 561; deutsche Ubersetzung:
«Die Enzyklika Humani Generis», in: HARTMANN, Albert (Hg.), Bindung und Freiheit des
katholischen Denkens. Probleme der Gegenwart im Urteil der Kirche. Frankfurt/M.
1952, 234249, S. 234; vgl. dazu auch auf den Seiten 96-116 den Aufsatz von DE VRIEs,
Josef: «Gotteserkenntnis und Gottesbeweise».

¢ DENZINGER, Heinrich/HUNERMANN, Peter, Enchiridion symbolorum... 37. Aufl.:
Freiburg/Br. 1991, 813 (Nr.3004).



Die Gottesbeweise als vermeintliche Stiitze von Religion und Theologie 111

bloBe Uberzeugungs- und keine Begriindungsbeweise sind, dann kann
man dieser Deutung durchaus zustimmen, deckt sie sich doch mit der
bereits von Thomas von Aquin vertretenen Auffassung. Allerdings
wird diese Auffassung dabei terminologisch unnétig verschleiert, und
auBerdem wird aus ihr eine Konsequenz gezogen, die gar nicht daraus
folgt. Auch Uberzeugungsbeweise sind nimlich Beweise bzw. Beweis-
versuche im streng wissenschaftlichen Sinn — ebenso wie die Erkla-
rungsbeweise —, sie dienen nur einer anderen Aufgabe und sind daher
auch nach anderen Erfolgskriterien zu beurteilen. In beiden Fillen
handelt es sich aber um wissenschaftliche Erfolgskriterien bzw. um
Erfolgskriterien fiir wissenschaftliche Beweise. Dies entspricht im iibri-
gen ganz den Intentionen derjenigen groflen Philosophen und Theolo-
gen, die zum Teil mit erheblicher Mithe und groBem Aufwand die
Gottesbeweise erfunden und entwickelt haben und dabei besonderen
Wert auf logische Korrektheit legten. Dies wire unverstindlich, wenn
diese Autoren gar keine streng wissenschaftlichen Beweise intendiert
hitten.

Der von manchen eingeschlagene Weg der Umdeutung der Gottes-
beweise erweist sich somit als ebenso hilf- wie nutzloser Rettungsver-
such. Der Rettungsversuch ist deshalb untauglich, weil die Gottesbe-
weise in der Form, in der sie dabei gerettet werden, gar nicht mehr den
Zweck erfiillen konnen und sollen, fiir den sie urspriinglich «erfunden»
worden sind. AuBlerdem ist ein solcher Rettungsversuch aber auch
unniitz, wie sich gleich herausstellen wird. Denn wozu sollen wir denn
die Gottesbeweise iiberhaupt retten?

5. Was aus dem Scheitern der Gottesbeweise folgt,
und was nicht daraus folgt

Die Gottesbeweise sollen — ihrem urspriinglichen Zweck entsprechend —
als Grundlage des Glaubens und damit der Religion sowie als Funda-
ment der Theologie dienen. Sofern man mit Religion und Theologie
nichts vorhat, kénnte man somit auf die Gottesbeweise ganz gut ver-
zichten und ohne sie auskommen. Unterstellen wir aber einmal, daf3 uns
an Glaube bzw. Religion und Theologie etwas liegt. Kann es uns dann
immer noch gleichgiiltig sein, ob die Gottesbeweise allesamt gescheitert
sind? Oder sind wir dann nicht vielmehr auf erfolgreiche Gottesbeweise
— zumindest einen! — angewiesen, und miissen wir in diesem Fall nicht



112 Die Gottesbeweise als vermeintliche Stiitze von Religion und Theologie

alles daransetzen, die Gottesbeweise zu retten? Umgekehrt ausgedriickt:
Folgt aus dem Scheitern der Gottesbeweise nicht zwingend, dal3 Reli-
gion und Theologie zusammenbrechen miissen, da ihnen mit den Got-
tesbeweisen ihr Fundament und ihre Grundpfeiler entzogen werden?

Hier miissen wir uns vor voreiligen Schliissen und ungenauen For-
mulierungen in acht nehmen. Es gilt sorgfiltig zu priifen, was aus dem
Scheitern eines einzelnen Gottesbeweises oder auch aller Gottesbe-
weise folgt und was nicht daraus folgt:

(i) Auch wenn streng bewiesen werden kdnnte, daB alle bisherigen
Gottesbeweise mifllungen sind, wire damit noch lange nicht erwiesen,
daf} ein erfolgreicher Gottesbeweis unmoglich, die Existenz Gottes also
unbeweisbar ist.

(i1) Selbst wenn streng wissenschaftlich bewiesen werden konnte,
daB ein erfolgreicher Gottesbeweis prinzipiell unméoglich, die Existenz
Gottes somit prinzipiell unbeweisbar ist, folgt daraus noch keineswegs
die Falschheit der Behauptung, daBl Gott existiert, bzw. die Nicht-
Existenz Gottes. Dies steht spitestens seit dem berithmten Resultat von
Kurt Godel fest, der mit streng mathematischen Methoden bewiesen
hat, daf3 es selbst im Bereich der elementaren Arithmetik Sitze geben
mulB, die wahr, aber prinzipiell nicht beweisbar sind.

Solche Ergebnisse aus dem Bereich der Grundlagenforschung mah-
nen zur Vorsicht, aus dem Fehlen oder der Unmoglichkeit eines Bewei-
ses nicht unhaltbare Folgerungen abzuleiten. Aber kénnen wir nicht
umgekehrt von denjenigen, die Religion und Theologie verteidigen,
solche Gottesbeweise mit Recht verlangen und einfordern? Haben
nicht religiose Menschen und Theologen schlichtweg die Beweislast zu
tragen, wenn sie in ihren Erkenntnisanspriichen ernstgenommen wer-
den wollen? Koénnen wir solche Anspriiche — zumindest im Rahmen
einer rationalen Argumentation oder gar einer wissenschaftlichen Dis-
kussion — nicht mit Fug und Recht ignorieren, wenn sie nicht mit
Gottesbeweisen abgesichert sind?

Dieses Ansinnen entspricht dem fritheren Verstindnis von ver-
ninftigem Glauben und Wissenschaftlichkeit im allgemeinen und
dem fritheren Verstindnis von religiosem Glauben und theologischer
Wissenschaft im besonderen. Diesem Verstindnis zufolge basieren
Verniinftigkeit und Wissenschaftlichkeit auf Sicherheit, GewiBlheit
und damit Beweisbarkeit: Verniinftig und wissenschaftlich ist nur das,
was zumindest im Prinzip sicher und gewi} sein kann und daher
beweisbar ist.



Die Gottesbeweise als vermeintliche Stiitze von Religion und Theologie =~ 113

Dieses Bild von Vernunft und Wissenschaft ist aber spitestens in der
ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts durch eindeutige Resultate der
Grundlagenforschung als Zerrbild entlarvt worden und in sich zusam-
mengebrochen. Nach dem bereits zuvor erwihnten Resultat von Godel
mul es bereits im Bereich der Mathematik zwingend wahre Sitze geben,
die prinzipiell nicht beweisbar sind, und dieses Resultat — das ist der
besondere Witz — kann streng mathematisch bewiesen werden. Seit
Popper ist aulerdem unumstritten, daf3 die wichtigsten Sitze der empi-
rischen Wissenschaften, nimlich die Naturgesetze, niemals als wahr
erweisbar, d. h. verifizierbar sind, und zwar nicht blof3 aufgrund der
faktischen Beschrinktheit des menschlichen Erkenntnisvermogens,
sondern aus prinzipiellen Griinden, die in der Natur der Sache liegen.
GewiBlheit und Sicherheit werden damit auch fiir die strengsten Wis-
senschaften zu einem Phantom bzw. zu einer Illusion; die Fehlbarkeit
wird zum Markenzeichen von Vernunft und Wissenschaft.

Auch wer am urspriinglichen Zze/ der Gottesbeweise festhilt,
braucht aus heutiger Sicht der Dinge deswegen nicht mehr an den
Gottesbeweisen selbst festzuhalten. Das Scheitern der Gottesbeweise
wiire katastrophal fiir deren urspriingliche Zielsetzung unter Vorausset-
zung des fritheren Verstindnisses von Vernunft und Wissenschaft; es ist
aber verhiltnismiBig irrelevant aus der Sicht des heutigen Wissen-
schaftsverstindnisses. — So sieht es fiir jemanden aus, der auch heute
noch am urspriinglichen Ziel der Gottesbeweise festhilt, sich aber
neuen Erkenntnissen nicht verschlie3t. Die andere Seite dieser Einsicht
betrifft den Religions- und Theologiekritiker: Mit der «Zerstorung» der
Gottesbeweise sind Religion und Theologie noch lange nicht «erle-
digt». Die eigentliche philosophisch-erkenntnistheoretische Religions-
und Theologiekritik muf3 aus heutiger Sicht vielmehr ganz woanders
ansetzen.

6. Die Gretchenfrage an die Theologie

Wenn Wissenschaftlichkeit — auch in den strengsten Wissenschaften —
nicht die Beweisbarkeit der behaupteten Sitze voraussetzt und auch in
den strengsten Wissenschaften aus prinzipiellen Griinden nicht alle
wahren Sitze bewiesen werden kénnen, dann kann und sollte man auch
an die Theologie keine derart tiberzogenen Anspriiche stellen, sondern
hochstens dem Papst iiberlassen, noch pipstlicher zu sein. Aus der Sicht



114  Die Gottesbeweise als vermeintliche Stiitze von Religion und Theologie

des heutigen Wissenschaftsverstindnisses ist jedenfalls eine wissen-
schaftliche Theologie nicht davon abhingig, daf3 es erfolgreiche Got-
tesbeweise gibt. Das Fehlen, ja selbst die Unmoglichkeit solcher
Beweise disqualifiziert eine Aussage, welche die Existenz Gottes
behauptet oder voraussetzt, nicht automatisch und eliminiert sie somit
nicht von vornherein aus der Klasse der wissenschaftlichen Sitze. Viel
wichtiger als die Frage der Beweisbarkeit ihrer Sitze ist fiir die Wissen-
schaftlichkeit der Theologie die Frage, an welchen Fakten und Daten
das Gesamtgefiige ihrer Sitze zu tiberpriifen ist, was also als Basis ihrer
Uberpriifung zu gelten hat. Diese Frage ist — aus heutiger Sicht — von
wesentlich groBerer Relevanz und Brisanz als die Frage der Gottesbe-
weise, ergeben sich doch aus ihr gravierende Konsequenzen fiir den
wissenschaftlichen Status und damit auch fiir den gesellschaftlichen
Stellenwert der Theologie.

Bevor ich mich diesen Konsequenzen zuwende, mochte ich ein
mogliches MiB3verstindnis ausrdumen. Ich habe hier immer verkiirzt
von der Theologie gesprochen, obwohl es sich dabei ja nicht um ein
bestimmtes Fach handelt, sondern um eine ganze Gruppe von Diszi-
plinen, die hiufig in einer eigenen Fakultit zusammengefalit sind. Dazu
gehoren u. a. auch so unterschiedliche Disziplinen wie Bibelwissen-
schaften, Kirchenrecht, Kirchengeschichte und Religionspidagogik,
deren Wissenschaftsstatus hier natiirlich keineswegs in Frage gestellt
wird, wenn die Wissenschaftlichkeit der Theologie hinterfragt wird.
Dabei handelt es sich nimlich um ganz «normale» Disziplinen aus den
Bereichen der Literatur-, Rechts-, Geschichts- und Sozialwissenschaf-
ten, mit denen sie ihr methodologisches und wissenschaftliches Schick-
sal teilen. Wenn die Wissenschaftlichkeit der Theologie zur Diskussion
steht, geht es in erster Linie um grundlegende Kernficher wie Funda-
mentaltheologie, dogmatische Theologie und Sakramentenlehre, denen
die anderen theologischen Disziplinen letztlich ihre Zusammenfassung
und Aufnahme in den Verband einer theologischen Fakultit verdan-
ken.

In diesen Kernbereichen der Theologie wird man wohl kaum
darum herumkommen, auch ernsthafte Aussagen iiber Gott zu machen,
also religitse Behauptungen selbst aufzustellen (und nicht blo8 tiber sie
zu sprechen und sie zu kommentieren bzw. zu interpretieren). Was aber
sind die Fakten und Daten, an denen diese Aussagen zu iiberpriifen sind,
durch deren Anerkennung bzw. Verwerfung sie widerlegt bzw. bewihrt
werden konnen? Gibe es keine solchen Fakten und Daten, wiren diese



Die Gottesbeweise als vermeintliche Stiitze von Religion und Theologie 115

theologischen Aussagen letztlich inhaltsleer — was sicher nicht im Sinne
der Vertreter der Theologie sein kann. Die damit aufgeworfene Frage
hat in aller Schirfe bereits Antony Flew in seinem inzwischen zum
klassischen Text avancierten Aufsatz «Theology and Falsification»
gestellt.”

Fiir die Beantwortung dieser Frage stehen verschiedene Alternati-
ven zur Verfiigung. So kénnen historische Fakten iiber Personen wie
Jesus oder Mohammed als Basis der Uberpriifung herangezogen wer-
den; es konnen dafiir aber auch religiose Erlebnisse herhalten oder
Fakten, die in heiligen Schriften wie der Bibel und Quellen, die der
Tradition einer Religion zuzurechnen sind, beschrieben werden. Ich
mochte auf diese Alternativen, die bei der Beantwortung der Frage nach
der Basis der Theologie offenstehen, gar nicht im Detail eingehen?,
sondern will hier nur festhalten, daf3 sich in jedem Fall aus einer solchen
Antwort gravierende Konsequenzen fiir den Status der Theologie erge-
ben. Welche Alternative man auch immer wihlt, zweierlei wird in
jedem Fall nur sehr schwer erklirbar sein:

(1) Warum soll eine theologische Behauptung gegen menschliche
Fehlbarkeit eher gefeit sein als irgendeine andere wissenschaftliche
Hypothese?

(i1) Aus welchem Grund wird bei der Erteilung einer Lehrbefugnis
oder einer Berufung an eine theologische Fakultit einem Reprisentan-
ten der jeweiligen Religionsgemeinschaft (wie z. B.dem Bischof) ein
substantielles Mitsprache- oder gar Vetorecht eingeriumt?

7. Die Gretchenfrage an die Religion

Die meisten oder — wenn man Bochenski folgt? — gar alle Weltreligio-
nen erheben zumindest mit einigen von ihren Aussagen einen Erkennt-

7 FLEw, Antony, « Theology and Falsificationn, in: University 1 (1950/51), 5-8; deut-
sche Ubersetzung unter dem (nicht ganz wortlich aus dem Englischen iibersetzten, aber
dem Inhalt des Aufsatzes angemesseneren) Titel « Theologie und Falsifizierbarkeity, in:
Dalferth, Ingolf U. (Hg.), Sprachlogik des Glaubens. Miinchen 1974, 84-87; Nachdruck
in: Hoerster, Norbert (Hg.), Glaube und Vernunft. Texte zur Religionsphilosophie. Stutt-
gart 1985, 212-215.

8 Ich habe einige von diesen Alternativen in einem Aufsatz aufgezihlt und diskutiert,
der unter dem Titel «Das Basis-Problem in der Theologie» erschienen ist, in: Weinzierl,
Erika (Hg.), Der Modernismus: Beitrige zu seiner Erforschung. Graz 1974, 331-368.

9 BocHENskl, J.M., The Logic of Religion. New York 1965; deutsche Ubersetzung:
Logik der Religion. Kéln 1968, 44.



116 Die Gottesbeweise als vermeintliche Stiitze von Religion und Theologie

nisanspruch. Wenn man Aussagen mit Erkenntnisanspruch verbindet
und sie somit in informativ-kognitiver Absicht verwendet, gelten fiir
diese Aussagen die Uberlegungen und Forderungen, die zuvor fiir die
theologischen Sitze erliutert wurden: Es mul3 denkbare Situationen
und Sachverhalte geben, bei deren Vorliegen bzw. Eintreffen die betref-
fenden Aussagen falsch wiren. Die Frage, welches nun diese Fakten
sind, an welchen religiose Aussagen gemessen und iiberpriift werden,
konnte — in Analogie zur Theologie — auch im Hinblick auf die Religion
als ausschlaggebend angesehen werden. Dem ist aber nicht so, und zwar
aus folgendem Grund: Wihrend sich der Theologe nicht um den
Erkenntnisanspruch seiner Aussagen herumdriicken kann, ohne zu-
gleich auch jeden Anspruch auf Wissenschaftlichkeit und damit auch
auf Zugehorigkeit zu einer wissenschaftlichen Institution wie einer
Universitit aufzugeben, ist der religiose Mensch bzw. die Religion nicht
von vornherein bei seinen bzw. ithren Sitzen auf einen Erkenntnisan-
spruch festgelegt. Religiose Sitze kénnen durchaus sinnvoll verwendet
werden, ohne dafl man mit ihnen gleichzeitig einen Erkenntnisan-
spruch verbindet. Eine informativ-kognitive Verwendung ist bei reli-
giosen Sitzen eine Option neben mehreren anderen Verwendungswei-
sen, die allesamt legitim und untereinander gleichwertig sind. So ist es
z. B. durchaus zulissig, religiose Sitze rein emotiv (zum Ausdruck reli-
gioser Gefiihle) und/oder in direktiver Absicht (zur Handlungsanlei-
tung), jedoch ohne Informations- und Erkenntnisanspruch zu verwen-
den. Die Entscheidung dariiber, wie ein Satz verwendet wird und zu
verstehen ist, trifft der jeweilige Sprachbeniitzer bzw. die jeweilige
Sprachgemeinschaft. Zum Unterschied von der Theologie lautet somit
die Gretchenfrage der Religion: Haben religiose Sitze eine bloB direk-
tive und/oder emotive Funktion, oder haben sie dariiber hinaus bzw.
vielleicht sogar ausschliefllich eine informativ-kognitive Funktion?
Oder genauer gesagt: Verwenden die jeweiligen Sprachbentitzer reli-
giose Sitze in rein emotiv/direktiver oder auch bzw. ausschlief3lich in
informativ-kognitiver Absicht? Vereinfacht ausgedriickt: Wird mit der
Religion ausschlieBlich ein Heilsanspruch oder auch bzw. vielleicht
sogar ausschlieB3lich ein Erkenntnisanspruch verbunden?

Wie immer die Antwort auf diese Frage lautet, es ergeben 51ch in
jedem Fall schwerwiegende Konsequenzen: Der Sicherheits- und Un-
fehlbarkeitsanspruch kann unter keinen Umstinden mehr gerechtfer-
tigt und verniinftig aufrechterhalten werden; was bleibt, ist bestenfalls
ein Absolutheitsanspruch im Hinblick auf bestimmte Gefiihle, Einstel-



Die Gottesbeweise als vermeintliche Stiitze von Religion und Theologie = 117

lungen und Lebensformen, welche die Mitglieder einer Religionsge-
meinschaft miteinander verbindet, dariiber hinaus aber keinerlei Ver-
bindlichkeit besitzt.

8. Schinfbetrachtung

Nehmen wir einmal an — und das ist nicht allzu weit hergeholt —, dal3
alle Gottesbeweise gescheitert sind und auch keine Hoffnung besteht,
daB} je ein Gottesbeweis gelingen konnte. Diese Diagnose ist weder
Grund zur Verzweiflung fiir den religiosen Menschen noch Grund zur
Schadenfreude fiir den Religionskritiker bzw. Religionsgegner. Viel-
mehr stellen sich aus heutiger Sicht ganz neue Fragen, die fiir den
Weiterbestand von Religion und Theologie sowie fiir ihren Stellenwert
in der multikulturellen und multireligiosen Gesellschaft von heute von
fundamentaler Bedeutung sind. Fiir allfillige Erkenntnisanspriiche gibt
es keine Privilegien und Sonderregelungen, sondern fiir Erkenntnisan-
spriiche jeder Art gilt das Prinzip der Gleichberechtigung und das
Gleichheitsprinzip bei der Uberpriifung: Nicht, wer den Anspruch
erhebt, zihlt, sondern ob der Anspruch einer strengen intersubjektiven
Uberpriifung standhilt oder nicht. Andere Anspriiche jedoch — wie z. B.
ein Heilsanspruch emotiver und/oder direktiver Art — bleiben in ihrer
Verbindlichkeit auf die Mitglieder der jeweiligen Religionsgemein-
schaft beschrinkt, und zwar derjenigen Mitglieder, die sich bewuf3t und
freiwillig dafiir entscheiden und dazu bekennen. Es ist gerade heute
wichtig zu betonen, dafl aus dem Recht kultureller und religitser
Gemeinschaften, ihre Identitit zu bewahren, auf keinen Fall Normen
fiir die ganze Gesellschaft oder staatliche Regelungen abgeleitet werden
diirfen, die tiber den Kreis der Mitglieder der Religions- bzw. Kultur-
gemeinschaft hinaus Verbindlichkeit beanspruchen und auch andere
Mitglieder des Staates und der Gesellschaft in die Pflicht nehmen. Dies
wird allzu leicht iibersehen, wenn man alle Anspriiche in einen Topf
wirft und nicht klar zwischen Erkenntnis- und Heilsanspruch einer
Religion unterscheidet.



	Die Gottesbeweise als vermeintliche Stütze von Religion und Theologie

