Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)
Heft: 1-2
Artikel: Schlechthinnig abhéngig - radikal herktnftig : Wahlverwandschaften

anthropologischer Theologie, dargestellt an der Nahe Scheiermachers
und Rahners im Aufgang der Gottesfrage

Autor: Pfeiffer, Bernhard
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761414

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761414
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERNHARD PFEIFFER

Schlechthinnig abhingig —
radikal herkuinftig

Wahlverwandschaften anthropologischer Theologie,
dargestellt an der Nihe Schleiermachers und Rahners
im Aufgang der Gottesfrage

Die Absicht, im folgenden Aufsatz den Aufgang der Gottesfrage, also
das Intimste und Zentralste eines theologischen Ansatzes, bei so ver-
schiedenen Autoren wie Friedrich Schleiermacher (1768-1834) und
Karl Rahner (1904—1984) vergleichend darstellen zu wollen, hort sich
zuerst einmal recht merkwiirdig an. Trotzdem soll im Rahmen einer
Arbeitshypothese! geklirt werden, wo Affinititen, heimliche Wahlver-
wandschaften oder Widerspriiche vorliegen, die in der Lage sind, eine
solche Fragestellung zuerst einmal hervorzutreiben, und dann nicht
zuletzt einen fruchtbaren Gang und Ausgang der Untersuchung zu
gewihrleisten. Dies soll nun in doppeltem Sinne geschehen: Einmal gilt
es, die auffilligsten Merkmale zu benennen, die meiner Meinung nach
hier die Rede von einem gemeinsamen Grundtyp von Theologie erlauben
(1), zum anderen ist dann der vollig verschiedene Hintergrand zu
beleuchten (2), vor dem die Autoren stehen und der bei ihrer zusam-
menhingenden systematischen Interpretation immer mit Vorsicht im
Auge zu behalten ist. In einem dritten Schritt (3) soll der Aufgang
Gottes im Schleiermacherschen Gefiihl kurz dargestellt werden, um

1 Die Untersuchung ist begrenzt durch eine wesentliche Beschrinkung auf die viel-
leicht typologisch charakteristischsten Werke beider Autoren, nimlich auf SCHLEIERMA-
CHER, Daniel Ernst Friedrich, Der christliche Glaube. Nach den Grundsitzen der Evan-
gelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt. Zweite umgearbeitete Ausgabe, Berlin
1830 und 1831, hrsg. von Martin Redeker, Berlin 71960 (im Text selbst zitiert §,Bd.,Seite),
und RaHNER, Karl, Grundkurs des Glaubens. Einfiihrung in den Begriff des Christentums,
Freiburg-Basel-Wien 51984 (im Text selbst: GK mit Seitenangabe).



70 Schlechthinnig abhingig — radikal herkiinftig

dann (4) mit Rahners Angang im GK systematisch verglichen werden
zu konnen. Einige Uberlegungen zu dem Schleiermacher wie Rahner
verdankten, (gerade heute) 6kumenisch wie kulturell aktuellen Goz#f als
Grenzbegriff der Anthropologie (5) runden den Beitrag ab.

1. Schleiermacher und Rahner: Ein Grundtyp anthropologischer Theologie

Schleiermacher und Rahner sind Theologen, denen es, soweit ich sehe,
gelungen ist, geradezu das typische Zeitempfinden ihrer Epochen (des
19. und des 20. Jahrhunderts nach dem II. Vatikanum) auszudriicken
und zu bestimmen, sowie eine (spiter manchmal auch unreflektierte)
Wirkungsgeschichte einzuleiten. Unabhingig vom Grad ihrer aus-
driicklichen Rezipierung kommt der Mensch des 19. Jahrhunderts nach
Aufklirung und Romantik nicht an Schleiermachers anthropologischer
Theologie des Gefiihls?, der Zeitgenosse nicht an Rahners transzen-
dentalem Ansatz3 vorbei. Beide Autoren stellen sich der von Barth als
Verlegenheitsfrage charakterisierten Aufgabe: «Wie kann man ein
moderner Mensch und doch ein Christ sein?»* Schleiermachers Kul-
tursynthese wiirde hier angemessener ein #nd dazu setzen, wihrend
Rahner gerade gegen die Verdringung der Gottesfrage durch die
moderne Zivilisation interveniert. Ohne hier auf Schleiermachers Herr-
enhuter und Rahners neuscholastische Vergangenheit eingehen zu
konnen, diirfen wir mit Propper fiir beide Autoren von einer «Zrans-

2 Karl BartH bietet in: Die Theologie Schleiermachers. Vorlesung Géttingen Win-
tersemester 1923/24, hrsg. v. Dietrich Ritschl = Barth, Gesamtausgabe. II. Akademische
Werke 1923/24, Zirich 1978 (zit.: Barth, Vorlesungen), auf den Seiten 1-5 einen wohl
liickenlosen Uberblick iiber Schleiermachers Wirkungsgeschichte, auf die wir hier nicht

"niher eingehen kénnen. In seinen Vorlesungen von 1933 (Die protestantische Theologie
im 19. Jahrhundert. Thre Vorgeschichte und ihre Geschichte, Ziirich 51985, zit.: Barth,
Protest. Theologie) erginzt Barth diese theologiegeschichtliche Einordnung. Es gibt ihm
und uns wirklich zu denken, «daB erst 1924 von E. Brunner... gegen Schleiermacher
geschrieben worden ist» (BArTH, Prot. Theologie 380).

® Rahner ist katholischerseits Rekonstrukteur des Begriffs des Christentums nach der
anthropologisch-technologischen Wende und hat als Mystagoge auch am Ende der
Moderne noch etwas zu sagen, vgl. den noch zur Sprache zu bringenden Aufsatz von:
Bauerpick, Rolf, Transzendentale Subjektivitit oder Transzendentalitit des Subjekts. Die
mystische Theologie Karl Rahners am Ende der Moderne: FZPhTh 33 (1986) 291-
310.

4 BarrH, Vorlesungen 343 (Anm. 2).



Schlechthinnig abhingig — radikal herkiinftig 71

zendental-anthropologischen Hermenentik des Glanbens»> sprechen. Wel-
che konkreten Faktoren bestimmen diesen Typ von Theologie?

Zum einen ist eine solche Theologie — wie soeben angedeutet —
anthropologisch-anthropozentrisch: Sie verhindert «den Riickfall in einen
Extrinsezismus, aus dem Schleiermacher die evangelische Theologie
- wie Karl Rahner die katholische — herausgefiihrt hat»®. Dieser Extrin-
sezismus zeigte sich fiir Schleiermacher in Metaphysik und Moral seiner
Zeitgenossen (vgl. seine Schrift « Uber die Religion. Reden an die Gebil-
deten unter ihren Verichtern» von 1799) und fiir Rahner in den erstarrten
Fragestellungen einer neuscholastischen Schultheologie. Schon hier ist
anzumerken, dal3 das Anliegen einer neuen Verinnerlichung gegen diesen
Extrinsezismus nicht unproblematisch, ja geradezu kiihn ist: Die Refle-
xion der Erfahrang, bei Schleiermacher aus der Fiille einer zwischen
Wissen und Tun oszillierenden «Bestimmtheit des SelbstbewufBtseins»
(§ 3,1,23), bei Rahner aufgrund der Personalitit und Subjektivitit des
Menschen (vgl. GK 37 ff.), ist ja selbst ein Anweg von auBBen! Auch ist
das Urteil Schellongs zumindest bedenkenswert, dafl Schleiermacher
mit seinem Ansatz die «vom Biirgertum vollzogene Zuriickdringung
der Religion ins Private»’ begiinstigt (und damit letztlich die Kantsche
Wendung verschirft) habe. Ist diese Theologie also nur ein heimlicher
Umweg, der zu einem neuen Extrinsezismus fiihrt?

Nun hat sie zum anderen jedoch auch Interesse am Glauben, oder
besser, an einer Ausrichtung auf das Unendliche: Schon in seinen «Reden»
beschreibt Schleiermacher die Religion als « Anschauung des Universums»
und als «Sinn und Geschmack fiirs Unendliche»®, und Rahner tastet sich
im Angang des Grundkurses vom unvordenklich weiten Wovonher zum
Woraufhin als heiliges Geheimnis vor. Beider Ansatz ist also aufs hochste
polar, gespannt ywischen Endlichkeit und Unendlichkeit.®

> PROPPER, Thomas, Schleiermachers Bestimmung des Christentums und der Erlo-
sung. Zur Problematik der transzendental-anthropologischen Hermeneutik des Glaubens:
ThQ 168 (1988) 193-214: Untertitel 193 und dann 195. Fiir Barth bedeutet der anthro-
pologische Aspekt, «die Frage nach dem Tun des Menschen Gott gegeniiber» (BARTH, Prot.
Theologie 411 [Anm. 2]), geradezu eine Verschiebung und Umkehrung des Anliegens
reformatorischer Theologie!

6 PRrOPPER, 197 (Anm. 5).

7 D. SCHELLONG, zit. nach Propper, 195 (Anm. 5).

8 Vgl. Nr. 50—53: ScHLEIERMACHER, D.E.E, Uber die Religion. Reden an die Gebil-
deten unter ihren Verichtern = Reclam Nr. 8313, Stuttgart 1969 (zit.: Reden m. Nr. der
Erstausgabe v. 1799).

9 Vgl. zu dieser Spannung die sehr instruktive Anmerkung 15 bei PROPPER, 198
(Anm. 5).



72 Schlechthinnig abhingig — radikal herkiinftig

Diese Spannung wird zum dritten in einer transzendentalen Herme-
nexntik ibernommen und ausgetragen: In der sogenannten Glaubens-
lehre wird die christliche Religion als «Gefiihl schlechthinniger Abhin-
gigkeit» (zuerst §4,1,23)10 beschrieben. Gott wie die Welt werden im
vom Gegensatz Siinde — Gnade bestimmten schlechthinnigen Abhin-
gigkeitsgefiihl als mizgeserzt behauptet (§4), wobei wir die Art ihrer
Gegebenheit im Bewultsein noch zu untersuchen haben. Die Nihe zu
Rahner ist evident: In der transzendentalen Erfahrung des Subjekts,
seiner Spannung zwischen Begrenztheit und Entschrinktheit, Erhellt-
heit und Verwiesenheit, ist das heilige Geheimnis ebenfalls in einem
Vorgriff mitgesetzt. 11

Der angedeutete Gang hat — viertens — als phdnomenologischer Anf3en-
blick auch biindelnden Charakter: Ein starker Gedanke ist jeweils tra-
gend im gesamten Werk.!? Ausgehend vom Grundgedanken, wird der
tibrige dogmatische Stoff (z. B. die Christologie) von beiden Autoren als
kiinstlerische Nachgestaltung bzw. Rekonstruktion erschlossen, als Wesens-
schau eines Christentums, das in keiner Weise mehr selbstverstindlich
ist, sondern neu auf den Begriff (so der Untertitel des GK) gebracht
werden will.

SchlieBlich méchten wir— fiinftens — den Gesamtgang als /nnenschan
ganz behutsam zystisch'3 nennen diirfen, womit eine von der Tradition
(moglichst weitgehend) abstrahierende Hermenentik des Lebens gemeint
ist: Der endliche Mensch spannt sich nach dem Unendlichen aus, das
ihn in seiner Endlichkeit affiziert und verindert, gerade weil es einen
Umschlagpunkt gibt, weil die Erfahrung «schlechthinnig» bzw. unent-
rinnbar ist.14

10 Vgl. das Schema bei BartH, Vorlesungen 340 (Anm. 2).

11 Vgl. die Ginge I und II des GK in ihrer Gesamtdynamik!

12 Der Systemzwang (ein «in der Entwicklung eines einzigen Gedankens bestehendes
Buch» (BArTH, Vorlesungen 337 [Anm. 2]) ist besonders fiir Barth verdichtig. Immerhin
aber gelangt er einige Jahre spiter dahin, das System als «wesentlich zuriickhaltender als
das Schellingsche und Hegelsche» (Prot. Theologie 401 [Anm. 2]) einzustufen.

13 Bei Schleiermacher ist der mystische Aspekt als apologetischer einer «Identifika-
tion des Christentums mit der Ku/turbewegung» (BartH, Prot. Theologie 389 [Anm. 2])
unterzuordnen. Rahner geht in gewisser Weise von der neuzeitlichen Gottesfinsternis aus,
um darin eine Erfahrung Gottes (ohne daB3 er Gegenstand wiirde) zu erméglichen: «Alles
helle Begreifen griindet im Dunkel Gottes» (GK 33).

14 Vgl. Glaubenslehre §4 und bei Rahner das Ausgerichtetsein des Menschen als
Gnade, als «unentrinnbares Existenzial» (GK 66).



Schlechthinnig abhingig — radikal herkiinftig 73

2. Sitz im Leben: Anthropologische Theologie als Kultur,
Mystagogie und religiose Lebenspraxis

Die recht knapp angedeutete Nihe unserer Autoren kann nur dann in
rechter Weise genauer untersucht werden, wenn auch Voraussetzungen
und Grenzen einer solchen Begegnung, ja die vollig verschiedenen
kulturellen Hintergriinde erldutert werden.

2.1. Kiinstlerisch-produktive Nachgestaltung des Christentums als kulturel-
les Interesse: Schleiermachers « Gesamtleben »

Fir Schleiermacher ist Religion auf jeden Fall bereits (oder besser:
schon immer) Kultur. «Lebenserhohung» (§ 5,1,382) und Seligkeit in
einem «neuen gottlich gewirkten Gesamtleben» (§ 87,11,15) sind die
Schlagworte, mit denen sich Schleiermacher als Romantiker ausweist.
Man konnte sagen, da3 Schleiermacher mit seinem System «ein wohn-
lich-gerdumiges Haus im Biedermeierstil erhoben» !> hat. Seit den «Re-
den» hat sein Verlangen nach einer re/igion pur durchaus antimetaphy-
sischen Charakter.16

2.2. Rekonstruktion des Begriffs des Christentums: Rabners mystagogischer
Ansatz

Rahner spricht zu den Zeitgenossen einer pluralistischen und permis-
siven Gesellschaft und kommt als Mystagoge von ganz aullen, indem er
auf einer allerersten Reflexionsstufe «auf den Menschen als die sich
selbst aufgegebene universale Frage reflektiert, ... die der Mensch Zs# und
nicht nur baz» (GK 22-23). Eingebettet ist diese Reflexion in Rahners
Neigung zu Pessimismus und jesuitischer Indifferenz, die uns schlief3-
lich zu einer leicht depressiven Gelassenheit gegeniiber dem christli-
chen Leben anhilt (vgl. GK 388 ff.).

15 BarTH, Vorlesungen 338 (Anm. 2).
16 Vgl. z. B. SCHLEIERMACHER, Reden 26 (Anm. 8): Metaphysik als versklavender,
barbarischer Geist!



74 Schlechthinnig abhingig — radikal herkiinftig

2.3. Anthropologische Theologie als Einbindung in die religiise Lebens-

pmxi;

Es diirfte klargeworden sein, dal3 sich Schleiermacher und Rahner in
ihrem kulturellen Kontext um ein Héchstmalf} an Aulensicht bemiihen,
um den jeweiligen Zeitgenossen die Gottesfrage im Horizont ihrer
Erfahrung aufgehen zu lassen. Schleiermacher stellt sich als Apologet
gleichsam auf eine Stufe mit seinen Zeitgenossen: «Er suspendiert fiir
diesen Augenblick seine Stellung zum Christentum, sein Urteil iiber die
Wahrheit oder gar Absolutheit der christlichen Offenbarung.»!” Es
sollen alle Aspekte und Personen auf ihre Kosten kommen: der Glaube,
die Wissenschaft, der Orthodoxe, der Rationalist und der Naturwissen-
schaftler.!¥ Auch Rahner gelingt ein fiir jeden denkenden Menschen
nachvollziehbarer Ansatz: Hier soll uns die Beobachtung gentigen, dal3
er im Grundkurs die Behandlung von spezifisch christlichen Themen so
weit wie noétig (und auch moglich) hinausschiebt. 1? Dann erst kénnen
diese Themen a/s eine Vor-Gabe zum Tragen kommen, welche so bisher
weder von auflen noch von innen unmittelbar erreichbar gewesen
ware.

Diese hochste AuBlensicht verbindet sich bei beiden Autoren mit
einer fraglos-selbstverstindlichen Innensicht: Sie leben das Christen-
tum und sind in der Praxis gottgliubige Menschen. Schleiermacher hat
Zeit seines Lebens gepredigt, was Barth mehrfach als die eigentliche
Legitimierung einer Behandlung Schleiermachers unter den 7heologen
herausstellt. 20 Ahnlich bei Rahner: Ohne seine gliubige Existenz und
die Kraft, sich etlichen spirituellen und auch praktischen Schriften zu
widmen?!, wire die Bereitung und Vorbereitung einer Annahme der
gottlichen Frage unglaubwiirdig und sinnlos. Wer vermochte schon zu

17 BartH, Prot. Theologie 396 (Anm. 2).
18 Vgl. BartH, Vorlesungen 364-365 (Anm. 2).
? Der Begrift der Gnade z. B. wird erst ab S. 66 eingefiihrt und behandelt!

20 Vgl. z. B. BarTH, Vorlesungen 10-11 (Anm. 2), wo die Besprechung der Predigten
an erster Stelle den Corpus des Vorhabens darstellt, und BArTH, Protest. Theologie 383—
384 (Anm. 2). Uberhaupt bewirkte Schleiermachers iiberzeugende christliche Existenz,
daf Barth zeitlebens nie fertig wurde mit diesem Theologen seiner HaBliebe! Vgl. dazu
sein Nachwort: BoLLi, Heinz (Hg.), Schleiermacher-Auswahl. Mit einem Nachwort von
Karl Barth = GTB 419, Giitersloh 21980, 290-312, besonders die Seiten 307-310.

21 Es gibt ungezihlte Beispiele. Deshalb urteilt Bauerpick, 302 (Anm. 3) iiber Rah-
ners Theologie: «Ihre Dialektik kommt aus dem Geschehen und fiihrt in es hinein und
entzieht sich damit in 'ctzter Instanz einer verobjektivierenden Fragestellung nach den
Bedingungen seiner Méglichkeit.»



Schlechthinnig abhingig — radikal herkiinftig 75

sagen, ob die Zukunft von Religion in unserer Gesellschaft nicht immer
mehr davon abhingen wird, ob sich Menschen wie Schleiermacher und
Rahner finden, die das Unselbstverstindliche mit gelassener Selbstver-
stindlichkeit ver-mitteln?

3. Der Schliissel zu Schieiermachers Glaubenslebre:
Das fromme Selbstbewn/Stsein als Gefiihl schlechthinniger Abhdingigkeit

Im folgenden werden Aufgehen und Gegebensein Gottes bei Schleier-
macher und Rahner dargestellt und ihre Ansitze mit der Darstellung
auch verglichen. Dies erfolgt in Form einer parallelisierten Aufgliede-
rung der wichtigsten Schritte, die als Stufen der Reflexion (und dies ist
die einzige Berechtigung eines Nacheinander) bei unseren Autoren
iiberraschende Ahnlichkeiten aufweisen. In der nun folgenden Unter-
teilung meines Ganges folge ich Barth??, der eine solche einmal aus der
dreigeteilten Analyse des Begriffs «frommes Selbst-bewuBtsein» abge-
leitet hat. 23

3.1. Das Selbstbewn/fStsein: Gefiihl als Gestimmtheit

Unser BewuBtsein ist offenbar ein u#nmitte/bares Selbstbewul3tsein, wel-
ches wir selbst setzen, d. h.: «In allem Wechsel seiner Gehalte wissen
wir #ns doch stets als dieselben.»?* Gemeint ist hier also kein blof3
gegenstindliches Bewultsein, vielmehr ein solches, das von einer
unmittelbaren, also vorreflexiven Erfahrung bestimmt ist, die Schleier-
macher deshalb auch «Gefiihl» nennt (§ 3,1,16). Einerseits rechnet er
dabei mit einer Bekanntheit des Ausdrucks «Gefiihl» aus dem alltigli-
chen Leben, andererseits will er ihn zwecks Ausschliefung von falschen
Assoziationen (bewultlosen oder verworrenen Zustinden) durch den
des SelbstbewufBtseins niher bestimmen. Dabei jedoch wird eine unre-
flexive Erfahrung durch einen (letztlich doch schon) reflektierten Aus-
druck erklirt! In einer spontanen Intuition aber verbinde ich mit «Ge-
fiihl» das, was mich unmittelbar beriihrt, ohne daf} ich sein Woher

22 Zur Bauidee vgl. BartH, Vorlesungen 339 ff. (Anm. 2).

23 Vgl. BartH, Prot. Theologie 408 (Anm. 2).

24 PROPPER, 200 (Anm. 5).

25 Vgl. das Kap. «... Die Beriihrung» bei Timm, Hermann, Das 4sthetische Jahrzehnt.
Zur Postmodernisierung der Religion, Giitersloh 1990, ab S. 155.



76 Schlechthinnig abhingig — radikal herkiinftig

kennte; es scheint mir also zugleich zu nahe und zu fern zu sein?3 (vgl.
schon hier das Sprachkleid der Mystik, z. B. Johannes v. Kreuz). Schlei-
ermacher iibergeht eine solche elementare Entfaltung in der Glaubens-
lehre, weswegen wir dazu auf die «Reden» zuriickgreifen miissen. Dort
ist das Gefiihl jener «erste geheimnisvolle Augenblick, der bei jeder
sinnlichen Wahrnehmung vorkommt, ehe noch Anschauung und
Gefiihl sich trennen, wo der Sinn und sein Gegenstand gleichsam
ineinandergeflossen und Eins geworden sind.»2¢ Auch die in der Glau-
benslehre angesprochenen Definitionen von Steffens und Baumgarten-
Crusius (Gefiihl als «unmittelbare Gegenwart des ganzen ungeteilten
Daseins» bzw. «Wahrnehmung des Hoheren» in Anmerkung zu
§ 3,1,17) jedoch helfen nicht viel weiter, um dem Gefiihl seinen schwe-
bend-unbestimmt bleibenden Charakter zu nehmen. Zu seiner Be-
schreibung benennt Schleiermacher «eine doppelte Erfahrung»
(§ 3,1,16): Es kann so nahe treten, dal3 «alles Denken und Wollen
zuriicktritty, mag aber auch «wihrend einer Reihe verschiedenartiger
Akte des Denkens und Wollens unverindert» andauern (Beispiele:
Freude und Leid).?’

Es deutet nun alles darauf hin, dal} wir Schleiermachers Gefiihls-
Verstindnis, das im Schwung romantischen Lebensgefiihls?® vorgetra-
gen wird, nur auf rekonstruierende Weise weiter aufhellen konnen: Eine
Verstehenshilfe scheint das Gestimmisein bei Heidegger zu sein, das
einerseits Alltagserfahrung ist, andererseits jedoch ErschlieBungscha-
rakter hat: Weil «Dasein je schon immer gestimmt ist»2?, notigt das
Gestimmtsein (mich als den Getroffenen) zur Hermeneutik: Dasein als
Befindlichkeit, als Existenzial, als « Urakt menschlicher Existenz», als
«Sorge um das Sein»30. Der Vergleich scheint mir zutreffend zu sein,
weil auch Schleiermacher selbst das Geftihl beschreibt als «urspriingli-

26 SCHLEIERMACHER, Reden 73 (Anm. 8) und etliche Stellen in diesem Sinne, z. B.: 50,
54, 58, 62, 63, 65 ff., 69.

27 Wichtig scheint mir Barths Bemerkung (vgl. Vorlesungen 379 [Anm. 2]), daf3 sich
schon vom Keim des vorliegenden Ansatzes aus eine Verwechslung mit einem Kantschen
transzendentalen Begriff oder Apriori verbietet. Zur Erfahrung negativen Angegangen-
seins meines Horizontes (Gadamer), die der Erginzung durch diejenige der Ubererfiillung
bedarf, vgl. jetzt: SALMANN, Elmar, Der geteilte Logos. Zum offenen Prozel3 von neuzeit-
lichem Denken und Theologie = Studia Anselmiana 111 (Roma 1992), 401 ff.

28 Vgl. die Feststellung, daB3 « Anschauung des Universums» philosophisch ungeklirt
bleibt: PROPPER, 197-198 Anm. 14 (unsere Anm. 5).

2 HEIDEGGER, Martin, Sein und Zeit, Tiibingen 151984, §§ 29,134 (im folgenden zit.:
SZ).

30 REDEKER, in: Schleiermacher, Glaubenslehre, I, XXXII (Anm. 1).



Schlechthinnig abhingig — radikal herkiinftig 77

che Aussage iiber ein unmittelbares Existenzialverhiltnis» (1. Send-
schreiben an Liicke). Die elementare Wichtigkeit eines moglichst kla-
ren Verstindnisses von Gefiihl erfihrt dadurch noch einmal eine
Zuspitzung, dal3 es letztlich um nichts Geringeres geht als um die Vor-
bereitung des Aufgangs Gottes, und das vor dem Hintergrund einer
bemerkenswerten Leichtigkeit, mit der Schleiermacher die Frommigkert
mit (dem) Gefiihl identifiziert (§ 3,1,18 ff.).

Ausgangspunkt der weiteren Kliarung sei Schleiermachers negative
Abgrenzung: Das Gefiihl ist nicht Wissen oder Tun, geht aber immer
wieder in die BewuBtseinsform des Wissens iiber und tritt im Tun
hervor (§ 3,1,18). Wir konnen sagen, dall es innerhalb des Lebens
immer mit Wissen und Tun in Verbindung steht (vgl. § 3,1,19), ohne
deren Wesen auszumachen (vgl. § 3,1,21). Es ist eingebunden in das
Leben «als ein Wechsel von Insichbleiben und Aussichheraustreten des
Subjekts» (§ 3,1,18). D. h.: Ist Wissen (als Erkannthaben) ein Insich-
bleiben des Subjekts, so wird dieses wirklich nur durch ein ihm voraus-
gegangenes Aussichheraustreten (Erkennen). Demgegeniiber kommt
das Gefiihl «nur in dem Subjekt zustande, und ist also, indem es ganz
und gar der Empfinglichkeit angehort, auch ginzlich ein Insichbleiben:
und insofern steht es allein jenen beiden, dem Wissen und dem Tun,
gegeniiber» (§ 3,1,18). Was kénnte Schleiermacher mit Empfinglichkeit
meinen? Nach Alois Mager «bedeutet Gefiihl ein ZustandsbewuBtsein
im Gegensatz zum Gegenstandsbewultsein, ist also von einem inten-
tionalen Erkennen und Empfinden der Gegenstandswelt wohl zu
unterscheiden»3!, weil es eben ein Getroffensein, ein vorreflexives
Beisichsein des Subjekts ist.

Zusammenfassend: Auf diesem Stand unserer Analyse zeigte sich
das Gefiihl als zu elementar und zu komplex zugleich, und zwar zunichst
als nicht intentionales Zustindigkeitsund GegenwartsbewulBtsein des
unthematischen Selbst: Als Getroffener fiihle ich mich angegangen
(zustindig) und darin noch einmal als vor mir gegenwirtig.

3.2. Das SelbstbewnfBtsein: Differenzgefiihl und Mitgesetztsein der Welt

Wir waren ausgegangen von einem «nicht unwirksamen» Selbstbe-
wulitsein, das, wie Barth richtig anmerkt, in einer gewissen Spannung

31 Alois Mager, zit. nach SALMANN, Elmar, Gnadenerfahrung im Gebet. Zur Theorie
der Mystik bei Anselm Stolz und Alois Mager. Diss., Miinster 1978, 244-245,



78 Schlechthinnig abhingig — radikal herkiinftig

zum passiven Charakter reiner Empfinglichkeit steht.32 Doch liegt
gerade hier die Dynamik des Gefiihls: «Passive Betroffenheit durch den
Gegenstand und aktive Zustandswahrnehmung durchdringen sich im
Subjekt gegenseitig und steigern sich miteinander.»33 Wie soll man sich
das erkldren?

Zuerst ist mit Barth (der terminologischen Klarheit wegen) anzu-
merken, daB Schleiermacher im Ubergang von den «Reden» zur Glau-
benslehre den Gegensatz von Anschauung (rezeptiv) und Gefiihl (spon-
tan) zu iiberwinden versucht, indem er das Gefiihl se/bsz so beschreibt,
dal das Moment der Anschauung bereits mitgesetzt ist. 34 Der Gegen-
stand, der mein Selbstgefiihl verwandelt, kann fiir den Gedankengang
Schleiermachers hier nur das Unzversum (vgl. z. B.: Reden 50) sein. Um
es aber nicht bei einer «Zusammensetzung eines Absolutheitsgefiihls
mit einem Phantasieakt» 3’ bewenden zu lassen, mul} das Gefiihl so weit
reflektiert werden, daf} das Reagieren-Miissen als konstitutiv (weil auf-
gendtigt) mit in seine Bestimmung eintritt. Zur «Hinnahme des End-
lichen a/s <Darstellung des Unendlichen>»3¢ ist also (iiber das Hin-
nehmen hinaus) noch ein weiterer Schritt des selbsttitigen Subjekts
notig. — Wir miissen die Analyse also fortsetzen mit der Zustandswahr-
nehmung einer differenzierten Bestimmtheit des Selbstbewul3tseins: «So-
fern nun das Bestimmtsezz das Vermégen, bestimmt zu werden, voraus-
setzt, zeigt sich als Struktur des Subjekts die Einheit von <Empfinglich-
keit und Selbsttitigkeit>». 3”7 Wie bei jedem Gegenstand, so gilt auch
angesichts des Universums: Das Faktum der Bestimmtheit des Subjekts
kann weder alleine aus uns selber noch ausschlieBlich von einem
Anderen abgeleitet werden: « Also existiert das SelbstbewuBtsein als das
Zugleich von <Sichselbstsetzen und Sichselbstnichtsogesetzthaben)
(§ 4,1,24).»38

Die Bestimmtheit des SelbstbewuBtseins ist gegeben «durch efwas
Anderes»?. Das Getroffensein vom Anderen bewirkt ein Abhingig-

32 BarTH, Vorlesungen 379 (Anm. 2). -

3 SAaLMANN, Gnadenerfahrung im Gebet 246 (Anm. 31).

3 Vgl. BarTH, Prot. Theologie 405 (Anm. 2).

3 E. HirscH, zit. nach Propper, 197 Anm. 14 (unsere Anm. 5).

36 PRrOPPER, 197 (ibid.).

37 PROPPER, 200 (ibid.).

38 PROPPER, 200 (ibid.), eigene Hervorh.

3 BarrH, Vorlesungen 381 (Anm. 2). Seine Kritik, die sich auf dessen «unpersénliche
Charakterisierung» bezieht, scheint mir jedoch zu iibersehen, daf3 dieses Andere noch vor
Gott zuerst einmal die Welt als Ganzes ist.



Schlechthinnig abhingig — radikal herkiinftig 79

keitsgefiihl, unsere «regsame Selbsttitigkeit» jedoch ein Freiheitsgefiihl
(§ 4,1,25), ohne daB3 etwas iiber den niederdriickenden oder erhebenden
Charakter, also die Psychologie eines dieser Gefiihle ausgesagt wiirde.
Beide Gefiihle zusammen bedeuten (eingeborgen in ein Gesamtselbst-
bewuBtsein) die « Wechse/wirkung des Subjektes mit dem mitgesetzten
Anderen» (§4,1,26)40 der Welt. Freiheits- und Abhingigkeitsgefiihl
greifen stets ineinander, denn nie sind wir abso/ut (wofiir Schleierma-
cher den Terminus «schlechthinnig» einfiihrte) frei oder abhingig:
Unsere Selbsttitigkeit mul3 auf einen Gegenstand zielen, der vorher
irgendwie auf uns eingewirkt hat, und umgekehrt: ein einwirkender
Gegenstand wird immer unsere Gegenwirkung (aktiv oder als freiwil-
lige Entsagung) erfahren (vgl. § 4,1,27-28). Erst an dieser Stelle ist das
Gefiihl als Differenzgefiihl, weil zur Differenzierung notigend, be-
schrieben.

3.3. Das fromme Selbsthewn/Stsein: Das Mitgesetztsein Gottes als Frimmig-
keit

Es steht per viam negationis fest, «dal3 ein Gefiihl schlechthinniger Abhin-
gigkeit, falls es das gibt, auf die We/t jedenfalls #icht bezogen werden
kann. AuBerdem ergibt sich, dal ein schlechthinniges Frezbeitsgefiihl
siberbanpt nicht vorkommen kann»;# (vgl. auch § 32,1,173). Es sind also
Bezug, Charakter und Inhalt eines schlechthinnigen Abhingigkeitsge-
fiihls4? zu erhellen. Sicher ist bereits, daf3 dieses Gefiihl nicht «von der
Einwirkung eines uns irgendwie zu gebenden Gegenstandes» (§ 4,1,28;
damit scheidet auch das Universum als Gegenstand aus) ausgehen kann,
noch vom «Zusammensein mit der Welt» (vgl. § 4,1,26), und dal3 der
Ausschlul3 unserer Gegenwirkung die Tendenz hat, dieses Gefiihl «aus
der Zeit»*? herauszuriicken. Fiir einen méglichen Bezug auf Gott 1dBt
sich also schon an dieser Stelle festhalten: Eine Einwirkung Gottes

4 Vgl. HEIDEGGER, SZ § 40, 187-188 (Anm. 29): Am Beispiel der Grundbefindlich-
keit der Angst wird einerseits die Geworfenheit, das zu duldende «In-der-Welt-sein»
erldutert, andererseits dann aus derselben Grundbefindlichkeit «das Sei# zum -eigensten
Seinkonnen, das heil3t das Fressein fiir die Freiheit des Sich-selbst-wihlens und -ergreifens»
erschlossen. Vgl. jedoch ProppER, 210-211 (Anm. 5) zu Schleiermachers Schwierigkeit,
echte Freiheit zu denken!

41 PROPPER, 200 (ibid.).

42 Vgl. zur Genese auch den EinfluBl von Fichtes Wissenschaftslehre von 1801
(PROPPER, 197-198 Anm. 14 [ibid.]).

43 BarTH, Vorlesungen 383 (Anm. 2).



80 Schlechthinnig abhingig — radikal herkiinftig

kann (wie in der Mystik) niemals gegenstindlich aufgefalit werden,
sondern immer nur indirekt (vgl. § 5,1,30).

Warum also geht Schleiermacher notwendig zu einem BewuBtsein
schlechthinniger Abhingigkeit tiber? Die Einheit von Selbsttitigkeit
und Empfinglichkeit muB sich /s Einheit noch einmal einem Anderen
(das nicht die Welt ist) verdanken, denn: «Gerade a/s Freie wissen wir
uns #nfrez, die Einheit von Selbsttitigkeit und Empfinglichkeit zu
sein.»44 Die angesprochene Abhingigkeit ist ein «Nicht-Wissen», d. h.
sie ist ohne «intentionales Korrelat»*: Das BewuBtsein von «desjeni-
gen Funktionseinheit von Selbsttitigkeit und Empfinglichkeit, die wir
sind, die zu sein wir uns aber nicht selbsttitig erzeugt haben, kann nicht
selber nach dem Modell dessen rekonstruiert werden, was jemals
bewulBiter Inhalt unter der Bedingung dieser Funktionseinheit sein
kann... Es ist &ein Bewulitsein von etwas, das mit dem Subjekt entweder
nicht identisch oder identisch wire, und doch dasjenige BewuBtsein des
Selbst von sich, in welchem es sich aufgrund des Wissens von seiner
Struktur den Ungrand dieser Struktur in ihr selbst und in allem, dessen es
aufgrund ihrer michtig ist, zu Bewultsein bringt.»46 Wie bei jedem
Gefiihl kann tiber den Inhalt weder verfiigt werden, noch ist er einer
gegenstindlichen Deutung zuginglich: « Doch ist es nicht etwa, wie alle
anderen Gefiihle, das Bewuf3tsein von einer zufilligen Empfindung, die
das Subjekt sich als seinen Zustand zueignet, sondern Bewuf3tsein von
der wurspriinglichen Faktizitit der Vernunft und deshalb SelbstbewuBt-
sein.»47

Das schlechthinnige Abhingigkeitsgefiihl meint und beinhaltet:
a) eine umfassende, passive Erfahrung, ein «auf dem schlechthin
gemeinsamen Wesen des Menschen» (§ 33,1,175) beruhendes Gefiihl,
eine Grundgestimmtheit, die immer an riumlich-zeitliche Vermittlung
gebunden bleibt (vgl. § 59,1,313 ff.); b) «ein allgemeines Lebensele-
ment» (§ 33,1,174) als Ersatz fiir alle sogenannten Gottesbeweise; c) ein
unthematisch-leeres, trotzdem aber schopferisch-ausgreifendes Vorwis-
sen, und somit ein Wissen, dessen ich niemals habhaft werden kann;
d) ein SelbstbewuBtsein als Wissen um die Struktur meiner Erkenntnis;
e) ein Wissen des Ungrands dieser Struktur, Wissen um die Untiefe

4 ProppER, 201 (Anm. 5).
45 PrOPPER, 201 (ibid.).
46 K. CRAMER, zit. nach Prépper, 201, Anm. 22 (ibid.). Alle Hervorhebungen von

47 PrOPPER, 201 (ibid.).



Schlechthinnig abhingig — radikal herkiinftig 81

menschlich-endlicher Erkenntnis iiberhaupt, und darin noch einmal
Wissen um das Gegriindetsein dieser Erkenntnis von einem (ganz)
Anderen, das nicht Welt ist;#® f) unter Beriicksichtigung des Vorge-
nannten einen negativen Grenzbegriff der Vernunft, die einen Vorgriff
auf ihr Woher tut; g) als Wissen von der #rspringlichen Faktizitit der
Vernunft Griindungsgeschehen der Vernunft selbst. In seiner Leugnung
wiirde die Vernunft also ihre Faktizitit, ihre eigenen Parameter
zugrunderichten; h) erst im Vollsinn einer verniinftigen Bejahung der
bisher genannten Koordinaten als hochster Selbstausdruck des Gefiihls
und /ntegral des ganzen Weges: Frimmigkeit.* In konkreteren Worten:
Frommigkeit bedeutet, sich selbst als endlich zu setzen #»d dies als
konkrete und verdankte Existenz auch in einer Haltung der Akzeptanz
zu tibernehmen und zu leben.

DalB3 wir hier unmittelbar im Aufgang des Gottesbegriffs stehen,
verrit schon die tiberraschende Nihe der genannten Koordinaten zum
Ubergang Gottes in jeder wirklich groBen Theologie. Da Rahner noch
explizit zu untersuchen ist, mochte ich hier Anselm nennen: Fiir dessen
sogenanntes ontologisches Argument verzeichnet E. Salmann ganz
dhnliche Kriterien!>0

Mit einer bestechenden Selbstverstindlichkeit wird das im «Selbst-
bewulBtsein mitgesetzte Woher unseres empfinglichen und selbsttitigen
Daseins» (§ 4,1,28) mit dem Ausdruck «Gott» belegt. Weil das Woher
eben nicht die Welt ist, mul} Schleiermacher den Pantheismusvorwurf
schon wenige Zeilen spiter scharf zuriickweisen (vgl. aber auch Anm. a
in §4,1,28-29). Aulerdem ist das Abhingigkeitsgefiihl nicht bedingt

48 Hiermit ist Barths «Relativitit aller uns in der Zeit bewulten Freiheit und Abhin-
gigkeit» (Vorlesungen 383 [Anm. 2]) gewahrt. Der Vorwurf der «Erschleichung» (so mit
K. Heim in: Vorlesungen 384) des schlechthinnigen Abhingigkeitsgefiihls wiirde nur
dann zu priifen sein, wenn wir hier eine positive Inhaltlichkeit Gottes behaupteten!

# In § 3 ist diese Behauptung, die in Wirklichkeit Ergebnis von § 4 ist, keineswegs
logisch sauber entwickelt! Dies aber ist Schleiermachers Verdienst: Christentum erscheint
als eine Fassung der Frémmigkeit, und (umgekehrt) Frommigkeit ist anonymer, aber
wesenhafter Ausdruck des Christentums!

50 Vgl. SALMANN, Elmar, Korreflexive Vernunft und theonome Weisheit in der Logik
von Monologion und Proslogion: L’attualita filosofica di Anselmo d’Aosta, hrsg. v.
Maternus Hoegen = Studia Anselmiana 101, Roma 1990, 143-228; hier: 192-193. Fiir
Schleiermacher ist im Vergleich zu Anselm anzumerken: Die Bewihrung der Formel steht
noch aus, besonders angesichts der geschichtlichen Situation des Menschen. Bedenkt man
die mithsame Kehre, die das Denken selbst bei Anselm von M zu P durchmachen muBte,
so scheint Schleiermachers Formel noch nicht in diesem Sinne geldutert. Wie bei Anselm
ist auch hier groBte Vorsicht geboten, Begriff, Existenz, Anwesen und Wirken Gottes nicht
im SchluBverfahren zu erzwingen oder gar zu vermischen.



82 Schlechthinnig abhingig — radikal herkiinftig

«durch irgendein vorheriges Wissen um Gott» (§ 4,1,29): Wir haben es
mit einem Gott zu tun, der leerer Grenzbegriff der Vernunft ist, auf den
diese ihr Gegriindetsein zuriickschiebt (vgl. § 4,1,30), weil dafiir nicht
Welt und Universum dienen kéonnen. Am Anfang dieses Gottesauf-
gangs jedoch steht das Gefiihl mit seinem Schwung als Grundform aller
Frommigkeit, welcher jede weitere Inhaltlichkeit Gottes erst vom kon-
kreten christlichen Glauben als Zugabe geschenkt wird, in der aber die
Bedeutung des Wortes Gott allererst aufgeht. 3!

Ein abstrakter Gottesbegriff ist mit einem innerlichen Angang?, der
noch vom romantischen Anschauen des Universums lebt, in gliicklicher
Weise verbunden worden, und Schleiermacher scheint somit am Ziel
seiner Apologie angekommen zu sein: «Klares Selbstbewufitsein ist eo
ipso GottesbewuBtsein.»?3 Inwieweit Gott selbst im Gefiihl gegeben ist
und ob man von Offenbarung sprechen sollte, bleibt einer weiterfiih-
renden Interpretation aufgegeben.

3.4. Das fromme SelbsthewnfStsein als Sinden- und Gnadengefiibl

Nachdem wir fast allzu leicht beim Mitgesetztsein Gottes im Gefiihl
angelangt waren, ist jetzt in einer Art Gegenprobe zu beriicksichtigen,
daf dieses schlechthinnige Abhingigkeitsgefiihl fiir Schleiermacher nie
rein, sondern immer schon polar ist im Sinne eines Siindenund Gna-
dengefiihls. Die Gegenprobe zu dem transzendental rekonstruierten
Ansatz liegt wesentlich in der geschichtlichen Durchfiihrung und
Bewihrung, ja letztere sind die kategoriale Verwirklichung des Abhin-
gigkeitsgefiihls. Mit anderen Worten: Der Gegensatz Siinde — Gnade,
der im II. Hauptteil der Glaubenslehre die spezifisch christlichen The-
men bestimmt, gehort in entscheidender Weise mit hinein in unsere
Themenstellung: Siinde und Gnade stehen in einer dialektischen Bezie-
hung; die Siinde (als unsere Tat der sinnlichen Selbstbehauptung)
hemmt und hindert das Abhingigkeitsgefiihl, welches nie Null ist,
woraufhin die Gnade (als Gemeinschaft mit Gott kraft Mitteilung des
Erlosers) im Hinblick auf die Siinde diese Hemmung lost (vgl
§ 63,1,344-346). Eine solche Dialektik bedeutet wesentlich einen

51 Vgl. PROPPER, 201 (Anm. 5) zu § 4,1,29-30.
2. Mit BartH, Vorlesungen 384 (Anm. 2) bleibt jedoch eine Spannung zwischen
Gefiithl und seiner méglichen Uberforderung durch den (letztlich transzendentalen)

SchluB3 auf das schlechthinnige Abhingigkeitsgefiihl zu verzeichnen.
53 PrOPPER, 201 (Anm. 5).



Schlechthinnig abhingig — radikal herkiinftig 83

gefiiblten Gegensatz zwischen Siinde und Gnade>* mit der Konsequenz,
daB3 nach dem bisher Dargelegten die folgenden Fragen offenbleiben,
deren Beantwortung zur Klirung des angesprochenen Gegensatzes
dienlich ist:

(a): Ungeklirt ist, inwieweit das im menschlichen Wesen liegende
GottesbewuBtsein getriibt, beeinflult oder gar genommen werden
kénnte durch eine Wirklichkeitsdimension, wie sie die Siinde ist.

(b): Frag-wiirdig ist, was das Christliche an der Frommigkeit aus-
macht; warum Schleiermachers Christentum eine Anerkenntnis Christi
als Erloser erfordert, bzw. ob im unthematischen GottesbewulBtsein
schon Erlosung liegt.

(c): SchlieBlich interessieren (auch im Hinblick auf einen Vergleich
mit Rahner) die Fragen nach einer méglichen Ablehnung Gottes (Athe-
ismus) und tberhaupt nach einer wirklichen Freiheit des Menschen
angesichts des schlechthinnigen Abhingigkeitsgefiihls.

a: Fiir die Frommigkeit gilt, daf ihre Intensitit im zeitlichen Leben
schwanken kann: «Je kriftiger das Subjekt sich in den realen Momenten
des Daseins als schlechthin abhingig setzt, desto frommer ist es. Und je
leichter und dauernder dies gelingt, je weniger gehemmt durch die
Macht des sinnlichen BewuBtseins — desto niher das Ideal: die stete
Kraft und Seligkeit des GottesbewuB3tseins.»> Diese Feststellung, ver-
bunden mit einer gewissen Aufmerksamkeit auf Schleiermachers Ter-
mini «Lebenserhéhung» (§ 5,1,38), «Leichtigkeit frommer Erregun-
gen» (ebd. 39), «Stetigkeit des GottesbewuBtseins» (§ 60,1,322) und
«neues Gesamtleben» (§ 87,I1,15), blendet zuerst einmal das reforma-
torische Pathos des simul iustus et peccator ab und lifit den Eindruck
entstehen, daB der Ubergang vom sinnlichen zum GottesbewuBtsein
ein flieBender sei (vgl. § 62,1,341-342). Dieser Eindruck wird noch
verschirft: Die Stinde kommt bei Schleiermacher «als geradezu not-
wendige Entwicklungsstufe der Menschheit»?® vor, ja «Gott hat die
Siinde geordnet, wei/ die Erlisung sein sollte». >’ Der Kontext jedoch ist
die Kontrastbehauptung: «Ohne ein Minimum an GottesbewuBtsein
wire weder das BewuBltsein der Schuld noch die Empfinglichkeit fiir

4 Gemeint im Unterschied zur Barthschen Dialektik eines abso/uten Gegensatzes, vgl.
Vorlesungen 350 (Anm. 2).

55 PrROPPER, 202 (Anm. 5). Mit diesem Zitat seien Schleiermachers §§5, 11, 60
zusammengefalit.

56 PROPPER, 206 (ibid.) zu § 81,1,440.

57 PROPPER, 207 (ibid.) zu § 89,11,24.



84 Schlechthinnig abhingig — radikal herkiinftig

die Erlosung begreifbar»8 gewesen. Das Abhingigkeitsgefithl (und
darin: Gottesbewulltsein) kann dem Menschen nie ganz genommen
werden, mit anderen Worten: Die Rede von einem genommenen Got-
tesbewulltsein verdankte sich insgeheim einer Erfahrung, die diesen
Verlust zumindest a/s Mangel ausmachte. Sonst wire die Rede von Gott
tiberhaupt sinnlos.

b: Trotz unserer behaupteten Erlésungsbediirftigkeit (im Sinne
einer nicht vorhandenen Leichtigkeit des Gottesbewul3tseins) gelingt es
Schleiermacher nicht, die Bedeutung Christi (mit dem Vorzug der ste-
tigen Kriftigkeit des GottesbewuBtseins)>? so konsistent aufzuzeigen,
daB der mogliche Verdacht, Christus sei nur eine «allerdings wichtigste
Niherbestimmung des Zustandes des Christen», also ein «Symbol»,
sich eriibrigen mochte. Christologie und Anthropologie bleiben (was
ohne Wertung gesagt sei) in Schleiermachers anthropologischem Ansatz
in einer nicht aufhebbaren Dialektik als «Entwicklungsproze/s der
menschlichen Natur»®! miteinander verbunden.

c: Ganz folgerichtig kann der Atheismus als solcher fiir Schleier-
macher keine Moglichkeit sein: § 33,1,174 ff. Gottlosigkeit geht nur auf
mangelnde oder gehemmte Entwicklung des SelbstbewuBtseins zu-
riick.

Was aber leistet Schleiermachers Ansatz? Das kontingente Ver-
nunftbewuBtsein legt sich Gott als seinen Grenzbegriff so auf, daf3 seine
GewiBlheit, fir Schleiermacher gar «urspriingliche Offenbarung»
(§ 5,1,30), und damit mehr als gedankliche Moglichkeit, im menschli-
chen Wesen verankert wird. Letztlich ist echte Freiheit dann nur noch
moglich, indem dieser Grenzweg auf eine «unbedingte Sinninten-
tion»%2 hin gegangen wird und dann iz Freiheit a/s Freiheit gelesen und
ibernommen wird. Doch scheint das VernunftbewuBtsein Gott nicht
verfehlen zu kénnen: Der letzte Abgrund menschlicher Freiheit, die
sich in hybrider Weise verschanzen und verfehlen kann, ist einem
gefihlten Siinde-Gnade-Gegensatz nicht mehr erreichbar.

58 PROPPER, 206 (ibid.) zu § 22,I,131.

5 Vgl. PrOPPER, 203 (ibid.).

60 BARrTH, Prot. Theologie 416 (Anm. 2).
61 PROPPER, 208 (Anm. 5).

62 PROPPER, 212 (ibid.).



Schlechthinnig abhingig — radikal herkiinftig 85

4. Der Schliissel zu Rabners Grundkurs:
Die existenzielle Erfabrung transzendentaler Kreatiirlichkeit

Rahner beabsichtigt mit seinem Grundkurs (= GK), das Christentum als das
Ganze der menschlichen Existenz (vgl. GK 14) in «intellektueller Redlichkeit»
(GK 6) unter selbstverstindlicher Voraussetzung «unseres eigenen persénlichen
Christentums in seiner normalen kirchlichen Gestalt» (GK 13) auf einer «ersten
Reflexionsstufe» (GK 20) «auf den Begriff zu bringen» (GK 13), um es «in die
Verstindnishorizonte eines Menschen von heute» (GK 5) einzuriicken. Uns
erwartet also ein mystagogischer Gang (in welchem die Einheit von Philosophie
und Theologie, Fundamentaltheologie und Dogmatik schon gegeben ist und
sich zugleich neu erwirke, vgl. GK 21 ff. und 54), der vom Leben selbst (vgl.
Schleiermachers Lebenshermeneutik!), von der Existenz gefordert wird
(GK 22) und wahr wird, indem die dadurch auferlegte Uberforderung mitbe-
dacht und einbekannt wird (GK 21).

Dieser Gang entfaltet sich in der Weise einer (bereits besprochenen) transzen-
dental-anthropologischen Hermeneutik. Wie Schleiermacher, so ordnet auch
Rahner das gesamte Material der Dogmatik (in Auswahl, vgl. GK 7) seinem
Hauptgedanken ein und unter, der in den hier zu untersuchenden Gingen Iund
IT zur Darstellung kommt: Der Mensch findet sich als «Horer der Botschaft»
«vor dem Absoluten Geheimnis» (GK 10). Hinter diesem Ansatz verbirgt sich
das Anliegen, die Moglichkeitsbedingungen von Offenbarung zu kliren, Gott,
«das letzte Wort vor dem Verstummen» (GK 56), aufgehen zu lassen unter der
doppelten Voraussetzung, «1. dall es so etwas wie Gotteserfahrung gibt und
2. daB sie eine bestimmte Eigentiimlichkeit hat, die ihr aus unserer gegenwir-
tigen Situation zukommt.»93

In der Dynamik einer Erfahrungstheologie (das Fruchtbarwerden der
Mystik fiir die Fundamentaltheologie ist ab den zwanziger und dreiBBiger
Jahren unseres Jahrhunderts auszumachen) 148t sich die existenzielle
Erfahrung transzendentaler Kreatiirlichkeit als Schliisselbegriff im Vor-
ausblick auf die folgenden Ausfithrungen etwa so beschreiben: Es wird
auf «die subjektkonstitutiven Moglichkeitsbedingungen von Gotteser-
kenntnis als wesenhafte Offenheit des Subjekts auf ein moglicherweise
ergehendes Offenbarungswort Gottes» reflektiert (im Rahmen Kants),
was als Erfabrung «zum Nachweis einer apriorischen Verwiesenheit des
Subjekts auf das zu erkennende Objekt» (iiber Kant hinaus und parallel
zu Schleiermacher) zwingt und schlieBlich als «apriorisches Verhilt-
nis... ontologisch zu begriinden ist.»% — Die folgende Aufgliederung

63 RaHNER, Karl, Gotteserfahrung heute: Schriften zur Theologie 9, Einsiedeln-
Ziirich-Kéln 21972, 161-76; hier: 161.
6 BAUERDICK, 302 (Anm. 3).



86 Schlechthinnig abhingig — radikal herkiinftig

des Stoffes versucht, den Vergleich mit Schleiermacher zu erleichtern.
Dabei kommt im letzten Unterpunkt, parallel zu dessen Stindenund
Gnadengefiihl, das Rahnersche Gnadenexistenzial als Kehre zum spe-
zifisch christlichen Denken und Aufscheinen der «Antworty» (vgl.
GK 23) zum Tragen.

4.1. Die Selbstgegebenbeit des Subjekts: Endlichkeit und Entschrinktheit

Im Angesicht von Liebe, quilenden Fragen, Trauer und Tod bin ich bei
mir, kann mir nicht entrinnen, erfahre mich also als «urspriingliche
Einheit von Wirklichkeit und ihrem eigenen Bei-sich-Sein, die nicht
adiguat vermittelt ist durch den wissenschaftlich objektivierenden
Begriff davon.»® Die hier angesprochene elementare Erfahrung ist
leichter zu verstehen als Schleiermachers (romantischer) Gefiihlsbe-
griff, weil Rahner sie mit allen Aporien und Ambivalenzen in den Blick
zu bekommen versucht: Sie ist zum einen eine Erfahrung, die immer an
Sprache und Reflexion gebunden bleibt (vgl. GK 27 mit Schl. § 59), zam
anderen ist sie allgemein und jedem Menschen zuginglich (Rahner,
Schriften 9, 162 zu Schl. § 33). Dazu kommt jedoch, daf3 der Mensch sich
ihr gegeniiber auch reflex, sie verdringend oder ablehnend verhalten
kann, sie also nicht unwiderstehlich ist wie ein (sinnliches) Gefiihl. 66
An eine solche Ablehnung hatte Schleiermacher im kulturellen Hori-
zont seiner Zeit sicher weniger gedacht als vielmehr an eine Schwi-
chung der Frommigkeit.

Die Inhaltlichkeit der unthematischen, anonymen und selbst in der
Leugnung jeder logischen Wahrheit implizit bejahten Erfahrung®7 143t
sich nur umschreiben: In jeder Gegenstandserkenntnis ist, wenn auch
unthematisch, die «erhellte Selbstgegebenheit des Subjekts» (GK 29)
mitgesetzt: Der Mensch ist vor sich gebracht und kann diese Erkenntnis
(thematisch gewordene Selbstgegebenheit) niemals einholen: «Er stellt

sich als der fest, der durch anderes geworden ist. Und dieses andere ist
das Unversdhnliche, Subjektlose der Natur (samt der <Geschichte)», die

65 GK 27; vgl. aber auch RAHNER, Schriften 9, 162 ff. (Anm. 63).

66 Vgl. GK 40: Es ist «das Urspriinglichste und Selbstverstindlichste auch das Uber-
sehbarste, das am meisten Verdringbare.»

67 Vgl. GK 41 und RAHNER, Schriften 9, 163 (Anm. 63). Eigentlich stehen wir hier
schon inmitten der Koordinaten, mit denen wir (als transzendentale Rekonstruktion
Schleiermachers mit Cramer und Prépper) zuvor die urspriingliche Faktizitat der Vernunft
zu erhellen versuchten.



Schlechthinnig abhingig — radikal herkiinftig 87

er auch noch einmal als <Natur> deuten kann), von der er herkommt»
(GK 38). Als apriorische Struktur bedeuten Subjektsein und Personsein
«Entschrinktheit», «die reine Geoffnetheit fiir schlechthin alles, fiir das
Sein iiberhaupt» (GK 31). — Es ist ganz offensichtlich, daf} sich Rahners
Gedanke der Rezeption Heideggers verdankt, dessen Verstindnis von
Gestimmtsein wir schon zur Erhellung des Schleiermacherschen Ge-
fuhlsbegriffs herangezogen haben: In dem Sinne, dafl Dasein immer
schon gestimmt ist, konnen wir sagen: Vernunft bedeutet immer schon
Erschlossenheit: Die Befindlichkeit «ist eine existenziale Grundart der
Gleichurspriinglichen Erschlossenbeit von Welt, Mitdasein und Existenz,
weil diese selbst wesenhaft In-der-Welt-sein ist.»%8

Rufen wir uns die Nahtstelle in Erinnerung, an der Schleiermacher
zum schlechthinnigen Abhingigkeitsgefithl tbergehen muBte: Das
«unser ganzes Dasein begleitende, schlechthinnige Freiheit vernei-
nende Selbstbewufitsein ist schon an und fiir sich ein BewuBtsein
schlechthinniger Abhingigkeit; denn es ist das BewuBtsein, dal3 unsere
ganze Selbsttitigkeit... von anderwirts her ist» (§4,1,28). Auch in
Heideggers und Rahners Ansatz zeigt sich das Verdanktsein einem
Anderen gegentiber, worin gerade meine Selbstgegebenheit besteht.
Dieses Andere ist nun niher in den Blick zu nehmen. Schon jetzt diirfen
wir vermuten, dal3 Schleiermachers Frommigkeit (als Bejahung der
schlechthinnigen Abhingigkeit) in Rahners Personund Subjektsein (als
Bejahung der «radikalen Herkiinftigkeit», GK 40) eine Entsprechung
finden mochte.

SchlieBlich ist das Rahnersche Subjekt in seiner Nihe zu Schleier-
machers Anweg (der den Primat der Empfinglichkeit des Subjekts
behauptet: § 4,1,25) noch einmal von Kants Ansatz abzuheben: «Im
Gegensatz zu Kant, der das konkrete Objekt beschlagnahmt, indem er es
dem zu richtenden Verstand tbereignet, der an ihm nur das erkennt,
was sein Kategoriensystem a priori ihm gestattet, durchbricht Rahner in
seiner Geistmetaphysik... die Immanenz des Erkenntnissubjekts. Das
Rahnersche Subjekt 148t sich in seinem Selbst-sein vom Anderen ihm
Nichtidentischen affizieren, wobei das Selbstsein der Begegnung mit
dem Anderen nicht apriorisch vorausliegt, sondern sich in der Erfah-
rung des Aullen zum Bei-sich-sein dialektisch vermittelt.»%?

68 HEIDEGGER, SZ § 29, 137 (Anm. 29).

6 BAUERDICK, 303 (Anm. 3). Vgl. auch die Fortsetzung: Die «kantisch anmutenden
Formulierungen» Rahners diirfen nicht dazu verleiten, ihn subjekttheoretisch in Kants
Nihe zu riicken!



88 Schlechthinnig abhingig — radikal herkiinftig

4.2. Die Weltgegebenheit des Unendlichen: Vorgriff auf das Woranfhin

Es ist das Kiihne an Rahners Ansatz, daf3 die Selbstgegebenheit des
Subjekts mit der Weltgegebenheit des Unendlichen dialektisch korre-
spondiert, daf3 also «Gott als das in sich selbst verborgene, asymptoti-
sche Woraufhin der Erfahrung einer unbegrenzten Dynamik des erken-
nenden Geistes und der Freiheit gegeben ist» #zd «dal3 diese sich selbst
erfahrende Dynamik des geistigen Subjekts sich nicht als autonome
Macht dieses Subjekts, sondern als eroffnet und getragen durch ihr
Woraufhin erfihrt, und dafl diese Dynamik sich als dadurch <begnadigt>
erfihrt, daB sie auch die Kraft der Hoffnung in sich birgt, dort in letzter
Nihe und Unmittelbarkeit anzukommen, wohin sie unterwegs ist, so
daB ihr Woraufhin nicht nur ihre ewig asymptotisch fern bleibende
Macht der Bewegung, sondern ihr wirklich erreichbares Ziel ist.» 70 Vor
uns liegt also die Aufschliisselung dieser Aussage einmal hinsichtlich
des hier gemachten Vorgriffs auf das Unendliche / Absolute, zum ande-
ren beziiglich seiner christlichen Tragfihigkeit, seiner Interpretations-
moglichkeiten wie seiner Grenzen.

Indem ich die Moglichkeit eines blof3 endlichen Fragehorizontes
setze, habe ich diesen Horizont bereits iiberschritten, erfahre ich mich
«als Wesen der Transzendenz, als Geist» (GK 42). Freilich trifft diese
Uberschreitung auf eine «unheimliche Unendlichkeit» (GK 43), kann
jedoch, will ich nicht an dieser Stelle schon mit einem Vorgriff auf das
Nichts alles nichten, den Gedanken abbrechen, nur als «das Aufgehen
des unendlichen Seinshorizontes von diesem selbst her» (GK 45) gele-
sen werden. Was Rahner hier erkenntnistheoretisch durchfiihrt, hat
durchaus seine klassisch-ontologischen Wurzeln bei Thomas: «In jeder
Pridikation und Affirmation wird also dieses unendliche Seiende mit-
priadiziert und mit-affirmiert. In jedem Wissen ... wird das unendliche
Seiende mit-gewuB3t.»’! Indem wir diesen Abschnitt « Weltgegebenheit
des Absoluten» iliberschrieben haben, lassen wir wie Rahner offen,
unter welchem Namen dieses Absolute aufgeht (Sein, Gott, Woraufhin,
heiliges Geheimnis, das Selbstverstindliche, Namenloses, Unausweich-

70 RAHNER, Schriften 9, 165 (Anm. 63).
"' SCHAEFFLER, Richard, Religionsphilosophie: Handbuch Philosophie, hrsg. v. Eli-
sabeth Stroker und Wolfgang Wieland, Freiburg-Miinchen 1983, S. 90.



Schlechthinnig abhingig — radikal herkiinftig 89

liches) und tragen so seinem Oszillieren zwischen diesen Begriffen
Rechnung. 72

Die zuvor beschriebene Erfahrung wird von Rahner transzendentale
Erfabrung genannt. Diese meint und beinhaltet, verglichen mit Schlei-
ermachers Gefiihl schlechthinniger Abhingigkeit (das letztlich auch
Erfahrung ist):

(a) eine «unthematische und in jedwedem geistigen Erkenntnisakt
mitgegebene» Erfahrung der « Entschrinktheit» (GK 31), von der man
zwar (indirekt) reden muB, die aber nicht im Reden konstituiert wird
(vgl. GK 32);73 vgl. bei Schleiermacher etwa das «allgemeine Lebens-
element» (§ 33,1,174).

(b) einen Vorgriff «auf die unbegrenzte Weite aller moglichen
Wirklichkeit» (GK 31), entsprechend Schleiermachers Anschauung des
Universums bzw. Mitgesetztsein der Welt.

(c) eine transkategoriale Erfahrung, die zu den «unaufhebbaren
Strukturen des erkennenden Subjekts selbst gehort» (GK 31), eine
«Grundbefindlichkeit» (GK 45); Grindungsgeschehen der Vernunft
selbst, wie Schleiermachers Einheit von Selbsttitigkeit und Empfing-
lichkeit, aus der der Mensch bei keiner Art von Wissen oder Tun
austreten kann. Ohne bei Schleiermacher eine explizit transzendentale
und erkenntnistheoretische Reflexion erwarten zu kénnen, zeigte sich
doch, daB seine Gedanken genau den Weg einer solchen einschlagen,
woraus sich die Legitimierung ergab, ihn transzendental rekonstruieren
und so in ein besseres Verstehen heben zu diirfen!

(d) eine Erfahrung der Freibeit als Erfahrung der «Sichaufgebiirdet-
heit» (GK 47, ganz in Heideggers Gefolgschaft!), als transzendentales
Faktum und Geworfenheit. Vor dieser Freiheit der Verantwortlichkeit
gibt es kein Entrinnen, weil selbst das Bezweifeln Tat aus meiner Frei-
heit ist, die genau da beginnt, wo ich zum Interpretieren gezwungen bin
(GK 50). Diese Freiheit etfordert also meine bewuflte Vorentschei-
dung, mich ihr zu stellen, eine gleichsam eschatologische Reife wie im
Wahlmoment einer Entscheidung. 7 Ich empfange diese Freiheit; und

72 Zu Recht ist Rahner mit dem Begriff Gott vorsichtig: «Die Beschreibung der
Erfahrung und des Erfahrenen in einem mul3 zuerst einmal vorkommen, bevor das so
Erfahrene dann <Gott> genannt werden kann» (GK 70).

3 Siehe auch: RAHNER, Schriften 9, 168 (Anm. 63).

™ Vgl. dazu Rahners Interpretation der 1. Wahlzeit bei Ignatius im Aufsatz «Die
Logik der existentiellen Erkenntnis bei Ignatius von Loyola», in: DErs., Das Dynamische
in der Kirche = QD 5, Freiburg 1958, 74-148.



90 Schlechthinnig abhingig — radikal herkiinftig

auch nach Schleiermacher sind wir «uns unserer Freiheit als eines
empfangenen und im allgemeinen Zusammenhang allmihlich Entwik-
kelten bewulBit» (§ 49,1,250).

(e) eine Erfahrung der Transzendenz selbst (GK 31), die das « Wo-

raufhin und Wovonher des Subjekts» (GK 32) ausmacht, also «unthe-
matisches Wissen von Gott» (GK 32).
Auch hier ist ein Riickblick auf die klassische Theologie hilfreich: «Die trans-
zendentale Urteilsanalyse fiihrt so auf die These des Thomas von Aquin zuriick:
<Alle erkennenden Wesen erkennen in jedem erkannten Gegenstand implizit
Gott.» (Thomas De verit., 22 a 2ad 1).» 7> Das Woraufhin des Vorgriffs jedoch ist
niemals in positiver Behauptung mit dem absoluten Sein bzw. Gott identisch:
«Da sich das Woraufhin der transzendierenden Bewegung jeglichem verobjek-
tivierenden Begreifen notwendig entzieht, kann es nur als Verhdltnis za dem
Vorgriff als dessen Méglichkeitsbedingung verstanden werden.» 7 Die Schwie-
rigkeit der Unterscheidung zwischen absolutem Sein und Gott verweist auf die
permanente, gleichsam typologische Schwierigkeit anthropologischer Theolo-
gie: die Justierung der rechten Trennschirfe zwischen menschlichem Anweg
und der Wirklichkeit des deus semper maior.

Wo Schleiermacher (§ 4,1,28) ein Mitgesetztsein Gottes behauptet hatte,
ist es auch fiir Rahner «eine zweitrangige Frage, ob man von Gottes-
erfahrung oder von der Erfahrung einer Verwiesenheit auf Gott reden
will.»77 Diese Unsicherheit geht zuriick auf die Dialektik der «k Momente
der Innerlichkeit und Unabhingigkeit des Verhiltnisses von Vorgriff
und Woraufhin», weswegen Bauerdick das Subjekt des Vorgriffs gerade
«subjekt—los» nennt. 8

Transzendentale Erfahrung meint und beinhaltet auch

(f) einen theologischen Grundtyp, dessen Gott als dem griindenden
Grund man nur vertrauen kann’®, weil er sich schon lingst in mein
Innerstes begeben hat (vgl. die eingestiftete «Unmittelbarkeit» in GK
94 mit der mystischen Tradition!). Alternative wire nur ein Ausharren
in der stindigen Verwiesenheit auf Gott, der man sich nicht entziehen
kann: Unser theologischer Grundtyp hat also nicht das Interesse, die
Abgriindigkeit eines wirklichen Bruches (/s Bruch) mit dieser Erfah-
rung in Freiheit zu thematisieren. Vielmehr zeigt sich die transzenden-
tale Erfahrung als

75 SCHAEFFLER, Religionsphilosophie 90 (Anm. 71).
76 BAUERDICK, 304 (Anm. 3).

77 RAHNER, Schriften 9, 168 (Anm. 63).

8 BAUERDICK, 304-305 (Anm. 3).

7 Vgl. RAHNER, Schriften 9, 169 (Anm. 63).



Schlechthinnig abhingig — radikal herkiinftig 91

(g) Transzendenz der Liebe?80, die nicht wir selbst setzen, sondern
die sich uns zuschickt und so unsere Transzendenz erst ermoglicht: Wir
miissen in bejahender Freiheit auch mit Liebe antworten (vgl. GK
74).81 Konkret kann das heilen:

(h) Der Mensch, der die Liebe lebt, wird «aus dem Wissen leben,
daB die Wahrheit in der Geschichte nur praktisch zu realisieren ist, und
zwar dort, wo Subjekte aufhoéren, <Subjekte) zu sein, indem sie ihre
aufgezwungenen und selbstgesetzten Grenzen iiberschreiten... aus der
Freiheit, das tun zu kénnen, was notwendig ist, aus dem Wissen, vom
Grund des Ganzen getragen zu sein.»32

Hatte Schleiermacher unser Verhiltnis zum mitgesetzten Gott als
Gefiihl schlechthinniger Abhingigkeit beschrieben, so finden wir auch
bei Rahner ein Erklirungsmodell (besser: Existenzial) fiir unser Got-
tesverhiltnis: Aus der Erfabrung mit der transzendentalen Erfabrung8?
ergibt sich gleichsam das Verhiltnis, das Rahner (GK 83 ff.) «transzen-
dentale Kreatiirlichkeit» nennt.

4.3. Die transzendentale Kreatiirlichkert

In den aufgefiihrten Koordinaten transzendentaler Erfahrung wird
Gott nie «Gegenstand 7eben einem anderen» (GK 64), und so kann
Rahner «iiber Gott und die Gotteserfahrung, iiber Kreatiirlichkeit und
Kreaturerfahrung trotz der Verschiedenheit des jeweils Gemeinten nur
in einer Aussage» (GK 64) sprechen. Das eznmalige Verhiltnis der Krea-
tiirlichkeit ist nicht kategorialer oder kausaler Art, sondern kommt 77
in der transzendentalen Erfahrung vor: Ist das heilige Geheimnis (Gott)

80 Hier steht Rahner gegen Heidegger, der das Weltverhiltnis als Praxis der Sorge
(= Angst vor, Angst um das eigene Sein-Kénnen), als Vorlaufen zum Tode beschreibt!

81 Freilich ist hier mit Salmann ganz richtig anzumerken, da3 Lzebe rein intentional
gefaBt wird: Durch die «vorschnelle Identifizierung endlicher Freiheit und Liebe mit der
Gott-Liebe» bleibt das Du «<Mitwelt>, Gott unbegreiflicher Horizont, beide im Bannkreis
der intentionalen Selbstkonstitution des Ich» (SALMANN, Elmar, Neuzeit und Offenbarung,
Studien zur trinitarischen Analogik des Christentums = Studia Anselmiana 94, Roma 1986,
S. 165, zit.: Salmann, Nr.).

82 BAUERDICK, 308 (Anm. 3).

83 Gerade in der Erfahrung (mit) der Erfahrung geht die Kontingenz menschlicher
Transzendentalitit auf (SCHAEFFLER, Richard, Fihigkeit zur Erfahrung. Zur transzenden-
talen Hermeneutik des Sprechens von Gott = QD 94, Freiburg-Basel-Wien 1982, 51 m.
Anm. 18a zu Lotz): «Eine Erfahrung selbst... kann, so scheint es, nicht ihre eigene
Bedingung sein; eine Erfahrungserkenntnis kann nicht die Bedingungen erkennen, die
<vor» aller Erfahrung liegen» (51).



92 Schlechthinnig abhingig — radikal herkiinftig

statt Gegenstand Grund all unseres Begreifens, so mul3 es «schlechthin
unterschieden» (GK 85) sein von uns und der Welt. Andererseits mul}
die Welt radikal von ihm abhingig sein, «freigesetzt sein, weil sie als
endliche und werdende nicht notwendig sein kann» (GK 85). Dies ist
nur moglich, indem Gott die Welt erschafft und diese Differenz als
solche noch einmal setzt und in sich einbehilt. Gerade so ist «das
Gesetzte von Gott verschiedene, echte Wirklichkeit und kein bloBer
Schein, hinter dem sich Gott und seine eigene Wirklichkeit verbergen»
(GK 86). Daraus folgt: «Radikale Abhingigkeit und echte Wirklichkeit
des von Gott herkiinftig Seienden wachsen im gleichen und nicht im
umgekehrten MaBe» (GK 86). 34

Der hier als Grenzbegriff der Anthropologie erreichte Gortesbegriff
bedeutet fiir den Menschen, daly die aufgezeigte Kreatiirlichkeitserfah-
rung nur da gemacht wird, «wo eine geistige, kreatiirliche Person ihre
eigene Freiheit noch einmal auf Gott hin und von ihm her als Wirk-
lichkeit erfahrt» (GK 87). Dies ist Voraussetzung wie auch Fluchtpunkt
jeder anthropologischen Theologie und war uns dementsprechend
schon bei der Rekonstruktion Schleiermachers begegnet. Doch miissen
wir an dieser Stelle noch einmal explizit fragen, was das Kreatiirlich-
keitsexistenzial im Vergleich mit Schleiermachers schlechthinniger
Abhingigkeit auszudriicken vermag. Rahners Gedanke scheint mir die
moderne und personalistisch durchreflektierte Wiederaufnahme dessen
zu sein, was Schleiermachers Intuition heute einer transzendentalen
Rekonstruktion auferlegt; und umgekehrt: Die Nihe Rahners zu Schlei-
ermacher erklirt und verdeutlicht die Wurzeln des Rahnerschen Exi-
stenzials, die in einer mystischen Theologie des Gefiihls liegen, auch,
wenn diese eher im Sprachkleid Kants prisentiert wird.
Die Dialektik und nicht auflésbare, also verdankte Polaritit zwischen unserer
Abhingigkeit und Freiheit treibt bei Schleiermacher, soweit ich sehe, etliche
Themen hervor, deren Wiederaufnahme die Theologie unseres Jahrhunderts
ihm und Rahner zu verdanken hat, ohne es vielleicht zu wissen. Die Dialektik
schlechthinniger Abhingigkeit veranlaBt und erreicht: a) eine Relativierung der
reflexen Gottesbeweise der Fundamentaltheologie (vgl. GK 76 ff.) und der
Schriftbeweise (vgl. § 33,1,178-179). Vgl. sogar die Nicht-Rolle der Schrift fiir
den Gang des GK und ihre spirliche Behandlung in GK 358 ff.!; b) eine neue
Formulierung des Menschen in seiner Wiirde und Versuchbarkeit, die nicht

84 Vgl. dazu SCHLEIERMACHER ganz iiberraschend parallel: Das GottesbewuBtsein

wichst «nicht im umge ~chrten Verhiltnis mit dem BewufBtsein des Naturzusammenhan-
ges» (§ 34,1,182).



Schlechthinnig abhingig — radikal herkiinftig 93

mehr mit den Naturwissenschaften in Konflikt gerit (§ 39,1,194!)85: Der
Mensch ist kein «unheimliches Wesen» mehr, weil er weder bloBer Schein noch
nur absolut ist (vgl. GK 87 f.), weder aus einem «toten Mechanismusy noch aus
«Zufall und Willkiir» (§ 34,1,182) erklirt werden kann; c) eine Relativierung des
religivsen Wunders in seiner apologetischen Bedeutung (Rahner GK 94 iiber
Gottes Eingreifen; Schleiermacher § 34,1,182 sowie §47,1,234; eine gemein-
same Wurzel liegt selbstverstindlich schon bei Kant: Wunderglaube als mora-
lischer Unglaube3%); d) die Einsicht, da} jede groBe Theologie sich immer
zwischen Pantheismus und Dualismus, Atheismus und Theismus entfalten und
bewegen muf3 (Rahner GK 71 f.; Schleiermacher § 46,1,229).

4.4. Die transzendentale Erfahrung als Walten der Gnade: Von der philo-
sophischen Vermittlung der Theologie zur theologischen Vermittlung der
Philosophie

Bei der Entfaltung der Weltgegebenheit des Absoluten ist schon ange-
klungen, dall Rahner die transzendentale Dynamik als begnadet, das
Woraufhin auch als Ziel des Menschen auffaf3t. Deshalb miissen wir jetzt
wie bei Schleiermacher in einer Gegenprobe das bisher Gesagte noch
einmal unter dem Anspruch der Gnade (und der Wirklichkeit der
Siinde) betrachten. Konnten wir den bisher mit dem GK gegangenen
Weg der Erfahrung als philosophische Vermittlung der Theologie bezeich-
nen, so muf} jetzt die Tragfihigkeit des Weges noch einmal in der Kehre,
als theologische Vermittlung der Philosophied” gelesen werden: Gerade,
weil noch nicht ganz deutlich wurde, ob eine Erfahrung Gottes selbst
oder die stindige Verwiesenheit auf ihn aufgegangen war, ist von «der
transzendentalen Analyse des Geistes zur Immanenz der Gnade und
dem Andenken der Selbstmitteilung Gottes»® iiberzugehen.

Die drei Arten der Gotteserkenntnis der Schultheologie (soge-
nannte natiirliche; aus Wortoffenbarung; aus Heilshandeln) werden
von Rahner als urspriingliche Einheit «in der Konkretheit des
menschlichen Daseins» (GK 65) gesehen. Die urspriingliche, nimlich
transzendentale Erfahrung, ist immer geschichtlich verfal3t: Das Ja oder
Nein auch des Alltags «gegenitiber jener Ausgerichtetheit des menschli-
chen Daseins auf die Unmittelbarkeit Gottes» ist immer schon bejahter

85 Vgl. BartH, Prot. Theologie 393 und 397 (Anm. 2)!

8 KANT, Immanuel, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloBen Vernunft:
Akademie-Textausgabe VI, Neudruck Berlin 1968, 84 ff.

87 Vgl. zu dieser Kehre: SALMANN, Nr. 212 (Anm. 81).

8 Ebd.



94 Schlechthinnig abhingig — radikal herkiinftig

Anruf oder «Selbstverschliefung des Menschen» (GK 66). Rahner
nennt diese Ausgerichtetheit nun Grade, gerade wei/ sie «ein unentrinn-
bares Existenzial des ganzen Wesens des Menschen» ist und somit «in
der Dimension der tibernatiirlichen Bestimmung des Menschen»
(GK 66) liegt.

Hierzu ist anzumerken:

(a) Nach Rahner ist die Ausgerichtetheit auf Gott genauso unent-
rinnbar, wie bei Schleiermacher Gottes «urspriingliche Offenbarung»
(§ 5,1,30) im Wesen des Menschen verankert ist. Ist fiir letzteren Gott-
losigkeit Mangel oder Hemmung in der Entwicklung des Selbstbewu3t-
seins, so bleibt fiir Rahner sogar im frei vollzogenen Nein des Menschen
zu Gott (und damit iiber Schleiermacher hinausgehend) die Verwiesen-
heit als Primat und Grund diesem Nein immer vorgeordnet. Existenzial-
ontologisch ist das Nein «keine gleichmichtige Moglichkeit der Freiheit
neben der des Ja» (GK 109). Dies gilt genau solange, wie diese Ver-
wiesenheit immerhin noch a/s Mangel, «als ein tibler Zustand gefiihlt»
(§ 11,1,77) wird. AuBerhalb dieser Erfahrung liegen lediglich Indiffe-
renz und Gleichgiiltigkeit®?, die heutzutage eine Mystagogie vom Typ
Schleiermacher oder Rahner immer schwerer machen und von dieser
direkt nicht mehr erreicht werden.

Sinde gegen die Gnade der Verwiesenheit auf Gott als Horizont ist
also immer Siinde gegen die eigene Freiheit, ja Unfihigkeit, von sich
selbst abstrahieren zu miissen. Im Brennpunkt unserer Mystagogie liegt
somit nochmals die menschliche Freiheit, nimlich die, sich seinen
Gottesmangel, seine Endlichkeit einzugestehen. Wir kénnen beide
Autoren in ihrer apologetischen Botschaft etwa so zusammenfassen: Es
ist Gnade, daB ich zur Ubernahme oder Ablehnung meiner vom Ande-
ren (Gott) herkommenden Freiheit verdammt (und darin begnadet) bin —
ein groBes, aber auch bescheidenes und abstraktes Faktum, das offen ist
fiir eine Fiille von personlichen Interpretationen!®0

(b) Esist nun die ganz entscheidende Frage, ob das abstrakte Anlie-
gen historisch einmal exemplarisch wahr geworden ist, ob also eine
menschliche Freiheit ganz und gar aus der Verwiesenheit auf Gott

8 Vgl. GK 43 f. Hier sind dann auch Skeptizismus, Verzweiflung und die Sinnfrage
als solche zu nennen.

% Vgl. die Konturlosigkeit des Wortes Gott, eines Gottes, der eben zuerst einmal
«nicht in die benannte Welt als ein Moment an ihr einriickt» (GK 56) und so auch in seiner
konkreten Gnade, Nihe und Hilfe schwer zu erspiiren ist (GK 88 ff.) Diese christliche
Niichternheit entspricht doch sehr unseren alltiglichen Erfahrungen.



Schlechthinnig abhingig — radikal herkiinftig 95

gelebt hat: Dies ist bekanntlich die Frage nach dem spezifisch Christ-
lichen bzw. der Rolle Jesu Christi im vorliegenden Typ von Theologie.
Mit anderen Worten: Ist die stindige Verwiesenheit auf Gott unsere
Erlosungsbediirftigkeit, so fragt sich, was konkret Erlosung sei, oder in
Rahners Sprache, ob die Selbstmitteilung Gottes «als irreversibel sieg-
reich offenbar wird» (GK 436). In dieser Frage kommt Rahner nicht
viel weiter, als wir es bei Schleiermacher ausmachen konnten: Zwar ist
die Figur Christi die Verdichtung des gesamten transzendentalen Gan-
ges, der seine Legitimitit nur finde «im Gott-Menschen Jesus Christus,
in dem der Absolute selbst zum Nichsten geworden sei und so anonym
in jedem Nichsten begegne»?!, doch wird (wie bei Schleiermacher)
seine Subsumierung unter einen «Entwicklungsproze3 der menschli-
chen Natur»®? nie ganz vermieden. Erlésung kann so jedenfalls ihre
Hoffnungsgestalt einbehalten, und das gerade auch angesichts einer oft
nicht zu rechtfertigenden Christozentrik der Theologie nach dem
I1. Vatikanum! Konkret heif3t das: Unser theologischer Grundtyp zahlt
fiir die Kohirenz und Grofle des transzendentalen Ansatzes den Preis,
bei der trinitarischen Aufdifferenzierung Gottes und der Dramatik des
Kreuzesgeschehens (die keine unbedingte Heilsbedeutung haben) un-
genauer vorgehen zu miissen. 3

Ohne im Rahmen des gestellten Themas auf die Christologie niher
eingehen zu kdnnen, ist der mit Schleiermacher und Rahner als Grenz-
begriff der Anthropologie erreichte Gott abschlieend noch einmal mit
seinen Chancen und Schatten in den Blick zu nehmen.

5. Epilog: Wenn Gott und Mensch einander erbilden

5.1. Gott als Grenzbegriff der Anthropologie

(2) Der Gott anthropologisch-transzendentaler Hermeneutik bleibt in
einer gewissen Schwebe (vgl. Rahners Schwanken zwischen Horizont /
Sein Gottes) und wird somit nie ideologisches SchlufBund Schliissel-
wort, vielmehr glinzt er durch Abwesenheit, hilt sich im Halbdunkel
vornehmer Zuriickhaltung: Er hat viele Namen (vgl. GK 70) und kann

91 SALMANN, Nr. 165 (Anm. 81).
92 PROPPER, 208 (Anm. 5).
93 Vgl. SALMANN, Nr. 36 ff.,, 84 und 165 (Anm. 81).



96 Schlechthinnig abhingig — radikal herkiinftig

trotzdem (gegen jeden Pantheismus) nie mit einem Gegenstand ver-
wechselt werden. Gedacht werden kann er «nur als Urgrund und
Grenze dieser Welt, weil sonst die Majestit der gottlichen Allmacht
nicht richtig verehrt wird»?4, was herausgestellt zu haben eines von
Schleiermachers Verdiensten ist. Er ist auf diese Weise moglichst vielen
Menschen erfahrbar, weil er wirklich absoluter Grund unserer Existenz
(vgl. GK 70) ist. Andererseits liuft er als zu nah und zu fern zugleich
Gefahr, iibersehen zu werden und mit der Welt, in der wir leben, nichts
zu tun zu haben (vgl. GK 89).

(b) Horizont und Grund wurden ontologisch erreicht und begriindet,
haben also gerade dem oft einseitig psychologisch denkenden Zeitgenos-
sen kritisch etwas, ja das Wesentliche zu sagen und fordern eine Vor-
entscheidung, die aufs Ganze geht.

(c) Eine Erfahrung des Grundes machen heil3t, sich auf den Weg
der miihsamen Einkehr begeben zu miissen. Nie wird eine auBerge-
wohnliche Offenbarung zur Klirung des Verhiltnisses zwischen dem
Natiirlichen und dem Ubernatiirlichen fiihren, weil dieser Gott lingst
Fluchtpunkt und Grund meiner Existenz 75z (vgl. GK 94). Es «ist die
scheinbar unheimliche Bodenlosigkeit unserer Existenz, die wir erfah-
ren, die Bodenlosigkeit Gottes, der sich uns mitteilt, das Anheben des
Kommens seiner Unendlichkeit, die keine StraBen mehr hat.»?5 Wir
stehen als Schopfung zu diesem Gott im «Verhiltnis geistiger Transim-
manenz» 8, oder, an Cusanus erinnernd: Die Transzendenz dieses Got-
tes ist seine Immanenz.

(d) Schleiermachers und Rahners Bemiihungen haben einen Weg
zur Versbhnung von Mystik und neuzeitlicher Vernunft bereitet, auf
den hier nicht mehr ausfiihrlich eingegangen werden kann. %’ Philoso-
phisches Sprechen von Gott und religioses BewuBltsein, AuBensicht
und Innenschau miissen sich erginzen, indem sie sich gegenseitig kor-
rigieren: Der transzendentalphilosophisch verstandene Gott ist kein
selbstgemachter Gott, weil der Mensch die Moglichkeitsbedingungen
seiner Transzendentalitit nicht ergengs, sondern vorfindet.%®

% REDEKER, in: Schleiermacher, Glaubenslehre, I, XXVIII (Anm. 1).

95 RAHNER, Karl, Uber die Erfahrung der Gnade: Schriften zur Theologie 3, Einsie-
deln-Ziirich-K6ln 1956, 105-109, hier: 108.

9% SALMANN, Nr. 321 (Anm. 81).

97 Vgl. z. B. ebd., 113: « Wir sehen, wie die Logik des Rahnerschen Entwurfs Stirke
und Verlaufenheit des neuzeitlichen Selbstgefiihls richtend aufzunehmen und auf die
Offenbarung hin zu 6ffnen weil3.»

%8 Vgl. ScHAEFFLER, Religionsphilosophie 225 ff. (Anm. 71).



Schlechthinnig abhingig — radikal herkiinftig 97

(e) An der aufgezeigten Grenze der Anthropologie kann sich der
kimpferische Atheismus nicht halten und bewihren: Die erreichte
Grenze weist mich als bereits iiberschrittene immer neu ein in die
Ubernahme meiner Freiheit. Gott kann «am ehesten (in) einem wachen
Agnostizismus aufgehen»??; dies kann dem Ende der Neuzeit mit sei-
nem agnostizistischen Grundton sogar die Chance bieten, im Sinne
einer Ideologiekritik als Ethos fruchtbar zu werden.

(f) Freilich fragt es sich, was dieser Gott mir Neues offenbaren
kann, das ich in der Einkehr nicht schon erreicht hitte: Was ist zu «der
sich selbst entwerfenden Spontaneitit des menschlichen Geistes, fiir die
jede Neuheit, jeder <Text», jeder konkrete Name Gottes zu spit
kommt»19, zu sagen? Schleiermacher und Rahner sind dem Vorwurf
ausgesetzt, Feuerbachs Religionskritik vorbereitet bzw. in einer gefihr-
lichen Gratwanderung weitergefiihrt zu haben.!0! Zusammenfassend
muf} man dazu sagen, dafl weder Feuerbach noch die Vertreter der
genannten Kritik Schleiermacher und Rahner wirklich folgen zur « Ein-
sicht in die Faktizitit der Vernunft»192, die Gott gerade als dem Men-
schen entzogenes Geheimnis wahrt.

(g) Transzendentale Theologie muf} sich schlieflich dem Vorwurf
gegeniibersehen, Geschichte als qualifizierte Geschichte nicht ernstzu-
nehmen.103 Auch wenn iibersehen wird, daB3 verschiedene Horizonte in
der Geschichte des Menschen sich korrigieren, verdringen und behin-
dern kénnen — heif3t dies jedoch wirklich: «Die Antagonismen konkre-
ter Existenz in gesellschaftlichen Vermittlungszusammenhingen erfah-
ren in der Transzendentaltheologie Rahners in einer apriorischen inva-
rianten Gottesvorstellung ihre imaginire Authebung»?104 Mit anderen
Worten: Steht Rahner im Verdacht einer ideologischen Identititsphi-
losophie? Bauerdick antwortet klar mit der Charakterisierung von Rah-
ners Theologie als «dialektischer Theologie mystischer Gotteserfah-
rung» 105, Das «<absolute Geheimnis» widerstrebt dem Identititszwang

99 SALMANN, Nr. 254 (Anm. 81).

100 SALMANN, Nr. 40 (ibid.).

101 Zur Kritik an Schleiermacher: REDEKER, in: Schleiermacher, Glaubenslehre, I,
XXXVIII (Anm. 1); BarTH, Vorlesungen 387 f. (Anm. 2); PROPPER, 197; 209, Anm. 41;
210, Anm. 43 (unsere Anm. 5). Dieselbe Kritik 140t sich an Rahners «anonymem Chri-
stentumy tiben.

102 ProPPER, 210, Anm. 43 (unsere Anm. 5).

103 Vgl. das bei BAUERDICK, 301, Anm. 23 (unsere Anm. 3) zitierte Werk von G. Neu-
haus.

104 Bauerbick, 301 (ibid.).

105 (ibid.).



98 Schlechthinnig abhingig — radikal herkiinftig

imaginirer Versbhnung aus dem Wissen, dafl Identitit, die sich als
solche weil3, schon keine mehr ist.»!06 Deshalb kann zheologisch eben
doch nur von Gott gesprochen werden, wo seine Selbstmitteilung!07 in
der Geschichte angenommen wird. Das Woraufhin bleibt dort nicht
«apriorisches Konstrukt», wo die Frage danach in dem Kontext beant-
wortet wird, «aus dem sie bei Rahner kommt: der mystischen Erfahrung
des Geheimnisses und dem Vollzug des christlichen Glaubens» 198, Nach
Bauerdicks Interpretation kann und muB3 Rahners Theologie also «eine
andere werden, um sie selbst zu sein» und vermag dies auch, wenn sie
sich auffaBt und annimmt «als an ihren Grenzen zuriickverwiesen in die
Welt der Alltaglichkeit»1%,

5.2. Der Mensch vor seinem Horizont und Gott

Wir fragen hier nach dem Bild vom Menschen, das im zurtickgelegten
theologischen Weg aufscheint.

(2) So,wie der Gott der Mystik nie ideologisches Schluflwort ist, gilt
fir den Menschen, dafl er mit diesem Gott nie fertig ist, weil er seiner
nie habhaft ist.

(b) Das Ich kann dem ontologisch erreichten Horizont seiner Exi-
stenz nie entkommen. Die Vorentscheidung des Lebens (ob bewuf3t und
tapfer getroffen oder immer wieder andringend unter den Reibungs-
verlusten des falschen Leidens) erfordert Annahme und Ubernahme
des Faktums meiner Geworfenheit wie Verdanktheit, meines Ritsels,
das ich (mir) bleibe, wie der eingerdumten Freiheit zur Interpretation,
meiner Selbstliebe wie der konnaturalen Giite und Liebe, die dieser
Horizont lingst schon ist!19, meiner Einsamkeit wie der Erméglichung
von Dialog mit denen, die, einsam und absolut zugleich, vor demselben
Horizont versammelt sind.

(c) Eine Erfahrung des Grundes ist immer [ndirekthest und/als
Weg!!l: Gott wird wahr nur in der Wandlung meiner inneren Befind-

106 BAUERDICK, 306 (ibid.).

107 Dies bei aller Problematik des Wortes Selbstmitteilung, die wir hier nicht weiter
entfalten konnen: Vgl. SALmann, Nr. 38 f. (Anm. 81). '

108 BAUERDICK, 307 (Anm. 3); vgl. unsere Klirung der Einbindung in die christliche
Praxis (2.4.)!

109 BAUERDICK, 299 und 310 (ibid.).

110 Vgl. dazu die auf Thomas zuriickfithrenden Bemerkungen zum Transzendieren als
Einlssung des eznen bonum: SALMANN, Nr. 196 (Anm. 81).

11 Vegl. ibid. 252 ff.



Schlechthinnig abhingig — radikal herkiinftig 99

lichkeit. Eine solche Begegnung und Begehung Gottes ist «bei aller
Urspriinglichkeit des Inanspruchgenommenseins wahr nur als Wider-
fahrnis und Interpretation»!12, So entspricht sie zutiefst dem Menschen,
weil sie ein Sprachgeschehen freizusetzen vermag: Sie begabt den Men-
schen zu Poesie und Deutung, Kunst und Ubersetzung. Gott und
Mensch (ver)weisen aufeinander; «Gott, Sinn, Mensch, Welt haben sich
und einander nur in stets verweisender Vermitteltheit.»!13 Schleierma-
chers kulturelles wie Rahners mystagogisches Interesse sind gewahrt
und eingelost.

(d) Dialog und Versohnung bleiben nicht auf Mystik und neuzeit-
liche Vernunft beschrinkt, sondern werden neu erméglicht auch zwi-
schen den Religionen. Denn das Transzendieren des Menschen «ist kein
Weggang von mit/uns fort, sondern als Verweis Einweisung ins Nahe-
liegende, Nichste des Dialogs, die Entdeckung des Pneuma in mir, in
dir, zwischen uns»!!4. Andererseits ist unter diesem Niveau gar kein
Dialog im wirklichen Sinne moglich!

(e) Das (ideologiekritische) Ethos ist dem Menschen nicht nur
ermoglicht, sondern wie sein Gott mitgesetzt: Die von Schleiermacher
formulierte « Abhingigkeit ist nicht dsthetische, naturhafte Abhingig-
keit, sondern auf dem Boden des Christentums ist die Abhingigkeit eine
Glaubenshaltung, die die sittliche Frage nach dem <Wohin» der Abhin-
gigkeit mit einschlieBt.»!15 Schleiermachers frommes SelbstbewuBtsein
wird notwendig «GattungsbewuBtsein», «AuBerung» und Gemein-
schaft (§ 6,1,41 ff.), ja schlieBlich Kirche, wo die Frommigkeit «auf die
Titigkeit im Reiche Gottes bezogen» (§9,1,63) wird; vgl. dazu bei
Rahner «Christentum als Kirche» in GK 313 ff.

(f) Der Mensch ist angesichts seines Horizonts zur [ndgﬁ‘érenz fihig.
Sie ist entlastend und befreiend zugleich, ein «Element gelassener
Abschiedlichkeit, ... eine unerhdrte Freiheit zur Welt..., eine Disponi-
bilitit fiir den Weltdienst und den Augenblick, wie er jetzt andringt, ...
Haltung der Entsagung, der skeptisch-wagenden Offenheit,... ein
Ethos des Ubergangs»!16.

N2 Thid. 252

13 Ibid. 253,

14 Tbid. 196.

115 REDEKER, in: Schleiermacher, Glaubenslehre, I, XXXI (Anm. 1).

116 SALMANN, Nr. 254 (Anm. 81). Dieses Ethos hat Rahner auf seine Weise in GK
388 ff. eingelost.



100 Schlechthinnig abhingig — radikal herkiinftig

(g) Ob nichtder von und vor seinem Horizont gezeichnete Mensch
der gualifizierten Geschichte, seinem Kairos wie seinen Widerspriich-
lichkeiten und Unmoglichkeiten, gerade deswegen neu standzuhalten
vermag, weil die Offenbarung selbst immer grofler ist als dieser Hori-
zont!!7, weil dieser Horizont «die Gemeinsamkeit des Nicht-Wissens
realisiert und den Raum der Demut, der Offenheit auf das Neue, noch
Ungedachte hin freigibt, das sich zuschicken méchte»?118

17 Vgl. REDEKER, in: Schleiermacher, Glaubenslehre, I, XXXII (Anm. 1).
118 SALMANN, Nr. 254 (Anm. 81).



	Schlechthinnig abhängig - radikal herkünftig : Wahlverwandschaften anthropologischer Theologie, dargestellt an der Nähe Scheiermachers und Rahners im Aufgang der Gottesfrage

