
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)

Heft: 1-2

Artikel: Schlechthinnig abhängig - radikal herkünftig : Wahlverwandschaften
anthropologischer Theologie, dargestellt an der Nähe Scheiermachers
und Rahners im Aufgang der Gottesfrage

Autor: Pfeiffer, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761414

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761414
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bernhard Pfeiffer

Schlechthinnig abhängig —

radikal herkünftig

Wahlverwandschaften anthropologischer Theologie,
dargestellt an der Nähe Schleiermachers und Rahners

im Aufgang der Gottesfrage

Die Absicht, im folgenden Aufsatz den Aufgang der Gottesfrage, also
das Intimste und Zentralste eines theologischen Ansatzes, bei so
verschiedenen Autoren wie Friedrich Schleiermacher (1768-1834) und
Karl Rahner (1904—1984) vergleichend darstellen zu wollen, hört sich

zuerst einmal recht merkwürdig an. Trotzdem soll im Rahmen einer
Arbeitshypothese1 geklärt werden, wo Affinitäten, heimliche
Wahlverwandschaften oder Widersprüche vorliegen, die in der Lage sind, eine
solche Fragestellung zuerst einmal hervorzutreiben, und dann nicht
zuletzt einen fruchtbaren Gang und Ausgang der Untersuchung zu

gewährleisten. Dies soll nun in doppeltem Sinne geschehen: Einmal gilt
es, die auffälligsten Merkmale zu benennen, die meiner Meinung nach
hier die Rede von einem gemeinsamen Grundtyp von Theologie erlauben

(1), zum anderen ist dann der völlig verschiedene Hintergrund zu
beleuchten (2), vor dem die Autoren stehen und der bei ihrer
zusammenhängenden systematischen Interpretation immer mit Vorsicht im
Auge zu behalten ist. In einem dritten Schritt (3) soll der Aufgang
Gottes im Schleiermacherschen Gefühl kurz dargestellt werden, um

1 Die Untersuchung ist begrenzt durch eine wesentliche Beschränkung auf die
vielleicht typologisch charakteristischsten Werke beider Autoren, nämlich auf Schleiermacher,

Daniel Ernst Friedrich, Der christliche Glaube. Nach den Grundsätzen der
Evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt. Zweite umgearbeitete Ausgabe, Berlin
1830 und 1831, hrsg. von Martin Redeker, Berlin 71960 (im Text selbst zitiert §,Bd.,Seite),
und Rahner, Karl, Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christentums,
Freiburg-Basel-Wien 51984 (im Text selbst: GK mit Seitenangabe).



70 Schlechthinnig abhängig — radikal herkünftig

dann (4) mit Rahners Angang im GK systematisch verglichen werden
zu können. Einige Überlegungen zu dem Schleiermacher wie Rahner
verdankten, (gerade heute) ökumenisch wie kulturell aktuellen Gott als

Grenzbegriff der Anthropologie (5) runden den Beitrag ab.

1. Schleiermacher und Rahner: Ein Grundtyp anthropologischer Theologie

Schleiermacher und Rahner sind Theologen, denen es, soweit ich sehe,

gelungen ist, geradezu das typische Zeitempfinden ihrer Epochen (des
19. und des 20. Jahrhunderts nach dem II. Vatikanum) auszudrücken
und zu bestimmen, sowie eine (später manchmal auch unreflektierte)
Wirkungsgeschichte einzuleiten. Unabhängig vom Grad ihrer
ausdrücklichen Rezipierung kommt der Mensch des 19. Jahrhunderts nach

Aufklärung und Romantik nicht an Schleiermachers anthropologischer
Theologie des Gefühls2, der Zeitgenosse nicht an Rahners
transzendentalem Ansatz3 vorbei. Beide Autoren stellen sich der von Barth als

Verlegenheitsfrage charakterisierten Aufgabe: «Wie kann man ein
moderner Mensch und doch ein Christ sein?»4 Schleiermachers
Kultursynthese würde hier angemessener ein und dazu setzen, während
Rahner gerade gegen die Verdrängung der Gottesfrage durch die
moderne Zivilisation interveniert. Ohne hier aufSchleiermachers Herr-
enhuter und Rahners neuscholastische Vergangenheit eingehen zu

können, dürfen wir mit Pröpper für beide Autoren von einer «trans-

2 Karl Barth bietet in: Die Theologie Schleiermachers. Vorlesung Göttingen
Wintersemester 1923/24, hrsg. v. Dietrich Ritsehl Barth, Gesamtausgabe. II. Akademische
Werke 1923/24, Zürich 1978 (zit.: Barth, Vorlesungen), auf den Seiten 1-5 einen wohl
lückenlosen Überblick über Schleiermachers Wirkungsgeschichte, auf die wir hier nicht
näher eingehen können. In seinen Vorlesungen von 1933 (Die protestantische Theologie
im 19. Jahrhundert. Ihre Vorgeschichte und ihre Geschichte, Zürich '1985, zit.: Barth,
Protest. Theologie) ergänzt Barth diese theologiegeschichtliche Einordnung. Es gibt ihm
und uns wirklich zu denken, «daß erst 1924 von E. Brunner... gegen Schleiermacher
geschrieben worden ist» (Barth, Prot. Theologie 380).

3 Rahner ist katholischerseits Rekonstrukteur des Begriffs des Christentums nach der
anthropologisch-technologischen Wende und hat als Mystagoge auch am Ende der
Moderne noch etwas zu sagen, vgl. den noch zur Sprache zu bringenden Aufsatz von:
Bauerdick, Rolf, Transzendentale Subjektivität oder Transzendentalität des Subjekts. Die
mystische Theologie Karl Rahners am Ende der Moderne: FZPhTh 33 (1986) 291-
310.

4 Barth, Vorlesungen 343 (Anm. 2).



Schlechthinnig abhängig - radikal herkünftig 71

zendenial-anthropologischen Hermeneutik des Glaubens»5 sprechen. Welche

konkreten Faktoren bestimmen diesen Typ von Theologie?
Zum einen ist eine solche Theologie - wie soeben angedeutet -

anthropologisch-anthropozentrisch-. Sie verhindert «den Rückfall in einen
Extrinsezismus, aus dem Schleiermacher die evangelische Theologie

- wie Karl Rahner die katholische - herausgeführt hat»6. Dieser
Extrinsezismus zeigte sich für Schleiermacher in Metaphysik und Moral seiner

Zeitgenossen (vgl. seine Schrift «Über die Religion. Reden an die Gebildeten

unter ihren Verächtern» von 1799) und für Rahner in den erstarrten
Fragestellungen einer neuscholastischen Schultheologie. Schon hier ist
anzumerken, daß das Anliegen einer neuen Verinnerlichung gegen diesen

Extrinsezismus nicht unproblematisch, ja geradezu kühn ist: Die Reflexion

der Erfahrung, bei Schleiermacher aus der Fülle einer zwischen
Wissen und Tun oszillierenden «Bestimmtheit des Selbstbewußtseins»

(§ 3,1,23), bei Rahner aufgrund der Personalität und Subjektivität des

Menschen (vgl. GK 37 ff), ist ja selbst ein Anweg von außen! Auch ist
das Urteil Schellongs zumindest bedenkenswert, daß Schleiermacher
mit seinem Ansatz die «vom Bürgertum vollzogene Zurückdrängung
der Religion ins Private»7 begünstigt (und damit letztlich die Kantsche
Wendung verschärft) habe. Ist diese Theologie also nur ein heimlicher
Umweg, der zu einem neuen Extrinsezismus führt?

Nun hat sie zum anderen jedoch auch Interesse am Glauben, oder
besser, an einer Ausrichtung auf das Unendliche: Schon in seinen «Reden»
beschreibt Schleiermacher die Religion als «Anschauung des Universums»
und als «Sinn und Geschmack fürs Unendliche»8, und Rahner tastet sich
im Angang des Grundkurses vom unvordenklich weiten Wovonher zum
Woraufhin als heiliges Geheimnis vor. Beider Ansatz ist also aufs höchste

polar, gespannt zwischen Endlichkeit und Unendlichkeit.9

5 Pröpper, Thomas, Schleiermachers Bestimmung des Christentums und der Erlösung.

Zur Problematik der transzendental-anthropologischen Hermeneutik des Glaubens:
ThQ 168 (1988) 193-214: Untertitel 193 und dann 195. Für Barth bedeutet der
anthropologische Aspekt, «die Frage nach dem Tun des Menschen Gott gegenüber» (Barth, Prot.
Theologie 411 [Anm. 2]), geradezu eine Verschiebung und Umkehrung des Anliegens
reformatorischer Theologie

6 Pröpper, 197 (Anm. 5).
7 D. Schellong, zit. nach Pröpper, 195 (Anm. 5).
8 Vgl. Nr. 50-53: Schleiermacher, D.E.F., Über die Religion. Reden an die Gebildeten

unter ihren Verächtern Reclam Nr. 8313, Stuttgart 1969 (zit.: Reden m. Nr. der
Erstausgabe v. 1799).

9 Vgl. zu dieser Spannung die sehr instruktive Anmerkung 15 bei Pröpper, 198

(Anm. 5).



72 Schlechthinnig abhängig - radikal herkünftig

Diese Spannung wird zum dritten in einer transzendentalen Hermeneutik

übernommen und ausgetragen: In der sogenannten Glaubenslehre

wird die christliche Religion als «Gefühl schlechthinniger
Abhängigkeit» (zuerst § 4,1,23)10 beschrieben. Gott wie die Welt werden im
vom Gegensatz Sünde - Gnade bestimmten schlechthinnigen
Abhängigkeitsgefühl als mitgesetzt behauptet (§ 4), wobei wir die Art ihrer
Gegebenheit im Bewußtsein noch zu untersuchen haben. Die Nähe zu
Rahner ist evident: In der transzendentalen Erfahrung des Subjekts,
seiner Spannung zwischen Begrenztheit und Entschränktheit, Erhellt-
heit und Verwiesenheit, ist das heilige Geheimnis ebenfalls in einem

Vorgriff mitgesetzt.11
Der angedeutete Gang hat - viertens - alsphänomenologischerAußenblick

auch bündelnden Charakter: Ein starker Gedanke ist jeweils
tragend im gesamten Werk.12 Ausgehend vom Grundgedanken, wird der

übrige dogmatische Stoff (z. B. die Christologie) von beiden Autoren als

künstlerische Nachgestaltung bzw. Rekonstruktion erschlossen, als Wesensschau

eines Christentums, das in keiner Weise mehr selbstverständlich
ist, sondern neu auf den Begriff {so der Untertitel des GK) gebracht
werden will.

Schließlich möchten wir- fünftens - den Gesamtgang als Innenschau

ganz behutsam mystisch13 nennen dürfen, womit eine von der Tradition
(möglichst weitgehend) abstrahierende Hermeneutik des Lebens gemeint
ist: Der endliche Mensch spannt sich nach dem Unendlichen aus, das

ihn in seiner Endlichkeit affiziert und verändert, gerade weil es einen

Umschlagpunkt gibt, weil die Erfahrung «schlechthinnig» bzw.
unentrinnbar ist.14

10 Vgl. das Schema bei Barth, Vorlesungen 340 (Anm. 2).
11 Vgl. die Gänge I und II des GK in ihrer Gesamtdynamik!
12 Der Systemzwang (ein «in der Entwicklung eines einzigen Gedankens bestehendes

Buch» (Barth, Vorlesungen 337 [Anm. 2]) ist besonders für Barth verdächtig. Immerhin
aber gelangt er einige Jahre später dahin, das System als «wesentlich zurückhaltender als
das Schellingsche und Hegeische» (Prot. Theologie 401 [Anm. 2]) einzustufen.

13 Bei Schleiermacher ist der mystische Aspekt als apologetischer einer «Identifikation
des Christentums mit der AaÄarbewegung» (Barth, Prot. Theologie 389 [Anm. 2])

unterzuordnen. Rahner geht in gewisser Weise von der neuzeitlichen Gottesfinsternis aus,
um darin eine Erfahrung Gottes (ohne daß er Gegenstand würde) zu ermöglichen: «Alles
helle Begreifen gründet im Dunkel Gottes» (GK 33).

14 Vgl. Glaubenslehre § 4 und bei Rahner das Ausgerichtetsein des Menschen als

Gnade, als «unentrinnbares Existenzial» (GK 66).



Schlechthinnig abhängig - radikal herkünftig 73

2. Sitz im Leben : Anthropologische Theologie als Kultur,
Mystagogie und religiöse Lebenspraxis

Die recht knapp angedeutete Nähe unserer Autoren kann nur dann in
rechter Weise genauer untersucht werden, wenn auch Voraussetzungen
und Grenzen einer solchen Begegnung, ja die völlig verschiedenen
kulturellen Hintergründe erläutert werden.

2.1. Künstlerisch-produktive Nachgestaltung des Christentums als kulturel¬
les Interesse: Schleiermachers «Gesamtleben»

Für Schleiermacher ist Religion auf jeden Fall bereits (oder besser:

schon immer) Kultur. «Lebenserhöhung» (§ 5,1,38a) und Seligkeit in
einem «neuen göttlich gewirkten Gesamtleben» (§87,11,15) sind die

Schlagworte, mit denen sich Schleiermacher als Romantiker ausweist.
Man könnte sagen, daß Schleiermacher mit seinem System «ein
wohnlich-geräumiges Haus im Biedermeierstil erhoben»15 hat. Seit den
«Reden» hat sein Verlangen nach einer religion pur durchaus antimetaphysischen

Charakter.16

2.2. Rekonstruktion des Begriffs des Christentums: Rahners mystagogischer

Ansatz

Rahner spricht zu den Zeitgenossen einer pluralistischen und permis-
siven Gesellschaft und kommt als Mystagoge von ganz außen, indem er
auf einer allerersten Reflexionsstufe «auf den Menschen als die sich
selbst aufgegebene universale Frage reflektiert,... die der Mensch ist und
nicht nur hat» (GK 22—23). Eingebettet ist diese Reflexion in Rahners

Neigung zu Pessimismus und jesuitischer Indifferenz, die uns schließlich

zu einer leicht depressiven Gelassenheit gegenüber dem christlichen

Leben anhält (vgl. GK 388 ff.).

15 Barth, Vorlesungen 338 (Anm. 2).
16 Vgl. z. B. Schleiermacher, Reden 26 (Anm. 8): Metaphysik als versklavender,

barbarischer Geist!



74 Schlechthinnig abhängig — radikal herkünftig

2.3. Anthropologische Theologie als Einhindung in die religiöse Lebens¬

praxis

Es dürfte klargeworden sein, daß sich Schleiermacher und Rahner in
ihrem kulturellen Kontext um ein Höchstmaß an Außensicht bemühen,
um den jeweiligen Zeitgenossen die Gottesfrage im Horizont ihrer
Erfahrung aufgehen zu lassen. Schleiermacher stellt sich als Apologet
gleichsam auf eine Stufe mit seinen Zeitgenossen: «Er suspendiert für
diesen Augenblick seine Stellung zum Christentum, sein Urteil über die
Wahrheit oder gar Absolutheit der christlichen Offenbarung.»17 Es

sollen alle Aspekte und Personen auf ihre Kosten kommen: der Glaube,
die Wissenschaft, der Orthodoxe, der Rationalist und der Naturwissenschaftler.18

Auch Rahner gelingt ein für jeden denkenden Menschen
nachvollziehbarer Ansatz: Hier soll uns die Beobachtung genügen, daß

er im Grundkurs die Behandlung von spezifisch christlichen Themen so

weit wie nötig (und auch möglich) hinausschiebt.19 Dann erst können
diese Themen «/reine Yor-Gabe zum Tragen kommen, welche so bisher
weder von außen noch von innen unmittelbar erreichbar gewesen
wäre.

Diese höchste Außensicht verbindet sich bei beiden Autoren mit
einer fraglos-selbstverständlichen Innensicht: Sie leben das Christentum

und sind in der Praxis gottgläubige Menschen. Schleiermacher hat
Zeit seines Lebens gepredigt, was Barth mehrfach als die eigentliche
Legitimierung einer Behandlung Schleiermachers unter den Theologen

herausstellt.20 Ähnlich bei Rahner: Ohne seine gläubige Existenz und
die Kraft, sich etlichen spirituellen und auch praktischen Schriften zu
widmen21, wäre die Bereitung und Vorbereitung einer Annahme der

göttlichen Frage unglaubwürdig und sinnlos. Wer vermochte schon zu

17 Barth, Prot. Theologie 396 (Anm. 2).
18 Vgl. Barth, Vorlesungen 364—365 (Anm. 2).
19 Der Begriff der Gnade z. B. wird erst ab S. 66 eingeführt und behandelt!
20 Vgl. z. B. Barth, Vorlesungen 10-11 (Anm. 2), wo die Besprechung der Predigten

an erster Stelle den Corpus des Vorhabens darstellt, und Barth, Protest. Theologie 383—

384 (Anm. 2). Uberhaupt bewirkte Schleiermachers überzeugende christliche Existenz,
daß Barth zeitlebens nie fertig wurde mit diesem Theologen seiner Haßliebe! Vgl. dazu
sein Nachwort: Bolli, Heinz (Hg.), Schleiermacher-Auswahl. Mit einem Nachwort von
Karl Barth GTB 419, Gütersloh 21980, 290-312, besonders die Seiten 307-310.

21 Es gibt ungezählte Beispiele. Deshalb urteilt Bauerdick, 302 (Anm. 3) über Rahners

Theologie: «Ihre Dialektik kommt aus dem Geschehen und führt in es hinein und
entzieht sich damit in letzter Instanz einer verobjektivierenden Fragestellung nach den
Bedingungen seiner Möglichkeit.»



Schlechthinnig abhängig - radikal herkünftig 75

sagen, ob die Zukunft von Religion in unserer Gesellschaft nicht immer
mehr davon abhängen wird, ob sich Menschen wie Schleiermacher und
Rahner finden, die das Unselbstverständliche mit gelassener
Selbstverständlichkeit ver-mitteln?

3. Der Schlüssel zu Schleiermachers Glaubenslehre :

Das fromme Selbstbewußtsein als Gefühl schlechthinniger Abhängigkeit

Im folgenden werden Aufgehen und Gegebensein Gottes bei Schleiermacher

und Rahner dargestellt und ihre Ansätze mit der Darstellung
auch verglichen. Dies erfolgt in Form einer parallelisierten Aufgliederung

der wichtigsten Schritte, die als Stufen der Reflexion (und dies ist
die einzige Berechtigung eines Nacheinander) bei unseren Autoren
überraschende Ähnlichkeiten aufweisen. In der nun folgenden
Unterteilung meines Ganges folge ich Barth22, der eine solche einmal aus der

dreigeteilten Analyse des Begriffs «frommes Selbst-bewußtsein» abgeleitet

hat.23

3.1. Das Selbstbewußtsein: Gefühl als Gestimmtheit

Unser Bewußtsein ist offenbar ein unmittelbares Selbstbewußtsein, welches

wir selbst setzen, d. h. : «In allem Wechsel seiner Gehalte wissen

wir uns doch stets als dieselben. »24 Gemeint ist hier also kein bloß
gegenständliches Bewußtsein, vielmehr ein solches, das von einer
unmittelbaren, also vorreflexiven Erfahrung bestimmt ist, die Schleiermacher

deshalb auch «Gefühl» nennt (§ 3,1,16). Einerseits rechnet er
dabei mit einer Bekanntheit des Ausdrucks «Gefühl» aus dem alltäglichen

Leben, andererseits will er ihn zwecks Ausschließung von falschen
Assoziationen (bewußtlosen oder verworrenen Zuständen) durch den
des Selbstbewußtseins näher bestimmen. Dabei jedoch wird eine unre-
flexive Erfahrung durch einen (letztlich doch schon) reflektierten
Ausdruck erklärt! In einer spontanen Intuition aber verbinde ich mit
«Gefühl» das, was mich unmittelbar berührt, ohne daß ich sein Woher

22 Zur Bauidee vgl. Barth, Vorlesungen 339 ff. (Anm. 2).
23 Vgl. Barth, Prot. Theologie 408 (Anm. 2).
24 Pröpper, 200 (Anm. 5).
25 Vgl. das Kap. «... Die Berührung» bei Timm, Hermann, Das ästhetische Jahrzehnt.

Zur Postmodernisierung der Religion, Gütersloh 1990, ab S. 155.



76 Schlechthinnig abhängig - radikal herkünftig

kennte; es scheint mir also zugleich zu nahe und zu fern zu sein25 (vgl.
schon hier das Sprachkleid der Mystik, z. B. Johannes v. Kreuz).
Schleiermacher übergeht eine solche elementare Entfaltung in der Glaubenslehre,

weswegen wir dazu auf die «Reden» zurückgreifen müssen. Dort
ist das Gefühl jener «erste geheimnisvolle Augenblick, der bei jeder
sinnlichen Wahrnehmung vorkommt, ehe noch Anschauung und
Gefühl sich trennen, wo der Sinn und sein Gegenstand gleichsam
ineinandergeflossen und Eins geworden sind.»26 Auch die in der
Glaubenslehre angesprochenen Definitionen von Steffens und Baumgarten-
Crusius (Gefühl als «unmittelbare Gegenwart des ganzen ungeteilten
Daseins» bzw. «Wahrnehmung des Höheren» in Anmerkung zu
§ 3,1,17) jedoch helfen nicht viel weiter, um dem Gefühl seinen
schwebend-unbestimmt bleibenden Charakter zu nehmen. Zu seiner
Beschreibung benennt Schleiermacher «eine doppelte Erfahrung»
(§ 3,1,16): Es kann so nahe treten, daß «alles Denken und Wollen
zurücktritt», mag aber auch «während einer Reihe verschiedenartiger
Akte des Denkens und Wollens unverändert» andauern (Beispiele:
Freude und Leid).27

Es deutet nun alles darauf hin, daß wir Schleiermachers Gefühls-
Verständnis, das im Schwung romantischen Lebensgefühls28 vorgetragen

wird, nur auf rekonstruierende Weise weiter aufhellen können: Eine
Verstehenshilfe scheint das Gestimmtsein bei Heidegger zu sein, das

einerseits Alltagserfahrung ist, andererseits jedoch Erschließungscharakter

hat: Weil «Dasein je schon immer gestimmt ist»29, nötigt das

Gestimmtsein (mich als den Getroffenen) zur Hermeneutik: Dasein als

Befindlichkeit, als Existenzial, als «Urakt menschlicher Existenz», als

«Sorge um das Sein»30. Der Vergleich scheint mir zutreffend zu sein,
weil auch Schleiermacher selbst das Gefühl beschreibt als «ursprüngli-

26 Schleiermacher, Reden 73 (Anm. 8) und etliche Stellen in diesem Sinne, z. B.: 50,
54, 58, 62, 63, 65 ff., 69.

27 Wichtig scheint mir Barths Bemerkung (vgl. Vorlesungen 379 [Anm. 2]), daß sich
schon vom Keim des vorliegenden Ansatzes aus eine Verwechslung mit einem Kantschen
transzendentalen Begriff oder Apriori verbietet. Zur Erfahrung negativen Angegangenseins

meines Horizontes (Gadamer), die der Ergänzung durch diejenige der Übererfüllung
bedarf, vgl. jetzt: Salmann, Elmar, Der geteilte Logos. Zum offenen Prozeß von neuzeitlichem

Denken und Theologie Studia Anselmiana 111 (Roma 1992), 401 ff.
28 Vgl. die Feststellung, daß «Anschauung des Universums» philosophisch ungeklärt

bleibt: Pröpper, 197-198 Anm. 14 (unsere Anm. 5).
29 Heidegger, Martin, Sein und Zeit, Tübingen 151984, §§ 29,134 (im folgenden zit.:

SZ).
30 Redeker, in: Schleiermacher, Glaubenslehre, I, XXXII (Anm. 1).



Schlechthinnig abhängig - radikal herkünftig 77

che Aussage über ein unmittelbares Existenzialverhältnis» (1.
Sendschreiben an Lücke). Die elementare Wichtigkeit eines möglichst klaren

Verständnisses von Gefühl erfährt dadurch noch einmal eine

Zuspitzung, daß es letztlich um nichts Geringeres geht als um die

Vorbereitung des Aufgangs Gottes, und das vor dem Hintergrund einer
bemerkenswerten Leichtigkeit, mit der Schleiermacher die Frömmigkeit
mit (dem) Gefühl identifiziert (§ 3,1,18 ff.).

Ausgangspunkt der weiteren Klärung sei Schleiermachers negative

Abgrenzung: Das Gefühl ist nicht Wissen oder Tun, geht aber immer
wieder in die Bewußtseinsform des Wissens über und tritt im Tun
hervor (§ 3,1,18). Wir können sagen, daß es innerhalb des Lebens
immer mit Wissen und Tun in Verbindung steht (vgl. § 3,1,19), ohne
deren Wesen auszumachen (vgl. § 3,1,21). Es ist eingebunden in das

Leben «als ein Wechsel von Insichbleiben und Aussichheraustreten des

Subjekts» (§ 3,1,18). D. h. : Ist Wissen (als Erkannthaben) ein
Insichbleiben des Subjekts, so wird dieses wirklich nur durch ein ihm
vorausgegangenes Aussichheraustreten (Erkennen). Demgegenüber kommt
das Gefühl «nur in dem Subjekt zustande, und ist also, indem es ganz
und gar der Empfänglichkeit angehört, auch gänzlich ein Insichbleiben:
und insofern steht es allein jenen beiden, dem Wissen und dem Tun,
gegenüber» (§ 3,1,18). Was könnte Schleiermacher mit Empfänglichkeit
meinen? Nach Alois Mager «bedeutet Gefühl ein Zustandsbewußtsein
im Gegensatz zum Gegenstandsbewußtsein, ist also von einem inten-
tionalen Erkennen und Empfinden der Gegenstandswelt wohl zu
unterscheiden»31, weil es eben ein Getroffensein, ein vorreflexives
Beisichsein des Subjekts ist.

Zusammenfassend: Auf diesem Stand unserer Analyse zeigte sich
das Gefühl als zu elementar und zu komplex zugleich, und zwar zunächst
als nicht intentionales Zuständigkeitsund Gegenwartsbewußtsein des

unthematischen Selbst: Als Getroffener fühle ich mich angegangen
(zuständig) und darin noch einmal als vor mir gegenwärtig.

3.2. Das Selbstbewußtsein: Differenzgefühl und Mitgesetztsein der Welt

Wir waren ausgegangen von einem «nicht unwirksamen»
Selbstbewußtsein, das, wie Barth richtig anmerkt, in einer gewissen Spannung

31 Alois Mager, zit. nach Salmann, Elmar, Gnadenerfahrung im Gebet. Zur Theorie
der Mystik bei Anselm Stolz und Alois Mager. Diss., Münster 1978, 244—245.



78 Schlechthinnig abhängig - radikal herkünftig

zum passiven Charakter reiner Empfänglichkeit steht.32 Doch liegt
gerade hier die Dynamik des Gefühls: «Passive Betroffenheit durch den

Gegenstand und aktive Zustandswahrnehmung durchdringen sich im
Subjekt gegenseitig und steigern sich miteinander.»33 Wie soll man sich
das erklären?

Zuerst ist mit Barth (der terminologischen Klarheit wegen)
anzumerken, daß Schleiermacher im Übergang von den «Reden» zur
Glaubenslehre den Gegensatz von Anschauung (rezeptiv) und Gefühl (spontan)

zu überwinden versucht, indem er das Gefühl selbst so beschreibt,
daß das Moment der Anschauung bereits mitgesetzt ist.34 Der Gegenstand,

der mein Selbstgefühl verwandelt, kann für den Gedankengang
Schleiermachers hier nur das Universum (vgl. z. B. : Reden 50) sein. Um
es aber nicht bei einer «Zusammensetzung eines Absolutheitsgefühls
mit einem Phantasieakt»35 bewenden zu lassen, muß das Gefühl so weit
reflektiert werden, daß das Reagieren-Müssen als konstitutiv (weil
aufgenötigt) mit in seine Bestimmung eintritt. Zur «Hinnahme des

Endlichen als < Darstellung des Unendlichen >»36 ist also (über das

Hinnehmen hinaus) noch ein weiterer Schritt des selbsttätigen Subjekts

nötig. — Wir müssen die Analyse also fortsetzen mit der Zustandswahrnehmung

einer differenzierten Bestimmtheit des Selbstbewußtseins: «Sofern

nun das Bestimmt!-«« das Vermögen, bestimmt zu werden, voraussetzt,

zeigt sich als Struktur des Subjekts die Einheit von < Empfänglichkeit

und Selbsttätigkeit)».37 Wie bei jedem Gegenstand, so gilt auch

angesichts des Universums: Das Faktum der Bestimmtheit des Subjekts
kann weder alleine aus uns selber noch ausschließlich von einem
Anderen abgeleitet werden: «Also existiert das Selbstbewußtsein als das

Zugleich von <Sichselbstsetzen und Sichselbstnichtsogesetzthaben)
(§ 4,1,24).»38

Die Bestimmtheit des Selbstbewußtseins ist gegeben «durch etwas

Anderes»39. Das Getroffensein vom Anderen bewirkt ein Abhängig-

32 Barth, Vorlesungen 379 (Anm. 2).
33 Salmann, Gnadenerfahrung im Gebet 246 (Anm. 31).
34 Vgl. Barth, Prot. Theologie 405 (Anm. 2).
35 E. Hirsch, zit. nach Pröpper, 197 Anm. 14 (unsere Anm. 5).
36 Pröpper, 197 (ibid.).
37 Pröpper, 200 (ibid.).
38 Pröpper, 200 (ibid.), eigene Hervorh.
39 Barth, Vorlesungen 381 (Anm. 2). Seine Kritik, die sich auf dessen «unpersönliche

Charakterisierung» bezieht, scheint mir jedoch zu übersehen, daß dieses Andere noch vor
Gott zuerst einmal die Welt als Ganzes ist.



Schlechthinnig abhängig - radikal herkünftig 79

keitsgefühl, unsere «regsame Selbsttätigkeit» jedoch ein Freiheitsgefühl
(§ 4,1,25), ohne daß etwas über den niederdrückenden oder erhebenden
Charakter, also die Psychologie eines dieser Gefühle ausgesagt würde.
Beide Gefühle zusammen bedeuten (eingeborgen in ein Gesamtselbstbewußtsein)

die « Wechselwirkung des Subjektes mit dem mitgesetzten
Anderen» (§ 4,1,26)40 der Welt. Freiheits- und Abhängigkeitsgefühl
greifen stets ineinander, denn nie sind wir absolut (wofür Schleiermacher

den Terminus «schlechthinnig» einführte) frei oder abhängig:
Unsere Selbsttätigkeit muß auf einen Gegenstand zielen, der vorher
irgendwie auf uns eingewirkt hat, und umgekehrt: ein einwirkender
Gegenstand wird immer unsere Gegenwirkung (aktiv oder als freiwillige

Entsagung) erfahren (vgl. § 4,1,27-28). Erst an dieser Stelle ist das

Gefühl als Differenzgefühl, weil zur Differenzierung nötigend,
beschrieben.

3.3. Dasfromme Selbstbewußtsein : Das Mitgesetztsein Gottes als Frömmig¬
keit

Es steht per viam negationis fest, «daß ein Gefühl schlechthinniger Abhängigkeit,

falls es das gibt, auf die Welt jedenfalls nicht bezogen werden
kann. Außerdem ergibt sich, daß ein schlechthinniges Freiheitsgefühl
überhaupt nicht vorkommen kann»;41 (vgl. auch § 32,1,173). Es sind also

Bezug, Charakter und Inhalt eines schlechthinnigen Abhängigkeitsgefühls42

zu erhellen. Sicher ist bereits, daß dieses Gefühl nicht «von der

Einwirkung eines uns irgendwie zu gebenden Gegenstandes» (§ 4,1,28;
damit scheidet auch das Universum als Gegenstand aus) ausgehen kann,
noch vom «Zusammensein mit der Welt» (vgl. § 4,1,26), und daß der
Ausschluß unserer Gegenwirkung die Tendenz hat, dieses Gefühl «aus

der Zeit»43 herauszurücken. Für einen möglichen Bezug auf Gott läßt
sich also schon an dieser Stelle festhalten: Eine Einwirkung Gottes

40 Vgl. Heidegger, SZ § 40, 187-188 (Anm. 29): Am Beispiel der Grundbefindlichkeit
der Angst wird einerseits die Geworfenheit, das zu duldende «In-der-Welt-sein»

erläutert, andererseits dann aus derselben Grundbefindlichkeit «das Sein zum eigensten
Seinkönnen, das heißt das Freisein für die Freiheit des Sich-selbst-wählens und -ergreifens»
erschlossen. Vgl. jedoch Pröpper, 210-211 (Anm. 5) zu Schleiermachers Schwierigkeit,
echte Freiheit zu denken!

41 Pröpper, 200 (ibid.).
42 Vgl. zur Genese auch den Einfluß von Fichtes Wissenschaftslehre von 1801

(Pröpper, 197-198 Anm. 14 [ibid.]).
43 Barth, Vorlesungen 383 (Anm. 2).



80 Schlechthinnig abhängig - radikal herkünftig

kann (wie in der Mystik) niemals gegenständlich aufgefaßt werden,
sondern immer nur indirekt (vgl. § 5,1,30).

Warum also geht Schleiermacher notwendig zu einem Bewußtsein

schlechthinniger Abhängigkeit über? Die Einheit von Selbsttätigkeit
und Empfänglichkeit muß sich als Einheit noch einmal einem Anderen
(das nicht die Welt ist) verdanken, denn: «Gerade als Freie wissen wir
uns unfrei, die Einheit von Selbsttätigkeit und Empfänglichkeit zu
sein.»44 Die angesprochene Abhängigkeit ist ein «Nicht-Wissen», d. h.

sie ist ohne «intentionales Korrelat»45: Das Bewußtsein von «derjenigen

Funktionseinheit von Selbsttätigkeit und Empfänglichkeit, die wir
sind, die zu sein wir uns aber nicht selbsttätig erzeugt haben, kann nicht
selber nach dem Modell dessen rekonstruiert werden, was jemals
bewußter Inhalt unter der Bedingung dieser Funktionseinheit sein

kann... Es ist kein Bewußtsein von etwas, das mit dem Subjekt entweder
nicht identisch oder identisch wäre, und doch dasjenige Bewußtsein des

Seihst von sich, in welchem es sich aufgrund des Wissens von seiner
Struktur den Ungrund dieser Struktur in ihr selbst und in allem, dessen es

aufgrund ihrer mächtig ist, zu Bewußtsein bringt.»46 Wie bei jedem
Gefühl kann über den Inhalt weder verfügt werden, noch ist er einer
gegenständlichen Deutung zugänglich: «Doch ist es nicht etwa, wie alle
anderen Gefühle, das Bewußtsein von einer zufälligen Empfindung, die
das Subjekt sich als seinen Zustand zueignet, sondern Bewußtsein von
der ursprünglichen Faktizität der Vernunft und deshalb JV/febewußt-
sein.»47

Das schlechthinnige Abhängigkeitsgefühl meint und beinhaltet:
a) eine umfassende, passive Erfahrung, ein «auf dem schlechthin
gemeinsamen Wesen des Menschen» (§ 33,1,175) beruhendes Gefühl,
eine Grundgestimmtheit, die immer an räumlich-zeitliche Vermittlung
gebunden bleibt (vgl. § 59,1,313 ff.); b) «ein allgemeines Lebenselement»

(§ 33,1,174) als Ersatz für alle sogenannten Gottesbeweise; c) ein
unthematisch-leeres, trotzdem aber schöpferisch-ausgreifendes Vorwissen,

und somit ein Wissen, dessen ich niemals habhaft werden kann;
d) ein JV/fo/bewußtsein als Wissen um die Struktur meiner Erkenntnis;
e) ein Wissen des Ungrunds dieser Struktur, Wissen um die Untiefe

44 Pröpper, 201 (Anm. 5).
45 Pröpper, 201 (ibid.).
46 K. Cramer, zit. nach Pröpper, 201, Anm. 22 (ibid.). Alle Hervorhebungen von

mir.
47 Pröpper, 201 (ibid.).



Schlechthinnig abhängig - radikal herkünftig 81

menschlich-endlicher Erkenntnis überhaupt, und darin noch einmal
Wissen um das Gegründetsein dieser Erkenntnis von einem (ganz)
Anderen, das nicht Welt ist;48 f) unter Berücksichtigung des

Vorgenannten einen negativen Grenzbegriff der Vernunft, die einen Vorgriff
auf ihr Woher tut; g) als Wissen von der ursprünglichen Faktizität der

Vernunft Gründungsgeschehen der Vernunft selbst. In seiner Leugnung
würde die Vernunft also ihre Faktizität, ihre eigenen Parameter

zugrunderichten; h) erst im Vollsinn einer vernünftigen Bejahung der
bisher genannten Koordinaten als höchster Selbstausdruck des Gefühls
und Integral des ganzen Weges: Frömmigkeit.49 In konkreteren Worten:
Frömmigkeit bedeutet, sich selbst als endlich zu setzen und dies als

konkrete und verdankte Existenz auch in einer Haltung der Akzeptanz
zu übernehmen und zu leben.

Daß wir hier unmittelbar im Aufgang des Gottesbegriffs stehen,
verrät schon die überraschende Nähe der genannten Koordinaten zum
Übergang Gottes in jeder wirklich großen Theologie. Da Rahner noch

explizit zu untersuchen ist, möchte ich hier Anselm nennen: Für dessen

sogenanntes ontologisches Argument verzeichnet E. Salmann ganz
ähnliche Kriterien!50

Mit einer bestechenden Selbstverständlichkeit wird das im
«Selbstbewußtsein mitgesetzte Woher unseres empfänglichen und selbsttätigen
Daseins» (§ 4,1,28) mit dem Ausdruck «Gott» belegt. Weil das Woher
eben nicht die Welt ist, muß Schleiermacher den Pantheismusvorwurf
schon wenige Zeilen später scharf zurückweisen (vgl. aber auch Anm. a

in § 4,1,28-29). Außerdem ist das Abhängigkeitsgefühl nicht bedingt

48 Hiermit ist Barths «Relativität aller uns in der Zeit bewußten Freiheit und
Abhängigkeit» (Vorlesungen 383 [Anm. 2]) gewahrt. Der Vorwurf der «Erschleichung» (so mit
K. Heim in: Vorlesungen 384) des schlechthinnigen Abhängigkeitsgefühls würde nur
dann zu prüfen sein, wenn wir hier eine positive Inhaltlichkeit Gottes behaupteten!

49 In § 3 ist diese Behauptung, die in Wirklichkeit Ergebnis von § 4 ist, keineswegs
logisch sauber entwickelt! Dies aber ist Schleiermachers Verdienst: Christentum erscheint
als eine Fassung der Frömmigkeit, und (umgekehrt) Frömmigkeit ist anonymer, aber
wesenhafter Ausdruck des Christentums!

50 Vgl. Salmann, Elmar, Korreflexive Vernunft und theonome Weisheit in der Logik
von Monologion und Proslogion: L'attualità filosofica di Anselmo d'Aosta, hrsg. v.
Maternus Hoegen Studia Anselmiana 101, Roma 1990, 143-228; hier: 192-193. Für
Schleiermacher ist im Vergleich zu Anselm anzumerken : Die Bewährung der Formel steht
noch aus, besonders angesichts der geschichtlichen Situation des Menschen. Bedenkt man
die mühsame Kehre, die das Denken selbst bei Anselm von M zu P durchmachen mußte,
so scheint Schleiermachers Formel noch nicht in diesem Sinne geläutert. Wie bei Anselm
ist auch hier größte Vorsicht geboten, Begriff, Existenz, Anwesen und Wirken Gottes nicht
im Schlußverfahren zu erzwingen oder gar zu vermischen.



82 Schlechthinnig abhängig - radikal herkünftig

«durch irgendein vorheriges Wissen um Gott» (§ 4,1,29): Wir haben es

mit einem Gott zu tun, der leerer Grenzbegriff der Vernunft ist, auf den
diese ihr Gegründetsein zurückschiebt (vgl. § 4,1,30), weil dafür nicht
Welt und Universum dienen können. Am Anfang dieses Gottesaufgangs

jedoch steht das Gefühl mit seinem Schwung als Grundform aller
Frömmigkeit, welcher jede weitere Inhaltlichkeit Gottes erst vom
konkreten christlichen Glauben als Zugabe geschenkt wird, in der aber die

Bedeutung des Wortes Gott allererst aufgeht.51
Ein abstrakter Gottesbegriff ist mit einem innerlichen Angang52, der

noch vom romantischen Anschauen des Universums lebt, in glücklicher
Weise verbunden worden, und Schleiermacher scheint somit am Ziel
seiner Apologie angekommen zu sein: «Klares Selbstbewußtsein ist eo

ipso Gottesbewußtsein.»53 Inwieweit Gott selbst im Gefühl gegeben ist
und ob man von Offenbarung sprechen sollte, bleibt einer weiterführenden

Interpretation aufgegeben.

3.4. Das fromme Selbstbewußtsein als Sünden- und Gnadengefühl

Nachdem wir fast allzu leicht beim Mitgesetztsein Gottes im Gefühl
angelangt waren, ist jetzt in einer Art Gegenprobe zu berücksichtigen,
daß dieses schlechthinnige Abhängigkeitsgefühl für Schleiermacher nie
rein, sondern immer schon polar ist im Sinne eines Sündenund
Gnadengefühls. Die Gegenprobe zu dem transzendental rekonstruierten
Ansatz liegt wesentlich in der geschichtlichen Durchführung und

Bewährung, ja letztere sind die kategoriale Verwirklichung des

Abhängigkeitsgefühls. Mit anderen Worten: Der Gegensatz Sünde - Gnade,
der im II. Hauptteil der Glaubenslehre die spezifisch christlichen Themen

bestimmt, gehört in entscheidender Weise mit hinein in unsere
Themenstellung: Sünde und Gnade stehen in einer dialektischen Beziehung;

die Sünde (als unsere Tat der sinnlichen Selbstbehauptung)
hemmt und hindert das Abhängigkeitsgefühl, welches nie Null ist,
woraufhin die Gnade (als Gemeinschaft mit Gott kraft Mitteilung des

Erlösers) im Hinblick auf die Sünde diese Hemmung löst (vgl.
§ 63,1,344—346). Eine solche Dialektik bedeutet wesentlich einen

51 Vgl. Prower, 201 (Anm. 5) zu § 4,1,29-30.
52 Mit Barth, Vorlesungen 384 (Anm. 2) bleibt jedoch eine Spannung zwischen

Gefühl und seiner möglichen Überforderung durch den (letztlich transzendentalen)
Schluß auf das schlechthinnige Abhängigkeitsgefühl zu verzeichnen.

53 Pröpper, 201 (Anm. 5).



Schlechthinnig abhängig - radikal herkünftig 83

gefühlten Gegensatz zwischen Sünde und Gnade54 mit der Konsequenz,
daß nach dem bisher Dargelegten die folgenden Fragen offenbleiben,
deren Beantwortung zur Klärung des angesprochenen Gegensatzes
dienlich ist:

(a): Ungeklärt ist, inwieweit das im menschlichen Wesen liegende
Gottesbewußtsein getrübt, beeinflußt oder gar genommen werden
könnte durch eine Wirklichkeitsdimension, wie sie die Sünde ist.

(b): Frag-würdig ist, was das Christliche an der Frömmigkeit
ausmacht; warum Schleiermachers Christentum eine Anerkenntnis Christi
als Erlöser erfordert, bzw. ob im unthematischen Gottesbewußtsein
schon Erlösung liegt.

(c) : Schließlich interessieren (auch im Hinblick auf einen Vergleich
mit Rahner) die Fragen nach einer möglichen Ablehnung Gottes (Atheismus)

und überhaupt nach einer wirklichen Freiheit des Menschen
angesichts des schlechthinnigen Abhängigkeitsgefühls.

a: Für die Frömmigkeit gilt, daß ihre Intensität im zeitlichen Leben
schwanken kann: «Je kräftiger das Subjekt sich in den realen Momenten
des Daseins als schlechthin abhängig setzt, desto frömmer ist es. Und je

leichter und dauernder dies gelingt, je weniger gehemmt durch die
Macht des sinnlichen Bewußtseins - desto näher das Ideal: die stete

Kraft und Seligkeit des Gottesbewußtseins.»55 Diese Feststellung,
verbunden mit einer gewissen Aufmerksamkeit auf Schleiermachers
Termini «Lebenserhöhung» (§ 5,1,38), «Leichtigkeit frommer Erregungen»

(ebd. 39), «Stetigkeit des Gottesbewußtseins» (§ 60,1,322) und
«neues Gesamtleben» (§ 87,11,15), blendet zuerst einmal das reformatorische

Pathos des simul iustus et peccator ab und läßt den Eindruck
entstehen, daß der Übergang vom sinnlichen zum Gottesbewußtsein
ein fließender sei (vgl. § 62,1,341-342). Dieser Eindruck wird noch
verschärft: Die Sünde kommt bei Schleiermacher «als geradezu
notwendige Entwicklungsstufe der Menschheit»56 vor, ja «Gott hat die
Sünde geordnet, weil die Erlösung sein sollte».57 Der Kontext jedoch ist
die Kontrastbehauptung: «Ohne ein Minimum an Gottesbewußtsein
wäre weder das Bewußtsein der Schuld noch die Empfänglichkeit für

54 Gemeint im Unterschied zur Barthschen Dialektik eines absoluten Gegensatzes, vgl.
Vorlesungen 350 (Anm. 2).

55 Pröpper, 202 (Anm. 5). Mit diesem Zitat seien Schleiermachers §§5, 11, 60

zusammengefaßt.
56 Pröpper, 206 (ibid.) zu § 81,1,440.
57 Pröpper, 207 (ibid.) zu § 89,11,24.



84 Schlechthinnig abhängig - radikal herkünftig

die Erlösung begreifbar»58 gewesen. Das Abhängigkeitsgefühl (und
darin: Gottesbewußtsein) kann dem Menschen nie ganz genommen
werden, mit anderen Worten: Die Rede von einem genommenen
Gottesbewußtsein verdankte sich insgeheim einer Erfahrung, die diesen

Verlust zumindest als Mangel ausmachte. Sonst wäre die Rede von Gott
überhaupt sinnlos.

b: Trotz unserer behaupteten Erlösungsbedürftigkeit (im Sinne
einer nicht vorhandenen Leichtigkeit des Gottesbewußtseins) gelingt es

Schleiermacher nicht, die Bedeutung Christi (mit dem Vorzug der
stetigen Kräftigkeit des Gottesbewußtseins)59 so konsistent aufzuzeigen,
daß der mögliche Verdacht, Christus sei nur eine «allerdings wichtigste
Näherbestimmung des Zustandes des Christen», also ein «Symbol»60,
sich erübrigen möchte. Christologie und Anthropologie bleiben (was
ohne Wertung gesagt sei) in Schleiermachers anthropologischem Ansatz
in einer nicht aufhebbaren Dialektik als «Entwicklungsprozeß der
menschlichen Natur»61 miteinander verbunden.

c: Ganz folgerichtig kann der Atheismus als solcher für Schleiermacher

keine Möglichkeit sein: § 33,1,174 ff. Gottlosigkeit geht nur auf
mangelnde oder gehemmte Entwicklung des Selbstbewußtseins
zurück.

Was aber leistet Schleiermachers Ansatz? Das kontingente
Vernunftbewußtsein legt sich Gott als seinen Grenzbegriff so auf, daß seine

Gewißheit, für Schleiermacher gar «ursprüngliche Offenbarung»
(§ 5,1,30), und damit mehr als gedankliche Möglichkeit, im menschlichen

Wesen verankert wird. Letztlich ist echte Freiheit dann nur noch

möglich, indem dieser Grenzweg auf eine «unbedingte Sinnintention»62

hin gegangen wird und dann in Freiheit als Freiheit gelesen und
übernommen wird. Doch scheint das Vernunftbewußtsein Gott nicht
verfehlen zu können: Der letzte Abgrund menschlicher Freiheit, die
sich in hybrider Weise verschanzen und verfehlen kann, ist einem
gefühlten Sünde-Gnade-Gegensatz nicht mehr erreichbar.

58 Pröpper, 206 (ibid.) zu § 22,1,131.
59 Vgl. Pröpper, 203 (ibid.).
60 Barth, Prot. Theologie 416 (Anm. 2).
61 Pröpper, 208 (Anm. 5).
62 Pröpper, 212 (ibid.).



Schlechthinnig abhängig - radikal herkünftig 85

4. Der Schlüssel zu Rahners Grundkurs :

Die existenzielle Erfahrung transzendentaler Kreatürlichkeit

Rahner beabsichtigt mit seinem Grundkurs GK), das Christentum als das

Ganze der menschlichen Existenz (vgl. GK 14) in «intellektueller Redlichkeit»

(GK 6) unter selbstverständlicher Voraussetzung «unseres eigenen persönlichen
Christentums in seiner normalen kirchlichen Gestalt» (GK 13) auf einer «ersten
Reflexionsstufe» (GK 20) «auf den Begriffzu bringen» (GK 13), um es «in die
Verständnishorizonte eines Menschen von heute» (GK 5) einzurücken. Uns

erwartet also ein mystagogischer Gang (in welchem die Einheit von Philosophie
und Theologie, Fundamentaltheologie und Dogmatik schon gegeben ist und
sich zugleich neu erwirkt, vgl. GK 21 ff. und 54), der vom Leben selbst (vgl.
Schleiermachers Lebenshermeneutik!), von der Existenz gefordert wird
(GK 22) und wahr wird, indem die dadurch auferlegte Überforderung mitbedacht

und einbekannt wird (GK 21).
Dieser Gang entfaltet sich in der Weise einer (bereits besprochenen)
transzendental-anthropologischen Hermeneutik. Wie Schleiermacher, so ordnet auch
Rahner das gesamte Material der Dogmatik (in Auswahl, vgl. GK 7) seinem

Hauptgedanken ein und unter, der in den hier zu untersuchenden Gängen I und
II zur Darstellung kommt: Der Mensch findet sich als «Hörer der Botschaft»

«vor dem Absoluten Geheimnis» (GK 10). Hinter diesem Ansatz verbirgt sich
das Anliegen, die Möglichkeitsbedingungen von Offenbarung zu klären, Gott,
«das letzte Wort vor dem Verstummen» (GK 56), aufgehen zu lassen unter der

doppelten Voraussetzung, «1. daß es so etwas wie Gotteserfahrung gibt und
2. daß sie eine bestimmte Eigentümlichkeit hat, die ihr aus unserer gegenwärtigen

Situation zukommt.»63

In der Dynamik einer Erfahrungstheologie (das Fruchtbarwerden der

Mystik für die Fundamentaltheologie ist ab den zwanziger und dreißiger
Jahren unseres Jahrhunderts auszumachen) läßt sich die existenzielle

Erfahrung transzendentaler Kreatürlichkeit als Schlüsselbegriff im
Vorausblick auf die folgenden Ausführungen etwa so beschreiben: Es wird
auf «die subjektkonstitutiven Möglichkeitsbedingungen von Gotteserkenntnis

als wesenhafte Offenheit des Subjekts auf ein möglicherweise
ergehendes Offenbarungswort Gottes» reflektiert (im Rahmen Kants),
was als Erfahrung «zum Nachweis einer apriorischen Verwiesenheit des

Subjekts auf das zu erkennende Objekt» (über Kant hinaus und parallel
zu Schleiermacher) zwingt und schließlich als «apriorisches Verhältnis...

ontologisch zu begründen ist.»64 — Die folgende Aufgliederung

63 Rahner, Karl, Gotteserfahrung heute: Schriften zur Theologie 9, Einsiedeln-
Zürich-Köln H972, 161-76; hier: 161.

64 Bauerdick, 302 (Anm. 3).



86 Schlechthinnig abhängig - radikal herkünftig

des Stoffes versucht, den Vergleich mit Schleiermacher zu erleichtern.
Dabei kommt im letzten Unterpunkt, parallel zu dessen Sündenund

Gnadengefühl, das Rahnersche Gnadenexistenzial als Kehre zum
spezifisch christlichen Denken und Aufscheinen der «Antwort» (vgl.
GK 23) zum Tragen.

4.1. Die Selbstgegebenheit des Subjekts: Endlichkeit und Entschränktheit

Im Angesicht von Liebe, quälenden Fragen, Trauer und Tod bin ich bei

mir, kann mir nicht entrinnen, erfahre mich also als «ursprüngliche
Einheit von Wirklichkeit und ihrem eigenen Bei-sich-Sein, die nicht
adäquat vermittelt ist durch den wissenschaftlich objektivierenden
Begriff davon.»65 Die hier angesprochene elementare Erfahrung ist
leichter zu verstehen als Schleiermachers (romantischer) Gefühlsbegriff,

weil Rahner sie mit allen Aporien und Ambivalenzen in den Blick
zu bekommen versucht: Sie ist zum einen eine Erfahrung, die immer an

Sprache und Reflexion gebunden bleibt (vgl. GK 27 mit Schi. § 59), zum
anderen ist sie allgemein und jedem Menschen zugänglich (Rahner,
Schriften 9,162 zu Schi. § 33). Dazu kommt jedoch, daß der Mensch sich

ihr gegenüber auch reflex, sie verdrängend oder ablehnend verhalten
kann, sie also nicht unwiderstehlich ist wie ein (sinnliches) Gefühl.66

An eine solche Ablehnung hatte Schleiermacher im kulturellen Horizont

seiner Zeit sicher weniger gedacht als vielmehr an eine Schwächung

der Frömmigkeit.
Die Inhaltlichkeit der unthematischen, anonymen und selbst in der

Leugnung jeder logischen Wahrheit implizit bejahten Erfahrung67 läßt
sich nur umschreiben: In jeder Gegenstandserkenntnis ist, wenn auch

unthematisch, die «erhellte Selbstgegebenheit des Subjekts» (GK 29)

mitgesetzt: Der Mensch ist vor sich gebracht und kann diese Erkenntnis
(thematisch gewordene Selbstgegebenheit) niemals einholen: «Er stellt
sich als der fest, der durch anderes geworden ist. Und dieses andere ist
das Unversöhnliche, Subjektlose der Natur (samt der <Geschichte>, die

65 GK 27; vgl. aber auch Rahner, Schriften 9, 162 ff. (Anra. 63).
66 Vgl. GK 40: Es ist «das Ursprünglichste und Selbstverständlichste auch das

Übersehbarste, das am meisten Verdrängbare.»
67 Vgl. GK 41 und Rahner, Schriften 9, 163 (Anm. 63). Eigentlich stehen wir hier

schon inmitten der Koordinaten, mit denen wir (als transzendentale Rekonstruktion
Schleiermachers mit Cramer und Pröpper) zuvor die ursprüngliche Faktizität der Vernunft
zu erhellen versuchten.



Schlechthinnig abhängig - radikal herkünftig 87

er auch noch einmal als < Natur> deuten kann), von der er herkommt»
(GK 38). Als apriorische Struktur bedeuten Subjektsein und Personsein

«Entschränktheit», «die reine Geöffnetheit für schlechthin alles, für das

Sein überhaupt» (GK 31). — Es ist ganz offensichtlich, daß sich Rahners
Gedanke der Rezeption Heideggers verdankt, dessen Verständnis von
Gestimmtsein wir schon zur Erhellung des Schleiermacherschen
Gefühlsbegriffs herangezogen haben: In dem Sinne, daß Dasein immer
schon gestimmt ist, können wir sagen: Vernunft bedeutet immer schon
Erschlossenheit-, Die Befindlichkeit «ist eine existenziale Grundart der

gleichursprünglichen Erschlossenheit von Welt, Mitdasein und Existenz,
weil diese selbst wesenhaft In-der-Welt-sein ist.»68

Rufen wir uns die Nahtstelle in Erinnerung, an der Schleiermacher

zum schlechthinnigen Abhängigkeitsgefühl übergehen mußte: Das

«unser ganzes Dasein begleitende, schlechthinnige Freiheit verneinende

Selbstbewußtsein ist schon an und für sich ein Bewußtsein

schlechthinniger Abhängigkeit; denn es ist das Bewußtsein, daß unsere

ganze Selbsttätigkeit... von anderwärts her ist» (§4,1,28). Auch in
Heideggers und Rahners Ansatz zeigt sich das Verdanktsein einem
Anderen gegenüber, worin gerade meine Selbstgegebenheit besteht.
Dieses Andere ist nun näher in den Blick zu nehmen. Schon jetzt dürfen
wir vermuten, daß Schleiermachers Frömmigkeit (als Bejahung der

schlechthinnigen Abhängigkeit) in Rahners Personund Subjektsein (als

Bejahung der «radikalen Herkünftigkeit», GK 40) eine Entsprechung
finden möchte.

Schließlich ist das Rahnersche Subjekt in seiner Nähe zu Schleiermachers

Anweg (der den Primat der Empfänglichkeit des Subjekts

behauptet: § 4,1,25) noch einmal von Kants Ansatz abzuheben: «Im
Gegensatz zu Kant, der das konkrete Objekt beschlagnahmt, indem er es

dem zu richtenden Verstand übereignet, der an ihm nur das erkennt,
was sein Kategoriensystem a priori ihm gestattet, durchbricht Rahner in
seiner Geistmetaphysik... die Immanenz des Erkenntnissubjekts. Das

Rahnersche Subjekt läßt sich in seinem Selbst-sein vom Anderen ihm
Nichtidentischen affizieren, wobei das Selbstsein der Begegnung mit
dem Anderen nicht apriorisch vorausliegt, sondern sich in der Erfahrung

des Außen zum Bei-sich-sein dialektisch vermittelt.»69

68 Heidegger, SZ § 29, 137 (Anm. 29).
69 Bauerdick, 303 (Anm. 3). Vgl. auch die Fortsetzung: Die «kantisch anmutenden

Formulierungen» Rahners dürfen nicht dazu verleiten, ihn subjekttheoretisch in Kants
Nähe zu rücken!



88 Schlechthinnig abhängig — radikal herkünftig

4.2. Die Weltgegebenheit des Unendlichen : Vorgriffauf das Woraufhin

Es ist das Kühne an Rahners Ansatz, daß die Selbstgegebenheit des

Subjekts mit der Weltgegebenheit des Unendlichen dialektisch
korrespondiert, daß also «Gott als das in sich selbst verborgene, asymptotische

Woraufhin der Erfahrung einer unbegrenzten Dynamik des
erkennenden Geistes und der Freiheit gegeben ist» und «daß diese sich selbst

erfahrende Dynamik des geistigen Subjekts sich nicht als autonome
Macht dieses Subjekts, sondern als eröffnet und getragen durch ihr
Woraufhin erfährt, und daß diese Dynamik sich als dadurch <begnadigt>
erfährt, daß sie auch die Kraft der Hoffnung in sich birgt, dort in letzter
Nähe und Unmittelbarkeit anzukommen, wohin sie unterwegs ist, so

daß ihr Woraufhin nicht nur ihre ewig asymptotisch fern bleibende
Macht der Bewegung, sondern ihr wirklich erreichbares Ziel ist.»70 Vor
uns liegt also die Aufschlüsselung dieser Aussage einmal hinsichtlich
des hier gemachten Vorgriffs auf das Unendliche / Absolute, zum anderen

bezüglich seiner christlichen Tragfähigkeit, seiner Interpretationsmöglichkeiten

wie seiner Grenzen.
Indem ich die Möglichkeit eines bloß endlichen Fragehorizontes

setze, habe ich diesen Horizont bereits überschritten, erfahre ich mich
«als Wesen der Transzendenz, als Geist» (GK 42). Freilich trifft diese

Überschreitung auf eine «unheimliche Unendlichkeit» (GK 43), kann

jedoch, will ich nicht an dieser Stelle schon mit einem Vorgriff auf das

Nichts alles nichten, den Gedanken abbrechen, nur als «das Aufgehen
des unendlichen Seinshorizontes von diesem selbst her» (GK 45) gelesen

werden. Was Rahner hier erkenntnistheoretisch durchführt, hat
durchaus seine klassisch-ontologischen Wurzeln bei Thomas: «In jeder
Prädikation und Affirmation wird also dieses unendliche Seiende mit-
prädiziert und mit-affirmiert. In jedem Wissen... wird das unendliche
Seiende mit-gewußt.»71 Indem wir diesen Abschnitt «Weltgegebenheit
des Absoluten» überschrieben haben, lassen wir wie Rahner offen,
unter welchem Namen dieses Absolute aufgeht (Sein, Gott, Woraufhin,
heiliges Geheimnis, das Selbstverständliche, Namenloses, Unausweich-

70 Rahner, Schriften 9, 165 (Anm. 63).
71 Schaeffler, Richard, Religionsphilosophie: Handbuch Philosophie, hrsg. v.

Elisabeth Ströker und Wolfgang Wieland, Freiburg-München 1983, S. 90.



Schlechthinnig abhängig - radikal herkünftig 89

liches) und tragen so seinem Oszillieren zwischen diesen Begriffen
Rechnung.72

Die zuvor beschriebene Erfahrung wird von Rahner transzendentale

Erfahrung genannt. Diese meint und beinhaltet, verglichen mit
Schleiermachers Gefühl schlechthinniger Abhängigkeit (das letztlich auch

Erfahrung ist):
(a) eine «unthematische und in jedwedem geistigen Erkenntnisakt

mitgegebene» Erfahrung der «Entschränktheit» (GK 31), von der man
zwar (indirekt) reden muß, die aber nicht im Reden konstituiert wird
(vgl. GK 32);73 vgl. bei Schleiermacher etwa das «allgemeine
Lebenselement» (§ 33,1,174).

(b) einen Vorgriff «auf die unbegrenzte Weite aller möglichen
Wirklichkeit» (GK 31), entsprechend Schleiermachers Anschauung des

Universums bzw. Mitgesetztsein der Welt.

(c) eine transkategoriale Erfahrung, die zu den «unaufhebbaren
Strukturen des erkennenden Subjekts selbst gehört» (GK 31), eine
«Grundbefindlichkeit» (GK 45); Gründungsgeschehen der Vernunft
selbst, wie Schleiermachers Einheit von Selbsttätigkeit und Empfänglichkeit,

aus der der Mensch bei keiner Art von Wissen oder Tun

austreten kann. Ohne bei Schleiermacher eine explizit transzendentale
und erkenntnistheoretische Reflexion erwarten zu können, zeigte sich

doch, daß seine Gedanken genau den Weg einer solchen einschlagen,
woraus sich die Legitimierung ergab, ihn transzendental rekonstruieren
und so in ein besseres Verstehen heben zu dürfen!

(d) eine Erfahrung der Freiheit als Erfahrung der «Sichaufgebürdet-
heit» (GK 47, ganz in Heideggers Gefolgschaft!), als transzendentales
Faktum und Geworfenheit. Vor dieser Freiheit der Verantwortlichkeit
gibt es kein Entrinnen, weil selbst das Bezweifeln Tat aus meiner Freiheit

ist, die genau da beginnt, wo ich zum Interpretieren gezwungen bin

(GK 50). Diese Freiheit erfordert also meine bewußte Vorentscheidung,

mich ihr zu stellen, eine gleichsam eschatologische Reife wie im
Wahlmoment einer Entscheidung.74 Ich empfange diese Freiheit; und

72 Zu Recht ist Rahner mit dem Begriff Gott vorsichtig: «Die Beschreibung der
Erfahrung und des Erfahrenen in einem muß zuerst einmal vorkommen, bevor das so
Erfahrene dann <Gott> genannt werden kann» (GK 70).

73 Siehe auch: Rahner, Schriften 9, 168 (Anm. 63).
74 Vgl. dazu Rahners Interpretation der 1. Wahlzeit bei Ignatius im Aufsatz «Die

Logik der existentiellen Erkenntnis bei Ignatius von Loyola», in: Ders., Das Dynamische
in der Kirche QD 5, Freiburg 1958, 74-148.



90 Schlechthinnig abhängig — radikal herkünftig

auch nach Schleiermacher sind wir «uns unserer Freiheit als eines

empfangenen und im allgemeinen Zusammenhang allmählich Entwikkelten

bewußt» (§ 49,1,250).
(e) eine Erfahrung der Transzendenz selbst (GK 31), die das

«Woraufhin und Wovonher des Subjekts» (GK 32) ausmacht, also
«unthematisches Wissen von Gott» (GK 32).
Auch hier ist ein Rückblick auf die klassische Theologie hilfreich: «Die
transzendentale Urteilsanalyse führt so auf die These des Thomas von Aquin zurück:
<Alle erkennenden Wesen erkennen in jedem erkannten Gegenstand implizit
Gott.> (Thomas De verit., 22 a 2 ad l).»75 Das Woraufhin des Vorgriffs jedoch ist
niemals in positiver Behauptung mit dem absoluten Sein bzw. Gott identisch:

«Da sich das Woraufhin der transzendierenden Bewegung jeglichem
verobjektivierenden Begreifen notwendig entzieht, kann es nur als Verhältnis zu dem

Vorgriff als dessen Möglichkeitsbedingung verstanden werden.»76 Die Schwierigkeit

der Unterscheidung zwischen absolutem Sein und Gott verweist auf die

permanente, gleichsam typologische Schwierigkeit anthropologischer Theologie:

die Justierung der rechten Trennschärfe zwischen menschlichem Anweg
und der Wirklichkeit des deus semper maior.

Wo Schleiermacher (§ 4,1,28) ein Mitgesetztsein Gottes behauptet hatte,
ist es auch für Rahner «eine zweitrangige Frage, ob man von
Gotteserfahrung oder von der Erfahrung einer Verwiesenheit auf Gott reden
will.»77 Diese Unsicherheit geht zurück auf die Dialektik der «Momente
der Innerlichkeit und Unabhängigkeit des Verhältnisses von Vorgriff
und Woraufhin», weswegen Bauerdick das Subjekt des Vorgriffs gerade
«subjekt—los» nennt.78

Transzendentale Erfahrung meint und beinhaltet auch

(f) einen theologischen Grundtyp, dessen Gott als dem gründenden
Grund man nur vertrauen kann79, weil er sich schon längst in mein
Innerstes begeben hat (vgl. die eingestiftete «Unmittelbarkeit» in GK
94 mit der mystischen Tradition!). Alternative wäre nur ein Ausharren
in der ständigen Verwiesenheit auf Gott, der man sich nicht entziehen
kann: Unser theologischer Grundtyp hat also nicht das Interesse, die

Abgründigkeit eines wirklichen Bruches (als Bruch) mit dieser Erfahrung

in Freiheit zu thematisieren. Vielmehr zeigt sich die transzendentale

Erfahrung als

75 Schaeffler, Religionsphilosophie 90 (Anm. 71).
76 Bauerdick, 304 (Anm. 3).
77 Rahner, Schriften 9, 168 (Anm. 63).
78 Bauerdick, 304-305 (Anm. 3).
79 Vgl. Rahner, Schriften 9, 169 (Anm. 63).



Schlechthinnig abhängig - radikal herkünftig 91

(g) Transzendenz der Liebe80, die nicht wir selbst setzen, sondern
die sich uns zuschickt und so unsere Transzendenz erst ermöglicht: Wir
müssen in bejahender Freiheit auch mit Liebe antworten (vgl. GK
74).81 Konkret kann das heißen:

(h) Der Mensch, der die Liebe lebt, wird «aus dem Wissen leben,
daß die Wahrheit in der Geschichte nur praktisch zu realisieren ist, und
zwar dort, wo Subjekte aufhören, < Subjekte > zu sein, indem sie ihre
aufgezwungenen und selbstgesetzten Grenzen überschreiten... aus der
Freiheit, das tun zu können, was notwendig ist, aus dem Wissen, vom
Grund des Ganzen getragen zu sein.»82

Hatte Schleiermacher unser Verhältnis zum mitgesetzten Gott als

Gefühl schlechthinniger Abhängigkeit beschrieben, so finden wir auch
bei Rahner ein Erklärungsmodell (besser: Existenzial) für unser
Gottesverhältnis: Aus der Erfahrung mit der transzendentalen Erfahrung83

ergibt sich gleichsam das Verhältnis, das Rahner (GK 83 ff.) «transzendentale

Kreatürlichkeit» nennt.

4.3. Die transzendentale Kreatürlichkeit

In den aufgeführten Koordinaten transzendentaler Erfahrung wird
Gott nie «Gegenstand neben einem anderen» (GK 64), und so kann
Rahner «über Gott und die Gotteserfahrung, über Kreatürlichkeit und

Kreaturerfahrung trotz der Verschiedenheit des jeweils Gemeinten nur
in «'»er Aussage» (GK 64) sprechen. Das einmalige Verhältnis der
Kreatürlichkeit ist nicht kategorialer oder kausaler Art, sondern kommt nur
in der transzendentalen Erfahrung vor: Ist das heilige Geheimnis (Gott)

80 Hier steht Rahner gegen Heidegger, der das Weltverhältnis als Praxis der Sorge
Angst vor, Angst um das eigene Sein-Können), als Vorlaufen zum Tode beschreibt!

81 Freilich ist hier mit Salmann ganz richtig anzumerken, daß Liebe rein intentional
gefaßt wird: Durch die «vorschnelle Identifizierung endlicher Freiheit und Liebe mit der
Gott-Liebe» bleibt das Du «<Mitwelt>, Gott unbegreiflicher Horizont, beide im Bannkreis
der intentionalen Selbstkonstitution des Ich» (Salmann, Elmar, Neuzeit und Offenbarung.
Studien zur trinitarischen Analogik des Christentums Studia Anselmiana 94, Roma 1986,
S. 165, zit. : Salmann, Nr.).

82 Bauerdick, 308 (Anm. 3).
83 Gerade in der Erfahrung (mit) der Erfahrung geht die Kontingenz menschlicher

Transzendentalität auf (Schaeffler, Richard, Fähigkeit zur Erfahrung. Zur transzendentalen

Hermeneutik des Sprechens von Gott QD 94, Freiburg-Basel-Wien 1982, 51 m.
Anm. 18a zu Lötz): «Eine Erfahrung selbst... kann, so scheint es, nicht ihre eigene
Bedingung sein; eine Erfahrungserkenntnis kann nicht die Bedingungen erkennen, die
<vor> aller Erfahrung liegen» (51).



92 Schlechthinnig abhängig - radikal herkünftig

statt Gegenstand Grund all unseres Begreifens, so muß es «schlechthin
unterschieden» (GK 85) sein von uns und der Welt. Andererseits muß
die Welt radikal von ihm abhängig sein, «freigesetzt sein, weil sie als

endliche und werdende nicht notwendig sein kann» (GK 85). Dies ist

nur möglich, indem Gott die Welt erschafft und diese Differenz als

solche noch einmal setzt und in sich einbehält. Gerade so ist «das

Gesetzte von Gott verschiedene, echte Wirklichkeit und kein bloßer
Schein, hinter dem sich Gott und seine eigene Wirklichkeit verbergen»
(GK 86). Daraus folgt: «Radikale Abhängigkeit und echte Wirklichkeit
des von Gott herkünftig Seienden wachsen im gleichen und nicht im
umgekehrten Maße» (GK 86).84

Der hier als Grenzbegriff der Anthropologie erreichte Gottesbegriff
bedeutet für den Menschen, daß die aufgezeigte Kreatürlichkeitserfah-

rung nur da gemacht wird, «wo eine geistige, kreatürliche Person ihre
eigene Freiheit noch einmal auf Gott hin und von ihm her als

Wirklichkeit erfährt» (GK 87). Dies ist Voraussetzung wie auch Fluchtpunkt
jeder anthropologischen Theologie und war uns dementsprechend
schon bei der Rekonstruktion Schleiermachers begegnet. Doch müssen
wir an dieser Stelle noch einmal explizit fragen, was das Kreatürlich-
keitsexistenzial im Vergleich mit Schleiermachers schlechthinniger
Abhängigkeit auszudrücken vermag. Rahners Gedanke scheint mir die
moderne und personalistisch durchreflektierte Wiederaufnahme dessen

zu sein, was Schleiermachers Intuition heute einer transzendentalen
Rekonstruktion auferlegt; und umgekehrt: Die Nähe Rahners zu
Schleiermacher erklärt und verdeutlicht die Wurzeln des Rahnerschen Exi-
stenzials, die in einer mystischen Theologie des Gefühls liegen, auch,

wenn diese eher im Sprachkleid Kants präsentiert wird.
Die Dialektik und nicht auflösbare, also verdankte Polarität zwischen unserer
Abhängigkeit und Freiheit treibt bei Schleiermacher, soweit ich sehe, etliche
Themen hervor, deren Wiederaufnahme die Theologie unseres Jahrhunderts
ihm und Rahner zu verdanken hat, ohne es vielleicht zu wissen. Die Dialektik
schlechthinniger Abhängigkeit veranlaßt und erreicht : a) eine Relativierung der
reflexen Gottesbeweise der Fundamentaltheologie (vgl. GK 76 ff.) und der
Schriftbeweise (vgl. § 33,1,178-179). Vgl. sogar die Nicht-Rolle der Schrift für
den Gang des GK und ihre spärliche Behandlung in GK 358 ff. ; b) eine neue

Formulierung des Menschen in seiner Würde und Versuchbarkeit, die nicht

84 Vgl. dazu Schleiermacher ganz überraschend parallel: Das Gottesbewußtsein
wächst «nicht im umgt .ehrten Verhältnis mit dem Bewußtsein des Naturzusammenhanges»

(§ 34,1,182).



Schlechthinnig abhängig - radikal herkünftig 93

mehr mit den Naturwissenschaften in Konflikt gerät (§ 39,1,194 !)85 : Der
Mensch ist kein «unheimliches Wesen» mehr, weil er weder bloßer Schein noch

nur absolut ist (vgl. GK 87 f.), weder aus einem «toten Mechanismus» noch aus

«Zufall und Willkür» (§ 34,1,182) erklärt werden kann; c) eine Relativierung des

religiösen Wunders in seiner apologetischen Bedeutung (Rahner GK 94 über
Gottes Eingreifen; Schleiermacher § 34,1,182 sowie §47,1,234; eine gemeinsame

Wurzel liegt selbstverständlich schon bei Kant: Wunderglaube als

moralischer Unglaube86); d) die Einsicht, daß jede große Theologie sich immer
zwischen Pantheismus und Dualismus, Atheismus und Theismus entfalten und

bewegen muß (Rahner GK 71 f.; Schleiermacher § 46,1,229).

4.4. Die transzendentale Erfahrung als Walten der Gnade: Von derphilo¬
sophischen Vermittlung der Theologie zur theologischen Vermittlung der

Philosophie

Bei der Entfaltung der Weltgegebenheit des Absoluten ist schon
angeklungen, daß Rahner die transzendentale Dynamik als begnadet, das

Woraufhin auch als Ziel des Menschen auffaßt. Deshalb müssen wir jetzt
wie bei Schleiermacher in einer Gegenprobe das bisher Gesagte noch
einmal unter dem Anspruch der Gnade (und der Wirklichkeit der
Sünde) betrachten. Konnten wir den bisher mit dem GK gegangenen
Weg der Erfahrung als philosophische Vermittlung der Theologie bezeichnen,

so muß jetzt die Tragfähigkeit des Weges noch einmal in der Kehre,
als theologische Vermittlung der Philosophie87 gelesen werden; Gerade,
weil noch nicht ganz deutlich wurde, ob eine Erfahrung Gottes selbst
oder die ständige Verwiesenheit auf ihn aufgegangen war, ist von «der
transzendentalen Analyse des Geistes zur Immanenz der Gnade und
dem Andenken der Selbstmitteilung Gottes»88 überzugehen.

Die drei Arten der Gotteserkenntnis der Schultheologie
(sogenannte natürliche; aus Wortoffenbarung; aus Heilshandeln) werden

von Rahner als ursprüngliche Einheit «in der Konkretheit des

menschlichen Daseins» (GK 65) gesehen. Die ursprüngliche, nämlich
transzendentale Erfahrung, ist immer geschichtlich verfaßt: Das Ja oder
Nein auch des Alltags «gegenüber jener Ausgerichtetheit des menschlichen

Daseins auf die Unmittelbarkeit Gottes» ist immer schon bejahter

85 Vgl. Barth, Prot. Theologie 393 und 397 (Anm. 2)!
86 Kant, Immanuel, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft:

Akademie-Textausgabe VI, Neudruck Berlin 1968, 84 ff.
87 Vgl. zu dieser Kehre: Salmann, Nr. 212 (Anm. 81).
88 Ebd.



94 Schlechthinnig abhängig - radikal herkünftig

Anruf oder «Selbstverschließung des Menschen» (GK 66). Rahner
nennt diese Ausgerichtetheit nun Gnade, gerade weil sie «ein unentrinnbares

Existenzial des ganzen Wesens des Menschen» ist und somit «in
der Dimension der übernatürlichen Bestimmung des Menschen»

(GK 66) liegt.
Hierzu ist anzumerken:
(a) Nach Rahner ist die Ausgerichtetheit auf Gott genauso

unentrinnbar, wie bei Schleiermacher Gottes «ursprüngliche Offenbarung»
(§ 5,1,30) im Wesen des Menschen verankert ist. Ist für letzteren
Gottlosigkeit Mangel oder Hemmung in der Entwicklung des Selbstbewußtseins,

so bleibt für Rahner sogar im frei vollzogenen Nein des Menschen

zu Gott (und damit über Schleiermacher hinausgehend) die Verwiesen-

heit als Primat und Grund diesem Nein immer vorgeordnet. Existenzial-
ontologisch ist das Nein «keine gleichmächtige Möglichkeit der Freiheit
neben der des Ja» (GK 109). Dies gilt genau solange, wie diese Ver-
wiesenheit immerhin noch als Mangel, «als ein übler Zustand gefühlt»
(§ 11,1,77) wird. Außerhalb dieser Erfahrung liegen lediglich Indifferenz

und Gleichgültigkeit89, die heutzutage eine Mystagogie vom Typ
Schleiermacher oder Rahner immer schwerer machen und von dieser
direkt nicht mehr erreicht werden.

Sünde gegen die Gnade der Verwiesenheit auf Gott als Horizont ist
also immer Sünde gegen die eigene Freiheit, ja Unfähigkeit, von sich
selbst abstrahieren zu müssen. Im Brennpunkt unserer Mystagogie liegt
somit nochmals die menschliche Freiheit, nämlich die, sich seinen

Gottesmangel, seine Endlichkeit einzugestehen. Wir können beide
Autoren in ihrer apologetischen Botschaft etwa so zusammenfassen: Es

ist Gnade, daß ich zur Übernahme oder Ablehnung meiner vom Anderen

(Gott) herkommenden Freiheit verdammt (und darin begnadet) bin -
ein großes, aber auch bescheidenes und abstraktes Faktum, das offen ist
für eine Fülle von persönlichen Interpretationen!90

(b) Es ist nun die ganz entscheidende Frage, ob das abstrakte Anliegen

historisch einmal exemplarisch wahr geworden ist, ob also eine
menschliche Freiheit ganz und gar aus der Verwiesenheit auf Gott

89 Vgl. GK 43 f. Hier sind dann auch Skeptizismus, Verzweiflung und die Sinnfrage
als solche zu nennen.

90 Vgl. die Konturlosigkeit des Wortes Gott, eines Gottes, der eben zuerst einmal
«nicht in die benannte Welt alsein Moment an ihr einrückt» (GK 56) und so auch in seiner
konkreten Gnade, Nähe und Hilfe schwer zu erspüren ist (GK 88 ff.) Diese christliche
Nüchternheit entspricht doch sehr unseren alltäglichen Erfahrungen.



Schlechthinnig abhängig - radikal herkünftig 95

gelebt hat: Dies ist bekanntlich die Frage nach dem spezifisch Christlichen

bzw. der Rolle Jesu Christi im vorliegenden Typ von Theologie.
Mit anderen Worten: Ist die ständige Verwiesenheit auf Gott unsere

Erlösungsbedürftigkeit, so fragt sich, was konkret Erlösung sei, oder in
Rahners Sprache, ob die Selbstmitteilung Gottes «als irreversibel
siegreich offenbar wird» (GK 436). In dieser Frage kommt Rahner nicht
viel weiter, als wir es bei Schleiermacher ausmachen konnten: Zwar ist
die Figur Christi die Verdichtung des gesamten transzendentalen Ganges,

der seine Legitimität nur finde «im Gott-Menschen Jesus Christus,
in dem der Absolute selbst zum Nächsten geworden sei und so anonym
in jedem Nächsten begegne»91, doch wird (wie bei Schleiermacher)
seine Subsumierung unter einen «Entwicklungsprozeß der menschlichen

Natur»92 nie ganz vermieden. Erlösung kann so jedenfalls ihre

Hoffnungsgestalt einbehalten, und das gerade auch angesichts einer oft
nicht zu rechtfertigenden Christozentrik der Theologie nach dem
II. Vatikanum! Konkret heißt das: Unser theologischer Grundtyp zahlt
für die Kohärenz und Größe des transzendentalen Ansatzes den Preis,
bei der trinitarischen Aufdifferenzierung Gottes und der Dramatik des

Kreuzesgeschehens (die keine unbedingte Heilsbedeutung haben)

ungenauer vorgehen zu müssen.93

Ohne im Rahmen des gestellten Themas auf die Christologie näher

eingehen zu können, ist der mit Schleiermacher und Rahner als Grenzbegriff

der Anthropologie erreichte Gott abschließend noch einmal mit
seinen Chancen und Schatten in den Blick zu nehmen.

5. Epilog: Wenn Gott und Mensch einander erbilden

5.1. Gott als Grenzbegriff der Anthropologie

(a) Der Gott anthropologisch-transzendentaler Hermeneutik bleibt in
einer gewissen Schwebe (vgl. Rahners Schwanken zwischen Horizont /
Sein Gottes) und wird somit nie ideologisches Schlußund Schlüsselwort,

vielmehr glänzt er durch Abwesenheit, hält sich im Halbdunkel
vornehmer Zurückhaltung: Er hat viele Namen (vgl. GK 70) und kann

91 Salmann, Nr. 165 (Anm. 81).
92 Pröpper, 208 (Anm. 5).
93 Vgl. Salmann, Nr. 36 ff., 84 und 165 (Anm. 81).



96 Schlechthinnig abhängig - radikal herkünftig

trotzdem (gegen jeden Pantheismus) nie mit einem Gegenstand
verwechselt werden. Gedacht werden kann er «nur als Urgrund und
Grenze dieser Welt, weil sonst die Majestät der göttlichen Allmacht
nicht richtig verehrt wird»94, was herausgestellt zu haben eines von
Schleiermachers Verdiensten ist. Er ist auf diese Weise möglichst vielen
Menschen erfahrbar, weil er wirklich absoluter Grund unserer Existenz

(vgl. GK 70) ist. Andererseits läuft er als zu nah und zu fern zugleich
Gefahr, übersehen zu werden und mit der Welt, in der wir leben, nichts
zu tun zu haben (vgl. GK 89).

(b) Horizont und Grund wurden ontologisch erreicht und begründet,
haben also gerade dem oft einseitig psychologisch denkenden Zeitgenossen

kritisch etwas, ja das Wesentliche zu sagen und fordern eine

Vorentscheidung, die aufs Ganze geht.
(c) Eine Erfahrung des Grundes machen heißt, sich auf den Weg

der mühsamen Einkehr begeben zu müssen. Nie wird eine
außergewöhnliche Offenbarung zur Klärung des Verhältnisses zwischen dem
Natürlichen und dem Übernatürlichen führen, weil dieser Gott längst
Fluchtpunkt und Grund meiner Existenz ist (vgl. GK 94). Es «ist die
scheinbar unheimliche Bodenlosigkeit unserer Existenz, die wir erfahren,

die Bodenlosigkeit Gottes, der sich uns mitteilt, das Anheben des

Kommens seiner Unendlichkeit, die keine Straßen mehr hat.»95 Wir
stehen als Schöpfung zu diesem Gott im «Verhältnis geistiger
Transimmanenz»96, oder, an Cusanus erinnernd: Die Transzendenz dieses Gottes

ist seine Immanenz.
(d) Schleiermachers und Rahners Bemühungen haben einen Weg

zur Versöhnung von Mystik und neuzeitlicher Vernunft bereitet, auf
den hier nicht mehr ausführlich eingegangen werden kann.97

Philosophisches Sprechen von Gott und religiöses Bewußtsein, Außensicht
und Innenschau müssen sich ergänzen, indem sie sich gegenseitig
korrigieren: Der transzendentalphilosophisch verstandene Gott ist kein
selbstgemachter Gott, weil der Mensch die Möglichkeitsbedingungen
seiner Transzendentalität nicht erzeugt, sondern vorfindet.98

94 Redeker, in: Schleiermacher, Glaubenslehre, I, XXVIII (Anm. 1).
95 Rahner, Karl, Über die Erfahrung der Gnade: Schriften zur Theologie 3, Einsie-

deln-Zürich-Köln 1956, 105-109, hier: 108.
96 Salmann, Nr. 321 (Anm. 81).
97 Vgl. z. B. ebd., 113: «Wir sehen, wie die Logik des Rahnerschen Entwurfs Stärke

und Verlaufenheit des neuzeitlichen Selbstgefühls richtend aufzunehmen und auf die
Offenbarung hin zu öffnen weiß.»

98 Vgl. Schaeffler, Religionsphilosophie 225 ff. (Anm. 71).



Schlechthinnig abhängig - radikal herkünftig 97

(e) An der aufgezeigten Grenze der Anthropologie kann sich der

kämpferische Atheismus nicht halten und bewähren: Die erreichte
Grenze weist mich als bereits überschrittene immer neu ein in die
Übernahme meiner Freiheit. Gott kann «am ehesten (in) einem wachen

Agnostizismus aufgehen»99; dies kann dem Ende der Neuzeit mit
seinem agnostizistischen Grundton sogar die Chance bieten, im Sinne
einer Ideologiekritik als Ethos fruchtbar zu werden.

(f) Freilich fragt es sich, was dieser Gott mir Neues offenbaren
kann, das ich in der Einkehr nicht schon erreicht hätte: Was ist zu «der
sich selbst entwerfenden Spontaneität des menschlichen Geistes, für die

jede Neuheit, jeder <Text>, jeder konkrete Name Gottes zu spät
kommt»100, zu sagen? Schleiermacher und Rahner sind dem Vorwurf
ausgesetzt, Feuerbachs Religionskritik vorbereitet bzw. in einer gefährlichen

Gratwanderung weitergeführt zu haben.101 Zusammenfassend
muß man dazu sagen, daß weder Feuerbach noch die Vertreter der

genannten Kritik Schleiermacher und Rahner wirklich folgen zur «Einsicht

in die Faktizität der Vernunft»102, die Gott gerade als dem
Menschen entzogenes Geheimnis wahrt.

(g) Transzendentale Theologie muß sich schließlich dem Vorwurf
gegenübersehen, Geschichte als qualifizierte Geschichte nicht
ernstzunehmen. 103 Auch wenn übersehen wird, daß verschiedene Horizonte in
der Geschichte des Menschen sich korrigieren, verdrängen und behindern

können - heißt dies jedoch wirklich: «Die Antagonismen konkreter

Existenz in gesellschaftlichen Vermittlungszusammenhängen erfahren

in der Transzendentaltheologie Rahners in einer apriorischen
invarianten Gottesvorstellung ihre imaginäre Aufhebung»?104 Mit anderen
Worten: Steht Rahner im Verdacht einer ideologischen Identitätsphilosophie?

Bauerdick antwortet klar mit der Charakterisierung von Rahners

Theologie als «dialektischer Theologie mystischer Gotteserfahrung»105.

Das «<absolute Geheimnis> widerstrebt dem Identitätszwang

99 Salmann, Nr. 254 (Anm. 81).
100 Salmann, Nr. 40 (ibid.).
101 Zur Kritik an Schleiermacher: Redeker, in: Schleiermacher, Glaubenslehre, I,

XXXVIII (Anm. 1); Barth, Vorlesungen 387 f. (Anm. 2); Pröpper, 197; 209, Anm. 41;
210, Anm. 43 (unsere Anm. 5). Dieselbe Kritik läßt sich an Rahners «anonymem
Christentum» üben.

102 Pröpper, 210, Anm. 43 (unsere Anm. 5).
103 Vgl. das bei Bauerdick, 301, Anm. 23 (unsere Anm. 3) zitierte Werk von G.

Neuhaus.

104 Bauerdick, 301 (ibid.).
105 (ibid.).



98 Schlechthinnig abhängig - radikal herkünftig

imaginärer Versöhnung aus dem Wissen, daß Identität, die sich als

solche weiß, schon keine mehr ist.»106 Deshalb kann theologisch eben

doch nur von Gott gesprochen werden, wo seine Selbstmitteilung107 in
der Geschichte angenommen wird. Das Woraufhin bleibt dort nicht
«apriorisches Konstrukt», wo die Frage danach in dem Kontext
beantwortet wird, «aus dem sie bei Rahner kommt: der mystischen Erfahrung
des Geheimnisses und dem Vollzug des christlichen Glaubens»108. Nach
Bauerdicks Interpretation kann und muß Rahners Theologie also «eine

andere werden, um sie selbst zu sein» und vermag dies auch, wenn sie

sich auffaßt und annimmt «als an ihren Grenzen zurückverwiesen in die

Welt der Alltäglichkeit»109.

5.2. Der Mensch vor seinem Horizont und Gott

Wir fragen hier nach dem Bild vom Menschen, das im zurückgelegten
theologischen Weg aufscheint.

(a) So, wie der Gott der Mystik nie ideologisches Schlußwort ist, gilt
für den Menschen, daß er mit diesem Gott nie fertig ist, weil er seiner
nie habhaft ist.

(b) Das Ich kann dem ontologisch erreichten Horizont seiner
Existenz nie entkommen. Die Vorentscheidung des Lebens (ob bewußt und

tapfer getroffen oder immer wieder andringend unter den Reibungsverlusten

des falschen Leidens) erfordert Annahme und Übernahme
des Faktums meiner Geworfenheit wie Verdanktheit, meines Rätsels,
das ich (mir) bleibe, wie der eingeräumten Freiheit zur Interpretation,
meiner Selbstliebe wie der konnaturalen Güte und Liebe, die dieser

Horizont längst schon ist110, meiner Einsamkeit wie der Ermöglichung
von Dialog mit denen, die, einsam und absolut zugleich, vor demselben
Horizont versammelt sind.

(c) Eine Erfahrung des Grundes ist immer Indirektheit und/als
Wegln: Gott wird wahr nur in der Wandlung meiner inneren Befind-

106 Bauerdick, 306 (ibid.).
107 Dies bei aller Problematik des Wortes Selbstmitteilung, die wir hier nicht weiter

entfalten können: Vgl. Salmann, Nr. 38 f. (Anm. 81).
108 Bauerdick, 307 (Anm. 3) ; vgl. unsere Klärung der Einbindung in die christliche

Praxis (2.4.)!
109 Bauerdick, 299 und 310 (ibid.).
110 Vgl. dazu die auf Thomas zurückführenden Bemerkungen zum Transzendieren als

Einlösung des einen bonum: Salmann, Nr. 196 (Anm. 81).
111 Vgl. ibid. 252 ff.



Schlechthinnig abhängig - radikal herkünftig 99

lichkeit. Eine solche Begegnung und Begehung Gottes ist «bei aller
Ursprünglichkeit des Inanspruchgenommenseins wahr nur als Wider-
fahrnis und Interpretation»112. So entspricht sie zutiefst dem Menschen,
weil sie ein Sprachgeschehen freizusetzen vermag: Sie begabt den
Menschen zu Poesie und Deutung, Kunst und Übersetzung. Gott und
Mensch (ver)weisen aufeinander; «Gott, Sinn, Mensch, Welt haben sich
und einander nur in stets verweisender Vermitteltheit.»113 Schleiermachers

kulturelles wie Rahners mystagogisches Interesse sind gewahrt
und eingelöst.

(d) Dialog und Versöhnung bleiben nicht auf Mystik und neuzeitliche

Vernunft beschränkt, sondern werden neu ermöglicht auch
zwischen den Religionen. Denn das Transzendieren des Menschen «ist kein
Weggang von mir/uns fort, sondern als Verweis Einweisung ins

Naheliegende, Nächste des Dialogs, die Entdeckung des Pneuma in mir, in
dir, zwischen uns»114. Andererseits ist unter diesem Niveau gar kein

Dialog im wirklichen Sinne möglich!
(e) Das (ideologiekritische) Ethos ist dem Menschen nicht nur

ermöglicht, sondern wie sein Gott mitgesetzt: Die von Schleiermacher
formulierte «Abhängigkeit ist nicht ästhetische, naturhafte Abhängigkeit,

sondern aufdem Boden des Christentums ist die Abhängigkeit eine

Glaubenshaltung, die die sittliche Frage nach dem <Wohin> der Abhängigkeit

mit einschließt.»115 Schleiermachers frommes Selbstbewußtsein
wird notwendig «Gattungsbewußtsein», «Äußerung» und Gemeinschaft

(§ 6,1,41 ff.), ja schließlich Kirche, wo die Frömmigkeit «auf die

Tätigkeit im Reiche Gottes bezogen» (§ 9,1,63) wird; vgl. dazu bei
Rahner «Christentum als Kirche» in GK 313 ff.

(f) Der Mensch ist angesichts seines Horizonts zur Indifferenz fähig.
Sie ist entlastend und befreiend zugleich, ein «Element gelassener
Abschiedlichkeit,... eine unerhörte Freiheit zur Welt..., eine Disponi-
bilität für den Weltdienst und den Augenblick, wie er jetzt andringt,...
Haltung der Entsagung, der skeptisch-wagenden Offenheit,... ein
Ethos des Übergangs»116.

112 Ibid. 252.
113 Ibid. 253.
114 Ibid. 196.
115 Redeker, in: Schleiermacher, Glaubenslehre, I, XXXI (Anm. 1).
116 Salmann, Nr. 254 (Anm. 81). Dieses Ethos hat Rahner auf seine Weise in GK

388 ff. eingelöst.



100 Schlechthinnig abhängig — radikal herkünftig

(g) Ob nicht der von und vor seinem Horizont gezeichnete Mensch
der qualifizierten Geschichte, seinem Kairos wie seinen Widersprüchlichkeiten

und Unmöglichkeiten, gerade deswegen neu standzuhalten

vermag, weil die Offenbarung selbst immer größer ist als dieser
Horizont117, weil dieser Horizont «die Gemeinsamkeit des Nicht-Wissens
realisiert und den Raum der Demut, der Offenheit auf das Neue, noch

Ungedachte hin freigibt, das sich zuschicken möchte»?118

117 Vgl. Redeker, in: Schleiermacher, Glaubenslehre, I, XXXII (Anm. 1).
118 Salmann, Nr. 254 (Anm. 81).


	Schlechthinnig abhängig - radikal herkünftig : Wahlverwandschaften anthropologischer Theologie, dargestellt an der Nähe Scheiermachers und Rahners im Aufgang der Gottesfrage

