
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)

Heft: 1-2

Artikel: Das Ärgernis der Menschlichkeit Gottes

Autor: Splett, Jörg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761413

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761413
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jörg Splett

Das Ärgernis der Menschlichkeit Gottes

Xenophanes aus Kolophon kritisiert die Lehrer der Griechen: «Alles
haben den Göttern Homer und Hesiod angehängt, was nur bei
Menschen Schimpf und Tadel ist: Stehlen und Ehebrechen und einander
Betrügen.»1 Es «wähnen die Sterblichen, die Götter würden geboren
und hätten Gewand und Stimme und Gestalt wie sie» (fr. 14). «Die
Äthioper behaupten, ihre Götter seien stumpfnasig und schwarz, die

Thraker, blauäugig und rothaarig» (16). «Doch wenn die Ochsen und
Rosse und Löwen Hände hätten oder malen könnten mit ihren Händen
und Werke bilden wie die Menschen, so würden die Rosse roßähnliche,
die Ochsen ochsenähnliche Göttergestalten malen...» (15).

Dabei ist «ein einziger Gott, unter Göttern und Menschen am
größten, weder an Gestalt den Sterblichen ähnlich noch an Gedanken»

(23) ; «ganz Auge, ganz Geist, ganz Ohr» (24). «Sonder Mühe erschüttert
er alles mit des Geistes Denkkraft» (25).

I. Gott der Ganz-Andere

Große und zu Recht berühmte Sätze. Doch auch ihrerseits zu korrigieren.
2 Denken wir an Ägypten. Hier stellen Menschen ihre Götter nicht

1 Diels/Kranz 121966, fr. 11 f.
2 «Das Genaue freilich erblickte kein Mensch und es wird auch nie jemand sein, der

es weiß in bezug auf die Götter und alle Dinge...; denn selbst wenn es einem im höchsten
Maße gelänge, ein Vollendetes auszusprechen, so hat er selbst trotzdem kein Wissen
davon; Schein haftet an allem» (fr. 34).



50 Das Ärgernis der Menschlichkeit Gottes

als Menschen dar, und nicht bloß «Untergötter», gar Tierfetische,
sondern ausgerechnet den «Hochgott»: Der große Horus hat Falkengestalt.

3 Andererseits, könnte ein Kritiker anmerken, rede gerade Xeno-
phanes anthropomorph, wenn er Gott durch Geist- und Denkkraft
bestimmt. Nicht als wäre der Mensch reiner Geist; doch ist offenbar die
«Denkkraft» das Besondere an ihm, das ihn vom Tier unterscheidet.4
Wir werden auf diese Frage zurückkommen müssen. Zunächst genüge,
daß Xenophanes wie Ägypten darin übereinkommen, die Andersheit
des Göttlichen herauszustellen. Bei Hosea heißt das: «Gott bin ich,
nicht ein Mensch, der Heilige in deiner Mitte» (11,9).5 Dabei sammelt
sich die Spannung in den Schlußworten: heilig — inmitten.

Denn «heilig» meint, entgegen dem heute üblichen Verständnis,
zunächst nicht moralische Vollkommenheit, sondern Selbstvorbehal-

tenheit, Unzugänglichkeit, Fremdheit, eben das Einzig- und Ganz-
Anders-sein der Gottheit. Diese verzehrende Hoheitlichkeit führt dazu,
daß man mit Gott nur durch Mittler verkehrt. Durch irdische Mittler
wie Mose (Ex 20,18 f.), oder noch in der Neuzeit Künstler und Dichter6,
sowie durch himmlische Zwischenwesen, Untergötter, Heilige.
Religionswissenschaftlich spricht man vom «deus otiosus» als dem untätigen

Hochgott.7 Solche Andersheit ist dann wiederum nicht mehr so

gänzlich anders als das, was man auch von hiesigen Autoritäten
kennt.

Zu einem ähnlichen Ergebnis kommt analytische Reflexion. Das
Andere kann auch als Ganz-Anderes nicht so ganz anders sein wie
behauptet; denn um so benannt zu werden, muß es offenbar doch in
einer gemeinsamen Sphäre begegnen. So ist man selbst zum Anderen
ein Anderer. Man «definiert» sich gegenseitig, was dem Wortsinn nach

sowohl bestimmen wie begrenzen bedeutet. Georg Wilhelm Friedrich

3 Widengren, Gero, Religionsphänomenologie, Berlin 1969, 76 und 116.
4 Mit Peter Singer wäre entsprechend der Anthropomorphismus als Speziesismus zu

bezeichnen (Praktische Ethik, Stuttgart 1984, Kap. 3).
5 Auch hier wird der Kontext noch eigene Erörterung finden. Jetzt schon nur dies,

daß die begegnende feministische Übersetzung «kein Mann» der gemeinten Andersheit
nicht gerecht wird (vgl. Jes 55,8 f.: «Meine Gedanken sind nicht eure...»; 49,15: «... wenn
sie ihn vergessen würde: ich nicht.»

6 Vgl. bes. Hölderlin, Friedrich, Dichterberuf, Brod und Wein VII, Wie wenn am
Feiertage...: Kl. Stuttgarter Ausg. II 47, 98, 122—124; doch auch die Rolle, die St. George
und R.M. Rilke für viele gespielt haben (von Goethe als Lebensmeister bis heute zu
schweigen).

7 Widengren 53 und Index (Anm. 3).



Das Ärgernis der Menschlichkeit Gottes 51

Hegel hat das für die Entgegensetzung von Endlichem und Unendlichem

vorgeführt.8 Das Unendliche bloß ins Jenseits gesetzt, wird damit
«selbst als ein Endliches gesetzt» (198). Das endliche Bewußtsein aber,
auf sein Endlichsein versteift, beharrt eben darin unendlich auf sich.

«Dieser Standpunkt gibt sich nun zunächst an als den der Demut, und
diese seine Demut besteht darin, daß das Ich das Unendliche, das

Wissen und Erkennen Gottes von sich ausschließt, Verzicht darauf
leistet und sich als Endliches dagegen bestimmt. Aber diese Demut
widerlegt sich damit selbst, ist vielmehr Hochmut, denn ich schließe
eben das Wahre von mir aus, so daß ich als dieser im Diesseits allein das

Affirmative und das an und für sich Seiende bin, wogegen alles Andere
verschwindet» (199).

Man könnte das unschwer an Texten eines militanten Agnostizismus

belegen.9 Literarisch agiert solchen Finitismus beispielsweise
Jacques Prévert aus10:

Vater unser der du bist im Himmel
Bleib dort

Und wir werden auf der Erde bleiben
Die mitunter so herrlich ist

Mit ihren Mysterien von New York
Mit ihren Mysterien von Paris

Die das Mysterium der Dreieinigkeit durchaus aufwiegen.

Soll also, statt bloß von so etwas geredet, das Ganz-Andere gedacht
werden, dann kann dies offenbar nur so geschehen, daß man es als das

«Nicht-Andere» an-denkt. Diesen Gottesnamen hat mit großer Freude
und Dankbarkeit der Philosoph und Theologe Nikolaus von Kues

gefunden, wohl im Winter 1461/62.11 Das Geschöpf ist zu den anderen

Geschöpfen wie zu seinem Schöpfer ein je anderes Etwas (aliquid
aliud quid). Gott aber ist weder derart ein anderes unter anderem/n, wie

8 Sämtl. Werke (Glockner, H.), z. B. XV 191-210.
9 Vgl. Splett,Jörg, Leben als Mit-Sein. Zum trinitarisch Menschlichen, Frankfurt/M.

1990, Kap. 1: Agnostizismus?; Ders., <Fünf gerade sein lassen) oder <der Wahrheit die
Ehre geben)?, in: IKaZ Communio 21 (1992) 463-470.

10 Gedichte und Chansons (Kusenberg, K.), Hamburg 1962, 24 f.
11 Nikolaus Cusanus, Vom Nichtanderen - De non aliud (Wilpert, P.), Hamburg

1952; zur Entstehung und Entdeckung des offenbar nicht vollendeten Tetralogs (mit dem
Titel «Directio speculantis»): XVII ff. Vgl. zur Aussage: Bolberitz, Paul, Philosophischer
Gottesbegriff bei Nikolaus Cusanus in seinem Werk «De non aliud», Leipzig 1989.



52 Das Ärgernis der Menschlichkeit Gottes

wir dies sind, noch ist er etwas anderes zu unserem Anders-Sein, also ein
anderes als wir. Er ist eben überhaupt nicht anders, sondern schlechthin
das Nichtandere, mit einer dreieinen Formel gesagt, die den Cusaner

fasziniert: Gott ist jenes Nichtandere, das nicht(s) anderes ist als

Nichtanderes (Kap. 1 und 5). «Alles andere» ist demgegenüber (ein) anderes.

Und zugleich doch — gerade so — «nichts anderes als anderes» (Kap. 9

und 10), also seinerseits durch das Non-aliud bestimmt, ohne es/Ihn
nicht seinsmöglich, ja nicht einmal zu denken.

Das ist nun hochabstrakte Spekulation. Ihr will der Kardinal ja

Wegleitung geben. Aber bei aller Freude am Denken ist sie nicht
Selbstzweck. Für unsere Frage erlaubt sie, die Streitfrage des sogenannten

Anthropomorphismus korrekt zu situieren und sachgerecht zu erörtern.

II. Anthropomorphismus

Anthropomorphismus erklärt der Fremdwörter-Duden als

«Vermenschlichung, Übertragung menschlicher Gestalt und menschlichen
Verhaltens auf andere Wesen, besonders in der Gottesvorstellung.»
Wenden wir uns zunächst dem zweiten Wortteil, der morphe Gestalt
zu. Immer wieder wird hierzu, auch und gerade von Atheisten, das

biblische Bilderverbot zur Sprache gebracht.
1. Nicht von ungefähr selbstverständlich, denn was können

Menschen noch sagen, wenn sie sich die Bild-Sprache verbieten lassen?

Nicht so verständlich, wenn man dem auch in Theologenkreisen begegnet,

mit Plädoyers für das Schweigen — als dächte auf Dauer der Mensch
noch an den, von dem und zu dem er nicht mehr spricht.12

Natürlich hat man nicht unaufhörlich zu reden (auch dieser Beitrag
geht zu Ende - um der Widerrede Raum zu geben). Schweigen aber
bedeutet anderes als Verstummen: Es muß (er)klären, was es

(verschweigt. 13 Und von denen, die unentwegt Satz 7 aus Ludwig Wittgen-

12 Da aber -logen per definitionem reden, sprechen sie nunmehr einerseits über ihr
Nicht-sprechen-Können, andererseits inhaltlich über den Menschen und seine privaten
wie gesellschaftlichen Probleme. Dem Anthropomorphismus entkommt also solche Theologie,

indem sie - à la Feuerbach - Anthropologie wird.
13 Lec, Stanislaw Jerzy: «Ohne die Kenntnis der fremden Sprache wirst du niemals

das Schweigen des Ausländers verstehen können.» (Alle unfrisierten Gedanken [Dedeci-
us, K.], München 1982, 12).



Das Ärgernis der Menschlichkeit Gottes 53

steins Tractatus zitieren, läßt sich vielleicht doch mancher auch von dem
Anstoß bewegen, auf den man im Nachlaß F. Waismanns trifft (zu

Heidegger ausgerechnet) : Das Anrennen gegen die Grenze der Sprache
sei die Ethik. «Das hat schon der heilige Augustinus gewußt, wenn er
sagt: Was, du Mistvieh, du willst keinen Unsinn reden? Rede nur einen
Unsinn, es macht nichts!»14

Menschen der Bibel wissen Gott als Redenden, und Christen wissen,

daß im Anfang das Wort nicht nur bei Gott war (Joh 1,1), sondern
Gott war und ist. Es genügt nicht einmal ohne weiteres, wenn man
erklärt, mit der Inkarnation habe Gott sein ewiges Schweigen
gebrochen.15 Denn in Jesus Christus wurde nicht etwa das Schweigen Wort,
vielmehr das ewige Wort Gottes Fleisch (Joh 1,14). Und dem zuvor
bereits hat der Schöpfer sich keineswegs, beschränkt auf die innere
«sacra conversazione», «unbezeugt gelassen» (Apg 14,17). Nicht allein
wurde alles, was geworden ist, durch das Wort (Joh 1,3);16 sondern
obendrein hat Gott «viele Male und auf vielerlei Weise... zu den Vätern
gesprochen» (Hebr 1,1; und die christlichen Lehrer nehmen die Sibyllen

hinzu, um die außerbiblischen Stimmen nicht zu vergessen).
So kann Hans Urs von Balthasar entschieden klarstellen, «daß trotz

vieler entgegenstehender Behauptungen in der Bibel von negativer
Theologie überhaupt nicht die Rede ist»; braucht Gott in seinem Wort
sich doch «nirgendwo selbst zu negieren..., um sich besser, göttlicher zu
bekunden.»17 Derlei kommt erst aus der Begegnung mit nicht-christlicher

religiöser Philosophie: dem Neuplatonismus, in die Theologie.
2. Wird aber nun dem Zeugen zu reden gestattet, dann stellt sich

sofort die Frage nach der rechten Redeweise. Bei Theologen, die von
den Naturwissenschaften beeindruckt sind (oder waren?), kann man

14 Schriften 3 (Wittgenstein und der Wiener Kreis), Frankfurt 1967, 68 f. Vgl. Conf. I
4,4: «et vae tacentibus de te, quoniam loquaces muti sunt.» Was Anm. 12 bei Theologen
kritisierte, wünscht so positiv Fridolin S i ier von der nicht-theologischen Wissenschaft: Sie

sollte «wenigstens davon sprechen, daß sie darüber schweigen muß, weil sie davon nicht
sprechen kann..., der Grenzen ihrer Kompetenz bewußt.», in: Vielleicht ist irgendwo Tag.
Aufzeichnungen, Freiburg 1981, 240. Siehe ebd. seine Notiz zum «vielbeschworenen
Pluralismus», der besser (mit Goethe) «Vielmeinerei» hieße.

15 Siehe Ignatius von Antiochien, Magn. 8,2 (nach Weish 18,14 und Rom 16,25): «...
das aus dem Schweigen hervorgegangene Wort». Vgl. Waldenfels, Hans, An der Grenze
des Denkbaren. Meditation - Ost und West, München 1988, Kap. 5: Wort und Schweigen.

16 Vgl. Kern, Walter, Gott schafft durch das Wort, in: MySal II 467-477.
17 Bibel und negative Theologie, in: Strolz, Walter (Hg.), Sein und Nichts in der

abendländischen Mystik, Freiburg 1984, 13-31, 13.



54 Das Ärgernis der Menschlichkeit Gottes

dann lesen, «streng genommen sollte es nur in einer formalisierten
Sprache erlaubt sein, über Gott zu sprechen (wie es etwa einem Physiker
nur erlaubt ist, sinnvoll und widerspruchsfrei über ein Elektron in einer
formalisierten Sprache zu sprechen, außer der Aussage, daß es eben da

sei)».18 Doch ist die bildlose Sprache der modernen Physik nicht bloß

unpraktikabel, etwa weil die Richtigkeit der Begriffe in der Rückübersetzung

nicht verifiziert werden könne oder eine streng formalisierte
Sprache die Verständnisfähigkeit der meisten Gläubigen und Theologen

überschreite. Die Unvorstellbarkeit Gottes läßt sich vielmehr
prinzipiell nicht mit jener des Psi in der Operatorenmechanik vergleichen
(ebd. 53, 71).

Über Gott nämlich spricht der Mensch, indem er seine Selbst- und

Welterfahrung im Verweis auf beider Grund und Abgrund hin auslegt,
welchen er Gott nennt. Das heißt, er stellt nicht Hypothesen auf, bildet
nicht eine Theorie, sondern er legt sich auf ein bestimmtes Verständnis
des ihm Widerfahrenen fest. Verdeutlichen wir es an einem Beispiel:
Man lernt jemand kennen und bekommt näher mit ihm zu tun. Die
alsbald über ihn gebildete «Meinung» gewinnt Kontur, aus Bekanntschaft

wird Freundschaft. Wäre diese nun noch als Theorie zu bezeichnen,

etwa über die Wahrscheinlichkeit, mit der ich in einer Notlage mit
dem Beistand des Freundes rechne? Eine solche Sicht ist möglich; doch

offenkundig verfehlt sie das Wesen dieser Beziehung. Mit Wittgensteins
Ausdruck: Sie benutzt ein unzutreffendes «Sprachspiel». Freundschaft
heißt eben nicht: Leben mit der Hypothese, daß mein Freund mir
beispringt.19 Ebenso wenig heißt Glauben: Leben mit der Hypothese
Gott. Er besagt vielmehr ein Leben aus - nicht bloß privatem -
Gedächtnis an Worte und Taten (im Hebräischen das selbe Wort), und
daraus in Vertrauen und Hoffnung auf seine Treue. Er spricht sich
darum in Erzählung, Dank und Lobpreis, in Hoffnungs-Bekenntnis und
Bittruf aus.20 Und, wie eigens zu erwägen, in Protest und Klage. Im
Reden von Gott, doch zuvor und vor allem im Reden zu ihm.

All das sagt gewiß zuerst und vor allem etwas über den so sich
verhaltenden Menschen aus. Es meint zunächst «nichts anderes, als daß

18 Lay, Rupert, Zukunft ohne Religion? Ölten 1970, 53. Vgl. Schulz, Paul, Ist Gott
eine mathematische Formel? Hamburg 1977.

19 Dies übrigens auch schon darum nicht, weil man von Hypothesen im Dienst des

Erkenntnisfortschritts eigentlich deren Falsifizierung erhofft.
20 Splett, Jörg, Lernziel Menschlichkeit, Frankfurt/M. 21981, Kap. 6: Wort zur

Antwort: Gebet.



Das Ärgernis der Menschlichkeit Gottes 55

der Sprechende sich dem, was er Du nennt, vollkommen als Ich übergibt.

Du-sagen drückt hier nicht nur den Verzicht aus auf alles Gebrauchen

und Verfügen und das Vorstellen nach Begriffen apriori, das Du-
sagen setzt jetzt vielmehr zugleich die Einsicht voraus, daß alles, was der
Mensch in diesem Verhältnis tut, ursprünglich als Antwort geschieht...
In diesem Du-sagen geht es nicht darum, das Absolute als Person zu

bezeichnen, sondern sich selbst aus dem Sein in der Beziehung auf das

Absolute als Person zu verstehen.»21 Und doch wird so zumindest
mit-gesagt, daß dieses Absolute / Unbedingte derart ist, «daß wir erst in
der Offenheit zu ihm Personen sind und daß wir uns als Personen zu
ihm verhalten müssen»22, daß wir zu ihm Du sagen müssen. In diesem
Sinn hat B. Welte es das Du-hafte genannt. Das meint, es kann nicht
bloß als «nur etwa <geltende> Idee interpretiert werden», auch nicht
bloß als Grenzbegriff unseres Ich und Wir; vielmehr weiß der
Glaubende sich von ihm her und aufes hin; daß es uns um es selbst gehen soll
(so wie unserem Denken und Reden um Wahrheit). Dann aber «kommen

wir in die Nähe des Bereiches, in dem wir das Wort <Du> als das

gemäße gebrauchen. Was darunter läge, wäre bei weitem zu leer und zu

nichtig hinsichtlich der Bedeutsamkeit, auf die wir uns und alles immer
schon verstehen und in deren lautlosem Anspruch wir uns immer schon
finden.»23

Dementsprechend hat Franz Rosenzweig den Anthropomorphis-
mus-Artikel der EncyclopaediaJudaica kritisiert. «<Unzulänglichkeit der

Sprache>, <Beschränktheit des Denkens>, <unsre sinnliche Erfahrung),
zuletzt als Clou der vom Menschen in seinem Ebenbild geformte <Gott>
— so behandelt man heute ein theologisches Problem!»24 Es gehe weder

um Aussagen über Gott noch um solche über den Menschen, sondern

um das Geschehen zwischen beiden. «Nie wird Gott - was doch die

Redensart, daß ihm etwas <zugeschrieben) werde, still voraussetzt —

beschrieben»(528). «Und wenn ein Michelangelo einst ein Bildnis
machen wird, so wird er dazu fähig, nicht weil Dawid sang, sondern
weil Phidias bildete» (529).

21 Hommes, Ulrich, Transzendenz und Personalität. Zum Begriff der Action bei
Maurice Blondel, Frankfurt/M. 1972, 202.

22 Kunz, Erhard, Glaube - Gnade - Geschichte. Die Glaubenstheologie des Pierre
Rousselot SJ., Frankfurt/M. 1969, 287.

23 Welte, Bernhard, Heilsverständnis. Philosophische Untersuchung einiger
Voraussetzungen zum Verständnis des Christentums, Freiburg 1966, 106.

24 Kleinere Schriften, Berlin 1937, 525—533, 527.



56 Das Ärgernis der Menschlichkeit Gottes

Den «innerjüdisch klassischen Fall eines echten, nämlich abbildenden,

Anthropomorphismus (ohne Gänsefüßchen)» sieht er in der «Ver-

irrung der Frühkabbala, Gottes <Gestalt> auszählen und ausmessen zu

wollen» (531). Für die biblischen «Anthropomorphismen» (mit
Gänsefüßchen) benennt er die Doppel-Voraussetzung, daß Gott kann, was

er will (also auch uns begegnen), und das Geschöpf, was es soll (also dies

auffassen). Psychologisch seien sie die einzige Sicherung gegen den

Rückfall in Vielgötterei aus der Verfestigung solcher Augenblicks-
Offenbarungen. Was sie «für Gott sein mögen, das deutet vielleicht am
ehesten das Wort des Talmud an: daß Gott keinen seiner Boten jeweils
mit mehr als einer Botschaft entsendet»(533). Darin, daß er auch die

Gott-Rede der Metaphysiker als unerlaubte Beschreibung versteht,
muß man ihm nicht folgen. Ein wohlwollender Blick erkennt vielmehr
auch sie als Reflexion auf Erfahrung und als Versuch, ihr, angefochten,

gegen den Augenschein der Widerlegung treuzubleiben.25 Um
bildhafte Sprache, den Gebrauch von Metaphern, kommt allerdings selbst

sie nicht herum. Wieviel weniger eine nicht philosophische Sprache.
Und am wenigsten, wie schon gesagt, die Bibel. Was aber ist es dann mit
dem Bilderverbot?

25 Warum sollen <Allmacht>, <Allwissenheit>, <Allgüte> «unerfahrene Hirngespinste»

sein (530), bloß weil der «Versuch, sie aus- und zusammenzudenken», in Schwierigkeiten

gerät? Israels anamnetische Geschichtstheologie entfaltet zunächst ihre kosmolo-
gischen Implikationen, um dann, in Begegnung mit griechisch-ägyptischem Denken, sich
auch metaphysisch auszulegen. Vgl. Kern, Walter, Die Schöpfung als Voraus-Setzung des

Bundes im AT, in: MySal II 441-454: «In der Bundeserwählung Israels ist die Weltherrschaft

und das Schöpfertum Jahwes eingeschlossen. Der Schöpfungsglaube ist ein inneres
Moment der Selbstrechtfertigung, der konsequenten reflexen Selbstinterpretation des

Bundesglaubens» (443). Dann geht schon die Weisheitsliteratur weiter: «Die Schöpfungsmetaphysik

steht dem Offenbarungsglauben nicht entgegen oder auch nur gegenüber: sie
ist von ihm aufgenommen, und ihr rational sich selbst verantwortender Eigenraum wird
durch eben diese Aufnahme freigegeben und freigehalten» (454). Vgl. Salmann, Elmar, für
den es «nach dem Erlöschen der kultischen, königlichen und prophetischen Repräsentanz
Gottes und damit aller heilsgeschichtlichen und messianischen Hoffnungen (einschließlich

derer des scheiternden Gottesknechts) die weisheitliche Theologie [ist], die den Blick
weitet und die Gegenwart des verstummten und anonym gewordenen Gottes in Kosmos
und Ethos wahrzunehmen und darin Hochgemutheit und Resignation als Formen der
Frömmigkeit auszulegen weiß» (Der geteilte Logos. Zum offenen Prozeß von neuzeitlichem

Denken und Theologie, Rom 1992, 491). Die Schwierigkeiten der Metaphysik sind
dann keine anderen als die Ijobs oder des hadernd fragenden Psalmisten, bzw. die Not
dessen, der in «Gottesfinsternis» doch denen antworten, ihnen «Rechenschaft (logon)
geben» will (1 Petr 3,15), die ihn fragen: «Wo ist nun dein Gott?» (Ps 42,4.11; 79,10; [vgl.
Jer 2,28; Dtn 32,37]).



Das Ärgernis der Menschlichkeit Gottes 57

III. Weder Idol noch Abbild

1. «Vielleicht gibt es keine erhabenere Stelle im Gesetzbuche derJuden
als das Gebot: Du sollst dir kein Bildnis machen, noch irgendein
Gleichnis, weder dessen was im Himmel, noch auf der Erden, noch
unter der Erden ist usw.», schreibt Immanuel Kant.26 «... kein
Gottesbildnis» heißt es nach der Einheitsübersetzung Ex 20,4/Dtn 5,8; und an
beiden Stellen setzt der nächste Vers fort: «Du sollst dich nicht vor
andern Göttern niederwerfen...» So auch in einschlägigen Rechtstexten
anderen Orts: Ex 20,23: «... keine Götter aus Silber... und Götter aus

Gold nicht»; Ex 34,17; Lev 19,4: «... keine Götter, nicht Götterbilder
aus Metall»; Lev 26,1: «keine Götzen (Nichtse)...»; Dtn 27,15: «... ein
Gottesbildnis, das dem Herrn ein Greuel ist, ein Künstlermachwerk... »

Das heißt, es muß, wie Christoph Dohmen anmerkt, «von Anfang an
darauf geachtet werden (vor allem beim Lesen deutscher Texte), daß

alle gewählten Termini sich auf konkrete Objekte beziehen, nicht aber

in das weite semantische Feld reichen, das durch das deutsche Wort
<Bild> abgesteckt wird, so daß also sprachliche, gedankliche und
ähnliche Bilder von den Formulierungen des Bilderverbotes gar nicht
tangiert werden.»27 Und nähere Untersuchung ergibt, daß ebensowenig
die «bildende Kunst» als solche gemeint ist. Zunächst steht vielmehr die

Bildung von Göttern bzw. Götzen im Blick. Und als später das Verbot
erweitert wird und nicht mehr bloß Idole betrifft, sondern jegliches
Kultbild, richtet sich auch dies nicht gegen künstlerisches Gestalten.

«Lediglich Darstellungen werden verboten, die für den Bereich des

Kultes geschaffen werden» (21).
Die Probleme religiöser, sakraler und kultischer Kunst lassen sich

hier weder historisch noch systematisch behandeln. (Meine Sympathie
hat ein «bildtheologisches Modell», wonach das Bild «in sich selbst den

Kampf von sinnlicher Präsenz und ihrer Bestreitung» austrägt28).

26 Kant, Immanuel, Kritik der Urteilskraft B 124 (Werke in sechs Bänden [Weische-
del, W.], Darmstadt 1966, V 365).

27 Religion gegen Kunst?, in: Dohmen, CIi./Sternberg, Th. (Hg.),... kein Bildnis
machen, Würzburg 1987, 11-23, 14; vgl. Dohmen, Christoph, Das Bilderverbot,
Frankfurt/M. 2198 7.

28 Hoeps, R., Bild und Ikonoklasmus, 185-203, 193 mit Verweis auf C. Brancusi,
J. Pollock und vor allem B. Newman. Vgl. Splett, Jörg, Liebe zum Wort. Gedanken vor
Symbolen, Frankfurt/M. 1985, Kap. 8: Das Schöne denken? «Sakral und profan», in-.KMJ
68 (1984) 1—10; Freiheit und Notwendigkeit, in: MthZ 43 (1992) 173—182. Vgl. zum
Thema: KuKi Heft 1/1993.



58 Das Ärgernis der Menschlichkeit Gottes

Deren anthropologische Basis indes muß erörtert werden, zumal sie

auch das Fundament des idolischen Anthropomorphismus darstellt: die

sogenannte «Gottebenbildlichkeit» des Menschen.
2. Dieser wie selbstverständlich verwendete Ausdruck29 scheint

mir nicht nur unglücklich, sondern falsch aus dem einfachen Grund,
weil Gott nicht «aussieht». Ähnlich gilt das in der klassischen Analogie-
Lehre für die tradierte Rede von {similitude) Ähnlichkeit. Wenn das

IV. Laterankonzil in seiner berühmten Erklärung die je größere Unähn-
lichkeit bei noch so großer Ähnlichkeit hervorhebt (DH 806), so muß es

sich sagen lassen, dann sei, nach normalem Sprachgebrauch jedenfalls,
entweder gar nicht mehr von Ähnlichkeit zu reden, oder man komme
schließlich doch auf den Gleichheits-Kern in der Ähnlichkeit sowie auf
den der Identität in der Gleichheit. So war ja auch die historische

Entwicklung; «denn am Ende des 13. Jahrhunderts hat Duns Scotus

und wenig später Wilhelm Ockham anerkannt, daß die [so gefaßte]
Analogie selbst schon ein univokes Element voraussetzt.»30

Schon beim wesenhaft leiblichen Menschen steht es so, daß Wörter
wie «schwarz» oder «rot», erst recht z. B. «Ursache», dem, was sie

meinen, nicht ähneln. Der Leib ähnelt nicht dem Ich; und wie sieht
Liebe aus, daß eine Gabe sie abbilden könnte? Bereits hier also wird
nicht ein Ur- und Erstbild mehr oder weniger annähernd abgebildet;
sondern «Unsichtbares» «versichtbart» sich: Es erscheint. Besser wäre
(gemäß dem Wortsinn von «Analogie») «Entsprechung».

Dazu kommen wir nochmals auf den Cusaner und seine Relationsbzw.

Funktional-Ontologie zurück.31 Wie ein mathematisches Verhältnis

sich in einer Bruchformel oder einer Kurvengraphik darstellen

kann, und zwar so, daß jeder Punkt der Kurve ihm nicht etwa ähnelt,
sondern es (in der konkreten Zeichnung stets nur annähernd) präzise
«re-präsentiert», so gibt sich in jedem Seienden die «Welt»: Sie ist,

29 Den Sammelband (mit dem korrekten Titel): Der Mensch als Bild Gottes, Darmstadt

1969, leitet Scheffczyk, Leo (Hg.) ein: Die Frage nach der Gottebenbildlichkeit in
der modernen Theologie (IX—LIV).

30 Pannenberg, Wolfhart, Analogie und Doxologie, in: Ders., Grundfragen systematischer

Theologie, Göttingen 1967, 181-201, 191.
31 «Versichtbarung des Unsichtbaren»: Volkmann-Schluck, K.H., Nicolaus Cusanus.

Die Philosophie im Übergang vom Mittelalter zur Neuzeit, Frankfurt/M. 21968, 72 f.;
Jacobi, Klaus, Die Methode der Cusanischen Philosophie, Freiburg, München 1969. Siehe
meine Durchführung in: Gotteserfahrung im Denken. Zur philosophischen Rechtfertigung

des Redens von G M, Freiburg, München 31985, Kap. 7: Gottes Menschlichkeit, bes.

138 ff.



Das Ärgernis der Menschlichkeit Gottes 59

«obwohl weder Sonne noch Mond, doch in der Sonne Sonne und im
Monde Mond».32 Und darin — «mediante universoy> — erscheint Gott
selbst.33

3. Gott erscheint. Er erscheint nur, doch erscheint er wirklich, und
dies in doppelter Hinsicht. Erstens erscheint wirklich Er, vermittelt-
unmittelbar (wenn auch auf endliche Weise) ; zweitens ist seine Erscheinung

wirklich, d. h. das «Phänomen» muß nicht schwach und
«durchscheinend» sein, um ihn «hindurchscheinen» zu lassen. Je dichter,
wirklicher es ist, desto wirklicher ist er erwirkt. Darum ist der höchste

Aufgang schöpferischer Souveränität die Souveränität geschaffener
Freiheit. Siehe dazu Romano Guardinis Klärungsversuch34: Das Werkzeug

hebt den Stein, das Licht weckt und leitet den Keimling, Überredung

gewinnt, Überzeugen läßt einsehen... Liebe gibt ins streng Eigene
frei, in einer Weise, daß der Befreite sagen kann: «Ich verdanke ihr
alles; aber so, daß ich durch sie überhaupt erst ich selbst geworden bin»

(38). - Im Maß wie hier Intensität und «Reichweite» der Einwirkung
wachsen, steigern sich deren «Zurückhaltung», ihr Appell an Eigensein
und -wirken des Betroffenen, zuletzt dessen Freiheit nicht bloß
respektierend, sondern sie eigentlich weckend. (Darum ist in solcher Perspektive

Allmacht strikt als Erwirken [können] von Freiheit zu definieren
statt als das Vermögen, alles Mögliche «machen» zu können.) Zugleich
aber steht solche größte Nähe in größtem «Abstand» zum Schöpfer.
Wieder in doppelter Hinsicht. Je souveräner zunächst die Freiheit ist (je

«ähnlicher» ihm), desto mehr verdankt und schuldet sie ihrem

Ursprung (desto «unähnlicher» ist sie also). Und zwar gerade nochmals

insofern, als sie, je mehr sie (verwiesen, relativ) ihm verdankt, umso
mehr in Wahrheit «hat» und in sich (selbständig, «absolut») ist.

Aus solchem Selbstsein nun wird zweitens das Erscheinen selber

gegenwendig. Damit ist mehr gemeint als die schlichte, doch ihrerseits

häufig vergessene Tatsache, daß die Erscheinung nicht der Erscheinende

ist, sondern eben dessen Erscheinung. Es geht vielmehr darum,
daß unter Umständen dies Erscheinen ausgerechnet «.sub contrario»

(Martin Luther) erfolgt. Hatte es oben zum non aliud geheißen, daß Gott

32 De docta ignorantia II 4: Philosophisch-Theologische Schriften (Gabriel, L./Dup-
ré, D. und W.), Wien 1964-1966, I 342 f.

33 «Deus autem non est in sole sol et in luna luna, sed id, quod est sol et luna, sine

pluralitate et diversitate» (ebd.).
34 Gottes Walten und die Freiheit des Menschen, in: Ders., Glaubenserkenntnis,

Würzburg 1949, 33-44.



60 Das Ärgernis der Menschlichkeit Gottes

nur in der Weise alles ist, daß zugleich nichts von allem Gott ist, so gilt
jetzt: Der unsichtbare Gott «sieht» zwar so «aus», wie Welt und Mensch

sich/Ihn zeigen; dies aber einzig im Sinn jenes berühmten physiogno-
mischen Paradoxes, auf dem Rudolf Kassner besteht: «... daß der
Mensch nur so sei, wie er aussehe, weil er nicht so aussieht, wie er
ist. » 35

So zeigt Gottes Göttlichkeit sich im Menschsein des Menschen wie
in seiner Unmenschlichkeit. Ich verweise auf einen Kerntext christlicher

Meditation, das «Ecce Homo»-Wort des Pilatus (Joh 19,5): An
diesem Menschen erscheint der Mensch als Henker und Veräter; in ihm
erscheint der Mensch als liebender Dulder; und in beidem erscheint
durch ihn Gott als der überliefernd-verlassende (Mt 10,4; Rom 8,32

\paradidonai überliefern tun Judas und Er]; Mt 27,46) wie als rettend
liebender Vater (Lk 23,46; Joh 12,28; 17).

IV. Erscheinung in Geschichte

Wird aber damit nicht alles beliebig? Was erscheint nun im Menschen
als Bild, als Erscheinung Gottes? Was erscheint überhaupt in der

Schöpfung? Die Antwort der Tradition, heute vielen offenbar nicht
mehr verständlich, nennt das «Sein».36 Natürlich ist damit nicht der
leere Begriff bloßen Nicht-nicht-Seins, purer Existenz gemeint,
sondern jenes Datum, jenes Gegebene, daß es gibt, was es gibt. Was am
Geschöpf erscheint, ist sein unselbstverständliches und unableitbares

Gegebensein. Und was diese Erscheinung versichtbart, ist das freie
Erscheinen und Sich-Gewähren Gottes als Schöpfer, d. h. der Welt als

Sinn-Grund «dienender» Herr.
In der Tat stellt sich hier nämlich eine klare Alternative : Entweder

dient die Schöpfung unter irgendeiner Rücksicht ihrem Schöpfer zu
etwas. Das machte den Menschen zum geborenen Sklaven, beraubte ihn
also der Würde seines Person-Seins.37 Doch ebenso ginge Gottes Würde

35 Sämtl. Werke, Pfullingen 1969 ff., III 192 (IV 499, V 74, 102, 104).
36 Vgl. Siewerth, Gustav, Sein und Wahrheit. Ges. Werke I, Düsseldorf 1975, 651-

685: Das Sein als Gleichnis Gottes.
37 Besagt Anerkennung von Person doch unbedingte Anerkennung. Siehe oben

Guardini (Anm. 34). Wir gerieten so in die Entfremdung (Andersheit) des Herr-Knecht-
Verhältnisses, bei dem am Ende entweder die Geschöpfe Sektperlen im Kelch des zu sich
selbst gekommenen A' soluten darstellen (Phänomenologie-Schluß) oder Gott als der
Schaum von deren Träumen offenbar wird (Feuerbach, Marx).



Das Ärgernis der Menschlichkeit Gottes 61

verloren: Er wäre nicht mehr der Absolute. Wäre die Schöpfung ihm
notwendig, dann litte er an einer Not, die sie ihm wenden müßte. Und
wäre es auch nur die Not einsamen Reichtums, das Fehlen von Armut
und Schicksal.

(In Entfaltung dieser Einsicht wäre zu erörtern, wie weit überhaupt
ein Theismus konsequent denkerisch durchgehalten werden kann, der
nicht eine Vielheit in Gott selbst in Betracht zieht38; einmal, um die

Mannigfaltigkeit der Schöpfung verständlich zu machen [auch wo sie

fälschlich als Abfall vom Göttlichen oder als Gottes Fall gedacht wird,
stellt sich die Frage nach den innergöttlichen Bedingungen der
Möglichkeit dessen] ; sodann, um verständlich zu machen, daß Gott der Welt
nicht bedarf; daß das Spiel von Reichtum und Armut, Selbstbesitz und

Selbstentäußerung auch ohne uns seine ewige Seligkeit bildet.)
Oder Welt und Mensch sind Gott zu gar nichts nütze. Dann aber ist

seine Liebe zu uns — Lieben heißt sagen (Josef Pieper): Es ist gut, daß es

dich gibt; es soll dich geben; und was Gott sagt, geschieht —, dann ist
sein Ja, aus dem wir sind, völlig selbstlos. Das heißt einmal, wir sind als

wir selber gemeint, ohne Rechtstitel oder Qualitäten, auf die wir uns
stützen könnten und vor deren Schwinden wir zu zittern hätten. Das

heißt des weiteren, wir sind diesem Gott, obwohl oder weil zu nichts
nütze, unendlich, wörtlich: göttlich wichtig.39 Gott zeigt sich als freier
Geber, und Schöpfung ist seine Erscheinung als «Deus datus— gegebener
Gott.»40 Vor allem näheren Was und Wie zeigt die Tat-Sache, daß es sie

gibt, eben dies, daß Er gibt. Insofern ist wirklich Gottes «unsichtbares
Wesen deutlich zu schauen» (Rom 1,19 f.), freilich als bleibend
«unsichtbar» (1 Tim 6,16 f.); denn der Gebende ist kein Datum (Gegebenes)
neben oder auch hinter den faßlichen Daten, gegeben ist er einzig in
ihnen.

38 Freiheits-Erfahrung. Vergegenwärtigungen christlicher Anthropo-Theologie,
Frankfurt/M. 1986, Teil IV: Trinitarischer Sinn-Raum; Leben als Mit-Sein (Anm. 9),
Kap. 6: Grundgesetz Freigebigkeit.

39 Theologisch: vom Wert seines Sohnes. Ihm geht es (da es ihm mit uns nicht um sich
gehen kann) um uns. Gott «dient» - unbedürftig - der Welt. Und eben darin offenbart sich
seine Herrlichkeit (biblisch, Joh 13: Der Sohn wäscht, als Meister und Herr, den Seinen die
Füße). Solche «Dienlichkeit» ist darum auch der «Sinn» der Weltdinge, deren Wirklichkeit
sich nur in ihrer alldurchdringenden Bezüglichkeit und Funktionalität erfüllt: «Kosmos»
als «Spiel».

40 Nikolaus Cusanus, De dato Patris luminum, Kap. 2, in: Schriften (Anm. 32) II 654.

Vgl. zum Ganzen Splett, Anm. 31. von Baader, Franz, Satz 13 «aus einer religiösen
Erotik»: «Der Geber ist nicht die Gabe, und diese nicht jener, und doch gibt der Geber in
der Gabe sich selber, insofern er liebt, und der Empfänger empfängt den Geber in der
Gabe, insofern er ihn liebt.» Werke, Aalen 1963, IV 179—200, 189.



62 Das Ärgernis der Menschlichkeit Gottes

2. Das läßt nun auch das besondere Bild-Sein des Menschen
bestimmen: die gelebte ontologische Differenz (wofür der
Speziesismus-Argwohn blind ist). Meint «Sein» das Gegebensein und -werden
des Seienden, dann wird dies im Fall des Menschen zum Sich-Geben.
Dies ist die innere «analogia entis»: insofern Menschsein einerseits

gegebenes Sich-Geben (Gegebenwerden) ist41, andererseits aber, als

solches, ein sich gebendes Gegebenwerden (Sich-Geben).42
Dieses Sich-Geben geschieht nun auf unterschiedliche Weise. Zu-

höchst im Selbsteinsatz für den anderen (Joh 15,13). Unauffällig tragend
im alltäglichen Mit-Sein.43 Doch selbst in Lieblosigkeit und
Unmenschlichkeit noch: insofern dies nicht sein soll. Anthropologisch
gewendet: Menschsein, Menschlichkeit und Menschenwürde bestehen

nicht im Gut-Sein des Menschen, sondern in seinem Gut-sein-Sollen

(und -Sollen-Dürfen). Theo-logisch gesagt (mit Emmanuel Lévinas):
Gott «kommt» mit der Erfahrung unbedingten Beanspruchtseins «ins
Denken». «Er erfüllt mich nicht mit Gütern, sondern drängt mich zur
Güte, die besser ist als alle Güter, die wir erhalten können.»44

Ist so das Gewissen der Ort von Gottes Da-sein, dann wird die

Unterscheidung wichtig, die, in Anknüpfung an Hieronymus, die
mittelalterlichen Denker zwischen synteresis und conscientia getroffen
haben.45 Die synteresis (oder synderesis) ist ihnen das sittliche Urbewußt-
sein, unfehlbares «Seelenfünkchen» des inneren Sinns für das Gute,
während die conscientia dieses Urwissen auf die konkrete Situation

41 Man hat eben sich und sein Sich-Geben nicht ganz in der Hand. Der Mensch kann
«sich selbst nicht erzwingen; er kommt zu sich wie ein Geschenk.» Jaspers, Karl,
Philosophie, Berlin 21948, 332 (330 ff.: Sichausbleiben und Sichgeschenktwerden).

42 Darum läßt sich hier kein «univoker» Kern herausschälen. Die Univozität des «es

gibt», des bloßen Vorhanden- oder richtiger Nicht-nicht(s)-Seins stellt sich als Abstraktion
dieses Geschehens statt etwa als dessen Wahrheit und Mitte heraus. Im Faktum des «es

gibt» als solchem könnte kein (Sich-) Geben aufscheinen; es wäre pur sinn-loses Vorhandensein

(Sartres «de trop»).
43 Vgl. Carossa, Hans (Ges. Werke, Wiesbaden 1979,1 63): «Was einer ist, was einer

war / Beim Scheiden wird es offenbar. / Wir hörens nicht, wenn Gottes Weise summt. /
Wir schaudern erst, wenn sie verstummt.»

44 Gott und die Philosophie, in: Casper, Bernhard (Hg.), Gott nennen, Freiburg,
München 1981, 81-123, 107 und 118. Levinas hat den Text in seinen Sammelband «De
Dieu qui vient à l'idée» (1982) aufgenommen (dessen Übersetzung: Wenn Gott ins
Denken einfällt, Freiburg 1985, spart ihn aus).

45 Stoker, H.G., Das Gewissen. Erscheinungsformen und Theorien, Bonn 1925;
Stelzenberger, Johannes, Syneidesis, conscientia, Gewissen, Paderborn 1963; Splett,
Jörg, Der Mensch ist Person. Zur christlichen Rechtfertigung des Menschseins,
Frankfurt/M. 21986, Kap. 2: Gewissen - Ernst der Menschlichkeit.



Das Ärgernis der Menschlichkeit Gottes 63

anwendet. Hier spielen dann Veranlagung, Erziehung, Umwelt usw.
eine Rolle. Wie nun bei theoretischer Evidenz um den tatsächlich

einsichtigen «Kern» sich leicht ein «Hof» von vermeintlich Mit-Evi-
dentem legt, so gilt dies auch für die praktische Evidenz. (Reinhard
Lauth nennt sie, weil hier weder bloße Theorie noch willentliche
Setzung, sondern «medial» ergriffenes Ergreifen, Sich-ergreifen-Lassen
waltet, Sazienz.46)

So schon günstigenfalls. Erst recht kommt es zu Trübungen dadurch,
daß der Mensch nicht bloß reinen Herzens und Wollens vor Gott steht.

Das religiöse Zentrum eines privaten und gesellschaftlichen Ethos
verleiht so auch Einzelnormen religiöse Weihe, die sie nicht verdienen.47

Es bedarf eines mitunter längeren, auch leidvollen Prozesses, bis
einzelne oder ein Volk erkennen, daß bestimmte Normen keine legitimen
Konkretionen des bejahten Prinzips sind. Hier erhält dann ein Gedanke
sein Recht, den die Neuzeit verabsolutiert: von der Geschichte als

Bildungsgeschichte und theoretisch-praktischem Fortschritt. Begrenzt
bleibt sein Recht gleichwohl, weil sich Bewußtseins- und Freiheitsgeschichte

gerade nicht durch die biologische Kategorie der Entwicklung
definieren.48 Weder Aufstieg noch Verfall bestimmt sie entscheidend,
sondern der unbeliebige Ruf im Kairos, dem «Augenblick» der jeweiligen

«Stunde». Allerdings hat auch das Recht dieser Einrede seine

Grenze.
Zunächst darf man nicht etwa eine «Situationsethik» akzeptieren,

die, mit welchen Gründen immer, sich nicht bloß bei Normen, sondern
auch beim Prinzip Ausnahmen vindizieren möchte. Hier ist auf der

unbedingten Geltung des «kategorischen Imperativs» zu bestehen

(gegenüber einer nur zu durchsichtigen Abwertung der Menschenrechte
als «abstrakt» und «formal»). Sodann stellt sich die Frage, ob und wie zu

46 Ethik in ihrer Grundlage aus Prinzipien entfaltet, Stuttgart 1969, 31. Vgl. Splett,
Jörg, Spiel-Ernst. Anstöße christlicher Philosophie, Frankfurt/M. 1993, 659—62.

47 Das gilt zum Ärgernis, welches Franz Buggle an blutrünstigen Texten der Bibel
nimmt (Denn sie wissen nicht, was sie glauben. Oder warum man redlicherweise nicht
mehr Christ sein kann. Eine Streitschrift, Reinbek b. Hamburg 1992. Einzelerklärungen
sind dann Sache des Fachmanns), wie zu dem Ärgernis, das Theologen geben, indem sie

dort erzähltem Sexualverhalten «emanzipative» Normkraft zusprechen. (Zu H. Gollwitzer
und H. Haag siehe meinen Beitrag: «Du bist schön, meine Freundin...», in: GuL 54 [1981]
422-431, 429 f.).

48 Müller, Max, Erfahrung und Geschichte. Grundzüge einer Philosophie der Freiheit

als transzendentale Erfahrung, Freiburg, München 1971, Abh. 8: Evolution und
Geschichte.



64 Das Ärgernis der Menschlichkeit Gottes

den verschiedenen epochalen bzw. kairologischen Mitten und ihrer
Gott-Unmittelbarkeit (Leopold Ranke) sich eine «Mitte aller Mitten»
denken lasse. Derer bedarf es, soll der Mensch nicht «in Geschichten
verstrickt» (Wilhelm Schapp) bleiben müssen, sondern im singulare

tantum von Menschheit, Welt und Geschichte sein gemeinsam eines
umfassendes Heil finden können.

3. Zunächst aber, ob in Geschichten oder in die Geschichte, findet
der Mensch sich verstrickt. In einer Situation, die immer wieder Dank
und Lob als ahnungslos, wenn nicht zynisch erscheinen läßt. Darum
übertönen sie Protest und Klage. Wenn Gott so ist, wie er sich hier zeigt,
inwiefern wäre, um von andern Einwänden zu schweigen, von ihm eine

Erlösung aus all dem und dessen endgültige Verwandlung zu
hoffen?49

Nun darf man gewiß nicht vergessen, daß Menschen an Gott glauben

und auf ihn hoffen. Es gilt eben, daß «die Himmel» nicht allein als

solche «die Ehre des Herrn» erzählen; sie tun dies im Mund des Psal-
misten.50 Darum ereignet sich tatsächlich Offenbarung Gottes nicht
schon in Welt und Geschichte für sich, sondern, wie bei jedem Erscheinen,

erst in ihrer mit-konstituierenden Akzeptation: im Glauben des

Menschen. (Nicht der Mund ist der Ort des Wortes, sondern das Ohr.)
Daß solcher Glaube alles andere als selbstverständlich ist, sagt uns die

Theologie, indem sie ihn als «Gnade» bestimmt. Man sollte sich darum
hüten, die Glaubenden alle für ahnungslos, töricht oder gefühllos zu
halten. In Auschwitz selber wurde das Sch'ma Israel gesprochen und das

Vater Unser gebetet. Einzig aufgrund frühkindlicher Prägung bzw.

entsprechender Regression?
Doch nicht einmal Glaube muß es so sehen. Kardinal John Henry

Newman schreibt vor Welt und Geschichte: «Wenn ich in einen Spiegel
blickte und darin mein Gesicht nicht sähe, so hätte ich ungefähr
dasselbe Gefühl, das mich jetzt überkommt, wenn ich die lebendige,
geschäftige Welt betrachte und das Spiegelbild ihres Schöpfers nicht in
ihr finde... wäre es nicht diese Stimme, die so deutlich in meinem
Gewissen und in meinem Herzen spricht, ich würde bei der Betrach-

49 Hoerster, Norbert, Zur Unlösbarkeit des Theodizee-Problems, in: ThPh 60 (1985)
400—409, 404. Antwortversuch: Splett, Und zu Lösungsversuchen durch Unterbietung,
ebd. 410-417, 412 f.

50 Ricoeur, Paul, Die Interpretation. Ein Versuch über Freud, Frankfurt/M. 1969,
28.



Das Ärgernis der Menschlichkeit Gottes 65

tung der Welt zum Atheisten, Pantheisten oder Polytheisten.»51 Gottes
Wort in der Welt sei derart bestürzend verborgen, daß man es eher als

Schweigen zu bezeichnen hätte, «ein Schweigen, das redet.»52 Es redet,
weil («im Modus des Schweigens», Martin Heidegger) die Stimme

(nicht des «Daseins», sondern des Heiligen) im Gewissen spricht. (Darauf

bezog sich der frühere Hinweis aufGottes Erscheinen sub contrario in
der Erfahrung des Nicht-sein-Sollens). Doch wenn Menschen sich
anders entscheiden als Newman, spricht diese Stimme dann auch noch
in ihnen? Genauer: Spricht sie nicht bloß bezüglich Mensch und (Um-)
Welt, doch nicht zum Thema Gott? Bei Albert Görres, in seiner
Antwort an Tilman Moser, heißt es, nach einer eindrücklichen Beschreibung

unseres Elends: «Für viele Menschen ist das Schweigen Gottes zu
ihrer Abkehr von ihm ein Zeichen, daß dieser Gott für sie nur unendliche

Gleichgültigkeit empfindet...»53 «Gott fühlt sich übel an. Die
Theologie unseres Gefühlsdenkens folgt einer einfachen Formel: Eine
böse Schöpfung muß einen bösen Schöpfer haben...» (ebd.).

Dann aber: «Wenn wir unsere Gedanken lange genug auf solchen

Wegen haben gehen lassen..., wird es eines Tages Zeit, daß wir das

gleiche tun, was auch in psychoanalytischen Behandlungen viele
Patienten eines Tages nötig finden: daß wir nämlich unsere Gefühle
wieder einmal an die Hand nehmen und zu denken anfangen. Der erste
klare Gedanke wird uns sagen: Gott kann unmöglich so sein, wie er sich
anfühlt. Ein kleinlicher, mieser, unhilfsbereiter... Dieser Gott ist in der
falschen Weise nach unserem Ebenbild gestaltet. Wir können auf die

Frage, wer Gott eigentlich sei, nur dann eine Antwort finden oder
hören, wenn wir uns entschließen, von unserem Verstand, sei er groß
oder klein, stark oder schwach, einen radikal vernünftigen Gebrauch zu
machen» (216). Das in der Tat ist nötig. Nicht Gefühle oder Wünsche
stehen an, sondern die Forderung von Sach-Richtigkeit, der Anspruch
der Wahrheit und die Selbstachtung eines Denkens, das auf seinen
Wahrheitswillen «nicht verzichten kann».54 Anders gesagt, es geht um
intellektuelle Redlichkeit, um Gewissen und Gewissenhaftigkeit im

51 Apologia pro vita sua. Geschichte meiner religiösen Überzeugungen, Mainz
o.J.(1951), 278 f.

52 Entwurf einer Zustimmungslehre, Mainz 1961, 278.
53 Kennt die Psychologie den Menschen? München 1978, 215.
54 In diesem Sinn meint Görres (Jens, W. [Hg.], Warum ich Christ bin, München

1979, 200) das Nicht-Können, psychologisierend mißverstanden von Buggle (Anm. 47,
300 f.). Siehe meine Klarstellung: Gewußt, wem wir glauben..., in: MThZ 43 (1992)
449-460, 458.



66 Das Ärgernis der Menschlichkeit Gottes

Denken. Denn selbstverständlich meint Gewissenserfahrung keine

Emotion(alität). Wäre darum das Schweigen zur Abkehr (Schuldgefühle,

aus dem Über-Ich, bewußt beiseitegelassen) nicht eher als Diskretion
des Heiligen zu verstehen?55 Zum Glück übrigens schweigt es kaum je

definitiv. Und es genügt ihm, sozusagen «anonym», «inkognito» zu

sprechen (im Sinn von Lévinas). Angesichts der ihnen hier begegnenden

gewaltlosen Macht jedenfalls sehen Menschen sich zur Hoffnung
berechtigt, ja sogar verpflichtet.56

V. Gott als Mensch

Mit anderen Worten: der Mensch schaut erwartend aus, nicht nach

einer geschichtsjeneitigen wortlosen Weisheit, welche sich höchstens in
lächelndem Schweigen zu zeigen vermöchte, sondern nach der authentischen

Deutung von Gott, Welt, Mensch und Geschichte: nach dem
autorisierten «letzten» Wort. Wenn Sinn und Wahrheit menschlicher
Geschichte sich als deren endgültige Wahrheit zeigen sollen, im Unterschied

zur Vielfalt und Vorläufigkeit der Ansichten der Wirklichkeit
(wobei «Ansicht» durchaus im doppelten Wortsinn : subjektiv wie objektiv

gelesen sei), dann muß solche Bestätigung als Wort des einen Gottes
in der Vielfalt und Vorläufigkeit seiner Worte und Interpretationsmöglichkeiten

ein Wort, eine Offenbarung sein.

Undenkbar, widersprüchlich wäre das, wenn wir Gott sozusagen als

gewaltiges Seins-Gebirge vorzustellen hätten. Unter den verschiedenen

«Ansichten», die es böte, könnten einige sehr wohl reicher und
charakteristischer sein als andere. Aber von einer als der, der «absoluten
Ansicht» zu sprechen ergäbe eine contradictio in adiecto. Konsequent
spricht deshalb Karl Jaspers von Chiffren statt von Symbolen, um jede

göttliche Autorisierung einer bestimmten Perspektive auszuschließen.

57 Hätte man Gott aber nicht bloß nachträglich «metaphorisch»,

55 Vgl. Nietzsche, Friedrich: «<Das habe ich getan), sagt mein Gedächtnis. <Das kann
ich nicht getan haben) - sagt mein Stolz [vielleicht auch nur Bequemlichkeit, Hartherzigkeit

- oder Angst?] und bleibt unerbittlich. Endlich - gibt das Gedächtnis nach. » Sämtl.
Werke (KSA) V 86 0GB 68).

56 Siehe Jes 7,10—14: Der Prophet wirft seinem König Ahas vor, Gott zu belästigen,
weil er nichts von ihm erwartet.

57 Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung, München 1962, Teil IV
und V. Vgl. dazu: Splett, Jörg, Reden aus Glauben. Zum christlichen Sprechen von Gott,
Frankfurt/M. 1973, Kap. 3: Zeugnis, das sich festlegt.



Das Ärgernis der Menschlichkeit Gottes 67

sondern umgekehrt ursprünglich personal zu denken, dann wäre nicht
mehr auszuschließen, daß er eines seiner Worte als das Wort meint. Und
ist es nun offen, beliebig, wie man Gott denkt? Agnostizismus und
Relativismus sind mitnichten neutral-objektiv. Sie gehen vielmehr aus

Entscheidungen hervor, über deren Gründe ebenso zu diskutieren wäre
wie über die des Biblischen Glaubens. Und Gleiches gilt für Versuche,
die unterschiedlichen religiösen Lehren auf Aspekte eines es-haften
Weltbestandes oder Weltgrundes zurückzuführen.

Es ist in keiner Weise sachgeboten, sondern entspringt persönlicher
Option und Wertung, wenn Autoren die Person-Kategorien von
Einzigkeit, freier Treue-Zusage und entschiedener Selbstfestlegung Gottes
als anthropomorph herabstufen gegenüber einem «negativen Anthro-
pomorphismus» apersonaler Naturbilder wie Lebensfluß, Energieballung,

Weltmusik oder der in verschiedenen Wassern je anders gespiegelte

eine Mond. Beim lebendigen Gott aber wäre eine besondere

Offenbarung nicht allein möglich, also nicht im voraus auszuschließen.
Es wäre vielleicht gar damit zu rechnen. Jedenfalls wird verständlich,
daß die Menschen sie, nicht ohne Angst, erhoffen.

Dies nicht zuletzt darum, weil, wie anklang, die Stimmenvielfalt
und der «Konflikt der Interpretationen» (Paul Ricoeur) nicht bloß als

Reichtum «symphonischer Wahrheit»58 begegnet, sondern auch als

(Fridolin Stier, Anm. 14) «Vielmeinerei»: Kakophonie von Eigensinn
und Eigenwillen. So ist die authentische Klärung unweigerlich auch
Gericht. Wird sie nun obendrein als ein Gericht erhofft, das nicht nur
aburteilt, sondern aufrichtet und vergebend neuschafft, dann ist dies

erst recht nicht von partikulären und vorläufigen Ausblicken zu erwarten,

sondern nur von einer definitiven Selbst-Zusage Gottes.59 Darüber,
ob und wo ein solches Wort ergangen sei, kann, wie sich versteht, nicht
mehr Philosophie befinden. Wir können jetzt auch nicht untersuchen,
wie es sich zu verlautbaren habe, um vernommen zu werden. (Es kann
sich in seiner Einzigkeit natürlich nicht, im neuzeitlichen Sinn des

Wortes, «beweisen», sondern nur glaubhaft behaupten; und seine

Glaubwürdigkeit liegt in der Glaubhaftigkeit seines Inhalts wie seines

Sprechers; vielleicht ließe sich bereits philosophisch sagen: in beider

Identität.)
*

58 Rosenstock-Huessy, Eugen, Soziologie in zwei Bänden, Stuttgart 1956,1 294; von
Balthasar, Hans Urs, Die Wahrheit ist symphonisch, Einsiedeln 1972.

59 Ausführlicher: Splett, Der Mittler, in: ThPh 50 (1975) 161-182.



68 Das Ärgernis der Menschlichkeit Gottes

Damit aber erreicht das Ärgernis seinen Gipfel.60 Glaubhaftigkeit
besagt ja das Gegenteil von «naheliegend» oder «wahrscheinlich». Oder
sollte es dem «häßlichsten Menschen» (Friedrich Nietzsche) auch nur
im geringsten Maß wahrscheinlich sein, er sei von Gottes täuschungsloser

Liebe vorbehaltlos angenommen? Um dieses «sacrificio dell'intel-
letto» aber, nicht um die Hinnahme metaphysischer oder meta-meta-
physischer Rätsel geht es bei dem Eu-angelion, und das absurdissimum des

Glaubens61 bezieht sich wesentlich nicht auf unwahrscheinliche
historische Einzelereignisse, sondern auf die bindende Zusage der göttlichen
Annahme unser.

Sie dem Zeugen glauben? Und dann, unumgänglich für Wesen in
der Geschichte, den Zeugen des Zeugen? Von dorther stellt unser
Thema die Frage, ob der humanistische Protest sich überhaupt gegen
Gott als Gott kehrt, sei es gegen ihn als den Größten, den Höchsten
oder als Vermittler menschlicher Identität, statt eigentlich und in
Wahrheit gegen den Menschen. Gegen Gott also bloß insofern, als er
den Menschen auf Menschen verweist, ihn nur über Menschen mit sich
selbst wie ihm selbst vermittelt.

Menschlichkeit? Der Mensch weiß offenbar, was er von sich und
seinesgleichen zu gewärtigen hat. Weiß Gott es weniger- oder besser?62

«Folie divine-. Gott? Jener Große, Verrückte, der noch immer an den
Menschen glaubt.»

60 Von diesem Ärgernis der Inkarnation, ihrer End-gültigkeit und ihrer fortwährenden

Gegenwart besonders in der Eucharistie handelt Duffrer, G., Das Ärgernis der
Menschlichkeit Gottes. Gottes Dienst im Pascha, Kevelaer 1971.

« Nietzsche, Anm. 55, V 166 und 67 (JGB 229 und 46).
62 Siehe 1 Joh 3,20. Dieser Vers muß nicht bedeuten, unser Selbsturteil sei falsch, nur

daß es nicht das letzte Wort ist (weil nicht schöpferisch). Das Schlußzitat: Marti, Kurt,
Zärtlichkeit und Schmerz, Darmstadt 1979, 34.


	Das Ärgernis der Menschlichkeit Gottes

