Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)

Heft: 1-2

Artikel: Das Argernis der Menschlichkeit Gottes
Autor: Splett, Jorg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761413

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761413
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JORG SPLETT

Das Argernis der Menschlichkeit Gottes

Xenophanes aus Kolophon kritisiert die Lehrer der Griechen: «Alles
haben den Goéttern Homer und Hesiod angehingt, was nur bei Men-
schen Schimpf und Tadel ist: Stehlen und Ehebrechen und einander
Betriigen.»! Es «wihnen die Sterblichen, die Gotter wiirden geboren
und hitten Gewand und Stimme und Gestalt wie sie» (fr. 14). «Die
Athioper behaupten, ihre Gétter seien stumpfnasig und schwarz, die
Thraker, blaudugig und rothaarig» (16). «Doch wenn die Ochsen und
Rosse und Lowen Hinde hitten oder malen konnten mit ihren Hinden
und Werke bilden wie die Menschen, so wiirden die Rosse roBihnliche,
die Ochsen ochsenihnliche Gottergestalten malen...» (15).

Dabei ist «ein einziger Gott, unter Gottern und Menschen am
groBten, weder an Gestalt den Sterblichen dhnlich noch an Gedanken»
(23); «ganz Auge, ganz Geist, ganz Ohr» (24). «Sonder Miihe erschiittert
er alles mit des Geistes Denkkraft» (25).

1. Gott der Ganz-Andere

GrofBie und zu Recht berithmte Sitze. Doch auch ihrerseits zu korrigie-
ren.? Denken wir an Agypten. Hier stellen Menschen ihre Gétter nicht

1 Diers/KranNz 121966, fr. 11 f.

2 «Das Genaue freilich erblickte kein Mensch und es wird auch nie jemand sein, der
es weil in bezug auf die Gétter und alle Dinge ...; denn selbst wenn es einem im héchsten
MaBle gelinge, ein Vollendetes auszusprechen, so hat er selbst trotzdem kein Wissen
davon; Schein haftet an allem» (fr. 34).



50 Das Argernis der Menschlichkeit Gottes

als Menschen dar, und nicht bloB3 «Untergotter», gar Tierfetische, son-
dern ausgerechnet den «Hochgott»: Der grole Horus hat Falkenge-
stalt.3 Andererseits, konnte ein Kritiker anmerken, rede gerade Xeno-
phanes anthropomorph, wenn er Gott durch Geist- und Denkkraft
bestimmt. Nicht als wire der Mensch reiner Geist; doch ist offenbar die
«Denkkraft» das Besondere an ihm, das ihn vom Tier unterscheidet. 4
Wir werden auf diese Frage zuriickkommen miissen. Zunichst gentige,
daB Xenophanes wie Agypten darin tibereinkommen, die Andersheit
des Gottlichen herauszustellen. Bei Hosea heiBit das: «Gott bin ich,
nicht ein Mensch, der Heilige in deiner Mitte» (11,9).5 Dabei sammelt
sich die Spannung in den SchluBworten: heilig — inmitten.

Denn «heilign meint, entgegen dem heute tiblichen Verstindnis,
zunichst nicht moralische Vollkommenheit, sondern Selbstvorbehal-
tenheit, Unzuginglichkeit, Fremdheit, eben das Einzig- und Ganz-
Anders-sein der Gottheit. Diese verzehrende Hoheitlichkeit fiihrt dazu,
dal man mit Gott nur durch Mittler verkehrt. Durch irdische Mittler
wie Mose (Ex 20,18 £.), oder noch in der Neuzeit Kiinstler und Dichter®,
sowie durch himmlische Zwischenwesen, Untergotter, Heilige. Reli-
gionswissenschaftlich spricht man vom «deus otiosus» als dem untiti-
gen Hochgott.” Solche Andersheit ist dann wiederum nicht mehr so
ginzlich anders als das, was man auch von hiesigen Autorititen
kennt.

Zu einem ihnlichen Ergebnis kommt analytische Reflexion. Das
Andere kann auch als Ganz-Anderes nicht so ganz anders sein wie
behauptet; denn um so benannt zu werden, mul} es offenbar doch in
einer gemeinsamen Sphire begegnen. So ist man selbst zum Anderen
ein Anderer. Man «definiert» sich gegenseitig, was dem Wortsinn nach
sowohl bestimmen wie begrenzen bedeutet. Georg Wilhelm Friedrich

3 WIDENGREN, Gero, Religionsphinomenologie, Berlin 1969, 76 und 116.

* Mit Peter SINGER wiire entsprechend der Anthropomorphismus als Speziesismus zu
bezeichnen (Praktische Ethik, Stuttgart 1984, Kap. 3).

> Auch hier wird der Kontext noch eigene Erorterung finden. Jetzt schon nur dies,
daB die begegnende feministische Ubersetzung «kein Mann» der gemeinten Andersheit
nicht gerecht wird (vgl. Jes 55,8 f.: «Meine Gedanken sind nicht eure ...»; 49,15: «... wenn
sie ihn vergessen wiirde: ich nicht.»

¢ Vgl. bes. HOLDERLIN, Friedrich, Dichterberuf, Brod und Wein VII, Wie wenn am
Feiertage ...: KI. Stuttgarter Ausg. II 47, 98, 122-124; doch auch die Rolle, die St. George
und R.M. Rilke fiir viele gespielt haben (von Goethe als Lebensmeister bis heute zu
schweigen).

7 WIDENGREN 53 und Index (Anm. 3).



Das Argernis der Menschlichkeit Gottes 51

Hegel hat das fiir die Entgegensetzung von Endlichem und Unendli-
chem vorgefiihrt.8 Das Unendliche blof ins Jenseits gesetzt, wird damit
«selbst als ein Endliches gesetzt» (198). Das endliche Bewulitsein aber,
auf sein Endlichsein versteift, beharrt eben darin unendlich auf sich.
«Dieser Standpunkt gibt sich nun zunichst an als den der Demut, und
diese seine Demut besteht darin, dafl das Ich das Unendliche, das
Wissen und Erkennen Gottes von sich ausschlief3t, Verzicht darauf
leistet und sich als Endliches dagegen bestimmt. Aber diese Demut
widerlegt sich damit selbst, ist vielmehr Hochmut, denn ich schlieB3e
eben das Wahre von mir aus, so dal3 ich als dieser im Diesseits allein das
Affirmative und das an und fiir sich Seiende bin, wogegen alles Andere
verschwindet» (199).

Man konnte das unschwer an Texten eines militanten Agnostizis-
mus belegen.? Literarisch agiert solchen Finitismus beispielsweise Jac-
ques Prévert aus!0:

Vater unser der du bist im Himmel
Bleib dort
Und wir werden auf der Erde bleiben
Die mitunter so herrlich ist
Mit ihren Mysterien von New York
Mit ihren Mysterien von Paris
Die das Mysterium der Dreieinigkeit durchaus aufwiegen.

Soll also, statt blol von so etwas geredet, das Ganz-Andere gedacht
werden, dann kann dies offenbar nur so geschehen, dal man es als das
«Nicht-Andere» an-denkt. Diesen Gottesnamen hat mit grof3er Freude
und Dankbarkeit der Philosoph und Theologe Nikolaus von Kues
gefunden, wohl im Winter 1461,/62.!1 Das Geschopf ist zu den anderen
Gesch('jpfen wie zu seinem Schopfer ein je anderes Etwas (aliquid =
aliud quid). Gott aber ist weder derart ein anderes unter anderem,/n, wze

8 Simtl. Werke (GLOCKNER, H.), z. B. XV 191-210.

9 Vegl. SPLETT, J6rg, Leben als Mit-Sein. Zum trinitarisch Menschlichen, Frankfurt/M.
1990, Kap. 1: Agnostizismus?; DErs., <Finf gerade sein lassen> oder <der Wahrheit die
Ehre geben»?, in: IKaZ Communio 21 (1992) 463-470.

10 Gedichte und Chansons (Kusenberg, K.), Hamburg 1962, 24 f.

1 Nikoraus Cusanus, Vom Nichtanderen — De non aliud (Wilpert, P.), Hamburg
1952; zur Entstehung und Entdeckung des offenbar nicht vollendeten Tetralogs (mit dem
Titel «Directio speculantis»): X VII ff. Vgl. zur Aussage: BoLBERITZ, Paul, Philosophischer
Gottesbegriff bei Nikolaus Cusanus in seinem Werk «De non aliud», Leipzig 1989.



52 Das Argernis der Menschlichkeit Gottes

wir dies sind, noch ist er etwas anderes zu unserem Anders-Sein, also ein
anderes /s wir. Er ist eben iiberhaupt nicht anders, sondern schlechthin
das Nichtandere, mit einer dreieinen Formel gesagt, die den Cusaner
fasziniert: Gott ist jenes Nichtandere, das nicht(s) anderes ist als Nicht-
anderes (Kap. 1 und 5). «Alles andere» ist demgegeniiber (ein) anderes.
Und zugleich doch — gerade so — «nichts anderes als anderes» (Kap. 9
und 10), also seinerseits durch das Non-aliud bestimmt, ohne es/Thn
nicht seinsmoglich, ja nicht einmal zu denken.

Das ist nun hochabstrakte Spekulation. Thr will der Kardinal ja
Wegleitung geben. Aber bei aller Freude am Denken ist sie nicht
Selbstzweck. Fiir unsere Frage erlaubt sie, die Streitfrage des sogenann-
ten Anthropomorphismus korrekt zu situieren und sachgerecht zu eror-
tern.

1. Anthropomorphismus?

Anthropomorphismus erklirt der Fremdworter-Duden als «Ver-
menschlichung, Ubertragung menschlicher Gestalt und menschlichen
Verhaltens auf andere Wesen, besonders in der Gottesvorstellung.»
Wenden wir uns zunichst dem zweiten Wortteil, der morphe = Gestalt
zu. Immer wieder wird hierzu, auch und gerade von Atheisten, das
biblische Bilderverbot zur Sprache gebracht.

1. Nicht von ungefihr selbstverstindlich, denn was kénnen Men-
schen noch sagen, wenn sie sich die Bild-Sprache verbieten lassen?
Nicht so verstindlich, wenn man dem auch in Theologenkreisen begeg-
net, mit Plidoyers fiir das Schweigen — als dichte auf Dauer der Mensch
noch an den, von dem und zu dem er nicht mehr spricht. !2

Natiirlich hat man nicht unaufhérlich zu reden (auch dieser Beitrag
geht zu Ende — um der Widerrede Raum zu geben). Schweigen aber
bedeutet anderes als Verstummen: Es mul} (er)kliren, was es (v)er-
schweigt.!3 Und von denen, die unentwegt Satz 7 aus Ludwig Wittgen-

12 Da aber -logen per definitionem reden, sprechen sie nunmehr einerseits iiber ihr
Nicht-sprechen-Konnen, andererseits inhaltlich tiber den Menschen und seine privaten
wie gesellschaftlichen Probleme. Dem Anthropomorphismus entkommt also solche Theo-
logie, indem sie — a la Feuerbach — Anthropologie wird.

13 LEc, Stanislaw Jerzy: «Ohne die Kenntnis der fremden Sprache wirst du niemals
das Schweigen des Auslinders verstehen kénnen.» (Alle unfrisierten Gedanken [Dedeci-
us, K.], Miinchen 1982, 12).



Das Argernis der Menschlichkeit Gottes 53

steins Zractatus zitieren, 148t sich vielleicht doch mancher auch von dem

Anstof3 bewegen, auf den man im Nachlal F. Waismanns trifft (zu
Heidegger ausgerechnet): Das Anrennen gegen die Grenze der Sprache
sei die Ethik. «Das hat schon der heilige Augustinus gewul3t, wenn er
sagt: Was, du Mistvieh, du willst keinen Unsinn reden? Rede nur einen
Unsinn, es macht nichts!»!4 :

Menschen der Bibel wissen Gott als Redenden, und Christen wis-
sen, dafl im Anfang das Wort nicht nur bei Gott war (Joh 1,1), sondern
Gott war und ist. Es geniigt nicht einmal ohne weiteres, wenn man
erklirt, mit der Inkarnation habe Gott sein ewiges Schweigen gebro-
chen.!’ Denn in Jesus Christus wurde nicht etwa das Schweigen Wort,
vielmehr das ewige Wort Gottes Fleisch (Joh 1,14). Und dem zuvor
bereits hat der Schopfer sich keineswegs, beschrinkt auf die innere
«sacra conversazione», «unbezeugt gelassen» (Apg 14,17). Nicht allein
wurde alles, was geworden ist, durch das Wort (Joh 1,3);!¢ sondern
obendrein hat Gott «viele Male und auf vielerlei Weise ... zu den Vitern
gesprochen» (Hebr 1,1; und die christlichen Lehrer nehmen die Sibyl-
len hinzu, um die auBlerbiblischen Stimmen nicht zu vergessen).

So kann Hans Urs von Balthasar entschieden klarstellen, «dal3 trotz
vieler entgegenstehender Behauptungen in der Bibel von negativer
Theologie tiberhaupt nicht die Rede ist»; braucht Gott in seinem Wort
sich doch «nirgendwo selbst zu negieren ..., um sich besser, gottlicher zu
bekunden.»!? Detlei kommt erst aus der Begegnung mit nicht-christli-
cher religiéser Philosophie: dem Neuplatonismus, in die Theologie.

2. Wird aber nun dem Zeugen zu reden gestattet, dann stellt sich
sofort die Frage nach der rechten Redeweise. Bei Theologen, die von
den Naturwissenschaften beeindruckt sind (oder waren?), kann man

14 Schriften 3 (Wittgenstein und der Wiener Kreis), Frankfurt 1967, 68 £. Vgl. Conf. I
4,4: «et vae tacentibus de te, quoniam loquaces muti sunt.» Was Anm. 12 bei Theologen
kritisierte, wiinscht so positiv Fridolin STiER von der nicht-theologischen Wissenschaft: Sie
sollte «wenigstens davon sprechen, daB sie dariiber schweigen muf3, weil sie davon nicht
sprechen kann ..., der Grenzen ihrer Kompetenz bewuft.», in: Vielleicht ist irgendwo Tag.
Aufzeichnungen, Freiburg 1981, 240. Siche ebd. seine Notiz zum «vielbeschworenen
Pluralismus», der besser (mit Goethe) «Vielmeinerei» hiel3e.

15 Siehe IGNATIUS VON ANTIOCHIEN, Magn. 8,2 (nach Weish 18,14 und Rom 16,25): «...
das aus dem Schweigen hervorgegangene Wort». Vgl. WALDENFELS, Hans, An der Grenze
des Denkbaren. Meditation — Ost und West, Miinchen 1988, Kap. 5: Wort und Schwei-
gen.

16 Vgl. Kern, Walter, Gott schafft durch das Wort, in: MySal II 467-477.

17 Bibel und negative Theologie, in: STrROLZ, Walter (Hg.), Sein und Nichts in der
abendlindischen Mystik, Freiburg 1984, 13-31, 13.



54 Das Argemis der Menschlichkeit Gottes

dann lesen, «streng genommen sollte es nur in einer formalisierten
Sprache erlaubt sein, iiber Gott zu sprechen (wie es etwa einem Physiker
nur erlaubt ist, sinnvoll und widerspruchsfrei iiber ein Elektron in einer
formalisierten Sprache zu sprechen, auller der Aussage, daf3 es eben da
sei)».18 Doch ist die bildlose Sprache der modernen Physik nicht blof3
unpraktikabel, etwa weil die Richtigkeit der Begriffe in der Riickiber-
setzung nicht verifiziert werden kénne oder eine streng formalisierte
Sprache die Verstindnisfihigkeit der meisten Gldaubigen und Theolo-
gen iiberschreite. Die Unvorstellbarkeit Gottes 148t sich vielmehr prin-
zipiell nicht mit jener des Ps7 in der Operatorenmechanik vergleichen
(ebd. 53, 71).

Uber Gott nimlich spricht der Mensch, indem er seine Selbst- und
Welterfahrung im Verweis auf beider Grund und Abgrund hin auslegt,
welchen er Gott nennt. Das heilt, er stellt nicht Hypothesen auf, bildet
nicht eine Theorie, sondern er legt sich auf ein bestimmtes Verstindnis
des ihm Widerfahrenen fest. Verdeutlichen wir es an einem Beispiel:
Man lernt jemand kennen und bekommt niher mit ihm zu tun. Die
alsbald tiber ihn gebildete «Meinung» gewinnt Kontur, aus Bekannt-
schaft wird Freundschaft. Wire diese nun noch als Theorie zu bezeich-
nen, etwa liber die Wahrscheinlichkeit, mit der ich in einer Notlage mit
dem Beistand des Freundes rechne? Eine solche Sicht ist méglich; doch
offenkundig verfehlt sie das Wesen dieser Beziehung. Mit Wittgensteins
Ausdruck: Sie benutzt ein unzutreffendes «Sprachspiel». Freundschaft
heil3t eben nicht: Leben mit der Hypothese, daBB mein Freund mir
beispringt.!° Ebenso wenig heiit Glauben: Leben mit der Hypothese
Gott. Er besagt vielmehr ein Leben aus — nicht blofl privatem -
Gedichtnis an Worte und Taten (im Hebriischen das selbe Wort), und
daraus in Vertrauen und Hoffnung auf seine Treue. Er spricht sich
darum in Erzihlung, Dank und Lobpreis, in Hoffnungs-Bekenntnis und
Bittruf aus.?0 Und, wie eigens zu erwigen, in Protest und Klage. Im
‘Reden von Gott, doch zuvor und vor allem im Reden zu ihm.

All das sagt gewill zuerst und vor allem etwas iiber den so sich
verhaltenden Menschen aus. Es meint zunichst «nichts anderes, als daf3

18 LAy, Rupert, Zukunft ohne Religion? Olten 1970, 53. Vgl. Scuurz, Paul, Ist Gott
eine mathematische Formel? Hamburg 1977.

19 Dies uibrigens auch schon darum nicht, weil man von Hypothesen im Dienst des
Erkenntnisfortschritts eigentlich deren Falsifizierung erhofft.

20 SpLETT, J61g, Lernziel Menschlichkeit, Frankfurt/M. 21981, Kap. 6: Wort zur Ant-
wort: Gebet.



Das Argernis der Menschlichkeit Gottes 55

der Sprechende sich dem, was er Du nennt, vollkommen als Ich tiber-
gibt. Du-sagen driickt hier nicht nur den Verzicht aus auf alles Gebrau-
chen und Verfiigen und das Vorstellen nach Begriffen apriorz, das Du-
sagen setzt jetzt vielmehr zugleich die Einsicht voraus, daf alles, was der
Mensch in diesem Verhiltnis tut, urspriinglich als Antwort geschieht...
In diesem Du-sagen geht es nicht darum, -das Absolute als Person zu
bezeichnen, sondern sich selbst aus dem Sein in der Beziehung auf das
Absolute als Person zu verstehen.»?! Und doch wird so zumindest
mit-gesagt, daf} dieses Absolute / Unbedingte derart ist, «dal wir erst in
der Offenheit zu ihm Personen sind und dalB3 wir uns als Personen zu
ihm verhalten miissen»?2, dal wir zu ihm Du sagen miissen. In diesem
Sinn hat B. Welte es das Du-hafte genannt. Das meint, es kann nicht
blof} als «nur etwa <geltende» Idee interpretiert werden», auch nicht
blof3 als Grenzbegriff unseres Ich und Wir; vielmehr weil3 der Glau-
bende sich von ihm her und auf es hin; dafl es uns um es selbst gehen soll
(so wie unserem Denken und Reden um Wahrheit). Dann aber «kom-
men wir in die Nihe des Bereiches, in dem wir das Wort <Du> als das
gemille gebrauchen. Was darunter lige, wire bei weitem zu leer und zu
nichtig hinsichtlich der Bedeutsamkeit, auf die wir uns und alles immer
schon verstehen und in deren lautlosem Anspruch wir uns immer schon
finden.»23

Dementsprechend hat Franz Rosenzweig den Anthropomorphis-
mus-Artikel der Encyclopaedia Judaica kritisiert. «<Unzuldnglichkeit der
Sprache», <Beschrinktheit des Denkens», <unsre sinnliche Erfahrung),
zuletzt als Clou der vom Menschen in seinem Ebenbild geformte <Gott»
— so behandelt man heute ein theologisches Problem!»24 Es gehe weder
um Aussagen iiber Gott noch um solche iiber den Menschen, sondern
um das Geschehen zwischen beiden. «Nie wird Gott — was doch die
Redensart, dal ihm etwas <zugeschrieben> werde, still voraussetzt —
beschrieben»(528). «Und wenn ein Michelangelo einst ein Bildnis

machen wird, so wird er dazu fihig, nicht weil Dawid sang, sondern
weil Phidias bildete» (529).

21 HomMes, Ulrich, Transzendenz und Personalitit. Zum Begriff der Action bei
Maurice Blondel, Frankfurt/M. 1972, 202.

22 Kunz, Erhard, Glaube — Gnade — Geschichte. Die Glaubenstheologie des Pierre
Rousselot §J., Frankfurt/M. 1969, 287.

25 WELTE, Bernhard, Heilsverstindnis. Philosophische Untersuchung einiger Voraus-
setzungen zum Verstindnis des Christentums, Freiburg 1966, 106.

24 Kleinere Schriften, Berlin 1937, 525-533, 527.



56 Das Argernis der Menschlichkeit Gottes

Den «innerjiidisch klassischen Fall eines echten, nimlich abbilden-
den, Anthropomorphismus (ohne GénsefiiBchen)» sieht er in der « Ver-
irrung der Frithkabbala, Gottes <Gestalt> auszihlen und ausmessen zu
wollen» (531). Fiir die biblischen «Anthropomorphismen» (mit Gin-
sefiiBchen) benennt er die Doppel-Voraussetzung, daB3 Gott kann, was
er will (also auch uns begegnen), und das Geschopf, was es soll (also dies
auffassen). Psychologisch seien sie die einzige Sicherung gegen den
Riickfall in Vielgdtterei aus der Verfestigung solcher Augenblicks-
Offenbarungen. Was sie «fiir Gott sein mdgen, das deutet vielleicht am
ehesten das Wort des Talmud an: daBl Gott keinen seiner Boten jeweils
mit mehr als einer Botschaft entsendet»(533). Darin, daf} er auch die
Gott-Rede der Metaphysiker als unerlaubte Beschreibung versteht,
muf3 man ihm nicht folgen. Ein wohlwollender Blick erkennt vielmehr
auch sie als Reflexion auf Erfahrung und als Versuch, ihr, angefochten,
gegen den Augenschein der Widerlegung treuzubleiben.? Um bild-
hafte Sprache, den Gebrauch von Metaphern, kommt allerdings selbst
sie nicht herum. Wieviel weniger eine nicht philosophische Sprache.
Und am wenigsten, wie schon gesagt, die Bibel. Was aber ist es dann mit
dem Bilderverbot?

25 Warum sollen <Allmacht>, <Allwissenheit>, <Allgiite> «unerfahrene Hirngespin-
ste» sein (530), bloB weil der « Versuch, sie aus- und zusammenzudenken», in Schwierig-
keiten gerit? Israels anamnetische Geschichtstheologie entfaltet zunichst ihre kosmolo-
gischen Implikationen, um dann, in Begegnung mit griechisch-dgyptischem Denken, sich
auch metaphysisch auszulegen. Vgl. Kern, Walter, Die Schopfung als Voraus-Setzung des
Bundes im AT, in: MySal II 441-454: «In der Bundeserwihlung Israels ist die Weltherr-
schaft und das Schopfertum Jahwes eingeschlossen. Der Schopfungsglaube ist ein inneres
Moment der Selbstrechtfertigung, der konsequenten reflexen Selbstinterpretation des
Bundesglaubens» (443). Dann geht schon die Weisheitsliteratur weiter: «Die Schopfungs-
metaphysik steht dem Offenbarungsglauben nicht entgegen oder auch nur gegeniiber: sie
ist von ihm aufgenommen, und ihr rational sich selbst verantwortender Eigenraum wird
durch eben diese Aufnahme freigegeben und freigehalten» (454). Vgl. SALMANN, Elmar, fiir
den es «nach dem Erléschen der kultischen, kéniglichen und prophetischen Reprisentanz
Gottes und damit aller heilsgeschichtlichen und messianischen Hoffnungen (einschliel3-
lich derer des scheiternden Gottesknechts) die weisheitliche Theologie [ist], die den Blick
weitet und die Gegenwart des verstummten und anonym gewordenen Gottes in Kosmos
und Ethos wahrzunehmen und darin Hochgemutheit und Resignation als Formen der
Frémmigkeit auszulegen weiB3» (Der geteilte Logos. Zum offenen Prozel von neuzeitli-
chem Denken und Theologie, Rom 1992, 491). Die Schwierigkeiten der Metaphysik sind
dann keine anderen als die Ijobs oder des hadernd fragenden Psalmisten, bzw. die Not
dessen, der in «Gottesfinsternis» doch denen antworten, ihnen «Rechenschaft (logon)
geben» will (1 Petr 3,15), die ihn fragen: « Wo ist nun dein Gott?» (Ps 42,4.11; 79,10; [vgl.
Jer 2,28; Dtn 32,37)).



Das Argernis der Menschlichkeit Gottes 57

II1. Weder [dol éacb Abbild

1. «Vielleicht gibt es keine erhabenere Stelle im Gesetzbuche der Juden
als das Gebot: Du sollst dir kein Bildnis machen, noch irgendein
Gleichnis, weder dessen was im Himmel, noch auf der Erden, noch
unter der Erden ist usw.», schreibt Immanuel Kant. 26 «... kein Gottes-
bildnis» heif3t es nach der Einheitsiibersetzung Ex 20,4/Dtn 5,8; und an
beiden Stellen setzt der nichste Vers fort: «Du sollst dich nicht vor
andern Gottern niederwerfen ...» So auch in einschligigen Rechtstexten
anderen Orts: Ex 20,23: «... keine Gotter aus Silber... und Goétter aus
Gold nicht»; Ex 34,17; Lev 19,4: «... keine Gétter, nicht Gotterbilder
aus Metall»; Lev 26,1: «keine Gotzen (Nichtse)...»; Dtn 27,15: «... ein
Gottesbildnis, das dem Herrn ein Greuel ist, ein Kiinstlermachwerk...»
Das heil3t, es muf}, wie Christoph Dohmen anmerkt, «von Anfang an
darauf geachtet werden (vor allem beim Lesen deutscher Texte), dal3
alle gewihlten Termini sich auf konkrete Objekte beziehen, nicht aber
in das weite semantische Feld reichen, das durch das deutsche Wort
<Bild»> abgesteckt wird, so daB3 also sprachliche, gedankliche und dhn-
liche Bilder von den Formulierungen des Bilderverbotes gar nicht tan-
giert werden.»?’ Und nihere Untersuchung ergibt, dal ebensowenig
die «bildende Kunst» als solche gemeint ist. Zunichst steht vielmehr die
Bildung von Géttern bzw. Gotzen im Blick. Und als spiter das Verbot
erweitert wird und nicht mehr bloB Idole betrifft, sondern jegliches
Kultbild, richtet sich auch dies nicht gegen kiinstlerisches Gestalten.
«Lediglich Darstellungen werden verboten, die fiir den Bereich des
Kultes geschaffen werden» (21).

Die Probleme religitser, sakraler und kultischer Kunst lassen sich
hier weder historisch noch systematisch behandeln. (Meine Sympathie
hat ein «bildtheologisches Modell», wonach das Bild «in sich selbst den
Kampf von sinnlicher Prisenz und ihrer Bestreitung» austrigt?8).

26 KaNT, Immanuel, Kritik der Urteilskraft B 124 (Werke in sechs Binden [Weische-
del, W.], Darmstadt 1966, V 365).

27 Religion gegen Kunst?, in: DoHMEN, Ch./STERNBERG, Th. (Hg.),... kein Bildnis
machen, Wiirzburg 1987, 11-23, 14; vgl. DonMEN, Christoph, Das Bilderverbot, Frank-
furt/M. 21987.

28 Hoeps, R., Bild und Ikonoklasmus, 185-203, 193 mit Verweis auf C. Brancusi,
J. Pollock und vor allem B. Newman. Vgl. SpLETT, J6rg, Liebe zum Wort. Gedanken vor
Symbolen, Frankfurt/M. 1985, Kap. 8: Das Schone denken? «Sakral und profan», in: KM/
68 (1984) 1-10; Freiheit und Notwendigkeit, in: MzhZ 43 (1992) 173-182. Vgl. zum
Thema: KuKi Heft 1/1993.



58 Das Argernis der Menschlichkeit Gottes

Deren anthropologische Basis indes mul3 erortert werden, zumal sie
auch das Fundament des idolischen Anthropomorphismus darstellt: die
sogenannte «Gottebenbildlichkeit» des Menschen.

2. Dieser wie selbstverstindlich verwendete Ausdruck?® scheint
mir nicht nur ungliicklich, sondern falsch aus dem einfachen Grund,
weil Gott nicht «aussieht». Ahnlich gilt das in der klassischen Analogie-
Lehre fiir die tradierte Rede von (similitudo) Ahnlichkeit. Wenn das
I'V. Laterankonzil in seiner beriihmten Erklirung die je grolere Unidhn-
lichkeit bei noch so groBer Ahnlichkeit hervorhebt (DH 806), so muf es
sich sagen lassen, dann sei, nach normalem Sprachgebrauch jedenfalls,
entweder gar nicht mehr von Ahnlichkeit zu reden, oder man komme
schlieBlich doch auf den Gleichheits-Kern in der Ahnlichkeit sowie auf
den der Identitit in der Gleichheit. So war ja auch die historische
Entwicklung; «denn am Ende des 13. Jahrhunderts hat Duns Scotus
und wenig spiter Wilhelm Ockham anerkannt, daf} die [so gefaBte]
Analogie selbst schon ein univokes Element voraussetzt.»30

Schon beim wesenhaft leiblichen Menschen steht es so, dafl Worter
wie «schwarz» oder «rot», erst recht z. B. «Ursache», dem, was sie
meinen, nicht ihneln. Der Leib dhnelt nicht dem Ich; und wie sieht
Liebe aus, dal3 eine Gabe sie abbilden kénnte? Bereits hier also wird
nicht ein Ur- und Erstbild mehr oder weniger annihernd abgebildet;
sondern «Unsichtbares» «versichtbart» sich: Es erscheint. Besser wire
(gemifl dem Wortsinn von «Analogie») « Entsprechungy.

Dazu kommen wir nochmals auf den Cusaner und seine Relations-
bzw. Funktional-Ontologie zuriick.3! Wie ein mathematisches Verhiilt-
nis sich in einer Bruchformel oder einer Kurvengraphik darstellen
kann, und zwar so, daf} jeder Punkt der Kurve ihm nicht etwa dhnelt,
sondern es (in der konkreten Zeichnung stets nur annihernd) prizise
«re-prisentierty, so gibt sich in jedem Seienden die «Welt»: Sie ist,

29 Den Sammelband (mit dem korrekten Titel): Der Mensch als Bild Gottes, Darm-
stadt 1969, leitet ScHEFFCzYK, Leo (Hg.) ein: Die Frage nach der Gottebenbildlichkeit in
der modernen Theologie (IX-LIV).

30 PANNENBERG, Wolfhart, Analogie und Doxologie, in: DERs., Grundfragen systema-
tischer Theologie, Géttingen 1967, 181-201, 191.

31 «Versichtbarung des Unsichtbaren»: VoLkMANN-ScHLUCK, K.H., Nicolaus Cusanus.
Die Philosophie im Ubergang vom Mittelalter zur Neuzeit, Frankfurt/M. 21968, 72 f.;
Jacost, Klaus, Die Methode der Cusanischen Philosophie, Freiburg, Miinchen 1969. Siehe
meine Durchfithrung in: Gotteserfahrung im Denken. Zur philosophischen Rechtferti-
gung des Redens von C tt, Freiburg, Miinchen #1985, Kap. 7: Gottes Menschlichkeit, bes.
138 ff.



Das Argernis der Menschlichkeit Gottes 59

«obwohl weder Sonne noch Mond, doch in der Sonne Sonne und im
Monde Mond».32 Und darin — «wediante universon — erscheint Gott
selbst. 33

3. Gott erscheint. Er erscheint nur, doch erscheint er wirklich, und
dies in doppelter Hinsicht. E7stens erscheint wirklich Er, vermittelt-
unmittelbar (wenn auch auf endliche Weise); zweitens ist seine Erschei-
nung wirklich, d. h. das «Phinomen» muf} nicht schwach und «durch-
scheinend» sein, um ihn «hindurchscheinen» zu lassen. Je dichter,
wirklicher es ist, desto wirklicher ist er erwirkt. Darum ist der hochste
Aufgang schopferischer Souverinitit die Souverinitit geschaffener
Freiheit. Siche dazu Romano Guardinis Klirungsversuch34: Das Werk-
zeug hebt den Stein, das Licht weckt und leitet den Keimling, Uberre-
dung gewinnt, Uberzeugen 148t einsehen ... Liebe gibt ins streng Eigene
frei, in einer Weise, dal3 der Befreite sagen kann: «Ich verdanke ihr
alles; aber so, dal3 ich durch sie tiberhaupt erst ich selbst geworden bin»
(38). — Im Maf3 wie hier Intensitit und «Reichweite» der Einwirkung
wachsen, steigern sich deren «Zurtickhaltungy», ihr Appell an Eigensein
und -wirken des Betroffenen, zuletzt dessen Freiheit nicht blof3 respek-
tierend, sondern sie eigentlich weckend. (Darum ist in solcher Perspek-
tive Allmacht strikt als Erwirken [konnen] von Freiheit zu definieren
statt als das Vermogen, alles Mogliche «machen» zu kbnnen.) Zugleich
aber steht solche grofite Nihe in groBtem «Abstand» zum Schépfer.
Wieder in doppelter Hinsicht. Je souveriner zunichst die Freiheit ist (je
«dhnlicher» ihm), desto mehr verdankt und schuldet sie ihrem Ur-
sprung (desto «unihnlicher» ist sie also). Und zwar gerade nochmals
insofern, als sie, je mehr sie (verwiesen, relativ) ihm verdankt, umso
mehr in Wahrheit «hat» und in sich (selbstindig, «absolut») ist.

Aus solchem Selbstsein nun wird westens das Erscheinen selber
gegenwendig. Damit ist mehr gemeint als die schlichte, doch ihrerseits
hiufig vergessene Tatsache, dafl die Erscheinung nicht der Erschei-
nende ist, sondern eben dessen Erscheinung. Es geht vielmehr darum,
dafl unter Umstinden dies Erscheinen ausgerechnet «sub contrarion
(Martin Luther) erfolgt. Hatte es oben zum non aliud geheillen, dal3 Gott

32 De docta ignorantia II 4: Philosophisch-Theologische Schriften (GasrIgL, L./Dup-
RE, D. und W.), Wien 1964-1966, I 342 f.

33 «Deus autem non est in sole sol et in luna luna, sed id, quod est sol et luna, sine
pluralitate et diversitate» (ebd.).

34 Gottes Walten und die Freiheit des Menschen, in: DEers., Glaubenserkenntnis,
Wiirzburg 1949, 33-44.



60 Das Argernis der Menschlichkeit Gottes

nur in der Weise alles ist, daf3 zugleich nichts von allem Gott ist, so gilt
jetzt: Der unsichtbare Gott «sieht» zwar so «aus», wie Welt und Mensch
sich/Thn zeigen; dies aber einzig im Sinn jenes berithmten physiogno-
mischen Paradoxes, auf dem Rudolf Kassner besteht: «... daf} der
Mensch nur so sei, wie er aussehe, weil er nicht so aussieht, wie er
ist.» 33

So zeigt Gottes Gottlichkeit sich im Menschsein des Menschen wie
in seiner Unmenschlichkeit. Ich verweise auf einen Kerntext christli-
cher Meditation, das «Ecce Homo»-Wort des Pilatus (Joh 19,5): An
diesem Menschen erscheint der Mensch als Henker und Veriter; in ihm
erscheint der Mensch als liebender Dulder; und in beidem erscheint
durch ihn Gott als der iberliefernd-verlassende (Mt 10,4; Rom 8,32
(paradidonai = iberliefern tun Judas und Er]; Mt 27,46) wie als rettend
liebender Vater (Lk 23,46; Joh 12,28; 17).

LV, Erscheinung in Geschichte

Wird aber damit nicht alles beliebig? Was erscheint nun im Menschen
als Bild, als Erscheinung Gottes? Was erscheint tiberhaupt in der
Schopfung? Die Antwort der Tradition, heute vielen offenbar nicht
mehr verstindlich, nennt das «Sein». 36 Natiirlich ist damit nicht der
leere Begriff blolen Nicht-nicht-Seins, purer Existenz gemeint, son-
dern jenes Datum, jenes Gegebene, dal3 es gibt, was es gibt. Was am
Geschopf erscheint, ist sein unselbstverstindliches und unableitbares
Gegebensein. Und was diese Erscheinung versichtbart, ist das freie
Erscheinen und Sich-Gewihren Gottes als Schopfer, d. h. der Welt als
Sinn-Grund «dienender» Herr.

In der Tat stellt sich hier nimlich eine klare Alternative: Entweder
dient die Schoépfung unter irgendeiner Riicksicht ihrem Schopfer zu
etwas. Das machte den Menschen zum geborenen Sklaven, beraubte ihn
also der Wiirde seines Person-Seins. 37 Doch ebenso ginge Gottes Wiirde

3 Simtl. Werke, Pfullingen 1969 ff., IIT 192 (IV 499, V 74, 102, 104).

36 Vgl. SIEweRTH, Gustav, Sein und Wahrheit. Ges. Werke I, Diisseldorf 1975, 651-
685: Das Sein als Gleichnis Gottes.

37 Besagt Anerkennung von Person doch unbedingte Anerkennung. Siehe oben
Guarpini (Anm. 34). Wir gerieten so in die Entfremdung (Andersheit) des Herr-Knecht-
Verhiltnisses, bei dem am Ende entweder die Geschopfe Sektperlen im Kelch des zu sich
selbst gekommenen A’ soluten darstellen (Phinomenologie-Schlull) oder Gott als der
Schaum von deren Triumen offenbar wird (Feuerbach, Marx).



Das Argernis der Menschlichkeit Gottes 61

verloren: Er wire nicht mehr der Absolute. Wire die Schopfung ihm
notwendig, dann litte er an einer Not, die sie ihm wenden miifite. Und
wire es auch nur die Not einsamen Reichtums, das Fehlen von Armut
und Schicksal.

(In Entfaltung dieser Einsicht wire zu erdrtern, wie weit iiberhaupt
ein Theismus konsequent denkerisch durchgehalten werden kann, der
nicht eine Vielheit in Gott selbst in Betracht zieht38; einmal, um die
Mannigfaltigkeit der Schopfung verstindlich zu machen [auch wo sie
tilschlich als Abfall vom Géttlichen oder als Gottes Fall gedacht wird,
stellt sich die Frage nach den innergottlichen Bedingungen der Mog-
lichkeit dessen]; sodann, um verstindlich zu machen, dal3 Gott der Welt
nicht bedarf; daf3 das Spiel von Reichtum und Armut, Selbstbesitz und
SelbstentiuBBerung auch ohne uns seine ewige Seligkeit bildet.)

Oder Welt und Mensch sind Gott zu gar nichts niitze. Dann aber ist
seine Liebe zu uns — Lieben heiB3t sagen (Josef Pieper): Es ist gut, daB3 es
dich gibt; es soll dich geben; und was Gott sagt, geschieht —, dann ist
sein Ja, aus dem wir sind, vollig selbstlos. Das heifit einmal, wir sind als
wir selber gemeint, ohne Rechtstitel oder Qualititen, auf die wir uns
stiitzen konnten und vor deren Schwinden wir zu zittern hitten. Das
hei3t des weiteren, wir sind diesem Gott, obwohl oder weil zu nichts
niitze, unendlich, wértlich: gottlich wichtig. 3 Gott zeigt sich als freier
Geber, und Schopfung ist seine Erscheinung als «Deus datus— gegebener
Gott.»*0 Vor allem niheren Was und Wie zeigt die Tat-Sache, daf es sie
gibt, eben dies, daf3 Er gibt. Insofern ist wirklich Gottes «unsichtbares
Wesen deutlich zu schauen» (Rom 1,19 f), freilich als bleibend «un-
sichtbar» (1 Tim 6,16 f.); denn der Gebende ist kein Dazum (Gegebenes)
neben oder auch hinter den falllichen Daten, gegeben ist er einzig in
ihnen.

38 Freiheits-Erfahrung. Vergegenwirtigungen christlicher Anthropo-Theologie,
Frankfurt/M. 1986, Teil IV: Trinitarischer Sinn-Raum; Leben als Mit-Sein (Anm. 9),
Kap. 6: Grundgesetz Freigebigkeit.

¥ Theologisch: vom Wert seines Sohnes. Ihm geht es (da es ihm mit uns nicht um sich
gehen kann) um uns. Gott «dient» — unbediirftig — der Welt. Und eben darin offenbart sich
seine Herrlichkeit (biblisch, Joh 13: Der Sohn wiischt, als Meister und Herr, den Seinen die
FiBe). Solche «Dienlichkeit» ist darum auch der «Sinn» der Weltdinge, deren Wirklichkeit
sich nur in ihrer alldurchdringenden Beziiglichkeit und Funktionalitit erfiillt: «Kosmos»
als «Spiel».

40 Nikoraus Cusanus, De dato Patris luminum, Kap. 2, in: Schriften (Anm. 32) II 654.
Vgl. zum Ganzen SpLETT, Anm. 31. vON BAADER, Franz, Satz 13 «aus einer religidsen
Erotik»: «Der Geber ist nicht die Gabe, und diese nicht jener, und doch gibt der Geber in
der Gabe sich selber, insofern er liebt, und der Empfinger empfingt den Geber in der
Gabe, insofern er ihn liebt.» Werke, Aalen 1963, IV 179-200, 189.



62 Das Argernis der Menschlichkeit Gottes

2. Das liBt nun auch das besondere Bild-Sein des Menschen
bestimmen: die gelebte ontologische Differenz (wofiir der Speziesis-
mus-Argwohn blind ist). Meint «Sein» das Gegebensein und -werden
des Seienden, dann wird dies im Fail des Menschen zum Sich-Geben.
Dies ist die innere «analogia entis»: insofern Menschsein einerseits
gegebenes Sich-Geben (Gegebenwerden) ist4!, andererseits aber, als sol-
ches, ein sich gebendes Gegebenwerden (Sich-Geben). 42

Dieses Sich-Geben geschieht nun auf unterschiedliche Weise. Zu-
hochst im Selbsteinsatz fiir den anderen (Joh 15,13). Unauffillig tragend
im alltiglichen Mit-Sein.43 Doch selbst in Lieblosigkeit und Un-
menschlichkeit noch: insofern dies #icht sein soll. Anthropologisch
gewendet: Menschsein, Menschlichkeit und Menschenwiirde bestehen
nicht im Gut-Sein des Menschen, sondern in seinem Gut-sein-Sollen
(und -Sollen-Diirfen). Theo-logisch gesagt (mit Emmanuel Lévinas):
Gott «kommt» mit der Erfahrung unbedingten Beanspruchtseins «ins
Denken». «Er erfiillt mich nicht mit Giitern, sondern dringt mich zur
Giite, die besser ist als alle Giiter, die wir erhalten kénnen.»44

Ist so das Gewissen der Ort von Gottes Da-sein, dann wird die
Unterscheidung wichtig, die, in Ankniipfung an Hieronymus, die mit-
telalterlichen Denker zwischen synzeresis und conscientia getroffen ha-
ben.*> Die synteresis (oder synderesis) ist ihnen das sittliche Urbewul3t-
sein, unfehlbares «Seelenfiinkchen» des inneren Sinns fiir das Gute,
wihrend die conscientia dieses Urwissen auf die konkrete Situation

41 Man hat eben sich und sein Sich-Geben nicht ganz in der Hand. Der Mensch kann
«sich selbst nicht erzwingen; er kommt zu sich wie ein Geschenk.» Jaspers, Karl, Philo-
sophie, Berlin 21948, 332 (330 ff.: Sichausbleiben und Sichgeschenktwerden).

42 Darum 4Bt sich hier kein «univoker» Kern herausschilen. Die Univozitit des «es
gibt», des bloBen Vorhanden- oder richtiger Nicht-nicht(s)-Seins stellt sich als Abstraktion
dieses Geschehens statt etwa als dessen Wahrheit und Mitte heraus. Im Faktum des «es
gibt» als solchem konnte kein (Sich-) Geben aufscheinen; es wire pur sinn-loses Vorhan-
densein (Sartres «de trop»).

4 Vgl. Carossa, Hans (Ges. Werke, Wiesbaden 1979, 1 63): « Was einer ist, was einer
war / Beim Scheiden wird es offenbar. / Wir horens nicht, wenn Gottes Weise summt. /
Wir schaudern erst, wenn sie verstummt.»

# Gott und die Philosophie, in: Casper, Bernhard (Hg.), Gott nennen, Freiburg,
Miinchen 1981, 81-123, 107 und 118. LEviNas hat den Text in seinen Sammelband «De
Dieu qui vient a I'idée» (1982) aufgenommen (dessen Ubersetzung: Wenn Gott ins
Denken einfillt, Freiburg 1985, spart ihn aus).

45 StOKER, H.G., Das Gewissen. Erscheinungsformen und Theorien, Bonn 1925;
STELZENBERGER, Johannes, Syneidesis, conscientia, Gewissen, Paderborn 1963; SpLETT,
Jorg, Der Mensch ist Person. Zur christlichen Rechtfertigung des Menschseins, Frank-
furt/M. 21986, Kap. 2: Gewissen — Ernst der Menschlichkeit.



Das Argernis der Menschlichkeit Gottes 63

anwendet. Hier spielen dann Veranlagung, Erziehung, Umwelt usw.
eine Rolle. Wie nun bei theoretischer Evidenz um den tatsichlich
einsichtigen «Kern» sich leicht ein «Hof» von vermeintlich Mit-Evi-
dentem legt, so gilt dies auch fiir die praktische Evidenz. (Reinhard
Lauth nennt sie, weil hier weder bloe Theorie noch willentliche Set-
zung, sondern «medial» ergriffenes Ergreifen, Sich-ergreifen-Lassen
waltet, Sazienz. 46)

So schon giinstigenfalls. Erst recht kommt es zu Triilbungen dadurch,
daB3 der Mensch nicht bloB3 reinen Herzens und Wollens vor Gott steht.
Das religiose Zentrum eines privaten und gesellschaftlichen Ethos ver-
leiht so auch Einzelnormen religiose Weihe, die sie nicht verdienen. 4’
Es bedarf eines mitunter lingeren, auch leidvollen Prozesses, bis ein-
zelne oder ein Volk erkennen, daf3 bestimmte Normen keine legitimen
Konkretionen des bejahten Prinzips sind. Hier erhilt dann ein Gedanke
sein Recht, den die Neuzeit verabsolutiert: von der Geschichte als
Bildungsgeschichte und theoretisch-praktischem Fortschritt. Begrenzt
bleibt sein Recht gleichwohl, weil sich BewuBtseins- und Freiheitsge-
schichte gerade nicht durch die biologische Kategorie der Entwicklung
definieren.4® Weder Aufstieg noch Verfall bestimmt sie entscheidend,
sondern der unbeliebige Ruf im Kairos, dem «Augenblick» der jewei-
ligen «Stunde». Allerdings hat auch das Recht dieser Einrede seine
Grenze.

Zunichst darf man nicht etwa eine «Situationsethik» akzeptieren,
die, mit welchen Griinden immer, sich nicht blo3 bei Normen, sondern
auch beim Prinzip Ausnahmen vindizieren mochte. Hier ist auf der
unbedingten Geltung des «kategorischen Imperativs» zu bestehen (ge-
gentiber einer nur zu durchsichtigen Abwertung der Menschenrechte
als «abstrakt» und «formal»). Sodann stellt sich die Frage, ob und wie zu

46 Ethik in ihrer Grundlage aus Prinzipien entfaltet, Stuttgart 1969, 31. Vgl. SpLETT,
Jorg, Spiel-Ernst. AnstoBe christlicher Philosophie, Frankfurt/M. 1993, 659-62.

47 Das gilt zum Argernis, welches Franz BUGGLE an blutriinstigen Texten der Bibel
nimmt (Denn sie wissen nicht, was sie glauben. Oder warum man redlicherweise nicht
mehr Christ sein kann. Eine Streitschrift, Reinbek b. Hamburg 1992. Einzelerklirungen
sind dann Sache des Fachmanns), wie zu dem Argemis, das Theologen geben, indem sie
dort erzdhltem Sexualverhalten «emanzipative» Normkraft zusprechen. (Zu H. Gollwitzer
und H. Haag sieche meinen Beitrag: « Du bist schén, meine Freundin...», in: GuZ 54 [1981]
422-431, 429 £.).

4 MULLER, Max, Erfahrung und Geschichte. Grundziige einer Philosophie der Frei-
heit als transzendentale Erfahrung, Freiburg, Miinchen 1971, Abh. 8: Evolution und
Geschichte.



64 Das Argernis der Menschlichkeit Gottes

den verschiedenen epochalen bzw. kairologischen Mitten und ihrer
Gott-Unmittelbarkeit (Leopold Ranke) sich eine «Mitte aller Mitten»
denken lasse. Derer bedarf es, soll der Mensch nicht «in Geschichten
verstrickt» (Wilhelm Schapp) bleiben miissen, sondern im singulare
tantum von Menschheit, Welt und Geschichte sein gemeinsam eines
umfassendes Heil finden kénnen.

3. Zunichst aber, ob in Geschichten oder in die Geschichte, findet
der Mensch sich verstrickt. In einer Situation, die immer wieder Dank
und Lob als ahnungslos, wenn nicht zynisch erscheinen 1iB8t. Darum
tbertdnen sie Protest und Klage. Wenn Gott so ist, wie er sich hier zeigt,
inwiefern wire, um von andern Einwinden zu schweigen, von ihm eine
Erlosung aus all dem und dessen endgiiltige Verwandlung zu hof-
fen?4?

Nun darf man gewif3 nicht vergessen, dafl Menschen an Gott glau-
ben und auf ihn hoffen. Es gilt eben, dal3 «die Himmel» nicht allein als
solche «die Ehre des Herrn» erzihlen; sie tun dies im Mund des Psal-
misten.’Y Darum ereignet sich tatsichlich Offenbarung Gottes nicht
schon in Welt und Geschichte fiir sich, sondern, wie bei jedem Erschei-
nen, erst in ihrer mit-konstituierenden Akzeptation: im Glauben des
Menschen. (Nicht der Mund ist der Ort des Wortes, sondern das Oht.)
DaB solcher Glaube alles andere als selbstverstindlich ist, sagt uns die
Theologie, indem sie ihn als «Gnade» bestimmt. Man sollte sich darum
hiiten, die Glaubenden alle fiir ahnungslos, toricht oder gefiihllos zu
halten. In Auschwitz selber wurde das S¢ch’ma Israel gesprochen und das
Vater Unser gebetet. Einzig aufgrund frithkindlicher Prigung bzw. ent-
sprechender Regression?

Doch nicht einmal Glaube muB} es so sehen. Kardinal John Henry
Newman schreibt vor Welt und Geschichte: « Wenn ich in einen Spiegel
blickte und darin mein Gesicht nicht sihe, so hitte ich ungefihr das-
selbe Gefiihl, das mich jetzt ibertkommt, wenn ich die lebendige,
geschiftige Welt betrachte und das Spiegelbild ihres Schépfers nicht in
ihr finde... wire es nicht diese Stimme, die so deutlich in meinem
Gewissen und in meinem Herzen spricht, ich wiirde bei der Betrach-

49 HOERSTER, Norbert, Zur Unlosbarkeit des Theodizee-Problems, in: 7524 60 (1985)
400-409, 404. Antwortversuch: SPLETT, Und zu Losungsversuchen durch Unterbietung,
ebd. 410-417, 412 f.

0 RICOEUR, Paul, Die Interpretation. Ein Versuch iiber Freud, Frankfurt/M. 1969,
28.



Das Argernis der Menschlichkeit Gottes 65

tung der Welt zum Atheisten, Pantheisten oder Polytheisten.»3! Gottes
Wort in der Welt sei derart bestiirzend verborgen, dall man es eher als
Schweigen zu bezeichnen hitte, «ein Schweigen, das redet.»>? Es redet,
weil («im Modus des Schweigens», Martin Heidegger) die Stimme
(nicht des «Daseins», sondern des Heiligen) im Gewissen spricht. (Dar-
auf bezog sich der frithere Hinweis auf Gottes Erscheinen s#b contrario in
der Erfahrung des Nicht-sein-Sollens). Doch wenn Menschen sich
anders entscheiden als Newman, spricht diese Stimme dann auch noch
in ihnen? Genauer: Spricht sie nicht bloB beziiglich Mensch und (Um-)
Welt, doch nicht zum Thema Gott? Bei Albert Gorres, in seiner Ant-
wort an Tilman Moser, heil3t es, nach einer eindriicklichen Beschrei-
bung unseres Elends: «Fiir viele Menschen ist das Schweigen Gottes zu
ihrer Abkehr von ihm ein Zeichen, daf3 dieser Gott fiir sie nur unend-
liche Gleichgiiltigkeit empfindet...»3 «Gott fiihlt sich iibel an. Die
Theologie unseres Gefiihlsdenkens folgt einer einfachen Formel: Eine
bose Schopfung mull einen bdsen Schopfer haben...» (ebd.).

Dann aber: «Wenn wir unsere Gedanken lange genug auf solchen
Wegen haben gehen lassen..., wird es eines Tages Zeit, dafl wir das
gleiche tun, was auch in psychoanalytischen Behandlungen viele
Patienten eines Tages notig finden: dal wir nimlich unsere Gefiihle
wieder einmal an die Hand nehmen und zu denken anfangen. Der erste
klare Gedanke wird uns sagen: Gott kann unméglich so sein, wie er sich
anfiihlt. Ein kleinlicher, mieser, unhilfsbereiter... Dieser Gott ist in der
falschen Weise nach unserem Ebenbild gestaltet. Wir kénnen auf die
Frage, wer Gott eigentlich sei, nur dann eine Antwort finden oder
héren, wenn wir uns entschliefen, von unserem Verstand, sei er grof3
oder klein, stark oder schwach, einen radikal verniinftigen Gebrauch zu
machen» (216). Das in der Tat ist notig. Nicht Gefiihle oder Wiinsche
stehen an, sondern die Forderung von Sach-Richtigkeit, der Anspruch
der Wahrheit und die Selbstachtung eines Denkens, das auf seinen
Wahrheitswillen «nicht verzichten kann».3* Anders gesagt, es geht um
intellektuelle Redlichkeit, um Gewissen und Gewissenhaftigkeit im

51 Apologia pro vita sua. Geschichte meiner religiésen Uberzeugungen, Mainz
o.].(1951), 278 f£.

52 Entwurf einer Zustimmungslehre, Mainz 1961, 278.

53 Kennt die Psychologie den Menschen? Miinchen 1978, 215.

54 In diesem Sinn meint GORRES (JEns, W. [Hg.], Warum ich Christ bin, Miinchen
1979, 200) das Nicht-Konnen, psychologisierend miverstanden von Buggle (Anm. 47,
300 f.). Siehe meine Klarstellung: GewuBt, wem wir glauben..., in: M7ThZ 43 (1992)
449-460, 458.



66 Das Argernis der Menschlichkeit Gottes

Denken. Denn selbstverstindlich meint Gewissenserfahrung keine
Emotion(alitit). Wire darum das Schweigen zur Abkehr (Schuldgefiible,
aus dem Uber-Ich, bewufit beiseitegelassen) nicht eher als Diskretion
des Heiligen zu verstehen??> Zum Gliick iibrigens schweigt es kaum je
definitiv. Und es geniigt ihm, sozusagen «anonymny, «inkognito» zu
sprechen (im Sinn von Lévinas). Angesichts der ihnen hier begegnen-
den gewaltlosen Macht jedenfalls sehen Menschen sich zur Hoffnung
berechtigt, ja sogar verpflichtet. 5

V. Gott als Mensch

Mit anderen Worten: der Mensch schaut erwartend aus, nicht nach
einer geschichtsjeneitigen wortlosen Weisheit, welche sich héchstens in
lichelndem Schweigen zu zeigen vermdchte, sondern nach der authen-
tischen Deutung von Gott, Welt, Mensch und Geschichte: nach dem
autorisierten «letzten» Wort. Wenn Sinn und Wahrheit menschlicher
Geschichte sich als deren endgiiltige Wahrheit zeigen sollen, im Unter-
schied zur Vielfalt und Vorliufigkeit der Ansichten der Wirklichkeit
(wobei « Ansicht» durchaus im doppelten Wortsinn: subjektiv wie objek-
tiv gelesen sei), dann muB solche Bestitigung als Wort des einen Gottes
in der Vielfalt und Vorliufigkeit seiner Worte und Interpretationsmog-
lichkeiten esz Wort, eine Offenbarung sein.

Undenkbar, widerspriichlich wire das, wenn wir Gott sozusagen als
gewaltiges Seins-Gebirge vorzustellen hitten. Unter den verschiedenen
«Ansichten», die es bote, konnten einige sehr wohl reicher und cha-
rakteristischer sein als andere. Aber von einer als der, der «absoluten
Ansicht» zu sprechen ergibe eine contradictio in adiecto. Konsequent
spricht deshalb Karl Jaspers von Chiffren statt von Symbolen, um jede
gottliche Autorisierung einer bestimmten Perspektive auszuschlie-
Ben.>’” Hitte man Gott aber nicht bloB nachtriglich «metaphorischy,

33 Vgl. NIETZSCHE, Friedrich: «<Das habe ich getan>, sagt mein Gedchtnis. <Das kann
ich nicht getan haben) - sagt mein Stolz [vielleicht auch nur Bequemlichkeit, Hartherz-
igkeit — oder Angst?] und bleibt unerbittlich. Endlich — gibt das Gedichtnis nach.» Samtl.
Werke (KSA) V 86 (JGB 68).

56 Siehe Jes 7,10-14: Der Prophet wirft seinem Kénig Ahas vor, Gott zu belistigen,
weil er nichts von ihm erwartet.

37 Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung, Miinchen 1962, Teil IV
und V. Vgl. dazu: SpLETT, J6rg, Reden aus Glauben. Zum christlichen Sprechen von Gott,
Frankfurt/M. 1973, Kap. 3: Zeugnis, das sich festlegt.



Das Argernis der Menschlichkeit Gottes 67

sondern umgekehrt urspriinglich personal zu denken, dann wire nicht
mehr auszuschlieBBen, daf3 er eines seiner Worte als das Wort meint. Und
ist es nun offen, beliebig, wie man Gott denkt? Agnostizismus und
Relativismus sind mitnichten neutral-objektiv. Sie gehen vielmehr aus
Entscheidungen hervor, tiber deren Griinde ebenso zu diskutieren wire
wie iiber die des Biblischen Glaubens. Und Gleiches gilt fiir Versuche,
die unterschiedlichen religidsen Lehren auf Aspekte eines es-haften
Weltbestandes oder Weltgrundes zuriickzufiihren.

Es ist in keiner Weise sachgeboten, sondern entspringt persdonlicher
Option und Wertung, wenn Autoren die Person-Kategorien von Ein-
zigkeit, freier Treue-Zusage und entschiedener Selbstfestlegung Gottes
als anthropomorph herabstufen gegeniiber einem «negativen Anthro-
pomorphismus» apersonaler Naturbilder wie Lebensflu3, Energiebal-
lung, Weltmusik oder der in verschiedenen Wassern je anders gespie-
gelte eine Mond. Beim lebendigen Gott aber wire eine besondere
Offenbarung nicht allein moglich, also nicht im voraus auszuschliefen.
Es wire vielleicht gar damit zu rechnen. Jedenfalls wird verstindlich,
dafBl die Menschen sie, nicht ohne Angst, erhoffen.

Dies nicht zuletzt darum, weil, wie anklang, die Stimmenvielfalt
und der «Konflikt der Interpretationen» (Paul Ricoeur) nicht blof3 als
Reichtum «symphonischer Wahrheit»?® begegnet, sondern auch als
(Fridolin Stier, Anm. 14) «Vielmeinerei»: Kakophonie von Eigensinn
und Eigenwillen. So ist die authentische Klirung unweigerlich auch
Gericht. Wird sie nun obendrein als ein Gericht erhofft, das nicht nur
aburteilt, sondern aufrichtet und vergebend neuschafft, dann ist dies
erst recht nicht von partikuliren und vorlidufigen Ausblicken zu erwar-
ten, sondern nur von einer definitiven Selbst-Zusage Gottes. 39 Dartiber,
ob und wo ein solches Wort ergangen sei, kann, wie sich versteht, nicht
mehr Philosophie befinden. Wir kénnen jetzt auch nicht untersuchen,
wie es sich zu verlautbaren habe, um vernommen zu werden. (Es kann
sich in seiner Einzigkeit natiirlich nicht, im neuzeitlichen Sinn des
Wortes, «beweisen», sondern nur glaubhaft behaupten; und seine
Glaubwiirdigkeit liegt in der Glaubhaftigkeit seines Inhalts wie seines
Sprechers; vielleicht liee sich bereits philosophisch sagen: in beider
Identitit.)

*
58 Rosenstock-Hugssy, Eugen, Soziologie in zwei Binden, Stuttgart 1956, I 294; von

BartHAsAR, Hans Urs, Die Wahrheit ist symphonisch, Einsiedeln 1972.
39 Ausfithrlicher: SPLETT, Der Mittler, in: 74Pk 50 (1975) 161-182.



68 Das Argernis der Menschlichkeit Gottes

Damit aber erreicht das Argernis seinen Gipfel.®© Glaubhaftigkeit
besagt ja das Gegenteil von «naheliegend» oder «wahrscheinlich». Oder
sollte es dem «hiBlichsten Menschen» (Friedrich Nietzsche) auch nur
im geringsten Mal} wahrscheinlich sein, er sei von Gottes tiuschungs-
loser Liebe vorbehaltlos angenommen? Um dieses «sacrificio dell’intel-
letton aber, nicht um die Hinnahme metaphysischer oder meta-meta-
physischer Ritsel geht es bei dem Ex-angelion, und das absurdissimum des
Glaubens®! bezieht sich wesentlich nicht auf unwahrscheinliche histo-
rische Einzelereignisse, sondern auf die bindende Zusage der gottlichen
Annahme unser.

Sie dem Zeugen glauben? Und dann, unumginglich fiir Wesen in
der Geschichte, den Zeugen des Zeugen? Von dorther stellt unser
Thema die Frage, ob der humanistische Protest sich iiberhaupt gegen
Gott als Gott kehrt, sei es gegen ihn als den GrofBten, den Hochsten
oder als Vermittler menschlicher Identitit, statt eigentlich und in
Wahrheit gegen den Menschen. Gegen Gott also blof3 insofern, als er
den Menschen auf Menschen verweist, ihn nur iiber Menschen mit sich
selbst wie ihm selbst vermittelt.

Menschlichkeit? Der Mensch weil3 offenbar, was er von sich und
seinesgleichen zu gewirtigen hat. Weil3 Gott es weniger— oder besser? 62
«Folie divine: Gott? Jener Grofle, Verriickte, der noch immer an den
Menschen glaubt.»

60 Von diesem Argernis der Inkarnation, ihrer End-giiltigkeit und ihrer fortwéhren-
den Gegenwart besonders in der Eucharistie handelt DurFrer, G., Das Argemis der
Menschlichkeit Gottes. Gottes Dienst im Pascha, Kevelaer 1971.

61 NIETZSCHE, Anm. 55, V 166 und 67 (JGB 229 und 46).

62 Siehe 1 Joh 3,20. Dieser Vers muB nicht bedeuten, unser Selbsturteil sei falsch, nur
dal3 es nicht das letzte Wort ist (weil nicht schépferisch). Das SchluBzitat: Marti, Kurt,
Zirtlichkeit und Schmerz, Darmstadt 1979, 34.



	Das Ärgernis der Menschlichkeit Gottes

