
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 42 (1995)

Heft: 1-2

Artikel: Versöhnung : Prolegomena einer künftigen Soteriologie

Autor: Seidler, Elisabeth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761412

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761412
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Elisabeth Seidler

Versöhnung

Prolegomena einer künftigen Soteriologie

1. Der Sprachgebrauch

In dem Wunsch nach Versöhnung artikuliert sich Sehnsucht nach

Einigung, Verständigung und Harmonie. Versöhnung ist ein Begriff, der

Konfliktbeendigung und Frieden in Aussicht stellt. In philosophischen
Wörterbüchern sucht man den Begriff vergebens, in theologischen
Lexika bezeichnet er ein Geschehen zwischen Gott und Mensch, nicht
ein zwischenmenschliches Geschehen. Wie Versöhnung zwischen
Menschen möglich ist, bleibt eine drängende Frage. Insofern ist es ein
besonderes Verdienst von Klaus Jacobi, in einer ausschließlich am
Sprachgebrauch orientierten Begriffsklärung der Frage nachzugehen,
wo Versöhnung «not tut und wo nicht.»1

Hinter dem «überschwengliche(n) und ungenaue(n) Gebrauch» (9)
des Begriffs vermutet Jacobi eine Sehnsucht nach spannungsfreiem und
konfliktlosem Leben (16), die übersieht, daß es Bereiche menschlichen
Lebens gibt, in denen Konflikte konstitutiv sind wie z. B. im politischen
Bereich. «Streit und Meinungsverschiedenheiten sind nicht etwas, was
nicht sein sollte. Sie gehören zum Menschsein» (16). Jacobi plädiert
deshalb für einen «genaueren Wortgebrauch» (9). Er grenzt Versöhnung
als einen Begriff, der eine spezifische Form der Konfliktbeendigung und

1 Klaus Jacobi, Versöhnung-Wo sie not tut und wo nicht, in: Versöhnung, Versuche
zu ihrer Geschichte und Zukunft. Festschrift für Paulus Engelhardt OP, Hg. : Th. Eggens-
perger/U. Engel/O.H. Pesch, Mainz 1991, S. 9-17.



6 Versöhnung

eine Form spezifischer Konfliktbeendigung bezeichnet, von Kompromiß

und Entscheid ab. Während die beiden letzteren Formen im
rechtlichen und politischen Bereich als Formen der Konfliktbeendigung bei
Interessenkonflikten angezeigt seien, sei Versöhnung eine Form, die auf
den ethischen Bereich einzuschränken sei.2

Jacobi beansprucht, durch eine Bestimmung möglicher Relata zu
dem Verb Versöhnen/Sich Versöhnen zu klären, welches Geschehen

mit dem BegriffVersöhnung gemeint sei. Ziel ist es, die Orte angeben zu

können, an denen es überhaupt sinnvoll sein kann, von Versöhnung zu

sprechen. Nur solche Kontexte benennen dann Situationen, in denen

man auf Versöhnung hoffen, sich um Versöhnung bemühen kann. Im
folgenden wird dieser Ansatz referiert mit dem Ziel, in Auseinandersetzung

mit Jacobi einige weiterführende Überlegungen zum Problem
der Versöhnung zu entwickeln.

1.1. Wo Versöhnung not tut

Die reflexive Verwendung «A versöhnt sich mit B» ist in zweierlei
Hinsicht möglich:(l) B kann eine Person oder eine Personengruppe
bezeichnen. (2) Für B kann aber auch «das Schicksal» eingesetzt werden
bzw. eine Größe, die stets mit Possessivpronomen als unumgänglich zu
A gehörig bezeichnet wird: A hat sich mit seiner «Krankheit,
Umgebung, Arbeit versöhnt», wobei jedes als etwas Widriges
erschienen war (10), mit dem A sich abgefunden hat, da es unverfügbar
zu ihm gehört.

Der transitive Gebrauch «C versöhnt A und B» verweist auf eine

Handlung von A und B, die durch eine Initiative C's höchstens gefördert,

nicht aber ersetzt werden kann (11). Immer seien es letztlich die

Personen, die sich versöhnen, nicht ein Vermittler, der sie versöhnt:

Versöhnung finde nur in Konflikten statt, die «stark emotional besetzt»
seien und in denen «Ärger, Gekränktheit, Haßgefühle» darüber bestimmen,

«wie Personen die Konfliktlage sehen und einschätzen» (11). Eine
Änderung könnten also nur die betroffenen Personen bewirken.
Versöhnung sei somit als gegenseitiges Geschehen denkbar, stets aber als

ein asymmetrischer Prozeß, in dem von dem, der die Initiative ergreift,

2 Jacobis Distinktionen entsprechen hier denen Georg Simmeis, der in seiner Soziologie

Versöhnung als Form der Konfliktbeendigung von Sieg bzw. Niederlage, Unterwerfung

und Kompromiß unterschied (Georg Simmel, Soziologie, Leipzig 1908, S. 327 ff.).



Versöhnung 7

gesagt wird, er habe sich versöhnt, vom anderen dagegen, er sei
versöhnt. Diesen Umstand macht Jacobi mit der etymologischen Herkunft
des Begriffs plausibel, in der anklingt, daß ursprünglich eine Sühneleistung

den Prozeß der Versöhnung eingeleitet habe. Die Initiative in
einem Versöhnungsprozeß habe also einer, «der sich schuldig gemacht
hat» (12), die Schuld eingesteht und eine Ausgleichshandlung anbietet.

Abgeschlossen sei eine Versöhnung erst, wenn die Initiative beantwortet

und angenommen werde. Nicht das Geschehen der Versöhnung
werde ausgesagt, sondern entweder ihr Resultat: «Wir haben uns
versöhnt», oder die «gedankliche Vorwegnahme» dieses Resultats: «Ich
will mich mit B versöhnen.» Das Geschehen der Versöhnung sei ein
«innerer Dialog» (12), hänge von einer «inneren Haltung» (15) ab und
sei also nicht erzwingbar.

Die sprachliche Beobachtung, daß Versöhnung stets als gerichteter
Prozeß ausgedrückt ist, und der Rückgriff auf die Etymologie sind also

die zentralen Argumente für das Resultat: «Versöhnung tut not, wo ein
Mensch an einem anderen in einer Weise schuldig geworden ist, die den
weiteren unbefangenen Umgang miteinander unmöglich erscheinen
läßt.... Für eine ehrliche und tragfähige Versöhnung, die keinen Groll
mehr hinterläßt, ist es nötig, daß Schuld eingestanden und daß verziehen

wird.» (14 f.) Jacobi zufolge gibt es also stark emotional besetzte

Konflikte, in denen Schuldeingeständnis und Verzeihung Bedingungen
sind, einen Zustand herbeizuführen, der nicht mehr von Ärger, Kränkung

oder Haß bestimmt ist und in dem ein «unbefangene(r) Umgang
miteinander» (14) wieder möglich ist. Ein solcher Zustand gilt dann als

Versöhnung.
Ich halte es für denkbar, daß Schuldeingeständnis und Vergebung

eine Befangenheit verändern können, die aus Schuldvorwürfen resultiert,

bezweifle aber, ob auf diesem Weg neue Unbefangenheit sich
einstellen kann, bezweifle auch, ob aufdiesem Weg ein Zustand erreichbar

ist, der nicht mehr durch Arger, Haß oder Gekränktheit bestimmt
ist.3

3 Von dieser Rede von Versöhnung sei der theologische Gebrauch zu unterscheiden,
in dem die Initiative zur Versöhnung von Gott ausgeht, wobei diese immer ein Gnadenakt
ist (12). Im christlich-religiösen Kontext geht Versöhnung der Einsicht in die Schuld und
der Bitte um Vergebung voraus.



8 Versöhnung

1.2. Interpersonaler und intrapersonaler Gebrauch des Begriffs Versöh¬

nung

Gerade eine Analyse des Wortgebrauchs und der Etymologie kann

zeigen, daß die Einengung des Begriffs Versöhnung aufZusammenhänge,

in denen Schuld und Vergebung eine Rolle spielen, nicht einleuchtend

ist und daß man zwei Formen des Gebrauchs von «Versöhnung»
stehen lassen muß, einen interpersonalen und einen intrapersonalen.

Jacobi behauptet eine Asymmetrie des Versöhnungsprozesses, in
dem einer die Initiative hat (A hat sich versöhnt) und ein anderer
dadurch versöhnt ist (B ist versöhnt). Jacobi macht seine Behauptung
des gerichteten Prozesses plausibel im Rückgriff auf die Etymologie,
nach der Versöhnung etwas mit Sühne zu tun habe. Doch nur im Prozeß

«A versöhnt B» initiiert A durch eine sühnende Ausgleichshandlung,
die mit einem Schuldeingeständnis verbunden ist, die Versöhnung. B ist
versöhnt worden, wenn er diese Handlung annimmt. Die reflexive
Formulierung «A hat sich mit B versöhnt» ist weniger eindeutig. In
einem resultativen Gebrauch ist es durchaus möglich zu sagen: «B ist
mit A versöhnt», ohne daß A die Initiative ergriffen hätte, und dabei

lediglich jenen «inneren Dialog» (12) anzusprechen, in dem laut Jacobi
Versöhnung sich vollzieht. Als selbstreflexiver Prozeß ist dieser
ausdrückbar in dem Satz «B versöhnt sich mit A.» Weder der Aspekt der
Schuld und Sühne noch der der Vergebung ist zwingend impliziert.
Versöhnung mit einer Person A ist als einseitige selbstreflexive Handlung

des B aussagbar, die darin besteht, daß B A als von ihm nicht
veränderbar hinnimmt und die Beziehung auf dieser Basis neu und

positiv bestimmt.4 Dieser Gebrauch liegt dem Satz zugrunde: «B hat
sich mit seinem Schicksal versöhnt. » Versöhnung heißt in diesem Fall
so viel wie «sich konstruktiv mit der Realität abfinden»5. — In diesem
Sinne gibt es auch den Sprachgebrauch: «Ich bin mit mir versöhnt.» In
diesem Satz wird ein komplexer Prozeß der Selbstakzeptation für
abgeschlossen erklärt, in dem ich Dispositionen, vergangene Handlungen
oder Unterlassungen, die ich als problematisch erkenne, als zu mir

4 In diesem Sinne erfolgt die Rede von Versöhnung z. B. in: Sidney und Suzanne
Simon, Verstehen - Verzeihen - Versöhnen, Bern, München, Wien 1991.

5 Jacobi umschreibt die Versöhnung mit dem Schicksal als «sich in das schicken, was
unabänderlich ist» (10), dann aber wäre sie im Grunde gleichbedeutend mit Resignation.



Versöhnung 9

gehörig hinnehmen muß. Das Versöhntsein geht dann meist auf eine

kompensierende Einsicht oder Handlung zurück.

Versöhnung zwischen zwei Menschen ist meiner Meinung nach
meist nur möglich, wenn dem interpersonalen Prozeß jeweils ein
intrapersonaler vorangegangen ist, in dem beide Beteiligten eigene Konfliktanteile

bedenken und sich zu ihrer jeweiligen Einsicht verhalten.6
Dieser Prozeß wäre in dem Satz «A und B haben sich versöhnt»
ausgedrückt, wenn er doppelt reflexiv und reziprok verstanden wird: Der
interpersonalen Versöhnung zwischen A und B ist dann jeweils ein
selbstreflexiver, intrapersonaler Prozeß vorangegangen. Schuldeingeständnis

und Vergebung sind dabei nicht zwingend mitgesagt.
Auch die etymologische Entwicklung des Begriffs läßt die Engführung

des Begriffs Versöhnung auf einen gerichteten asymmetrischen
Prozeß von Schuldeingeständnis und folgender Vergebung weniger
eindeutig erscheinen, als Jacobi behauptet: Das Grimmsche Wörterbuch

führt zum Wandel des Sprachgebrauchs aus: «das bedeutungsge-
biet des Wortes ist allmählich eingeschränkt worden, das tritt klar hervor,

wenn wir versöhnen mit sühnen und sühne vergleichen, sühne hält
den begriff der zu entrichtenden busze fest, der sich in versöhnen

verflüchtigt hat. um die herbeiführung eines objectiv notwendigen und
wünschenswerten ausgleichs handelt es sich beim nhd. gebrauch von
versöhnen gewöhnlich nicht mehr, abgesehen von der anwendung des

Wortes für das Verhältnis des sündigen menschen zu gott;... versöhnen
beschränkt sich im nhd im allgemeinen aufdie subjective Sphäre, auf die

innerliche umwendung bei der Wiederherstellung eines gestörten guten
Verhältnisses einer person zu einer anderen person oder persönlich
gedachtem, während in der älteren spräche die Vorstellung des zustande

kommenden objectiven ausgleichs im Vordergründe steht.... aus dem

gesagten erklärt es sich, dasz versöhnen im entwickelten nhd. gewöhnlich

nur ein persönliches object bei sich hat.» (1351)7

6 Es ist in meinen Augen zentral für jede Möglichkeit von Versöhnung, was Jacobi
lediglich ergänzend betont: «Natürlich sind Schuld und Unschuld zwischen Menschen
meist nicht so eindeutig verteilt, was hier zunächst der Deutlichkeit halber vorausgesetzt
worden ist. Die Beleidigung, die geschehen ist, kann Teil einer langen und komplexen
Geschichte sein. Oft kommt Versöhnung erst zustande, wenn der Beleidigte seine

Mitbeteiligung und Mitschuld einsieht» (12).
7 Jakob Grimm, Deutsches Wörterbuch von Jakob und Wilhelm Grimm, hrsg.von der

Dt. Akad. d. Wiss. zu Göttingen, Neubearbeitung Leipzig 1965 ff. Die Bearbeitung des

Begriffs Versöhnung wurde 1905 abgeschlossen.



10 Versöhnung

Der Sprachgebrauch 1905 geht also davon aus, daß Versöhnung
einen inneren Akt bezeichnet, dem eine veränderte interpersonale
Relation folgt. Während ursprünglich die «Wiederherstellung... eines

guten Verhältnisses» durch eine äußere Handlung8 in dem Begriff
ausgedrückt war, veränderte sich diese Erwartung zu der einer «innerlichen

umwendung» der konfligierenden Personen. Versöhnung wird
nicht auf das Resultat von Schuldeinsicht und/oder Bereitschaft zu

Vergebung eingegrenzt, sondern gilt lediglich als die «Wiederherstellung

eines gestörten guten Verhältnisses.» Damit ist auch gesagt, daß

Versöhnung an eine positive Beziehung anknüpft, die vor dem Konflikt
bestanden hatte. Ein juridisches Modell des Ausgleichs (versöhnen) ist
hier abgelöst von einem Modell der intersubjektiven Anerkennung, das

interpersonal auf Gleichheit und Gegenseitigkeit (sich versöhnen),
intrapersonal auf Identität zielt.

Der Bedeutungswandel des Begriffs Versöhnung von einer äußeren

Ausgleichshandlung zu einer «inneren umwendung» ist am ehesten

verständlich als konkrete Auswirkung einer Veränderung in moralischen

Vorstellungen. Ich denke, der Begriff Versöhnung hat sich
zunächst aus dem Sühnekontext, später im intrapersonalen Gebrauch
auch aus dem Kontext ausgleichender Gerechtigkeitsmodelle gelöst.
Albrecht Dihle hat eine strukturell vergleichbare Ablösung des

Ausgleichsdenkens durch ethische oder religiöse Reflexion in der antiken
Vulgärethik sowohl historisch wie systematisch untersucht.9 Er stellt
dabei eine sachlogische Entwicklung heraus, die es mir sinnvoll erscheinen

läßt, den Wandel im deutschen Sprachgebrauch auf einen
entsprechenden Wandel im ethischen Denken zurückzuführen. Jede ethische
Reflexion kommt zwingend dazu, zunehmend auf vergeltendes Denken
zu verzichten. Ein solcher Verzicht ist in der Einsicht begründet, daß

Vergeltung keine Konfliktregelung eröffnet. Ein rein sachlich zu
bemessener Schaden ist häufig auszugleichen, doch gibt es kaum rein
sachlichen Schaden, meist ist mit einer solchen Schädigung eine Kränkung,

Mißachtung der Interessen eines anderen, der Wunsch zur
Schädigung etc. verbunden, was mit einer sachlichen Wiedergutmachung
nicht behoben ist; d. h. jede schädigende Tat hat einen «inneren»
Aspekt, eben den der Intention, der als Teil der Schädigung erfahren

8 Eine solche äußere Handlung ist sowohl Strafe als auferlegte Wiedergutmachung
wie Sühne als freiwillig übernommene Leistung, die auf Wiedergutmachung zielt.

9 Albrecht Dihle, Die goldene Regel, Studienhefte zur Altertumswissenschaft Heft 7,

Göttingen 1962.



Versöhnung 11

und insofern auf einer «inneren» psychischen Ebene erfahren wird.
Dieser Aspekt der Schädigung ist nicht durch eine äußere Ausgleichshandlung

zu beheben.

Der Versuch eines Ausgleichs ist auf dieser Ebene aber ohnehin
schwierig. Rache schafft Affekten Erleichterung. In gewissem Rahmen
ist Rache so die einfachste Form des Ausgleichs und kann durchaus zu

Konfliktbeendigung im Modus des Sieges oder des Ausgleichs führen.
Es ist aber unwahrscheinlich, daß eine Vergeltungstat genau das Ausmaß

der Tat findet, die sie vergelten möchte. Das rein affektgeleitete
Reagieren der Rache schießt meist über ihr Ziel hinaus. Moralisch
beurteilt, ist Rache oft auch problematischer als die provozierende Tat,
da der Wille zur Schädigung ungemischt movens ist.

Es ist also einleuchtend, den Versuch der äußeren Wiedergutmachung

regelgeleiteten Verfahren zu übergeben, rechtliche Entscheidungen

anzuzielen. Genugtuung für die subjektive Seite der Kränkung ist
aber nur auf einer Ebene zu erhoffen, die weder Kompromiß noch
rechtlicher Entscheid, sondern eben Versöhnung anzielt in einem expliziten

Akt der Anerkennung, der die Kränkung negiert, einem moralischen

Akt. Dies kann durch Sühne und/oder die Bitte um Vergebung
erhofft werden. Die Sühne ist ein freiwillig geleisteter Versuch der

Wiedergutmachung seitens des Täters. Er drückt mit ihr seine Einsicht
aus, ein Unrecht begangen zu haben, und seinen Willen, dieses

wiedergutzumachen, sowie seine Absicht, in Zukunft anders zu handeln.
Darin gleicht die Sühne strukturell der Bitte um Vergebung, die eine

Verurteilung der eigenen Tat, die Distanzierung von ihr und die

Selbstverpflichtung beinhaltet, in Zukunft anders zu handeln. Sühne hat
insofern den Charakter, eine Bitte um Vergebung glaubwürdig zu
machen, indem sie als der Beginn eines solch veränderten Handelns

vorgestellt wird. Sie dokumentiert den Willen zur Veränderung und ist
darin äußeres Zeichen einer inneren Haltung.

Das Grimmsche Wörterbuch behauptet, zunehmend sei das äußere

Substrat, jene äußere Ausgleichshandlung unwesentlich geworden. Der
nächste Schritt ist dann, daß die «innere umwendung» beider Konfli-
gierender als Bedingung einer Konfliktbeendigung erkannt wird, der

Willensänderung des Schädigenden muß die Versöhnungsbereitschaft
des Geschädigten entsprechen («Versöhnlichkeit»). Es scheint also eine

konsequente Entwicklung zu geben: Verzicht auf Vergeltung, Anerkennung

eines juristischen Rahmens, Ergänzung dieses äußeren Rahmens
durch moralische Kriterien.



12 Versöhnung

Es zeigt sich, daß zur Bestimmung des Begriffs Versöhnung die

Analyse der Relata des Verbes nicht genügt. Sein Sinn ist nur aus den

Implikationen einer historisch wandelbaren, jeweils zugrundegelegten
Ethik bzw. Konvention heraus verständlich, aus der sich erst die

Ausformung der jeweiligen Sehnsucht nach Versöhnung ergibt. Es zeichnet
sich heute ein im Grimmschen Wörterbuch noch nicht explizit
ausgewiesener Gebrauch des Begriffs Versöhnung ab, in dem Versöhnung als

einseitiger, intrapersonaler Akt gedacht ist. Ein solcher Bedeutungswandel

zeichnet sich in Kontexten ab, in dem moralische Vorstellungen
zunehmend von psychologischen Bezugsrahmen abgelöst werden.10 Da
der jeweilige ethische Bezugsrahmen Konnotationen des Begriffs
Versöhnung verändert, ist er in jeder Begriffsklärung explizit zu
machen.

1.3. Der ethische Kontext einer Rede von Versöhnung - ein erster Uber¬

blick

1.3.1. Die Rede von Versöhnung als Folge von Schuldeingeständnis und

Vergebung erfolgt in einem an wechselseitiger Anerkennung interessiertem

Denken

Die Rede von Schuldeingeständnis und Vergebung setzt Schuld als

zentrales Moment des Konfliktes voraus und signalisiert darin, daß

Versöhnung in einer gegenseitigen Handlung erwartet wird, in der eine
Form der Einigung und symmetrischen Beziehung zwischen den Kon-
fligierenden wieder hergestellt wird, die durch Schuld verletzt worden
war. Darin erweist sich das Denken an gegenseitiger Anerkennung, also

an Freiheit, Gleichheit und Gerechtigkeit interessiert. Einigung ist in
doppelter Hinsicht ersehnt: Die Wirklichkeit zwischen den Konfligie-

10 Freud spricht von Versöhnung oder versöhnen im Sinne von: Gegensätzliches
miteinander vereinbaren, wobei dies Gegensätzliche in der Regel innerpsychische Kräfte
sind. Versöhnung ist ein Kompromiß (S. Freud, Gesammelte Werke VII, S. 460), das

Ergebnis eines Kampfes von Kräften, denen das Ich zunächst ausgeliefert zu sein scheint
(ebd. S. 69). Auf der Notwendigkeit, mit der das Ich unterschiedliche oder auch konträre
Tendenzen vereinbaren muß, beruht der Versöhnungsbegriffbei Helm Stierlin, der solche

Vereinbarung mit Hegel als dialektischen Prozeß verstehen will, den er für die Bildung
eines autonomen Ich für konstitutiv hält. Vgl. hierzu: Helm Stierlin, Conflict and
Reconciliation. A Study in Human Relations and Schizophrenia, New York 1973. Der
psychoanalytische Gebrauch des Begriffs Versöhnung kann hier nicht verfolgt werden;
vgl. jedoch auch unten, Anm. 54.



Versöhnung 13

renden soll aus einer gemeinsamen moralischen Perspektive bejaht
werden können, indem sowohl Gerechtigkeit als auch gegenseitige
Anerkennung als verwirklicht gelten können. Indem eine solche Situation

positiv als Anerkennungsverhältnis gedacht ist, geht die Sehnsucht
nach Einigung über eine solche hinaus, die an der negativen Umschreibung

«frei von Ärger, Gekränktheit, Haßgefühlen» (vgl. S. 3) festhält.
Solche Freiheit von jeglichem Groll ist minimale Bedingung, noch nicht
aber der ersehnte Zustand.

Die Rede von Schuld im Zusammenhang mit einem Konflikt
erweist sich innerhalb dieses Denkens als Implikation der Wahrnehmung

seiner selbst und/oder anderer als Handelnde. Wer sich oder
andere als handelnd wahrnimmt, beansprucht bzw. unterstellt mögliche
Freiheit und Verantwortung und gibt damit auch die Möglichkeit zu,
daß ihm selbst bzw. einem anderen u. U. zuzurechnen ist, wenn er einer
Verantwortung nicht gerecht, wenn er schuldig wird. Im Moment der

Handlung erlebt sich der einzelne als einer, der entscheidet - unabhängig

davon, ob er im Rückblick sich in diesem Moment als determiniert
erkennt. Die Rede von Versöhnung setzt nicht zwingend die Behauptung

objektiver Schuld voraus, wohl die der Möglichkeit von Schuld und

knüpft an die Erfahrung an, daß Menschen von anderen einerseits
Bestimmtes erhoffen, zum anderen ihnen etwas übelnehmen und
vorwerfen und ihnen insofern Verantwortlichkeit und damit auch Freiheit
als möglich unterstellen. Wer eine Handlung übelnimmt, wirft vor, daß

der andere im Moment der Handlung eine Kränkung oder Schädigung
intendiert oder billigend in Kauf genommen hat. Wer übelnimmt,
rechnet an: Er sieht in dem, was er übelnimmt, eine Tat und sieht den,
dem er diese Tat übelnimmt, als verantwortlich Handelnden, setzt also

voraus, daß jener auch anders hätte handeln können.11 Damit setzt er
einen Zusammenhang von Person und Tat. In jeder Aussage über die

Handlung ist dann auch eine Aussage über die handelnde Person impliziert.

Wer um Entschuldigung oder Vergebung bittet, gibt in diesem Akt
zu, daß der andere ihm zurecht etwas übelnimmt und anerkennt damit
ebenfalls einen Bezugsrahmen, in dem die Rede von Verantwortung
und Schuld einen Sinn macht. Dieser Bezugsrahmen ist in einer Rede

11 Vgl. zu diesen Überlegungen insbesondere Peter F. Strawson, Freiheit und
Übelnehmen, in: Seminar: Freies Handeln und Determinismus, Hg.: Ulrich Pothast,
Frankfurt 1988, S. 201-234.



14 Versöhnung

von interpersonaler Versöhnung unverzichtbar, es ist nämlich genau
jener, in dem die Rede von Freundschaft, Dankbarkeit, Liebe,
zwischenmenschlichen reaktiven Handlungen und Gefühlen überhaupt
nur Sinn macht. In diesem Horizont artikuliert sich die Sehnsucht nach

Versöhnung mit einem anderen Menschen. In dieser erscheinen beide

Konfligierenden als verantwortlich Handelnde. Solange jemand eine
solche Sehnsucht nach Freundschaft und Versöhnung äußert, spricht er
darin auch ein Selbst- und Weltverständnis aus, das Schuld für möglich
hält. Die Sehnsucht nach interpersonaler Versöhnung ist nur verstanden,

wenn sie innerhalb dieses Bezugsrahmens verstanden wird.

1.3.2. Die Rede von Versöhnung mit dem Schicksal in einem an Selbsthar¬

monie interessierten Denken

In der Rede von der Versöhnung mit dem Schicksal spiegelt sich vor
allem das Sehnen nach Selbstharmonie angesichts einer widrigen
Wirklichkeit, sie benennt ein Hinnehmen des Unverfügbaren, zu dem auch
unabänderliche Taten anderer gehören, und ist darin gerade der
Verzicht auf ein moralisches Urteil über diese Widrigkeit. In diesem
Verzicht liegt nämlich die Bedingung einer Versöhnung mit dem Schicksal,
indem in dieser Handlung pragmatisch affirmiert wird, was theoretisch
oder moralisch nicht affirmiert werden kann, indem das als «widrig»
Beurteilte doch in die Ausgangsbedingungen eigenen Handelns

hineingenommen wird. Darin ist Versöhnung mit dem Schicksal etwas anderes

als unwilliges Aushalten, stilles Dulden, es ist als Handlung einer
Person ausgesagt, die Inkompatibles oder Schmerzliches zu integrieren
versucht — aus der je eigenen Wirklichkeit heraus. Dem liegt eine

Haltung zugrunde, die Ähnlichkeit mit der Kompromißbereitschaft hat.
Es muß nicht gleichzeitig eine Haltung sein, die frei vom Ausgleichsdenken

ist.12 Der Ausgleich wird hier nicht zwischen Konfligierenden
erwartet, sondern innerhalb der Wirklichkeit, die den Gekränkten oder

Geschädigten betrifft, innerhalb «des Schicksals.» Darin klingt auch

eine Sehnsucht nach Gerechtigkeit mit, es ist jedoch deutlich, daß um
der Selbstharmonie willen Abstriche an der Orientierung an der

Gerechtigkeit gemacht würden, indem diese Ebene nicht mehr zur
Bestimmung des eigenen Verhaltens thematisiert, die Realität als Aus-

12 Jacobi, Versöhnung, S. 10 (Anm. 1).



Versöhnung 15

gangspunkt hingenommen und zu dieser ein neues Verhältnis gesucht
wird. Entsprechendes gilt für die Rede «Ich bin mit mir versöhnt.»

2. Versöhnung umfaßt mehr als Prozesse,

in denen Schuld eingestanden und vergehen wird

Versöhnung ist meiner Meinung nach ein Begriff, der mehr umfaßt als

jene Prozesse, in denen Schuld eingestanden und verziehen wird. Ich
möchte zeigen, (1) daß in Kränkungszusammenhängen andere Wege als

Schuldeingeständnis und Vergebung zu einem Zustand frei von Haß,
Ärger und Gekränktheit führen können, (2) daß Schuldeingeständnis
und Vergebung, statt zu einer Versöhnung zu führen, Auftakt zu einer
neuen ressentimentgeladenen Beziehung sein können, ein Insistieren
auf Schuldeingeständnis und Vergebung u. U. mögliche Versöhnungsprozesse

hindert und daß (3) ein Zustand frei von Haß, Ärger und
Gekränktheit gerade im Verzicht auf alle Rede von Schuld erreicht
werden kann, sofern eine «Versöhnung mit dem Schicksal» möglich ist.

Die interpersonale Versöhnung kann nicht ohne intrapersonale
Versöhnung glücken, wo aber interpersonale Versöhnung scheitert, mag es

noch den Weg der intrapersonalen Versöhnung geben, die u. U. auf
alternative Anerkennungsprozesse angewiesen ist (vgl. Kap. 3).

In meiner Argumentation möchte ich mich mit drei zentralen

Aussagen Jacobis auseinandersetzen:

(1) «Versöhnung tut not, wo ein Mensch an einem anderen in einer
Weise schuldig geworden ist, die den weiteren unbefangenen Umgang
miteinander unmöglich erscheinen läßt.» (14)

(2) «Für eine ehrliche und tragfähige Versöhnung, die keinen Groll
mehr hinterläßt, ist es nötig, daß Schuld eingestanden und verziehen
wird.» (15)

(3) «Der Konflikt, um den es hier geht,... ist stark emotional
besetzt. Ärger, Gekränktheit, Haßgefühle bestimmen darüber, wie die
Personen die Konfliktlage sehen und einschätzen.» (11)

2.1. Rede von Versöhnung, wenn Rede von Schuldgrundsätzlich als sinnvoll,
im konkreten Fall aber für nicht angebracht gehalten wird

Der erste zitierte Satz ist notwendig zu ergänzen durch den dritten. Es ist
oben schon betont worden, daß der interpersonale Begriff von Versöh-



16 Versöhnung

nung nur in Kontexten Sinn macht, in dem Schuld für möglich gehalten
wird. Bevor aber gleich auf Schuldeingeständnis und Vergebung
insistiert wird, gilt es, andere Formen zu bedenken, in denen der
Schuldvorwurf gegenstandslos werden kann und die in meinen Augen ebenfalls

als Versöhnung zu bestimmen sind.
Ein Zustand ohne Ressentiment und Haß, ein erneut unbefangener

Umgang ist nämlich immer dann ohne Schuldeingeständnis und
Vergebung zu erreichen, wenn sich der Schuldvorwurf als gegenstandslos
oder für die Beziehung als unwesentlich erweist. Das Geschehen, in
dem diese Einsicht erfolgt, ist durchaus als Versöhnung zu qualifizieren.
Es ist dabei nicht ein expliziter Akt der Versöhnung notwendig. Formen
der Versöhnung scheinen zunächst in der Möglichkeit der Entschuldigung13

und/oder der Fortsetzung der Beziehung zu liegen. Dies gilt es

eigens zu betonen, damit nicht vorschnell um der Versöhnung willen
auf Schuldeingeständnis und Vergebung gedrungen wird und dabei

u. U. neue Ressentiments geweckt werden. — Ich bin überzeugt, daß
dieses Geschehen gerade dadurch gekennzeichnet ist, daß kein
Schuldeingeständnis und keine Vergebung erfolgen muß aus je unterschiedlichen

Gründen.

2.1.1. Versöhnung infolge fortgesetzter Zuneigung trotz Fehlverhaltens bzw.

angesichts einer relativ geringfügigen Schuld

Versöhnung setzt zunächst einmal den Willen zur Versöhnung, eine

Haltung der Versöhnlichkeit14 voraus. Diese ist der Wunsch nach einer

positiven Fortsetzung der Beziehung. In vielen banalen Fällen eines

Konfliktes wird es einfach so sein, daß beide Konfligierenden den
Wunsch haben, die Beziehung fortzusetzen; häufig wird eine prinzipielle

gegenseitige Anerkennung sich als wirksamer erweisen als ein

einmaliges oder gelegentliches Fehlverhalten, und Ärger oder
Gekränktheit werden mit der Zeit verblassen, ohne daß explizit ein Akt der

Vergebung notwendig gewesen wäre. Simmel hat diese Form der Kon-

13 Entschuldigung unterscheidet sich von Vergebung darin, daß der Schuldvorwurf
als gegenstandslos erkannt wird. Vgl. zu dieser Unterscheidung: Ludger Oeing-Hanhoff,
Verzeihen, Entschuldigen, Wiedergutmachen. Philologisch-philosophische Klärungsversuche,

in: Ders., Metaphysik und Freiheit: ausgew. Abh., hrsg. von Theo Kobusch und
Walter Jaeschke, München 1988, S. 45-56.

14 Zu Versöhnlichkeit als Tugend vgl. Ernst Tugendhat, Vorlesungen über Ethik,
Frankfurt 1993, S. 302 f. Diese Publikation erschien erst nach Abschluß des Manuskripts
und konnte nicht mehr angemessen berücksichtigt werden.



Versöhnung 17

fliktbeilegung metaphorisch bestimmt: «In tiefgegründeten Verhältnissen»

kommt es vor, «daß ihre unablenkbare Grundströmung wieder an
die Oberfläche gelangt und die Gegenbewegung an dieser Stelle
glättet.»15 Die Zuneigung macht das moralische Urteil irrelevant. Dieser
Prozeß unterscheidet sich von einem reinen Vergessen.

2.1.2. Versöhnung durch eine neue Sicht der vergangenen Situation

2.1.2.1. Entschuldigung und nachträgliche Rechtfertigung

Ebenso ist denkbar, daß eine Handlung subjektiv als Kränkung
empfunden wurde, aber nicht als Schuld zu bewerten ist. Dies ist der Fall,
wenn sie sich als nicht intendiert erweist, wenn der Handelnde aus

Gründen, die nicht er zu vertreten hat, an anderem Handeln gehindert
war16, oder wenn er in einem Konflikt stand, in dem er ein Gut vorzog,
von dem der Gekränkte im nachhinein zustimmen würde, daß es

vorzuziehen gewesen wäre. In allen diesen Fällen wäre der Beschuldigte
entschuldigt, bzw. seine Handlung auf den zweiten Blick gerechtfertigt.
Was als Kränkung verstanden wurde, wird neu verstanden und anders

bestimmt. Beide Formen, in denen die Beziehung frei von Haß, Ärger
und Gekränktheit fortgesetzt werden kann, haben gemeinsam, daß

nichts zu vergeben ist, daß Schuld nicht vorliegt.
Gegen die Überzeugung, auch Entschuldigung ermögliche eine

Form der Versöhnung, kann geltend gemacht werden, daß der andere in
der Entschuldigung als Objekt gesehen wird, da seine Handlung aus

beobachtender Distanz erklärt wird.17 Mir scheint, dieser Einwand
kann nur gelten, wenn die Entschuldigung eine Form hat, durch die
dem anderen keine seiner Handlungen mehr zugerechnet wird, z. B.

infolge einer schwerwiegenden geistigen Erkrankung18, da in diesem
Moment die Basis für eine anerkennende Beziehung überhaupt verlassen

ist.

Versöhnung scheint mir durch Rechtfertigung möglich, wenn der
andere in seiner Handlung ein Gut vorzog, das der, der sich gekränkt

15 Simmel, Soziologie, S. 326 (Anm. 2).
16 Strawson, Freiheit und Übelnehmen, S. 208 ff. (Anm. 11).
17 In der Entschuldigung erscheint der, der entschuldigt wird, im Akkusativ als

Objekt meiner Handlung, in der Vergebung ist er stets im Dativ als Richtung meiner

Handlung, nicht als Objekt angesprochen.
18 Strawson, Freiheit und Übelnehmen, S. 210 (Anm. 11).



18 Versöhnung

oder geschädigt fühlt, in Kenntnis aller Umstände ebenfalls vorgezogen
hätte. Durch Entschuldigung scheint mir Versöhnung möglich, wenn
dem anderen für eine konkrete Handlung nicht unterstellt werden
kann, daß er sie aus freiem Willen unternahm, wiewohl ihm dieser sonst
nicht abzusprechen ist.

2.1.2.2. Anerkennung von Interessenkonflikten innerhalb einer positiven
Beziehung

Eine dritte Möglichkeit ist letztlich auf diese Struktur zurückzuführen.
Vielen Kränkungen liegt die Erfahrung zugrunde, daß der andere in
einem konkreten Konfliktfall die eigenen Interessen vorzieht. Dies
kann als Nichtbeachtung und darin als Kränkung empfunden werden.
Innerhalb eines an Gerechtigkeit und Gleichheit interessierten Denkens

ist aber kein Recht begründbar, das den anderen verpflichten
könnte, die eigenen Interessen nachzuordnen. Es ist lediglich zu

sichern, daß kein Übergriff auf die Freiheit des anderen erfolgt.
Handlungen, in denen einer sein Interesse verfolgt und dabei billigend in
Kauf nimmt, daß die Interessen eines anderen nicht gefördert oder an
Stelle der eigenen sogar geschädigt werden, sind nicht grundsätzlich als

Schuld zu qualifizieren. In solchen Handlungen wird der andere nicht
unbedingt als Mittel eigenen Glücksstrebens angesehen.

Versöhnung wäre also denkbar, wenn der Gekränkte anerkennt, daß

die Handlung, die ihn verletzte, nicht intendierte, ihn zu verletzen, daß

aber wohl in einem Interessenkonflikt das eigene Interesse dem des

anderen vorgezogen wurde. Viele Kränkungen erweisen sich dann
nicht als intendiert, sondern folgen aus dem Umstand, daß wir uns in
der Regel näher sind als der andere. Dies ist keine Schuld, wiewohl wir
uns wünschen könnten, daß es anders wäre.19 Die angemessene Reaktion

darauf aber wäre Trauer.

2.1.2.3. Einsicht in gleichgewichtige Schuldverstrickung infolge einer strei¬

tenden Austragung des Konfliktes - Konfliktaustragung als Bedingung

der Versöhnung

Gerade nach einem Streit kann sich erweisen, daß Schuldvorwürfe für
eine künftige positive Beziehung als bedeutungslos fallengelassen wer-

19 Robert Spaemann nennt diesen Fall «ontologische Verzeihung»: R. Spaemann,
Glück und Wohlwollen, Stuttgart 1989, S. 12. Vgl. hierzu Kap. 3.



Versöhnung 19

den, wenn durch den Streit in beidseitigem Erschrecken deutlich wird,
daß auf beiden Seiten gleichermaßen Veranlassung zu Ärger, Haß oder
Gekränktheit gegeben worden war. Im Austragen des Streites ist durchaus

die Einsicht zu erwarten: «Ich habe nichts zu vergeben.» Zu einer
solchen Haltung, die die Bedingung einer Streitbeilegung ohne jeden
weiteren Schuldvorwurf ist, kann reine Friedfertigkeit nicht gelangen.
Sie würde nämlich, um den Streit zu vermeiden, schon vorab vergeben
wollen und dies in Form eines Gnadenaktes tun im selbstgerechten
Bewußtsein eigener Moralität (S. 45) oder aus dem Unwillen, einen
Konflikt in einer Beziehung aushalten zu müssen. Nur die Einsicht, daß

wegen der eigenen schuldhaften Verstrickung ein einseitiger
Schuldvorwurf nicht mehr aufrechtzuhalten ist, kann aber zu einem Zustand
führen, der nicht mehr von Ärger, Haß oder Gekränktheit bestimmt
ist.

Georg Simmel hat betont, daß Versöhnlichkeit etwas «ganz anderes

ist als Schwäche oder Gutmütigkeit, soziale Moral oder Nächstenliebe.
Sie fällt nicht einmal mit Friedfertigkeit zusammen. Denn diese
vermeidet den Kampf von vornherein oder führt den aufgezwungenen mit
der dauernden Unterströmung des Friedensbedürfnisses, während die

Versöhnung in ihrer vollen Eigenart erst nach der vollen Hingabe an
den Kampf auftritt.»20 Man kann diese Bereitschaft zum Konflikt auch
als Bedingung der drei obengenannten Formen der Versöhnung
verstehen und muß sie nicht eigens unterscheiden.

2.1.3. Zusammenfassung

Es ist also zunächst festzuhalten, daß Formen der Versöhnung innerhalb
einer moralischen Haltung, die an Gerechtigkeit und gegenseitiger
Anerkennung interessiert ist, zu denken sind, die nicht die Form von
Schuldeingeständnis und Vergebung haben. Es waren allerdings jeweils
Beispiele, in denen sich während der Konfliktaustragung erwies, daß

nicht die Frage der Schuld das Grundlegende des Konfliktes war oder in
denen die Frage der Schuld nachträglich eine neue Bewertung erfuhr
und der Schuldvorwurf eher zugedeckt hatte, worum es im Konflikt
tatsächlich ging. Möglich schien Versöhnung dann im Falle einer a) un-
bezweifelten Zuneigung trotz/ungeachtet eines Fehlverhaltens
(Geringfügigkeit), b) spezifischen Entschuldigung, c) nachträglichen

20 Simmel, Soziologie, S. 331 (Anm. 2).



20 Versöhnung

Rechtfertigung, d) Anerkennung von nicht moralisch bewerteten
Interessenkonflikten innerhalb einer positiven Beziehung, e) Einsicht in
gegenseitige gleichgewichtige Verursachung des Konfliktes.

Versöhnung also scheint innerhalb eines Denkens, das Schuld

grundsätzlich für möglich hält, immer dann möglich, wenn in einem
konkreten Fall ein erster Eindruck korrigiert werden muß, weil sich

erweist, daß ein Schuldvorwurf den Konflikt falsch ortet oder weil
keine einseitige Schuld vorliegt.

Als Versöhnung sind diese Formen der Konfliktbeendigung von
einem Kompromiß zu unterscheiden, weil hier sowohl von einer
spezifischen Konfliktform die Rede ist als auch von einer spezifischen
Form, den Konflikt zu beenden: Der Konflikt ist jeweils durch folgende
Merkmale gekennzeichnet: a) Gefühle wie Haß oder Rachebedürfnis

spielen eine Rolle (und deshalb kommt kein Kompromiß, verstanden
als äußerer Interessenausgleich, in Frage); b) ein Leid wird als verursacht

angesehen und der Konfliktgegner insofern beschuldigt; c) die

Auseinandersetzung gilt Personen, nicht Sachen oder der Abwägung
von Einzelinteressen; d) Versöhnung gilt als geglückt, wenn die Kon-
fligierenden frei von dieser Auseinandersetzung und ihren reaktiven
Affekten werden, ohne daß die Beziehung abgebrochen wird, und ein

unbefangener, zumindest aber positiver Umgang miteinander wieder
möglich ist.21 In den oben diskutierten Konfliktformen bestand bereits

vor dem Konflikt eine positive Beziehung, und weil keine äußere

Handlungsabfolge, kein Interessenausgleich, sondern eine Veränderung

in einer personalen Beziehung zu einer Situation führt, die nicht
länger von Ärger, Haß oder Gekränktheit bestimmt ist, ist es sinnvoll,
diese als Versöhnung zu bezeichnen.

Allerdings tragen all diese Formen von Versöhnung kompromißhafte

Züge, insofern keine spannungslose Einheit zwischen den

Konfligierenden hergestellt wurde: Im Fall der Versöhnung durch
Entschuldigung blieben die schmerzvollen Konsequenzen einer entschuldbaren

Tat auszuhalten, im Fall der Interessengegensätze diese
Unvereinbarkeit. Dennoch erscheint es sinvoll, solche Einigungen nicht nur
als «sich-vertragen» oder «sich-einigen» zu umschreiben, sondern als

«sich-versöhnen», sofern eben eine positive, wiederaufgenommene
Beziehung ausgesagt ist, die mehr bedeutet als nur «den anderen
auszuhalten.» Ein unangemessener Begriff von Versöhnung, d. h. eine

21 Diese Umschreibung entspricht auch dem Versöhnungsbegriff bei Georg Simmel.
Vgl. Simmel, Soziologie, S. 327-336, insbesondere S. 329 f., 331, 333 (Anm. 2).



Versöhnung 21

unrealistische Sehnsucht nach Harmonie, kann Versöhnung verhindern,

Unversöhnlichkeit bedingen. Entscheidend für die Möglichkeit
von Versöhnung erwiesen sich zwei Bedingungen:

Es mußte über den Konflikt hinaus eine positive Bezogenheit
zwischen den Konfligierenden - zumindest im Modus der Sehnsucht nach

Versöhnung - aufrechterhalten geblieben sein, und es mußte den

Konfligierenden denkbar sein, eine Beziehung auch dann als positiv zu erleben,

wenn Konflikte in der Beziehung auszutragen waren (und bleiben).
Darin erweist sich ein Grundproblem von Versöhnung: Die Bedingung
ihres Gelingens, Versöhnlichkeit als Wille zu einer positiven Beziehung,
ist bereits zu unterstellen, soll Versöhnung gelingen. Das heißt zunächst
nichts anderes, als daß Versöhnung ein freies Geschehen ist, der Wille zur
Versöhnung ist nicht durch Bedingungen zu nötigen.

2.2. Schuldeingeständnis und Vergehung - ein Weg zur Versöhnung

Es gibt aber Konflikte, in denen - anders als in den bisher diskutierten
Fällen — ein Schuldvorwurf aufrechterhalten wird, dann nämlich, wenn
nicht bezweifelt werden kann, daß eine Handlung die Freiheit eines

anderen willkürlich behindert, ihn ausschließlich als Mittel in eigenem
strategischen Handeln behandelt und in seiner Würde mißachtet hat. In
einem solchen Fall kann nicht entschuldigt werden, der Konflikt ist
nicht mehr in eine positive Beziehung integrierbar, weil deren Bedingung,

gegenseitige Anerkennung in jeweiliger Freiheit, nicht mehr

gegeben ist. Eine solche Konstellation hatJacobi, so ist zu vermuten, vor
Augen, wenn er behauptet: «Für eine ehrliche und tragfähige Versöhnung,

die keinen Groll mehr hinterläßt, ist es nötig, daß Schuld
eingestanden und daß verziehen wird.» (15) Eine Prüfung dieser Behauptung

erweist sich als schwierig, weil der Begriff der Verzeihung22 bzw.

Vergebung ebenso ungeklärt23 ist wie der der Versöhnung.

22 Laut Auskunft des Grimmschen Wörterbuchs besteht in der heutigen Sprache kein
Unterschied mehr zwischen Vergebung und Verzeihung, wiewohl dieser ursprünglich
einmal gegeben war: Der Begriff Verzeihen bezeichnete den formalen Akt des Verzichts
auf Wiedergutmachung und Vergeltung, der nicht an Vorleistungen gebunden war. Später
erst wird im Verzeihen auch der Verzicht auf den Zorn ausgedrückt (verzeihen, 2527).
Vergebung dagegen ist «seit der ersten bezeugung im gotischen an die christliche erlö-

sungs- und gnadenlehre gebunden» (verzeihen, 2527) und mehr ein «erlassen aus inneren
moralischen gründen» (vergeben, 384).

23 Auf diesen Umstand macht Oeing-Hanhoff aufmerksam in: Oeing-Hanhoff,
Verzeihen, Entschuldigen, Wiedergutmachen, S. 45—55 (Anm. 13). Im angelsächsischen



22 Versöhnung

2.2.1. Das Paradox der Vergebung und das Dilemma eines Versöhnungs¬

versuches durch Schuldeingeständnis und Vergebung

Von Vergebung kann man nur dort sinnvoll reden, wo einer einem
anderen zu Recht etwas übelnehmen kann, es also einen Täter und ein

Opfer gibt, das sich zu Recht verletzt oder in seiner Würde degradiert
fühlt. Moralisch berechtigter Ärger wird im folgenden als Übelnehmen
oder resentment24 bezeichnet. Es impliziert stets, daß das Opfer moralisch

denkt, sich selbst achtet und auch den anderen respektiert.25 Nicht
übelzunehmen bedeutet in der Regel, sich oder den anderen nicht
ernstzunehmen. Eine Beendigung des Übelnehmens kann daher moralisch

nur bejaht werden, wenn sie aus Gründen geschieht, die mit
Selbstachtung und Respekt für den anderen vereinbar sind. Vergebung,
als willentlicher Akt, der das resentment aus moralischen Gründen
überwindet, scheint dies zu gewährleisten und ist zu unterscheiden von
außermoralischen Formen, dieses Übelnehmen zu beenden. Eine
außermoralische Form wäre z. B., das erlittene Unrecht mit der Zeit
einfach zu vergessen, oder der Versuch, es um des eigenen Wohlbefindens
willen, aus therapeutischen Gründen, sich abzutrainieren.26

Explizite Vergebung geschieht immer in einem Sprechakt. Die
Rolle dieses Aktes wird nur verständlich auf dem Hintergrund weiterer

Raum findet gegenwärtig eine intensive Diskussion um den Begriff Vergebung statt. Im
Rahmen der Diskussion um Möglichkeiten einer Tugendethik wird von verschiedenen
Autoren die Frage verfolgt, ob Vergebung eine Tugend sei. Insbesondere: Joram Graf
Haber, Forgiveness, Savage, Maryland 1991; Jeffrie G. Murphy, Forgiveness and Resentment,

Midwest Studies in Philosophy 7 (1982) 505—516. Dieser Aufsatz ging ein in: Jeffrie G.
MuRPHY/Jean Hampton, Forgiveness and Mercy, New York 1988. Im folgenden ist durch
die Jahreszahl verdeutlicht, ob sich die Anmerkung auf die Aufsatz- oder die Buchfassung
bezieht.

24 Darin folge ich dem Sprachgebrauch der englischsprachigen Aufsätze, die unter
resentment ein kognitiv bestimmtes Gefühl verstehen (Haber, Forgiverness S. 79, Anm.
23): «Resentment is the proper response to personal injury» (70), «... then expressions of
resentment are demonstrations of a complex of beliefs, feelings, and attitudes. By showing
resentment for the malevolence ofothers, we express the belief that they acted without our
interests in mind and that we were injured by such actions.» (82) Die Konnotation
entspricht nicht dem umgangssprachlichen, Nietzsche folgendem Gebrauch von Ressentiment

im Deutschen, das stärker ein Beleidigtsein und Nachtragen derer versteht, «denen
die eigentliche Reaktion, die der That versagt ist, die sich nur durch eine imaginäre Rache
schadlos halten.» (Friedrich Nietzsche, Zur Genealogie der Moral 1,10).

25 Murphy, Forgiveness and Resentment 1982, S. 505 (Anm. 23).Ders., Forgiveness
and Resentment 1988, S. 19 f. (Anm. 23). Ihm folgt in diesem Punkt Haber, Forgiveness,
S. 81 f. (Anm. 23).

20 Murphy, Forgiveness and Resentment (1988), S. 22 f. (Anm. 23). Als Ratgeber für
solches Training versteht sich Simon, Verstehen, Verzeihen, Entschuldigen (Anm. 4).



Versöhnung 23

Urteile, die nicht gleichzeitig sprachlich geäußert werden, immer aber

impliziert sind. Am präzisesten sind diese bei Joram Graf Haber
formuliert. Vergebung auszudrücken, heißt Haber zufolge, folgende Sätze

als wahr zu behaupten: (1) X did A; (2) A was wrong; (3) X was

responsible for doing A; (4) S was personally injured by X's doing A;
(5) S resented being injured by X's doing A; and (6) S has overcome his

resentment for X's doing A, or is at least willing to try to overcome
it.27

Weil also Vergebung alle Beteiligten respektiert, scheint sie ein
sinnvoller oder gar notwendiger Schritt im Versöhnungsprozeß zu sein.

Diese Sicht übersieht aber das Paradox der Vergebung28: Der Satz: «Ich
vergebe Dir, daß Du A getan hast» impliziert immer auch ein negatives
Urteil über die Handlung A. Wenn aber in der Vergebung das Urteil
ausgesprochen ist, daß die Handlung A moralisch falsch war, ist damit
auch ein negatives Urteil über den Täter getroffen, der sich mit seiner

Handlung ja selbst bestimmt hatte. Im Moment der Vergebung wird er

implizit noch einmal beschuldigt und verurteilt. Die Vergebung
beinhaltet nicht die Aufhebung des Urteils, sondern das Ende des Übelnehmens,

des resentments.
Doch aus welchen Gründen auch immer das Opfer von seinen

resentments befreit sein mag, der Täter kann diesen Prozeß kaum als

Versöhnung wahrnehmen: Er bleibt verurteilt, solange er sich moralisch

beurteilt weiß29 und solange er sich selbst moralisch beurteilt.30

27 Haber, Forgiveness (Anm. 23), S. 6. Die einzelnen Urteile sind erläutert
S. 29 ff.

28 Aurel Kolnai, Forgiveness. Proceedings of the Aristotelian Society 75 (1973—74)
91-106.

29 Jean Hampton formuliert, Kolnai folgend, das Paradox sehr deutlich: «But if the

forgivers never give up the idea that the action was wrong, how can they ever give up the
view of the actor as wrongdoer?» (Jean Hampton, Forgiveness, Resentment and Hatred, in:
Forgiveness and Mercy, Hg.: Jeffrie G. Murphy, Jean Hampton, New York 1988,
S. 41).

30 Hegel nimmt in seiner Kritik an der Moral Kants genau dieses Dilemma zum
Ausgangspunkt: In der Welt der Moral kann es keine Versöhnung geben. Ganzheit und in
diesem Sinne Versöhnung (S. 353 f.), die zunächst als «Einigkeit des Bewußtseins» als

intrapersonale Versöhnung angezielt ist, kann es nicht geben, solange das Gesetz (der
kategorische Imperativ) das Allgemeine ist, aus dem Urteile über mögliche und wirkliche
Handlungen abgeleitet werden. Der, der sich als schuldig erfährt, anerkennt die Gültigkeit
des moralischen Gesetzes und muß seine Tat als eine beurteilen, die nach seinem Willen
nicht hätte sein sollen und die doch durch seinen Willen Wirklichkeit geworden ist. Da das

moralische Urteil alle Beweggründe, die jenseits moralischer Motive zu einer Handlung
führen, ignoriert, gibt es aus dieser Entzweiung des Bewußtseins für den Täter keinen



24 Versöhnung

Eine (intrapersonale) «Versöhnung mit sich» wird ihm nicht möglich
sein, und es ist schwer vorstellbar, wie angesichts der bleibenden
Verurteilung einer unwiderrufbaren Tat Vergebung interpersonale Versöhnung

soll zeitigen können, solange man an der Vorstellung festhält, daß

sich der Handelnde durch seine Taten selbst bestimmt. — Das Paradox
der Vergebung führt zu folgendem Dilemma in allen Versuchen, durch

Vergebung Versöhnung zu ermöglichen: Die moralische Perspektive in
der Vergebung erschwert die Versöhnung infolge der impliziten Urteile,
andererseits wahrt gerade sie die Würde aller Beteiligten noch im
Konflikt und scheint darin Bedingung einer dauerhaften Versöhnung in
schuldverstrickten Konflikten zu sein. Die Frage ist, ob dieses Dilemma
aporetisch bleibt oder ob es ein Verständnis von Vergebung gibt, in der
es gelöst wird.

2.2.2. Reue und Vergebung - verstanden als Ausdruck einer Haltung

Die meines Wissens sorgfältigste Klärung des Begriffs «Vergebung»
leistet Joram Graf Haber.31 Das Problem der Vergebung scheint ihm
gerade deshalb interessant, weil es die Rolle der Gefühle im moralischen

Bereich verdeutlichen kann (1), die weder in deontologischen
noch in utilitaristischen Ansätzen bedacht werden können. Diese «ac-
tion-based theories leave little room for the affective life in the moral
world.» (75) Da Moral nicht nur die Frage nach dem rechten Tun,
sondern immer auch die Frage «What kind of person ought we to be»

(2) sei, plädiert Haber für eine Tugendethik. Die Identität der Person sei

nicht nur von vernunftbestimmten Maximen und Handlungen,
sondern auch von moralisch relevanten Überzeugungen, Haltungen und

Ausweg. Einigkeit des Bewußtseins ist weder durch intersubjektive Einigung noch durch
Veränderung in der Zeit zu erhoffen. Ähnlich entzweit bleibt aber auch der, der die Tat
eines anderen moralisch beurteilt, weil er sich und sein Handeln unter denselben
Kategorien beurteilen muß und in dieselben Nöte kommen wird. Vgl. hierzu: G.W.F. Hegel,
Der Geist des Christentums und sein Schicksal, hier zitiert nach G.W.E Hegel, Werke,
Red. E. Moldenhauer/K.M. Michel, Frankfurt 1986, Bd. 1, S. 274 ff., insbesondere
S. 338-354. Bruno Liebrucks hat diese Schwierigkeit in seiner Hegelinterpretation
folgendermaßenpointiert: «Das ist die Welt der Gerechtigkeit, sofern diese im Verein mit der
Moralität als der Würde des Menschen auftritt. Hier ist keine Versöhnung möglich.»
Bruno Liebrucks, Sprache und Bewußtsein, Bd. 3, Wege zum Bewußtsein im Raum von
Kant, Hegel und Marx, Frankfurt 1968, S. 220.

31 Habers Untersuchung (Anm. 23) enthält auch eine äußerst umfangreiche
Bibliographie der angelsächsischen Literatur zum Problem der Vergebung.



Versöhnung 25

Gefühlen bestimmt.32 Er setzt eine kognitive Gefühlstheorie (35 f.)
voraus, die davon ausgeht, daß es moralisch relevante Gefühle gibt, die
durchaus rationalen Gehalt haben und dem Willen zugänglich sind.33

Übelnehmen und Vergebung wären hierfür Beispiele. Sie gehören zu
einer Klasse spezifischer Handlungen, die Ausdruck von Überzeugungen,

Gefühlen und Haltungen sind, solchen Handlungen also, die mit
Austin als performative Sprechakte34 bezeichnet werden: Das Aussprechen

der Vergebung ist die Vergebung, sie muß nicht erst in einem
Prozeß35 oder durch entsprechendes Verhalten36 realisiert werden.
Nicht die Überwindung des resentment, sondern die Absicht, das

resentment zu überwinden, gehört Haber zufolge zu den Bedingungen
wirksamer Vergebung (51 f.). Sie ist eine Haltung, die von moralisch

begründeten Urteilen und Gefühlen und insofern kognitiv und willentlich

bestimmt ist.37 Als performativer Sprechakt kann Vergebung nicht
wahr oder falsch sein, sie kann allerdings scheitern bzw. nicht zustande

kommen, wenn einer der Sätze (1)—(6) nicht wahr ist (51—53).38

Es gibt nach Haber nur einen moralischen Grund, der Vergebung
moralisch wünschenswert und zu einer Tugend macht, das ist die Reue
des Täters, und zwar eine solche Reue, die nicht abstrakt das moralische
Übel bedauert, das durch die Tat angerichtet wurde, sondern die Tat-

32 Sein Ziel ist nicht, durch eine Tugendethik die prinzipiengeleiteten ethischen
Ansätze abzulösen; er betont explizit, daß nur diese ermöglichen, den moralischen Wert
einer Handlung zu beurteilen (S. 75 ff). Es geht ihm vielmehr um eine Ergänzung dieser
Ansätze durch eine Moral, die auch Haltungen und moralische Gefühle berücksichtigt.
Dies Anliegen teilt Haber mit Murphy.

33 Diesen Aspekt der Vergebung betont auch Simmel, Soziologie, S. 331 f.

(Anm. 2).
34 Haber, Forgiveness, S. 31 (Anm. 23). Haber entwickelt seinen Ansatz im Rückgriff

aufJohn L. Austin, Zur Theorie der Sprechakte (How to do things with Words) engl. 1962,
1975, dt. 2. Aufl., Stuttgart 1979, als einen performativen Sprechakt der Klasse der
konduktiven Äußerungen (behabitives), zu denen auch Austin sich entschuldigen, bereuen
zählt (Austin, S. 179; Haber S. 29).

35 Gegen H.J.N. Horsbrugh: Forgiveness, Canadian Journal of Philosophy 4 (1974)
269—82. Wäre Vergebung ein Prozeß, wäre sie kaum von einem Vergessen im Sinne «Zeit
heilt alle Wunden» zu unterscheiden; zudem kann sie nur solange als willentlicher Akt
verstanden werden, als sie als Ereignis begriffen wird. Vgl. Haber, Forgiveness, S. 21 ff.
(Anm. 23).

36 Gegen Downie, R.S., Forgiveness. Philosophical Quarterly 15 (1965) 128-34; vgl.
Haber, Forgiveness, S. 55 f. (Anm. 23).

37 Haber, Forgiveness, S. 6 (Anm. 23). Forgiveness is an attitude that is characteri-
tically expressed in the locution «I forgive you.» Ausführlich dazu: S. 29-59.

38 Besteht nicht einmal die Absicht, das resentment zu überwinden, liegt ein
Mißbrauch vor; ist die Handlung A nicht falsch gewesen, ist der Akt leer.



26 Versöhnung

sache, daß seine Tat eine andere Person verletzte.39 Wer bereut,
erklärt40, daß er sich für schuldig hält, verurteilt also ein bestimmtes
Handeln unter moralischen Kategorien, stellt fest, daß er es war, der so

gehandelt hat, weiß, daß ein anderer unter dieser Tat leidet, und
distanziert sich von dieser Handlung, ohne seine Zurechenbarkeit zum
Zeitpunkt dieser Handlung abzustreiten.41 Eine solche Reue wahrt die

Achtung für alle Beteiligten. Sie hebt in Habers Augen anullierend den
Grund des resentments auf (89, 105). Bliebe ein resentment trotz so

geäußerter Reue bestehen, wäre es nicht mehr länger gerechtfertigt
(89), «because the wrongdoer realizes the reason for the victim's anger-
and responds to that reason in a relevant way.» (99)42 Eine neue
Gemeinsamkeit zwischen Täter und Opfer zeichnet sich auf moralischer

Ebene ab, sie sind sich einig «in condemning the evil deed» (105).
Fraglich ist allerdings, ob diese Gemeinsamkeit bereits ist, was die
Sehnsucht nach Versöhnung anstrebt, bzw. eine unabdingbare
Voraussetzung.

39 Hier folgt und referiert Haber weitgehend Ausführungen von Martin Golding,
Forgiveness and Regret, Philosophical Forum 16 (1984/85) 121—137, der zwischen
intellectual regret, moral regret und other orientated regret unterscheidet, vgl. Haber,
Forgiveness, S. 91 ff. (Anm. 23).

40 Reue setzt also wie Vergebung eine Reihe von Urteilen voraus, nämlich: «(1) X did
A; (2) A was wrong; (3) X was responsible for doing A; (4) X was personally injured by X's
doing A; (5) V resented being injured by X's doing A; (6) X regrets doing A; (7) X vows not
to commit A aganist V again; and (8) X has respect for the rules ofmorality, which mandate
that we accord moral agents the respect they deserve.» Haber, Forgiveness, S. 100

(Anm. 23).
41 Umstritten ist, ob dies bedeutet, daß der Bereuende behauptet, er sei ein anderer

geworden und sich in der Distanzierung von der Tat darum bemüht, nicht vollständig mit
der Tat identifiziert zu werden (Hampton, Forgiveness, Resentment and Hatred, S. 84—85

[Anm. 29], kritisch dazu Haber, Forgiveness, S. 13 ff. [Anm. 23]), oder ob er sich lediglich
zu veränderten Maximen bekennt. Haber (S. 97 ff.) schließt sich Norvin Richards,
Forgiveness, Ethica 99 (1988) 77-97 an, der behauptet, es sei unnötig, in der Reue einen
Identitätswandel zu unterstellen, es handle sich lediglich um eine Änderung moralischer
Prinzipien, die noch keine Änderung der ganzen Person sei.

42 Habers Ansatz, das Problem der Vergebung auf dem Hintergrund einer kognitiven
Gefühlstheorie zu diskutieren, nötigt zu der Frage, ob es eine Pflicht zur Vergebung gibt.
Da er Vergebung als kognititv bewirkbare Haltungsänderung versteht, kann es seitens des

Opfers keinen gerechtfertigten Ärger nach der Bitte um Vergebung mehr geben. Insofern
wäre eine Pflicht zur Vergebung zu konstatieren, und zwar eine nicht einklagbare Pflicht,
ein «act of supererogation» (77). Haber bestreitet aber gleichzeitig ein Recht auf Vergebung.

Zum Problem nicht einklagbarer Verpflichtungen, zu denen er neben Mitgefühl und
Dankbarkeit auch Verzeihung zählt, vgl. Andreas Wildt, Autonomie und Anerkennung.
Hegels Moralkritik im Lichte seiner Fichte-Rezeption, Stuttgart 1982, S. 19 ff., 105 ff.,
insbesondere 135 ff. Wildt setzt sich hier auch mit der angelsächsischen Diskussion der
«supererogation» ausei ander, dem Problem «moralischer Phänomene jenseits aller
Verpflichtungen und Rechte» (135).



Versöhnung 27

2.2.3. Reue und Vergebung - verstanden als Ausdruck einer Haltung -
zeitigen nicht Versöhnung, wohl aber moralische Anerkennung und
Gleichheit

Aus dem gemeinsamen moralischen Urteil ergibt sich noch nicht die

«Wiederherstellung eines gestörten guten Verhältnisses einer person zu

einer anderen person» (vgl. Anm. 7). Sofern wir mit Jacobi unter
Versöhnung einen Zustand frei von Haß, Ärger und Gekränktheit verstehen,

ist deutlich, daß die gegenseitige Anerkennung in Reue und
Vergebung diesen Zustand noch nicht herbeiführt, solange Vergebung
lediglich Überwindung oder intendierte Überwindung des resentments
ausdrückt. Resentment, als kognitiv motivierte emotionale Haltung, ist
die persönlich betroffene moralische Entrüstung über eine ungerechtfertigte

und verletzende Tat. Es geht um «a personal response to moral
injury not a response to wrongdoing per se» (93). In vielen
Konflikten, in denen nach Versöhnung gefragt wird, spielen aber zusätzlich
eine Fülle anderer negativer Gefühle eine Rolle. Moralisch anfechtbares

Tun wird als Verrat in einer persönlichen Beziehung wahrgenommen.43

Hier geht es auch um Verlust von Vertrauen, um Traurigkeiten,
um Bitterkeit, die nicht im streng moralischen Sinn zu rechtfertigen
sind. Oft resultieren diese reaktiven Gefühle aus der Enttäuschung,
nicht als die spezifische Person anerkannt (und entsprechend behandelt)

worden zu sein, als die man sich selbst empfindet. In so erfolgter
Kränkung ist oft das Ende einer Sympathie begründet, was nicht mit
dem kognitiv bestimmten resentment gleichzusetzen ist und u. U.in der
Bitte um Vergebung gar nicht zu erreichen ist. Haber schließt solche

Gefühle ausdrücklich aus seiner Untersuchung aus (39), sie können
auch nach Überwindung des resentments wirksam bleiben.

Wenn Jacobis Vorstellung zutrifft, daß Versöhnung in Konflikten
not tut, in denen die Situationswahrnehmung von Haß, Ärger oder
Gekränktheit bestimmt ist, geht es in diesen Konflikten wohl auch, aber

nicht nur um moralisch einklagbare Sachverhalte. Schuldeingeständnis
und Vergebung können höchstens ein sehr partielles Moment im
Versöhnungsprozeß darstellen: «Forgiveness restores moral equality but
not necessarily equality in every respect e. g. equality of trust.»44

43 Murphy, Forgiveness and Resentment, 1982, S. 504 (Anm. 23).
44 Ebd., S. 507. Zu Ähnlichkeiten und Unterschieden zwischen Murphys und Habers

Begriffsbestimmung vgl. 2.2.3. Ein moralischer Ansatz, der sich stärker der Tradition des

deutschen Idealismus verpflichtet weiß, würde das Problem anders versprachlichen: Der



28 Versöhnung

Wo immer beide Konfligierenden den Konflikt in diesem engen
moralischen Feld orten, bzw. moralisch begründete Vorwürfe zentral
für einen umfassenderen Konflikt sind, mag - wie Jacobi behauptet -
Versöhnung nicht möglich sein, ohne «daß Schuld eingestanden und
daß verziehen wird» (15), wobei Verzeihen dann in Habers Sinne mit
Vergeben gleichbedeutend ist. Mir scheint dann allerdings immer noch
das Paradox der Vergebung einer Versöhnung im Wege zu stehen.

Schuldeingeständnis und Vergebung mögen einen Konflikt beenden,
stellen aber keine positive Beziehung (wieder) her. Ich vermute, wo die

Perspektive von Schuld, Reue und Vergebung nicht aufgebbar ist, gibt
es infolge des Paradoxes der Vergebung keine Versöhnung.

Habers Klärung des Begriffs Vergebung beinhaltet in meinen Augen
ein weiteres Problem: Im Unterschied zu fast allen anderen angelsächsischen

Autoren folgt Haber nicht Butlers45 Bestimmung der Vergebung

als Überwindung des resentments, sondern hält bereits die

Absichtserklärung, das resentment zu überwinden, für konstitutiv. Dies
hat den Vorteil, daß von der geäußerten Vergebung nicht noch eine

«eigentliche» unterschieden werden kann, doch dieser Vergebungsbegriff
leuchtet nicht mehr als Ermöglichung von Versöhnung ein.

Versöhnung setzt doch voraus, daß das Opfer sein resentment faktisch
überwunden hat. Zu prüfen bleibt, ob der Ansatz, der Vergebung als

tatsächliche Überwindung des resentments versteht, Vergebung als

Schritt im Versöhnungsprozeß denken kann.

2.2.4. Vergebung ah affektiv geglückte Überwindung des resentments kann

nurjenseits einer Vorstellung von ausgleichender Gerechtigkeit einer

Versöhnung vorausgehen.

Für eine solche Untersuchung eignet sich am ehesten der Ansatz von
Jeffrie G. Murphy. Murphy hat bereits vor Haber die emotionalen
Aspekte im Problem der Vergebung betont und resentment positiv
gewertet als Haltung der Selbstachtung. Vergebung als Überwindung

Zustand, der durch Reue und Vergebung glückt, wäre lediglich einer, in dem Täter und
Opfer sich als moralische Subjekte wieder anerkannt haben und in Übereinstimmung ihrer
moralischen Grundsätze wissen. Solche Anerkennung bezieht sich nicht auf die ganze
Person in ihrer Geschichte, konkreten Identität und Lebenspraxis.

45 Joseph Butler, Fifteen Sermons, ser. VIII («Upon resentment»), ser. IX («Upon
Forgiveness of Injuries»), London: The English Theological Library, 1726. Reprint
Charlottesville, Virginia 1987, S. 92—113). Haber, Forgiveness (Anm. 23), S. 16 ff.



Versöhnung 29

des resentments aus moralischen Gründen sei von Vergessen zu
unterscheiden und nur zu bejahen, wenn sie die Selbstachtung des Opfers, die

Achtung vor dem Täter und der Moral wahre (507 f.). Murphy versteht
im Unterschied zu Haber Vergebung nur als diç. geglückte Überwindung
des resentments aus moralischen Gründen (508).46

Schwierigkeiten ergeben sich in seinem Ansatz allerdings angesichts
der Gründe, die er für eine wünschenswerte Vergebung anerkennt.
Während Haber nur die Reue gelten läßt, nennt Murphy 5 mögliche
Gründe:

«I will forgive the person, who has willfully wronged me because:

(1) He repented or had a change of heart or (2) He meant well (his
motives were good) or (3) He has suffered enough or (4) He has undergone

humilation (perhaps some ritual humilation, e. g., the apology
ritual of < I beg forgiveness >) or (5) Ofold times sake (e. g. <he hasbeena
good and loyal friend to me in the past>).» (508) Alle diese Gründe
geben Umstände an, die es dem Opfer ermöglichen, den Täter nicht mit
der Tat vollständig zu identifizieren, Täter und Tat zu unterscheiden.
Nur dies mache eine Vegebung möglich, die sowohl ihn als den
Verletzten wie den Täter ernstnimmt.

Diese Überlegung scheint mir nicht stimmig: Nur wenn der Täter
selbst sich von seiner Tat distanziert, wahrt eine solche Trennung von
Täter und Tat seine Würde. Dies ist allein in Grund (1) der Fall.47 Hier
allerdings ist das Paradox der Vergebung ungelöst. Noch undiskutiert
sind in diesem Katalog von Gründen nur (3) und (4).48 Mißverständlich
und problematisch erscheinen mir insbesondere die impliziten
Voraussetzungen in Fall (4). Murphy appelliert an die alte Vorstellung, Leid
könne erlösen, doch wird dies in (3) und (4) unterschiedlich akzentuiert.

46 Alle Seitenverweise beziehen sich auf: Murphy, Forgiveness and Resentment, 1982

(Anm. 23). Den moralischen Aspekt will Haber aus der Bestimmung, was Vergebung sei,
ausklammern. Er spiele erst eine Rolle, wenn Vergebung, die auch grundlos geschehen
könne, bewertet werde. Solche Bewertung hänge ab von den Gründen, die zur Vergebung,
dem Ende des resentments, führten.

47 Entsprechend kritisiert auch Haber, Forgiveness, S. 103 ff. (Anm. 23).
48 Der Fall (1) entspricht dem bisher diskutierten, Fall (2) ist kein Fall von Vergebung,

sondern von Entschuldigung bzw. Rechtfertigung und wurde oben bereits ebenso
diskutiert wie Fall (5), der im Grunde der Versöhnung infolge fortgesetzter Zuneigung
entspricht. Mir scheint Vergebung hier nur bei Geringfügigkeit der Schuld ohne Aufgabe
der Selbstachtung möglich zu sein. Entsprechend kritisiert Haber Murphys Ansatz
(103 ff.), im übrigen führt er aus: Punkt 3 habe keinen Bezug zur Tat und sei daher kein
Grund zur Vergebung, Punkt 5 gewährleiste nicht das Versprechen, die Tat nicht
wiederzutun.



30 Versöhnung

Moralische Schuld besteht letztlich darin, den anderen als Mittel
und darin als minderwertig zu behandeln «such injuries are also mess-

ages-symbolic communications. They are ways a wrongdoer has of
saying to us <1 count but you do not>, <1 can use you for my purposes> or
<1 am here up high and you are there down below.>» (25) War eine in
diesem Sinne böse Tat intendiert, empfinden wir diese als Versuch, uns
zu degradieren. Murphy bestimmt in (4) die Bitte um Vergebung als eine

- ritualisierte - Form der Selbsterniedrigung oder Demütigung und
anerkennt diese als einen moralisch akzeptablen Grund zur Vergebung.
Es scheint so, als solle in einem für den Täter leidvollen Ausgleich ein
Grund für Vergebung gefunden werden. In solcher Selbsterniedrigung
wäre dann eine moralische Gleichheit («moral equality», 507)
wiederhergestellt, die es dem Opfer ermöglichte, auf sein resentment zu
verzichten. Ein solches Verständnis von Vergebung erinnert eher an
Rache, zumindest wäre die Bitte um Vergebung eine Sühneleistung in
Form einer Selbstdegradierung.49 Die Selbstanklage des Schuldigen, ein
Leiden an der eigenen Schuld, wäre dann als Ausgleich für die
Schädigung und das entsprechende Leid verstanden, die im «inneren»
Bereich ein Äquivalent für die Kränkung schafft, der eine äußere

Ausgleichshandlung nicht erstellen kann und so Gerechtigkeit im Sinne des

Ausgleichs wiederherstellt. Diese angesichts der Ablösung des

Ausgleichsdenken (vgl. Anm. 9) archaisch anmutende Sicht wäre dann
besonders problematisch, wenn die demütigende Bitte um Vergebung
als Bedingung der Vergebung verstanden würde, dann erschiene das

Opfer eher sadistisch auf eine Genugtuung zu pochen, die Achtung für
den Täter wäre nicht gewahrt. Ein solches Verständnis von Vergebung
ermöglichte kaum Versöhnung.50 Wahrscheinlicher ist, daß diese zum
Beginn eines neuen negativen Gefühls, diesmal auf Seiten des Täters,
beitragen wird. Da aber gerade dieses Verständnis von Vergebung die
Würde des Täters nicht genügend achtet, entspricht es im Grunde nicht
Murphys eigenen Forderungen, er schließt aber diese Interpretation
nicht ausdrücklich aus. An dieser Stelle wird deutlich, daß Vergebung,
soll sie zu Versöhnung führen, in Konsequenz des Verzichtes auf Rache
auch im Verzicht auf ausgleichende Gerechtigkeit besteht, gerade an

49 Ihm folgt in dieser Sicht Hampton, Forgiveness, Resentment and Hatred, S. 44 ff.
(Anm. 29).

50 Für das Opfer ergäbe sich die zusätzliche Schwierigkeit, daß Vergebung eine

geschuldete Tat wäre, sobald diese Bedingung erfüllt ist. Vgl. Anm. 42.



Versöhnung 31

deren Stelle tritt. Nur dann ist die Bitte um Vergebung kein demütigender

oder masochistischer Akt.
Leiden — so Murphy — degradiere ebenfalls, und er vermutet, angesichts

der Traurigkeit des Täters werde man sein eigenes resentment
überwinden und ihn lediglich als «poor bastard» ansehen (28). Hier
wird das Leiden keinesfalls als Bedingung der Vergebung gesehen, es

scheint eher so, daß in dem Moment, in dem das Mitleid gegenüber dem

Täter überwiegt, das resentment sich erübrigt. Vergebung als Gefühl
stellt sich infolge gewandelter Umstände ein. Es ist unklar, warum dies

als ein moralischer Grund anzusehen ist, ebenso unklar ist, ob die
Würde des Täters noch gewahrt wird, wenn ihm in dieser Form die

resentments sozusagen «geschenkt» werden. Schließlich bleibt offen, ob

solches Mitleid nicht nur eine andere Form des Triumphes über den
Täter ist, der nun «down below» erscheint und verkappte Rachegefühle
dem Verletzten einen Ausgleich verschaffen.

Als Grund für eine wünschenswerte Vergebung bleibt also — hier ist
Haber zuzustimmen — lediglich die Reue bzw. ein «change of heart»

überzeugend. Zu prüfen ist, ob Vergebung dann anders als in Form einer
demütigenden Geste geäußert werden kann und das Paradox der
Vergebung Versöhnung nicht verhindert.

2.2.5. Vergebung als Frage der Identität und Integrität von Opfer und

Täter

Indem Murphy die symbolische Kommunikation im Prozeß der
Vergebung betont und davon ausgeht, daß eine empfundene Kränkung als

Degradierung empfunden wird, die das Selbstwertgefühl des Opfers
mindert, verdeutlicht er, daß jede Kränkung als Verletzung der stets
auch sozial vermittelten Identität erfahren wird. Murphy bezieht sich
auf Humes These «men always consider the sentiments of others in their
judgments of themselves»51. Wenn man davon ausgeht, daß eines jeden
Menschen Identität sowohl in Akten der Selbstbestimmung als auch

durch sozial vermittelte Anerkennung konstituiert wird, ist jede
verachtende Handlung eine Beeinträchtigung der Identität, insofern sie

Selbstwertgefühl und Selbstachtung in Frage stellt und dem Opfer die

51 J.G. Murphy, «Hatred»: A Qualified Defense, in: J.G. Murphy/Jean Hampton,
Forgiveness and Mercy, S. 93 (Anm. 23). Das Humezitat ist entnommen: David A. Hume,
Treatise of Human Nature (1739-1740), Oxford 1978, ed. 2., book II, sec. 8, S. 303.



32 Versöhnung

Frage neu aufzwingt, wer er denn sei.52 Im folgenden Konflikt ginge es

dann um die Wiederherstellung der Versehrten Identität. Reue und
Bitte um Vergebung können als Akt der Selbstbestimmung des Täters
verstanden werden, in der sich ein Identitätswandel (change of heart)
realisiert.53 Darin wäre seine Würde als moralisch integre Person

wiederhergestellt. Gleichzeitig wäre aber auch die Infragestellung der

gekränkten Person korrigiert. Wenn das Opfer dies wahrnehmen kann,
müßte sein resentment überwunden sein. Es geht dann nicht mehr um
eine Wiederaufnahme der alten positiven Beziehung, wohl aber um
eine gewandelte positive Beziehung, die frei von Ärger, Haß und
Gekränktheit sein kann. Versteht man diese tatsächliche affektive
Überwindung des Übelnehmens, in der sich die Anerkennung der neuen
Selbstbestimmung des Täters erweist, als Vergebung, kann man wohl
Vergebung und Versöhnung in einem plausiblen Zusammenhang denken,

in dem Unterwerfungskategorien keine Rolle spielen. So verstanden,

muß Vergebung nicht ausgesprochen werden, denn nur so läßt sich
das Paradox der Vergebung umgehen.

Alle bisher vorgestellten Klärungsversuche des Begriffs Vergebung
unterstellten Formen der Gegenseitigkeit: in korrespondierenden per-
formativen Sprechakten, in moralischen Modellen ausgleichender
Gerechtigkeit oder gegenseitigen Anerkennungsverhältnissen. Der Begriff
Vergebung wird allerdings auch für einseitige Akte verwandt. Es bleibt
zu prüfen, ob in diesem Verständnis Vergebung konstitutiv für Versöhnung

sein kann. Einseitige Vergebung wäre denkbar (1) aus Gründen
eigener Gerechtigkeit (2) oder aus Wohlwollen.54

52 Zur Frage der Identität zwischen Autonomie und Anerkennung vgl. Andreas
Wildt, Autonomie und Anerkennung. Hegels Moralitätskritik im Lichte seiner Fichterezeption,

Stuttgart 1982. Zur Frage identitätsrelevanter sozialer Anerkennungsverhältnisse:
Axel Honneth, Kampf um Anerkennung, Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte,
Stuttgart, 1992, insbesondere S. 107-227. Honneth gewinnt aus seiner Interpretation der
Jenaer Schriften Hegels und der Werke George Herbert Meads ein Modell sozialer
Anerkennung, das in den drei Stufen Liebe, Recht und Solidarität (was der «Sittlichkeit» bei
Hegel entspräche) verläuft. Die Identitätsbildung jeder Person sei entscheidend bestimmt
von diesen Formen der Anerkennung, ihr Mangel - erfahren z. B.in körperlicher
Mißhandlung, Entrechtung und Entwürdigung - zeitigt den Verlust von Selbstvertrauen,
Selbstachtung und Selbstschätzung.

52 Haber lehnt diese Vorstellung von Vergebung als Identitätswandel explizit ab und
meint, es reiche anzunehmen, der Täter wolle in Zukunft nach anderen Maximen handeln,
was für ihn noch keinen Identitätswandel bedeutet. Vgl. Anm. 41.

54 In psychologischer Literatur findet sich auch die Rede von Vergebung um des

eigenen inneren Fiedens willen. Hier liegt dann ein außermoralischer Grund für Vergebung

vor. Vgl. z. B. Richard Fitzgibbons, The Cognitive and Emotive Use of Forgiveness



Versöhnung 33

2.2.6. Vergebung als einseitiger Akt läuft Gefahr, die Freiheit des Täters

nicht zu respektieren

2.2.6.1. Beendigung der negativen Gefühle aus Gründen eigener Gerechtig¬

keit

Der Impuls, dem unmittelbaren Wunsch nach Vergeltung nachzugeben,
wird in der Regel durch moralische Erwägungen frühzeitig gestoppt:
Vergeltende Handlungen gefährden aus drei Gründen die Gerechtigkeit

des Geschädigten, seine Integrität:
(1) Konsequenzen einer vergeltenden Tat sind nicht absehbar, ihre

Verhältnismäßigkeit nicht zu übersehen.

(2) In der Beurteilung der schädigenden Tat ist zwischen Intention
und Tat zu unterscheiden. Ein sicheres Urteil über die Intention eines
anderen ist im konkreten Fall kaum möglich. Mag also, abstrakt gesehen,

ein schuldhaftes Verhalten bestimmte Reaktionen, z. B. resentment,

zu Recht nach sich ziehen, ist die Feststellung, ob tatsächlich ein
solcher Fall vorliegt, äußerst zweifelhaft.

(3) Jeder weiß, daß auch er Rechte anderer mißachtet, berechtigten
Ansprüchen nicht gerecht wird, gekränkt hat etc. und so auf Vergebung
angewiesen ist. Er kann nicht wollen, daß grundsätzlich keine Verge -
bung gewährt wird, und muß deshalb auch im konkreten Fall dazu

bereit sein, nicht mehr übelzunehmen.
Der Gekränkte kann also in seinem Interesse an Gerechtigkeit die

eigene Gerechtigkeit und Integrität dem Ausgleich vorziehen und
angesichts stets gegebener Zweifel an der objektiven Schuld eines Kränkenden

und der Unübersehbarkeit der Konsequenzen eigener Handlungen
auf Vergeltung, bzw. die Äußerung seiner negativen Gefühle verzichten
und auch diese selbst aus den oben genannten moralischen Erwägungen
heraus aufgeben. Fraglich scheint mir, ob diese moralischen Erwägungen

die negativen Gefühle verändern können, die über das kognitiv

in Treatment of Anger, in: Psychotherapy 23 (1986) 629-633; Reinhard Tausch, Vergeben.
Von der Bedeutung des Vergebens in zwischenmenschlichen Beziehungen auch in der
Medizin, Bochum 1993. Auch Simon, Verstehen - Verzeihen - Vergessen (Anm. 4).
versteht unter Verzeihen keinen interpersonalen Akt, sondern das therapeutisch begleitete
Loslassen der Kränkung, das dadurch vom Vergessen unterschieden ist, daß ihm eine
innere Auseinandersetzung mit der Person des Kränkenden vorausgeht. Diese Auffassung
von Vergebung ist entweder identisch mit einer Versöhnung mit dem Schicksal oder

partizipiert an dem im folgenden aufgezeigten Problem der Arroganz aller einseitigen
Vergebung und wird deshalb nicht mehr eigens thematisiert.



34 Versöhnung

bestimmte resentment hinausgehen. Ob aber nur auf die Konsequenz
des Übelnehmens oder auf das Übelnehmen überhaupt (vgl. (1))
verzichtet wird, Vergebung ist in dieser Form ein reiner Gnadenakt.55 Im
Bewußtsein der eigenen Integrität wird der andere wohl moralisch
verurteilt, doch, um selber nicht schuldig bzw. ungerecht zu werden,
verzichtet man auf Vergeltung bzw. ein nachhaltiges resentment. Diese

Haltung wahrt zwar die Selbstachtung und die Achtung vor Moralität
überhaupt, den Täter aber achtet sie nicht. Für diesen wäre ein
geäußerter Verzicht auf Rache und/oder negative Gefühle, den er nicht
erbeten hatte, eventuell höchst uneinsichtig, z. B. wenn er seine Handlung

nicht bereut. Eine solche Form der Vergebung kann als arroganter
und anmaßender Akt Anlaß zu neuen resentments sein und ist deshalb

keinesfalls ein Schritt auf dem Weg zu Versöhnung.
Das Opfer kann aber auch aus Solidarität mit dem Kränkenden auf

Vergeltung bzw. Übelnehmen verzichten, im Wissen, daß ihm ein
Urteil über die Schuld in einem konkreten Fall nicht möglich ist (2) oder
daß es selbst immer wieder an moralischen Ansprüchen scheitert (3). In
diesen Fällen verzichtet das Opfer aus moralischen Erwägungen auf das

Urteil, achtet damit die Würde aller Beteiligten, die Frage der Vergebung

stellt sich nicht mehr. Alle hier diskutierten Fälle sind nicht als

«einseitige Vergebung» zu bezeichnen, im ersten Fall handelt es sich um
Gnade, im zweiten und dritten um den Verzicht auf das Urteil, das das

Problem der Vergebung erst mit sich gebracht hatte. Insofern kann man
im Fall (2) und (3) auch sagen, hier liege ein moralisch begründeter
Verzicht auf Vergebung vor.

2.2.6.2. Vergebung aus Wohlwollen

Murphy diskutiert die Vergebung aus Wohlwollen als die spezifisch
christlich motivierte Form der Vergebung, die dem anderen nicht
aufgrund seiner Reue vergibt, sondern ihm durch die Vergebung
entgegengeht, um ihm eine Veränderung erst zu ermöglichen. Murphy sieht
darin die Würde des Täters nicht gewahrt, sondern sieht einen pater-

55 Ein Gnadenakt ist aber nur in Herrschafts- oder Rechtsverhältnissen möglich,
erscheint sonst als herablassender Akt, der kränken und empören muß. So gewährte Gnade
zu akzeptieren heißt, sich zu unterwerfen oder zumindest gewährte Großmut und darin
Ungleichheit zu akzeptieren. Darin kann eine Form der Konfliktbeendigung durch
Verschiebung liegen, nicht Versöhnung.



Versöhnung 35

nalistischen Akt, der eher Grund zu neuem resentment werden
kann.56

Gerade diese Form der Vergebung fordert Robert Spaemann in
seiner Ethik des Wohlwollens.57 Ihm zufolge vollzieht sich menschliche
Existenz immer in der Spannung zwischen funktionaler Selbstzentriert-
heit (Selbstbehauptung) und der Möglichkeit exzentrischer, das eigene
unmittelbare Interesse transzendierender Zuwendung zu anderen.
Diese Spannung ist nicht reduzierbar, sondern muß ausgehalten werden.

Individuelles Leben könnte nicht gelingen, wenn es biologistisch
nur als Vollzug von Funktionen und darin nie als individuelles Leben
erschiene, genausowenig aber, wenn es seine Form allein aus der
Vernunft bestimmen müßte.

Jeder Mensch lebt infolge seiner Zentralität notwendigerweise auf
Kosten anderen Lebens, dieses behindernd oder verdrängend. Als Ver-
nunftwesen wissen wir diese naturhaften Verhaltensweisen als verletzend

zu beurteilen und sind doch als Naturwesen nicht immer fähig,
unser Verhalten vernunftgemäß zu korrigieren. Um darüber nicht zu

verzweifeln, sind wir auf die Hoffnung angewiesen, daß andere uns

mögliche Verletzung verzeihen, was uns als Vernunftwesen nötigt,
anderen diese Verzeihung ebenfalls einzuräumen. Diese Verzeihung
nennt Spaemann «ontologische Verzeihung», in dieser «erlauben wir
dem anderen das Versprechen nicht zu halten, das er als vernünftiges
Wesen ist»58. Von dieser ontologischen Verzeihung unterscheidet er die
moralische Verzeihung. Hier erst geht es um spezifische Schuld, nämlich

Bedingungen, in denen «die Ordnung der Gegenseitigkeit gestört
ist durch einen Übergriff des anderen oder, was dasselbe ist, sein
Zurückbleiben hinter der zumutbaren Realisierung der Wirklichkeit des

56 Murphy, Forgiveness and Resentment (1988), S. 30 f. (Anm. 23) «Forgiveness can
be an act of weakness, but it can also be an act of arrogance. Seeing it this way, the
wrongdoer might well resent the forgiveness. «Who do you think you are to forgive
me?» (31)

57 Spaemann, Glück und Wohlwollen, S. 239 (Anm. 19). Spaemann verwendet den

Begriff der Verzeihung, der aber heute als bedeutungsgleich mit Vergebung gilt.
58 Ebd. S. 242, 245. Mit diesem Begriff will Spaemann ein grundlegendes Problem

moralischen Denkens lösen: «Das empirische Subjekt nämlich wird für unverantwortlich
erklärt, und das intelligible für uneingeschränkt verantwortlich. Damit ist die Möglichkeit
für Verzeihung eliminiert. Das empirische Subjekt kann nur naturalistisch interpretiert
werden. Ihm braucht nicht verziehen zu werden. Dem intelligiblen aber kann, weil es

schlechthin weiß, was es tut, nicht verziehen werden (243). Das Dilemma, in einem
reduktionistischen Ansatz zu verharren oder jede Person ständig zu überfordern, will
Spaemann mit dem Begriff der ontologischen Verzeihung lösen.



36 Versöhnung

anderen, hinter dem zumutbaren Wohlwollen. Was geschieht in der

Verzeihung? Derjenige, der verzeiht, nimmt die Wirklichkeit des anderen,

sein Selbstsein jenseits seines So-Seins wahr, das in seinem Handeln
oder Unterlassen sichtbar wurde, und er erlaubt ihm, sich selbst davon

zu distanzieren.» (246) Der Verzeihende identifiziert den Täter nicht
bruchlos mit seiner Tat. Wo also ein Mensch in Selbstbehauptung
verhaftet bleibt und darin schuldig wird, erkennt der, der verzeiht, eine

Existenzform, die hinter den Möglichkeiten des anderen zurückbleibt,
optiert dafür, daß die wahre Identität des anderen nicht in seiner

Handlung, sondern in seiner noch nicht realisierten Möglichkeit liegt,
und ist deshalb bereit, die Handlung nicht als Ausdruck der wahren
Identität zu sehen. Verzeihung erfolgt also in der Haltung eines

unbedingten Wohlwollens aufgrund einer anthropologischen Grundannahme,

die davon ausgeht, daß der Mensch ein zur Selbsttranszendenz und
insofern teleologisch verfaßtes Wesen sei. «Die wirkliche Verzeihung
bejaht die Natur des Anderen und stellt sie in ihrer humanen Teleologie
wieder her.» (248) Darin hat Verzeihung den «Charakter der
Wiederherstellung», ist «eine Art Schöpfung. Im Unterschied zur primären
Anerkennung fremder Subjektivität wirkt sie daran mit, dasjenige, was
sie anerkennt, wirklich werden zu lassen» (248).

Dem Verzeihenden wird identitätskonstituierende Bedeutung
zugemessen, wenn unerbetene Verzeihung im Namen des wahren Interesses,

der wahren Identität des anderen erfolgen kann, bevor dieser sich

von seiner Tat distanziert hat, ja ihm die unerbetene Verzeihung diese

Distanzierung angeblich erst ermöglicht.
Die skizzierte Haltung moralischer Verzeihung setzt voraus, der

Verzeihende könne um die wahre Identität des Handelnden in Differenz

zu dessen gelebtem «So-Sein» wissen. Auch wenn dies in Wohlwollen

geschieht, liegt in meinen Augen hier eine Grenzüberschreitung des

Verzeihenden, der die Freiheit des anderen nicht respektiert und nicht
sieht, daß Freiheit die Möglichkeit zum Guten und zum Bösen
einschließt. - Das zentrale Problem dieses Ansatzes liegt zweifellos im
Begriff der ontologischen Verzeihung. Mir leuchtet nicht ein, warum
die Hinnahme dieses Zwiespaltes, der zur Endlichkeit jeder menschlichen

Existenz gehört, in einem Akt der Verzeihung erfolgen soll. Jeder
lebt unter diesen Bedingungen, jeder setzt diese Wirklichkeit in seinem
Handeln mit und muß deshalb auch hinnehmen, daß dies auch von
jedem anderen gilt. Eindeutigkeit ist in dieser grundsätzlich zweideutigen

Situation des Menschen nicht dadurch zu gewinnen, daß Verzei-



Versöhnung 37

hung noch die moralisch unverträglichen Elemente in einen moralischen

Gesamtentwurf hineinholt, sondern indem eine Wirklichkeit, die
anders ist, als wir sie uns wünschen, hingenommen und ausgehalten
wird, ohne affirmiert zu werden. Die angemessene distanzierende, nicht
reduktionistische Haltung wäre Trauer59, nicht Verzeihung.

Es ist deutlich geworden, daß eine Vergebung aus Wohlwollen, das

die Veränderung des Schuldigen antizipiert, wohl dem Kriterium der
Selbstachtung wie der Achtung der Moralität genügt, nicht aber die
Freiheit des anderen respektiert, mithin auch kaum eine Haltung ist, die

Versöhnung eröffnet.60

2.2.7. Zusammenfassung: Der moralisch begründete Verzicht auf die be¬

schuldigende Rede im konkreten Konflikt als Weg zur Versöhnung

War zunächst einzusehen, daß es Formen von Versöhnung gibt, in
denen Schuldeingeständnis und Vergebung fehl am Platz sind, sollte in
diesem Kapitel deutlich werden, daß auch in schuldhaft verstrickten
Beziehungen Bitte um Vergebung und Vergebung nicht unbedingt
Schritte zu Versöhnung, keinesfalls aber mit Versöhnung gleichzusetzen
sind. Es gibt Auffassungen von bzw. Begründungen für Vergebung, die

neue Probleme, Kränkungen mit sich führen. Nur jene Vergebung ist
annehmbar, der die Selbstdistanzierung des Täters von seiner Tat, Reue

(Schuldeingeständnis oder die Bitte um Vergebung) voranging. Darin
ist Haber und Jacobi zuzustimmen. Dabei ist aber zusätzlich zu betonen,
daß Reue oder Bitte um Vergebung nicht Bedingung der Vergebung
sein dürfen. Nur dann nämlich ist sie nicht als demütigende Geste zu

verstehen, sondern als Akt der neuen Identitätsbestimmung des Täters,

59 Zum Begriff der Trauer und seiner Abgrenzung von Melancholie vgl. Franz Josef
Illhardt, Trauer. Eine moraltheologische und anthropologische Untersuchung, Düsseldorf

1982.
60 Einzuwenden ist gegen dieses Modell auch, daß in dem scheinbar unbedingten

Wohlwollen stets nur eine bedingte Anerkennung ausgesprochen ist: Nicht der als naturales

und intelligibles Wesen zerrissene Mensch ist akzeptiert, sondern nur der, der gut sein
kann. Verzeihung bedeutet lediglich, dem anderen die Möglichkeit offen zu halten, daß er
zu seiner wahren und dann erst bedingungslos anerkennenswerten Identität finde. In der
moralischen Verzeihung wird unterstellt, der andere habe die Handlung infolge einer
falsch bestimmten Identität begangen. In Abweichung zu seiner eigenen Selbstbestimmungwird

eine ihm noch unbekannte aber mögliche Identität Grund zur Bejahung. Bejaht
wird er nicht als der, der er ist, nicht als der, der er sein kann, sondern als der, der er sein

soll, aber nicht ist.



38 Versöhnung

die Bitte um Vergebung ist dann die Bitte um Anerkennung in dieser

neuen Identität.61
Das Paradox der Vergebung scheint mir in keinem Ansatz gelöst,

der daran festhält, daß Vergebung auszusprechen sei: Indem dann
immer auch das negative Urteil über die Tat und somit auch über den
Täter impliziert bleibt, trifft auf Vergebung zu, was Georg Simmel
formulierte: «Dies gehört in das Formgebiet der Beziehungen, in denen
ein Entgegenkommen ein Zunahetreten ist. Es gibt genug Fälle von
Höflichkeiten, die Beleidigungen sind, Geschenke, die demütigen,
mitleidige Teilnahme, die als freche Zudringlichkeit wirkt. Daß solche

soziologische Konstellationen möglich sind, geht auf die häufige und
tiefe Diskrepanz zurück, die zwischen dem objektiv ausdrückbaren, als

Sonderbegriff gefaßten Inhalt eines Zustandes oder Verhaltens auf der
einen Seite und seiner individuellen Verwirklichung andererseits
besteht. So also ist manches objektiv, seinem begrifflichen Inhalt nach eine
Wohltat, während sie als individuell erlebte Wirklichkeit das Gegenteil
davon sein kann.»62 Ein Schritt im Versöhnungsprozeß ist Vergebung
nur, wenn sie - anders als bei Haber - als tatsächliches Freiwerden von
resentment verstanden wird, das nicht mehr auf der in der explizierten
Vergebung implizierten Verurteilung besteht, sei es, weil die neue

Selbstbestimmung dessen, der bereut hat, zum Ausgangspunkt für eine

gewandelte Beziehung gemacht wird, sei es, daß der Geschädigte aus
moralischen Gründen auf das Urteil verzichtet: etwa in einer Haltung,
die in der Frage anklingt: Wer bin denn ich, daß ich über eine
empirische Tat moralisch, also mit einem Unbedingtheitsanspruch, urteile?
Diese Haltung ist als moralisch begründeter Verzicht auf die moralische

Perspektive im Grunde ein Verzicht auf Vergebung.63

61 Haber (Anm. 23) beachtet dieses Problem darin, daß er die Reue als eigenständige
selbstkorrigierende Handlung der Vergebung als einer unilateralen (11) Handlung
korrespondieren läßt und die Bitte um Vergebung als einen performativen Sprechakt versteht,
der Ausdruck der Reue ist (100).

62 Simmel, Soziologie, 328 ff. (Anm. 2).
63 Liebrucks pointiert diesen Aspekt in seiner Interpretation von G.W.F. Hegels «Der

Geist des Christentums und sein Schicksal»: «Verzeihung besteht nicht in der angemaßten
Attitüde der Toleranz, wenn es um das Recht des anderen oder mein eigenes geht, sondern
in der Haltung, für die es gar nichts zu verzeihen gibt. Die Verzeihung ist als höchste
dialektische Kategorie unmittelbar das Gegenteil ihrer selbst.» B. Liebrucks, Sprache und
Bewußtsein, Bd. 13, S. 229 (Anm. 30). Eine genaue Interpretation des Kapitels «Das
Gewisssen. Die schöne Seele, das Böse und seine Verzeihung»; in: G.W.F. Hegel,
Phänomenologie des Geistes, könnte dieses Ergebnis als Konsequenz des Urteilsprozesses
noch einleuchtender machen, führt aber in diesem Rahmen zu weit.



Versöhnung 39

Ich denke, das Opfer einer Tat, von der begründet angenommen
werden kann, sie sei einem Täter schuldhaft zuzurechnen, verliert nicht
an Selbstachtung, wenn es aus der erwähnten moralischen Überlegung
heraus auf die konkrete moralische Wertung verzichtet und gerade
deshalb nicht vergibt, weil es das Urteil über die Tat von einer moralischen

Ebene auf eine deskriptive bzw. psychologische verlagert, also

benennt, worin die Konsequenzen der Tat für es bestanden, und dabei
offen läßt, ob diese Konsequenzen intendiert waren. Der Täter wird
nicht wie eine Sache angesehen, wenn in der Auseinandersetzung um
die Konsequenzen einer Tat die Schuldfrage offen gelassen wird. Indem
diese Suspendierung des moralischen Urteils aus moralischer Erwägung
passiert, ist darin immer noch die Achtung aller Beteiligten sowie
moralischer Grundsätze gewahrt. Indem aus selbstkritischer Solidarität
auf das Urteil verzichtet wird, ist die Gefahr eines selbstgerechten
Gnadenaktes nicht gegeben.

Ich möchte zeigen, daß gerade dieser moralisch begründete Verzicht
auf das moralische Urteil Versöhnung zeitigen kann und knüpfe zur
Infragestellung des zweiten diskutierten Satzes von Jacobi an seinem
dritten an.

d. Versöhnung als emotionales Problem

«Der Konflikt, um den es hier geht, ist kein reiner Interessenkonflikt,
der durch Kompromiß oder Entscheid beendet werden könnte. Er ist
stark emotional besetzt. Ärger, Gekränktheit und Haßgefühle bestimmen

darüber, wie die Personen die Konfliktlage sehen und einschätzen.»64

Sind der unversöhnte Zustand und die Wahrnehmung der

Konfliktlage stark affektiv bestimmt, greift jede kognitiv-moralische
Perspektive zu kurz. Im unversöhnten Zustand ist zunächst ein
emotionales Problem zu sehen, zu dem es gehört, daß die konfliktreiche
Situation moralisch wertend wahrgenommen wird, zu dem aber auch

gehört, daß die Situationswahrnehmung stark affektiv bestimmt und
insofern oft verzerrt sein kann. Von daher scheint es dem Phänomen des

unversöhnten Zustandes unangemessen, faktisch seine Klärung allein
auf moralisch-kognitiv-voluntativer Ebene zu versuchen. Als emotionalem

Problem ist ihm eine psychologische Betrachtungsweise gemä-

64 Jacobi, Versöhnung, S. 11 (Anm. 1).



40 Versöhnung

ßer, die sehr wohl den Stellenwert moralischer Perspektiven im Konflikt

und für eine mögliche Versöhnung wahrnimmt.
In dem Vorwurf, die verletzende Handlung sei schuldhaft, liegt eine

eigenartige Abstraktion. Wenn der Streit in dieser Form geführt wird,
äußert sich im Schuldvorwurf u. U. vor allem der Wunsch, aufgrund
eines «objektiv» gerechtfertigten, eben eines moralischen Standpunktes,
recht zu haben, zu siegen. Verletzt hat eine ganz konkrete Tat in einem
sehr konkreten Kontext. Die Kränkung liegt meist nicht nur in einer
schuldhaften Tat, sondern gerade in nicht erfüllter (aber nicht einklagbarer)

Hoffnung bzw. nicht erwiderter Zuneigung. Die Gefühle, um die
es dann geht, sind z. B. Haß, Enttäuschung, Bitterkeit, Mutlosigkeit und
Selbstzweifel etc. Versöhnung kann in meinen Augen nur gelingen,
wenn alle verletzten Gefühle wahrgenommen werden, und dies kann
durchaus jenseits der Rede von Schuld geschehen. In jedem Fall spricht
diese Rede von Schuld nur ein partielles Moment des Konfliktes an. Es

geht im Streit zunächst gar nicht um ein moralisches Urteil über den

Täter, auch nicht um ein moralisches Urteil über die Tat, sondern um
das Gefühl, nicht als der wahrgenommen worden zu sein, als der man
wahrgenommen sein möchte. Der Versuch, eine verbindende Perspektive

neu herzustellen, in der die Erfahrungen mit der Tat seitens des

Täters wie des Opfers interpretiert sind, wäre ein Weg zur Versöhnung.
Das kann die moralische Perspektive sein, ich nehme aber an, daß diese

meist zu kurz greift (s. o.) und vorschnell andere mögliche Perspektiven
auf den Konflikt verstellt. Ich nehme an, Versöhnung wäre eher möglich,

wenn nicht die Abstraktion moralischer Urteile die Ebene der
Auseinandersetzung wäre, sondern die der subjektiv wertend beschriebenen

Konsequenzen und Bedingungen einer Tat, wenn ihre
Geschichte erzählt würde. In einer solchen Geschichte eines Scheiterns65

kämen alle Gefühle, nicht nur die moralisch gerechtfertigten, zur Sprache.

Eine solche Auseinandersetzung um die Tat und ihre Geschichte
setzt eine gewisse Distanz aus der affektiven Verstrickung voraus. Viele
Versöhnungsprozesse scheitern, weil die verletzte Person auf die Bitte
um Vergebung als Bedingung ihrer Versöhnungsbereitschaft wartet
bzw. auf ihr besteht und der Konfliktpartner entweder aus guten Gründen

oder aus eigener Unfreiheit nicht dazu bereit ist.

65 Zum Begriff des Scheiterns in der ethischen Diskussion vgl. Concilium, Internationale

Zeitschrift für Theologie 26 (1990) Heft 5: Umgang mit Scheitern, Hg.: Norbert
Greinacher, Norbert Mette; insbesondere: Dietmar Mieth, Vom Ethos des Scheiterns und
des Wiederbeginns. Eine vergessene theol.-eth. Perspektive, S. 385-393.



Versöhnung 41

Auf der psychologischen Ebene ist immer vorauszusetzen und auch
leicht einsichtig zu machen, daß die Konsequenzen jeder Tat in ihrem
konkreten Ausmaß von der Disposition des Opfers mit abhängen (das

Ausmaß, mit der z. B. eine Kränkung empfunden wird, hängt immer
auch von zuvor erfahrenen Kränkungen ab). Faktisch, nicht logisch,
geht es in Versöhnungsprozessen zunächst um die Fragen: Wie kann das

Opfer aus seiner Fixierung in Ärger, Haß und Gekränktheit auch ohne
Reue des Täters befreit werden, und wie kann der Täter auch ohne

Vergebung aus Formen der Selbstbehauptung befreit werden?
Ich denke, es geht zunächst um zwei getrennte Geschichten: Die

Annahme des beschädigten Lebens, des durch tatsächliche oder
vermeintliche Schuld geschädigten Lebens, um eine «Versöhnung mit dem
Schicksal» seitens des Opfers einerseits und um eine «Versöhnung mit
sich» seitens des Täters, d. h. um die Rückgewinnung der Selbstachtung
des Täters. Ohne Trauerprozesse, die jeweils die Bedingungen eigenen
Handelns und Leidens bedenken und durchleben, ist keine emotionale

Veränderung denkbar. Erst dann wäre eine rationale Auseinandersetzung

möglich. Ich vermute, daß die Verstrickung der Konfligierenden
nicht unmittelbar in einer gegenseitigen Relation zu lösen ist, die

jeweilige Geschichte sich so wandeln muß, daß sie in einem neuen
Licht gesehen und neu angeeignet werden kann. Solche Wandlung mag
manchen in konstruktiven Selbstreflexionsprozessen möglich sein.

Doch gerade der, der sich als Opfer und gekränkt fühlt, erfährt seine

Identität als beschädigt durch andere und ist deshalb auf alternative
reale Erfahrungen angewiesen, die es ihm ermöglichen, sich aus seiner

Fixierung auf die Kränkung zu befreien. In Frage steht dann wohl, ob

allein der Täter die Versehrte Identität wieder herstellen kann. Wird
dies verneint, ist auch zu erwägen, welche Rolle therapeutisch vermittelte

Erfahrung bei einer «Versöhnung mit dem Schicksal» spielen
kann. Sicher ist sie ernster zu nehmen, als dies im philosophischen
Diskurs geschieht.66

3.1. Die Trauer des Täters

Die Frage nach Versöhnung seitens des «Täters» setzt seine Distanzierung

von einer eigenen Handlung voraus, die letztlich auf die Aussage

66 Als Beispiel der eher wegwerfenden Rede solch therapeutischen Möglichkeiten
gegenüber vgl. z. B. Murphy, Forgiveness and Resentment (1988), S. 23 (Anm. 23).



42 Versöhnung

rückführbar ist: «X zu tun war falsch.» Das kann nun heißen: «Ich hätte
X nicht tun sollen», kann aber auch heißen: «In der damaligen Situation
habe ich X getan, aus Gründen, die mir damals richtig schienen, heute
sehe ich, daß diese Tat falsch war.» Es kann durchaus sein, daß er auch
heute keine Möglichkeit sieht, wie er damals X hätte unterlassen
können.

Eine solche Form der Selbstdistanzierung von der Tat setzt in der

Regel neue Informationen über die Tat («Das habe ich nicht gewollt»)
oder neue Einsichten über sich selbst («So will ich nicht länger sein»)
voraus. In Fällen, in denen intentional, wissentlich und willentlich ein
Übel zugefügt wurde, bedeutet Distanzierung von der Tat Selbstdistanzierung,

Distanzierung von dem, der man zum Zeitpunkt der Tat war.
Die urteilende Trennung zwischen Täter und Tat durch andere macht

nur Sinn in den Fällen, in denen der Täter nicht wußte, was er tat
(mangels Einsicht in die Situation, mangels Einsicht in seine eigene
Motivstruktur o. ä., in Fällen also, in denen man gerade nicht von
Schuld spricht). Wo er wollte, was er tat, ist die Tat vom Täter, wie er
zum Zeitpunkt der Tat war, nicht zu trennen, muß dem Täter aber die

Möglichkeit offen gehalten werden, ein anderer zu werden, d. h. einer,
der anders handelt. Dies erfährt er glaubwürdig nur, wo er tatsächlich
anders handelt als früher, andere ihn auch so erfahren und ihn so
annehmen und ihm das auch versichern können. Sofern er darunter
leidet, ein solcher zu sein, der X tun konnte und getan hat, ist Bedingung

der Versöhnung mit sich fraglos die Gewißheit, daß er nicht einer
ist, der X immer wieder tut bzw. tun muß. Darin liegt eine Bedingung
eines Einverständnisses mit sich selbst, das als Versöhnung mit sich
bezeichnet werden kann. In diesem Einverständnis allerdings ist noch
das Wissen um sein vergangenes Tun von X, das er seiner Meinung nach
nicht hätte tun sollen, mit enthalten. Insofern ist dieses Einverständnis
mit sich nur mit einem Anteil von Trauer über das eigene Tun möglich.
Als Möglichkeit gehört das Tun von X weiterhin zu ihm, und nur eine

Akzeptation, die das nicht ausschließt, kann zu Versöhnung mit sich
führen. Die Trennung von Tat und Täter leistet genau dies nicht.

Selbstakzeptation kann wohl nie die Form einer vorbehaltlosen
Bejahung sein, sondern schließt die Traurigkeit über eigenes Fehlen mit
ein. Von Resignation ist diese Selbstakzeptation insofern verschieden,
als sie einen Trauerprozeß beschließt, in dem eine Veränderung des

Täters stattgefunden hat, die aber seine Vergangenheit natürlich nicht
aufheben kann. In diesem Trauerprozeß, der gewöhnlich als Reue



Versöhnung 43

bezeichnet wird, liegt die Bedingung der Versöhnung mit sich. Sie

kommt tatsächlich erst an ihr Ziel, wenn der Täter auch von anderen als

der anerkannt wird, der er geworden sein will. Ich denke, der
Anerkennende muß nicht derjenige sein, der unter den Folgen seiner Handlung

litt oder gar noch leidet. Es muß dem Täter auch möglich sein, sich
als Gewandelter anzunehmen, wenn er von dem, der die Konsequenzen
seiner Tat leidvoll erfährt, nicht als Gewandelter anerkannt wird, weil
dieser ihn nicht so erfahren kann. Jede andere Rede von Versöhnung
nagelt den Täter auf sein Tun fest und räumt dem Opfer eine fixierende
Macht über den Täter ein. Nichts anderes tut die Behauptung, nur durch
die Vergebung des Opfers, das allein die Macht hat zu vergeben und
damit die Konsequenzen der Tat zu wandeln, könne Versöhnung
stattfinden. Die Anerkennung als Gewandelter, die andere als der Geschädigte

dem Täter zubilligen können, ist keine Vergebung, diese kann
tatsächlich nur das Opfer aussprechen. Doch die Anerkennung durch
Dritte anerkennt den Menschen in seinen Möglichkeiten zum Guten
wie zum Bösen und ist so eine Anerkennung, die zumindest
Einverständnis, Versöhnung mit sich bewirken kann, und achtet durchaus die
Würde aller Beteiligten, auch die des Opfers, dessen Leiden nicht
ignoriert ist. Wer seiner so gewiß geworden ist, kann sich freier der

Auseinandersetzung mit seiner Tat und ihren Konsequenzen stellen, der

Auseinandersetzung mit dem Geschädigten. Die Versöhnung mit sich
findet vermutlich erst ihren Abschluß in der Versöhnung mit diesem,
doch wird sie dann nicht als Unterwerfungsprozeß verzerrt sein.

3.2. Versöhnung mit dem Schicksal seitens des Opfers

Der Schmerz über die Handlung eines Menschen, die schädigte, kränkte
oder verletzte, ist zugleich der Schmerz über den Verlust einer positiven
Beziehung wie der Schmerz über den Verlust einer bisher möglichen
Form der Existenz. In beiden Fällen kann nur die Übernahme der
Realität dem Opfer einen Neuanfang ermöglichen.

Schnell ist aus dem Munde derer, die für Vergebung als die Bedingung

des Neuanfangs plädieren, der Verdacht bei der Hand, die
Übernahme einer verletzten Existenz sei eine resignative Handlung, die aus

einem reduktiven Ansatz folge. Jedoch wird in Fällen, in denen keine

Beziehung zwischen Opfer und Täter bestand — z. B. bei einem
mutwillig oder fahrlässig herbeigeführtem Verkehrsunfall -, keiner eine
solche Lebenshaltung für reduktiv erklären, sondern voll Achtung den



44 Versöhnung

bewundern, der seine unfallbedingte Behinderung zum Ausgangspunkt
eines neuen Lebensentwurfs macht. Nur durch ein hohes Maß an
innerer Auseinandersetzung ist ein solches Leben wirklich ohne Groll
zu übernehmen. Ohne Trauer ist es wohl nicht denkbar, solche Trauer

ermöglicht oft erst, die Realität zu übernehmen.67 Warum soll nicht
genau dies auch dann Sache des Opfers sein, wenn es nicht unglücklicherweise

in seinen äußeren Lebenschancen eingeschränkt ist, sondern
sich infolge verletzender oder kränkender Handlungen anderer in
seinen Entwicklungsmöglichkeiten beeinträchtigt sieht. Ich denke, es geht
zunächst immer darum, die eigenen Möglichkeiten auszuloten, eine

Versöhnung mit dem Schicksal anzustreben — zunächst ungeachtet der

Möglichkeiten einer Versöhnung mit dem anderen.
Dies gilt auch in Kontexten, in denen eine Beziehung bestand, in

deren Rahmen Schuld erfahren wurde, z. B. bei Heranwachsenden, die

erfahren, daß ihre Eltern ihre Chancen zur Entwicklung erheblich
eingeschränkt haben.68 Einem solchen Jugendlichen oder Erwachsenen

bleibt tatsächlich nichts anderes, will er überhaupt ein eigenes
Leben führen, als diese seine Geschichte als Ausgangspunkt zu
übernehmen und dann eine Wandlung im Rahmen dessen, was noch möglich

ist, anzustreben. Nicht die gewandelte Beziehung zu den Eltern ist

Bedingung seines eigenen Lebens, sondern die Übernahme des Versehrten

Lebens ermöglicht erst eine neue Beziehung zu den Eltern.
Wer vorschnell auf Reue und Vergebung beharrt, übersieht genau

diese Möglichkeiten und räumt dem jeweiligen Täter eine ungerechtfertigte

Macht über die eigene Identität, das eigene Leben ein. Auch

wenn die eigene Wirklichkeit durch die Tat eines anderen schmerzvoll
verändert wurde, ist nicht allein dessen verändertes Verhalten Bedingung,

die Realität annehmen zu können. Auch dritte können Neues in
dieser Realität bewirken, so daß sie als Ganze vom Opfer übernommen
werden kann. Gerade dann, wenn keine Versöhnung mit dem Täter zu
erhoffen ist, ist es notwendig, daß das Opfer fähig ist, die mangelnde
Anerkennung durch diesen zu kompensieren, indem es wahrnimmt, wo
ihm durch andere Personen relevante Formen der Anerkennung zuteil
werden.

67 Sigmund Freud, Trauer und Melancholie, in: Ders. Gesammelte Werke X, S. 429-
446.

68 Das Drama eines gescheiterten Versuchs, sich mit dem eigenen Kindheitsschicksal
zu versöhnen, dokumentiert die autobiographische Aufzeichnung von Fritz Zorn, Mars,
5. Aufl. Frankfurt 1981.



Versöhnung 45

Es ist richtig, daß diese beiden Formen intrapersonaler Versöhnung,
Versöhnung mit sich und Versöhnung mit dem Schicksal, nicht die
moralische Identität des jeweils anderen vorrangig berücksichtigen,
sondern an Selbstharmonie interessiert sind und insofern reduktiv
erscheinen können. Dennoch kann dieser Ansatz relevant auch für
interpersonale Versöhnungsprozesse sein, indem er die verstrickten
Affekte unversöhnter Beziehungen zu klären oder zu entschärfen
hilft.

Die Rede von Versöhnung durch Schuldeingeständnis und Reue

geht davon aus, daß der gewandelte Täter das Opfer um Vergebung
bittet. Ich denke, in diesem Moment erweist sich, wie notwendig der

Selbstreflexionsprozeß des Opfers war. Nur so kann es eigene Anteile an
der Geschichte erkennen und von der möglichen Schuld des Konfliktpartners

trennen, so kann seine Vergebung sehr viel leichter frei sein

von allen triumphalen oder sadistischen Zügen, die die Abhängigkeit
des reuigen Täters von der Vergebungsbereitschaft genösse und so
Grund zu neuem resentment legte. Insofern scheint mir zwingend zu
sein, daß die Übernahme der Realität69 seitens des Opfers einerseits, die
Übernahme der vergangenen Tat als der eigenen und der Versuch einer
Wandlung seitens des Täters andererseits die Bedingungen der Versöhnung

sind. Versöhnung zwischen Menschen ist also nur im Zusammenhang

einer Versöhnung mit dem Schicksal und einer Versöhnung mit
sich selbst möglich. An die Stelle der Vergebung tritt die Haltung: Ich
habe dir nichts zu vergeben, denn ich bin jetzt auf den bezogen, der du
jetzt bist. Darin weiß ich um deine Vergangenheit. Das Moment der

Anklage wandelt sich in eine spezifische Form der Akzeptation, nämlich

in eine, die die Trauer um das, was war, mit enthält, nicht im Modus
des Vorwurfs. Seitens des Opfers hieße das, daß es nicht mehr übelnähme,

seitens des Täters, daß es keine Schuldgefühle mehr gäbe, bzw. die

Beziehung nicht von Übelnehmen und Schuldgefühl bestimmt ist und
in diesem Sinne neue «Unbefangenheit» sich eingestellt hat, die
Ausgangspunkt für eine fortgesetzte Geschichte sein kann. Versöhnung
meint dann eine Einigung, die sowohl Abschluß eines Konfliktes wie
Ausgangspunkt einer nicht vom Konflikt bestimmten Beziehung ist.
Darin ist eine versöhnte Beziehung eben keine neue Beziehung, sondern
ist verbunden mit einer alten, die sowohl glückliche wie schmerzvolle

69 Dies ist - wie oben gesagt - oft nur möglich, weil durch die Handlungen anderer
die schmerzvolle Realität sich partiell gewandelt hat.



46 Versöhnung

Erinnerungen birgt. Versöhnung kann also gar kein Begriff sein, der
einen spannungslosen Zustand bezeichnet, Kompromiß und Trauer
müssen als Bestandteile einer versöhnten Situation mitgedacht werden.

4. Wo Versöhnung unmöglich ist

Die Überlegung, wieweit intrapersonale Akte, Selbstreflexionsprozesse
zu Versöhnlichkeit führen können, mag zynisch wirken eingedenk
mancher Konstellationen, in denen Schuld unbestreitbar vorlag und die
Identität oder den Lebensentwurf eines anderen nicht nur störte,
sondern zerstörte. Solchen Fällen gegenüber erscheint auch alle Reflexion
über eine mögliche nicht einklagbare Pflicht zum Verzicht auf das

Übelnehmen infolge Reue und Bitte um Vergebung ebenso zynisch.
Georg Simmel hat diese Fälle im Auge, wenn er eine mögliche

Unversöhnlichkeit begründet: «Die Unversöhnlichkeit bedeutet, daß

die Seele durch den Kampf eine Modifikation ihres Seins erlitten hat, die
nicht mehr rückgängig zu machen ist, die insofern nicht einer vernarbbaren

Wunde, sondern einem verlorenen Gliede vergleichbar ist. Dies
ist die tragischste Unversöhnlichkeit; weder ein Groll noch ein Vorbehalt

oder geheimer Trotz braucht in der Seele zurückzubleiben (...); es ist

nur durch den durchgekämpften Konflikt etwas in ihr getötet worden,
das nicht wieder zu beleben ist, auch nicht durch die eigene
leidenschaftliche Bemühung darum; hier liegt ein Punkt, an dem die
Ohnmacht des Willens grell hervortritt.»70 Simmel verdeutlicht, daß

eine Person durch den Konflikt und/oder seinen Verlauf so verletzt und
verändert werden kann, daß Schuldeingeständnis und Bitte um Vergebung

keine Bedeutung mehr für diese verletzte Person haben können.

Als eine Begründung für Unversöhnlichkeit kann man auch Jean

Amerys «Jenseits von Schuld und Sühne»71 lesen. Er reflektiert hier
u. a. seine Erfahrung der Folter unter den Nationalsozialisten. Die
Feststellung, die Folter verletze seine Menschenwürde (40), ist ihm leer:
Was er weiß, erinnert und jede Minute seines Lebens erfährt, ist, daß er

70 Simmel, Soziologie, S. 335 (Anm. 2).
71 Jean Amery, Jenseits von Schuld und Sühne, Bewältigungsversuche eines

Überwältigten, Hamburg 1970.



Versöhnung 47

im Moment des ersten Schlages sein «Weltvertrauen» verlor (40)72, eine
bis dahin nie reflektierte Haltung, die — ähnlich wie die Unterstellung
des Kausalitätsgesetzes - davon ausging, daß der andere «meinen
physischen und damit auch metaphysischen Bestand» (40) respektiert.
«Daß der Mitmensch als Gegenmensch erfahren wurde, bleibt als

gestauter Schrecken im Gefolterten liegen: Darüber blickt keiner hinaus

in eine Welt, in der das Prinzip Hoffnung herrscht. Der gemartert
wurde, ist waffenlos der Angst ausgeliefert, sie ist es, die fürderhin über
ihm das Zepter schwingt. Sie — und dann auch das, was man die
Ressentiments nennt.» (54)

Jean Amery plädiert nicht aus abstrakten moralischen Erwägungen
für das Recht auf seine Ressentiments. Er schildert das Leiden an den

eigenen Ressentiments und die Unmöglichkeit, ihnen zu entkommen.
Nur wenn die Tat ungeschehen gemacht werden könnte, wäre sein

Opfer wieder frei. «Da dies unmöglich ist, nagelt es (das Ressentiment
E. S.) jeden von uns fest ans Kreuz seiner zerstörten Vergangenheit.
Absurd fordert es, das Irrversible solle umgekehrt, das Ereignis uner-
eignet gemacht werden. Das Ressentiment blockiert den Ausgang in die

eigentlich menschliche Dimension, die Zukunft.» (84) Und angesichts
dieses Leidens des Opfers wehrt sich Amery gegen jede sich moralisch
gerierende Aufforderung, doch um der Zukunft willen die Vergangenheit

ruhen zu lassen, er fordert «die Festnagelung des Täters auf seine

Untat» (88) und die «Austragung des ungelösten Konfliktes im
Wirkungsfeld geschichtlicher Praxis» (84) — nicht nur in der Interpretation.
Er erhofft keine Versöhnung, er fordert moralische Eindeutigkeit, die
sich auswirkt. Jede psychologische Betrachtungsweise, die das Ressentiment

«nur als einen störenden Konflikt denken kann» (83), ist angesichts

der verursachenden Erfahrungen in seinen Augen zurückzuweisen

(83).
Amerys Zweifel an jeder Möglichkeit einer Versöhnung zwischen

Deutschen und Opfern des Nationalsozialismus verwendet den Begriff
Versöhnung politisch, anders also, als Jacobi ihn eingrenzen wollte.73
Dennoch scheint mir zwingend in einem Nachdenken über Versöh-

72 Honneth, Kampf um Anerkennung (Anm. 51), pointiert in seiner Interpretation
der drei Stufen der Anerkennung, daß die Erfahrung körperlicher Mißhandlung den
Verlust des Selbstvertrauens bedingt (148 ff.), was jede stabile Identitätsbildung gefährdet
(212 ff.).

73 Auch hier geht es aber um die Zerstörung eines ehemals guten Verhältnisses
(zwischen Deutschen bzw. Österreichern und Juden).



48 Versöhnung

nung, Amerys Verteidigung seiner Ressentiments in der Frage nach

möglicher Versöhnung anzuhören: Es die Stimme eines Menschen, der

fraglos Opfer war, angesichts dessen Leidens es zynisch wäre, ihn
aufzufordern, über eigene Anteile an diesem Leiden nachzudenken.

Es gibt eindeutige Schuldzusammenhänge und zerstörende
Konfliktauswirkungen, angesichts derer es unmoralisch wäre, die moralische

Perspektive aufzugeben - es sind jene, angesichts derer auch keine

Hoffnung auf Versöhnung besteht, bzw. die Rede von Versöhnung
Hohn, nicht Hoffnung bedeutet.


	Versöhnung : Prolegomena einer künftigen Soteriologie

