
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 3

Artikel: Von der Autonomie zur Authentizität der Freiheit : die "Studien zur
theologischen Ethik" als Kaleidoskop gegenwärtiger Fundamentalmoral

Autor: Römelt, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761175

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761175
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Josef Römelt

Von der Autonomie
zur Authentizität der Freiheit

Die «Studien zur theologischen Ethik» als Kaleidoskop
gegenwärtiger Fundamentalmoral

Franz Böckles Bild vom Umbau am Gebäude der Moraltheologie1 ist
sprichwörtlich geworden. Aber mittlerweile scheint ein Zusatz notwendig, der — wie
bei Altbauten, die nach begonnenen Renovierungsarbeiten immer neue Mängel
zutage treten lassen - auf die Verlängerung der Arbeiten an der theologischen
Ethik innerhalb der katholischen Theologie auf unabsehbare Zeit hinzudeuten
scheint: Trotz mittlerweile unternommener Versuche, die Kosten des Umbaus
in Grenzen zu halten, in «enzyklischer» Eindringlichkeit das Ziel der
Veränderungen klar zu umreißen und mit Auflagen dem kreativen Geist der vielen
Architekten der neuen Moraltheologie ein deutliches Limit zu setzen, bleiben

tiefgreifende Unzufriedenheiten - Schwierigkeiten mit dem bereits Bearbeiteten,

manche Unsicherheit über die Anordnung und das verwendete Material,
vor allem eine Uneinigkeit über die Statik des gesamten Gebäudes bis hinein in
die innerste Bausubstanz.

Die Reihe der «Studien zur theologischen Ethik», herausgegeben vom
Moraltheologischen Institut der Universität Freiburg Schweiz unter der Leitung
von Adrian Holderegger, bietet einen spannenden Uberblick über das rege
Treiben auf der moraltheologischen Baustelle. In der Sammlung von Bänden,
die die Richtung theologisch-ethischer Forschungsarbeit - zum Teil an Hand

von Dissertationen, zum Teil in Form von Werken und (in letzter Zeit verstärkt)
Aufsatzsammlungen renommierter Moraltheologen der katholischen Fakultäten

- konzentriert dokumentiert, findet sich ein recht getreuer Spiegel der

pluralen Anstrengungen, die die ethische Reflexion katholischer Theologie im
deutschsprachigen Raum vor allem in bezug auf die Fundamentalmoral
unternimmt.

1 Böckle, Franz, Fundamentalmoral. München 1977, 11.



Von der Autonomie zur Authentizität der Freiheit 561

Seit der Etablierung der «autonomen Moral im christlichen Kontext» hat
die Moraltheologie versucht, den neuzeitlichen Subjekt- und Freiheitsbegriff
nicht nur äußerlich, sondern geradezu als inneren Pfeiler und als tragende Wand
in ihr Denken aufzunehmen. Die Polarität zwischen Glaube und neuzeitlicher
Vernunft wird im Sinne einer symmetrischen Anordnung zu lösen versucht, die
die Bögen ethischer Argumentation zwischen säkular-rationaler und glaubender
Hermeneutik hin- und herschwingen läßt. «Säkulare Rationalität» umschließt
dabei sowohl die Öffnung für sachlich orientierte empirische Fundierung
ethischer Reflexion in den weltanschaulich zunächst neutralen Natur- und
Humanwissenschaften, aber auch den weitergehenden Versuch, das neuzeitliche

Denkmodell der inneren Selbstverpflichtung menschlicher Subjektivität im
weiten Sinne transzendentaler und transzendentalpragmatischer sowie phäno-
menologisch-existentialer Architektur aufzunehmen. Die daran anschließenden

fortschreitenden Systematisierungen der modernen Rationalität oszillieren
zwischen den empirisch-objektivierten Einsichten und den diesen gegenüber
stehenden Theorien des transzendental selbstreflexen Subjekts mit ihren
vielfältigen und widersprüchlichen Hermeneutiken empirisch-anthropologischer,

positivistisch-radikaler, sensualistisch-utilitaristischer, existentialistisch-
subjektorientierter Ethik.2

Wie zur Vergewisserung wenden Klaus Demmer und Wolfgang Göbel noch
einmal ihren Blick auf die in dieser Integration gewachsene polare Statik
moderner Moraltheologie zurück.

Demmer3 bringt die Frage nach dem Gottesverständnis in der Moraltheologie

im Horizont seiner hermeneutischen Neuinterpretation des Naturrechtsdenkens,

die in Aufnahme neuzeitlich transzendentaler Vernunftdeutung die

schöpferische Einbildungskraft der Vernunft in den Vordergrund rückt. Wie ist
die Wirklichkeit Gottes zu verstehen, wenn Gott nicht mehr primär als Grund
objektiver ontologischer Ordnungen gedacht wird (im Sinne der traditionellen

Naturrechtsinterpretation in differenzierter Zuordnung von menschlicher
Vernunft und seinshafter Wirklichkeitsstruktur verstanden), sondern als «Gott in
der Innerlichkeit des Menschen»? Was bedeutet es für die Rede vom «Willen

2 Den klassischen Versuch eines Gesprächs zwischen empirischer und philosophischer

Perspektive unternimmt Zelinka, Udo, Normativität der Natur - Natur der
Normativität. Eine interdisziplinäre Studie zur Frage der Genese und Funktion von Normen.
Freiburg i. Ue. 1994 (Studien zur theologischen Ethik 57), in einer neuen Auseinandersetzung

mit der Verhaltensforschung und Soziologie. Er untersucht die Ethologie in ihrer
Weiterentwicklung zur Soziobiologie, um ihre empirischen Ergebnisse als Basis für
sozialphilosophische Analysen der Bedeutung sittlicher Normen zu gewinnen, die er mit
philosophisch-theologischen Überlegungen sprachanalytischer Provenienz konfrontiert.

3 Demmer, Klaus, Gottes Anspruch denken. Die Gottesfrage in der Moraltheologie.
Freiburg i. Ue. 1993 (Studien zur theologischen Ethik 50).



562 Von der Autonomie zur Authentizität der Freiheit

Gottes», wenn «Gott» nur «im analogen Sinn» «Gegenstand» ist, «Welterkenntnis

und Gotteserkenntnis... nicht nebeneinander» stehen, sondern «in der vor-
reflexen Innerlichkeit des Menschen miteinander vermittelt» sind? (56) Wie
läßt sich die Gefahr einer Konkurrenz zwischen der Autonomie des Menschen
in seiner sittlichen Würde und der Autorität Gottes vermeiden?

Demmers Antwort bewegt sich in der Spannung zwischen der Interpretation

Gottes als ermöglichenden Horizont für menschlich schöpferische Deutung

der Wirklichkeit, als letzten umfassenden Grund ethischer Sinnentwürfe,
die tatsächlich der menschlichen Rationalität und freien Setzungskompetenz

entstammen, und gleichzeitiger Betonung der Garantie einer echten Transzendenz

rein positivistischer Begründung von ethischer Einsicht aufgrund der
Gottverwiesenheit menschlicher Sinneinsicht. Indem Demmer einen herme-
neutischen Vernunftbegriff in aktiver Deutungskraft des Menschen und die

empirischen Einsichten transzendierender personaler Valenz entwirft, vermag
er sowohl das neuzeitliche Autonomiebewußtsein positiv aufzunehmen als auch

gerade den Gottesbezug als Ermöglichung dieser Autonomie aufzuzeigen. Der
Gottesbezug wahrt gegenüber einer wissenschaftstheoretischen Einebnung der
Vernunft zu bloßer empirischer Rationalität die personale Deutungskraft
menschlicher ethischer Sinneinsicht. Die Interpretation der moralischen
Erkenntnis als aktive Sinninterpretation bewahrt aber auch die Überbetonung des

Gottesbezugs vor einem reinen Autoritätsverhältnis ohne kreative Potenz des

Menschen.
In ähnlichem systematischen Anliegen versucht Göbel4 in einer Analyse

der zentralen reformatorischen Schriften Martin Luthers zu zeigen, daß in der

Grundlegung der Geltung der praktischen Subjektivität erst der theologische
Horizont das abschließende Fundament einer geltungslogischen Begründung
darstelle. Dem Inhalt des Lutherschen Gottesbildes entspricht eine Sicht des

Menschen, der das aktive Ziel im Wort vermittelter Liebe ist.

Über solche bloße Versicherung in bezug auf die polare Systematik gegenwärtiger

Moraltheologie zwischen sittlicher Autonomie des Menschen und
christlichem Glaubenskontext hinaus gibt es aber innerhalb der heutigen Diskussion
schon wieder Problemanzeigen, die auf weitergehende Überlegungen drängen.
Im Gegenüber zur Analyse des Klassikers der theologischen Integration
neuzeitlicher Rationalität, der «autonomen Moral im christlichen Kontext» von
Alfons Auer, wird eine heute veränderte Situation diagnostiziert, die auch eine

Neuberechnung der Statik zu verlangen scheint, die zwischen säkularer und

theologischer Vernunft in der Moraltheologie errichtet wurde. Die Aufnahme

4 Göbel,Wolfgang, Der Wille zu Gott und das Handeln in der Welt. M. Luther —

Johannes v. Kreuz - I. Kant. Freiburg i. Ue. 1993 (Studien zur theologischen Ethik
51).



Von der Autonomie zur Authentizität der Freiheit 563

des Freiheitsgedankens als tragende Säule scheint in ihrer bloß an einer abstrakten

säkularen Vernunft orientierten Formalheit nicht genügend differenziert.
Eine starke diskursethische Rezeption geht über die lange moraltheologische
Autonomiediskussion hinweg in eine konsenstheoretische Öffnung der
ethischen Reflexion innerhalb der Kirche, die darin den komplexen Problemen
moderner pluralisierter, segmentierter Gesellschaft, ihrer strukturellen Spannung

zwischen Individualethik, interpersonaler Ethik und Sozialethik gerecht
zu werden versucht.

Hermann Ringeling vermag zwar nach wie vor gewichtige Gründe für das

Ethos der Liberalität - um diesen Begriff bewegt sich seine integrative
Auseinandersetzung mit der modernen Rationalität5 - zu nennen. Er plädiert
gerade angesichts der Umbrüche der Gegenwart für durchgehaltene Liberalität
gegenüber einem falsch verstandenen individualistischen Liberalismus, der in
hilflosem Egozentrismus6 eines platten Selbstnutzenkalküls endet.7 Und er
kann diese Position anhand der Drogenproblematik und AIDS-Frage am Ende
seiner Trilogie8, die seinen Denkweg zur «Neuen Moral» bis in ihre aktuellen,
postmodernen Schwierigkeiten hinein nachzeichnet, sehr eindrucksvoll
belegen.9

Aber Hans Hirschi10 weist in der geschichtlich-genetischen Analyse des

Werkes von Auer nach, wie in dessen Systematik verschiedene theologische und
philosophische Theoreme («Theologie der weltlichen Wirklichkeiten»,
Säkularisierungsthese, Versuch der Integration humanwissenschaftlicher Einsichtsstände,

kirchenpolitische Krise des Lehramts nach «Humanae vitae», philosophische

Differenzierung thomanischen Naturrechtsdenkens) eine vielgestaltige
Hermeneutik erzeugen, die sich dem neuzeitlichen Lebensgefühl und moderner
«liberaler» Kultur zu stellen versucht, daß jedoch eine solche Systematik der

5 Die ihm zum 65. Geburtstag gewidmete Festschrift trägt deshalb auch den Titel
«Das Ethos der Liberalität». Germann, H.U./Kaiser, H./Leibundgut, H./Sc.här,
H.R. (Hg.): Das Ethos der Liberalität. Festschrift für Hermann Ringeling zum 65.

Geburtstag. Freiburg i. Ue. 1994 (Studien zur theologischen Ethik 54).
6 Ringeling, Hermann, Freiheit und Liebe. Beiträge zur Fundamental- und Lebensethik

III (Studien zur theologischen Ethik 58). Freiburg i. Ue. 1994, 20.
7 Vgl. Subjektivität und Individualität. Hermann Ringeling im Gespräch mit den

Herausgebern, in: Germann, Hans Ulrich u. a., Das Ethos der Liberalität, 9—25, hier: 24

(s. Anm. 5).
8 Drei Aufsatzsammlungen: Ringeling, Hermann, Leben im Anspruch der Schöpfung.

Beiträge zur Fundamental- und Lebensethik. Freiburg i. Ue. 1988 (Studien zur
theologischen Ethik 24); Ders., Christliche Ethik im Dialog. Beiträge zur Fundamental-
und Lebensethik II. Freiburg i. Ue. 1991 (Studien zur theologischen Ethik 32); Ders.,
Freiheit und Liebe (s. Anm. 6).

9 Ringeling, Hermann, Freiheit und Liebe, 163-196 (s. Anm. 6).
10 Hirschi, Hans, Moralbegründung und christlicher Sinnhorizont. Eine

Auseinandersetzung mit Alfons Auers moraltheologischem Konzept. Freiburg i. Ue. 1992
theologischen Ethik 45).



564 Von der Autonomie zur Authentizität der Freiheit

gegenwärtigen Problematik rationaler ethischer Argumentation noch nicht
gerecht wird. Die Säkularisierungsthese erscheint angesichts der komplexen
Prozesse, die zur Ausbildung der modernen Gesellschaft in Arbeitsteilung,
Demokratisierung, sozialer Segmentierung usw. geführt haben, viel zu allgemein

(137). Nach Hirschi geht es in der modernen Entwicklung, wenn man
nach einer dialogfähigen Ethik mit der modernen Welt fragt, nicht nur um
Säkularisierung, sondern um die «Auflösung des traditionell-konventionellen
Ethos überhaupt» (ebd.). Die Herausforderung der heutigen Situation ist nicht
etwa nur eine nicht mehr religiös integierte Vernunft, die am Fundament einer
universalen säkularen Ethik stünde und als Dialogpartner der Theologie
anzuvisieren wäre. Vielmehr ist die rationale Überschaubarkeit der pluralistischen
Gesellschaft selbst zur Frage geworden (140), was innerhalb der Ethik bedeutet:
Es muß mit der Möglichkeit gerechnet werden, daß mehrere Moralen mit
vernünftigen Gründen nebeneinander bestehen.

Hirschi würdigt den diskursethischen Ansatz (vor allem K.-O. Apel, J.

Habermas) in Hinsicht auf Letztbegründung und konkrete Normfindung als die

konsequente ethisch-autonome Rationalität, die angesichts dieses Pluralismus

von der «metaphysischen» Voraussetzung der Rationalisierbarkeit der Wirklichkeit

auf dem Fundament einer außer- oder innersubjektiven Ordnung endgültig
abgeht und ethische Rationalität auf den Prozeß der Kommunikation zwischen
den unwiderruflich pluralen Teilen beschränkt.

Ähnlich sucht Christian Kissling11 die Vorteile diskursethischer Rationalität

als Mittel gegenwärtiger Strukturierung ethischer Konflikte darzustellen:
den Wechsel von der Adäquationstheorie bzw. Kongruenztheorie zur Konsenstheorie,

die Deutung ethischer Wahrheit in einem pluralistischen und empirisch
komplexen Lebenszusammenhang als Prozeßwahrheit, die mit Hilfe streng
formaler Kriterien in einem gemeinsamen Dialog gesucht wird, die vorsichtige
Rücknahme der ethischen Fragestellung von der ethischen Gutheit auf die
ethische Richtigkeit, die keine metaphysischen Voraussetzungen und ewigen
Gesetze mehr zum Gegenstand hat, sondern je konsenskonstituierte Wertung im
Kontext der Bedürfnisse der Dialoggemeinschaft ermöglicht. Kissling greift die
Vorwürfe einer formalistischen Reduktion der Ethik und prozeduralen Unab-
schließbarkeit auf, wie sie gegen die Diskursethik vorgebracht werden (374-
421). Er deutet die Erweiterungen zur Verantwortungsethik bei Apel und zur
Integration von «Anwendungsdiskursen» bei Habermas an, die der drohenden

deontologischen Abstraktheit und formalen Leerheit des diskursethischen

Konzeptes entgegenwirken sollen. An diesen Problemkreisen artikuliert Kissling
aber zugleich die Notwendigkeit, die Diskursethik als Basistheorie und fun-

11 KISSLING, Christian, Geraeinwohl und Gerechtigkeit. Ein Vergleich von traditioneller

Naturrechtsethik und kritischer Gesellschaftstheorie. Freiburg i. Ue. 1993 (Studien
zur theologischen Ethik 48).



Von der Autonomie zur Authentizität der Freiheit 565

damentale Rationalität ethischer Reflexion im gegenwärtigen komplexen
Lebenskontext auf eine kritische Gesellschaftstheorie zu erweitern, um sie für eine
Sozialethik im Sinne der theologischen Tradition fruchtbar machen zu können.

Ausgehend vom Faktum der Kolonisierung der Lebenswelten, vom Faktum
also, daß innerhalb der modernen Gesellschaft konkret die symbolischen und
normativen Rationalitäten der ästhetischen und moralischen Lebenswelt durch
die strategische Rationalität der Technik und Ökonomie beherrscht und
zurückgedrängt werden, formuliert Habermas eine moderne Gesellschaftskritik.
«Krisenhaft ist der Prozeß der Technisierung bzw. Kolonisierung der Lebenswelt für
Habermas nicht etwa aus prinzipiellen normativen Gründen, sondern lediglich
deshalb, weil sich die symbolische Reproduktion der Lebenswelt nicht ohne
weiteres über systemische Mechanismen vollziehen kann.... Die unter Druck
geratene Lebenswelt vermag nicht mehr, kulturelle Sinngebung, soziale

Integration und personale Sozialisation zu gewährleisten; Sinnverlust, Anomie und
individualpsychologische Pathologien sind somit zu erwarten» (505). Kissling
stellt im Anschluß an diese Analyse die These auf, «daß der Primat der Lebenswelt-.»,

der die symbolischen und normativen Strukturen moderner Gesellschaft

lebendig hält, «in der kritisch-normativen Theorie moderner und spätkapitalistischer

Gesellschaften denselben Platz einnimmt, den in der traditionellen
naturrechtlichen Sozialethik das Gemeinwohl innehatte» (507). Nur durch diesen

Primat vermag die Sinnsicherung gegenüber den systemischen Imperialismen
einer strategisch-technischen Rationalität durchgehalten zu werden. Nur so

wird die Monopolisierung verhindert und werden der strukturellen Verantwortung

im technisch-wirtschaftlichen Gesellschaftsbereich die Sinnkräfte
zugrundegelegt, die eine nicht verengte differenzierte menschliche Ethik im
Kontext moderner Zivilisation bereitstellt.12

Wie wesentlich die strukturell offengehaltene Eigenständigkeit zwischen

symbolischen, normativen und strategischen Rationalitäten der Lebenswelten
für die ethische Bewältigung der komplexen Situation moderner Gesellschaft
heute ist, das zeigt sich an einem konkreten Lebensbereich geradezu paradigmatisch

(einem Bereich, der für die Grundlage menschlich freiheitlichen
Selbstvollzugs, für dessen Sicherung in demokratischer Verfassung und Kultur
entscheidend ist): am Bereich der Medien. Weil in der Welt der Medien die

Rationalitäten der Technik, Wirtschaft, Ästhetik und Ethik so unmittelbar
aufeinandertreffen, weil sie in der Faszination der Darstellung und der ins

Unbegrenzte geöffneten Kommunikation eine eigentümliche Zwischenwelt errichten,

ist hier die Aufrechterhaltung der Eigenständigkeit der Lebenswelten
besonders gefährdet, aber auch unersetzbar gefordert. Adrian Holderegger weist

12 Vgl. auch: Mieth, Dietmar (Hg.), Christliche Sozialethik im Anspruch der Zukunft.
Tübinger Beiträge zur Katholischen Soziallehre. Freiburg i. Ue. 1992 (Studien zur
theologischen Ethik 41).



566 Von der Autonomie zur Authentizität der Freiheit

in der Einleitung des von ihm herausgegebenen Bandes zur Ethik der
Medienkommunikation13 auf die hier beispielhaft thematisch werdende Spannung hin:
Was bedeutet es, daß «Erstellung und Vertrieb von Informationen zusehends

der technischen und kommerziellen <Vernunft> unterliegen»? «Jede demokratisch

verfaßte Gesellschaft muß gegen das Faktische die normative Idee der
Öffentlichkeit setzen, also die Idee, daß Meinungen im freien Zusammenspiel
entstehen und daß Kontrolle gesellschaftlicher und politischer Kräfte erforderlich

ist», damit «Individuen» «erst zur Gesellschaft werden können». Wie aber

läßt sich der Konflikt lösen, daß in der heute immer verwirrender und hektischer

werdenden Informationsflut «technische und marktwirtschaftliche
Regelungsmechanismen» «gegen Regeln verständigungsorientierten Handelns»
stehen? (13 f.) Welche Folgen hat es, wenn Kommunikation und Information
gerade aufgrund ihres Vermittlungstatus immer mehr in den Sog technischer
und wirtschaftlicher Logiken geraten, die Gestalt ihrer Vermittlung von diesen

Logiken entscheidend geprägt, ja deformiert wird? Die Lösung kann nur in der

«Ausbildung und Förderung einer ethisch wie ästhetisch kompetenten Sensibilität

bestehen» (103), die der Impression der andrängenden Mitteilungen und

Umwerbungen eine «Festigkeit des Charakters (Ethos)», eine «nach wie vor
nicht <wissenschaftlich> begründete Gewißheit und... auf die Mitte zielende

Entscheidung» (147) entgegensetzt. Nur dann wird «die normative Idee der
Öffentlichkeit», die Idee der «Unterwerfung der politischen Entscheide unter
das kritische, verwerfende und gutheißende Räsonnement der öffentlichen
Meinung», gegen ihre «Entkräftigung» im bloßen Dschungel der
Interessenkonkurrenzen «gesellschaftlicher Organisationen, Parteien, Interessensverbän-
de», die sich der Technik der Medien immer radikaler bedienen und überlassen,

zu bewahren sein. Nur auf dem Hintergrund der lebendig aufgegriffenen
symbolischen und normativen Gestaltungen menschlicher Kultur in ästhetischer
und ethischer Autonomie läßt sich demokratische Partizipation in unverzerrter
Kommunikation «auf der Basis einer Rationalisierung der sozialen und politischen

Machtausübung unter der wechselseitigen Kontrolle rivalisierender... auf
Öffentlichkeit festgelegter Organisationen» (12 f.) verwirklichen, deren Glieder
aus der Begegnung mit der Symbolik der Kunst und der Normativität der Ethik
genügend unterscheidende Kraft und Kompetenz entwickelt haben, um mit
Hilfe der Medien die technische, ökonomische und politische Wirklichkeit zu
ordnen.

Die Auseinandersetzung mit der Diskursethik kreist im Sinne der hier deutlich
werdenden konsenstheoretischen Öffnung der Moraltheologie um die
Rationalitätskrise der postmodernen Moderne. Die theologische Ethik akzeptiert dabei

13 Holderegger, Adrian, Ethik der Medienkommunikation. Grundlagen. Freiburg
i. Ue. 1992 (Studien zur theologischen Ethik 33).



Von der Autonomie zur Authentizität der Freiheit 567

die Schwäche der postmodernen Vernunft, übernimmt das Verdikt voreiliger
«metaphysischer Rationalisierung», maßt sich nicht etwa an, in voreiligem
Triumph die Krise zur Umkehrung der Autonomiedebatte zu benutzen, um jetzt
den Glauben als einzige integrierende Sinninstanz angesichts der Probleme der
pluralisierten und technisch differenzierten Kultur anzupreisen.14 Aber sie

sucht über die bloß kritiklose philosophische Rezeption hinaus15 spezifisch
theologische Anschlußstellen aufzudecken, die den Prozeß pluralistischer, dis-
kurs-gebundener Vernunft unter erweiterte Bedingungen stellen sollen. Die
Moraltheologie gewinnt darin aus ihrer Autonomiedebatte, die der Suche nach
einer vor der säkularen Wirklichkeit verantworteten Rationalität diente,
unversehens gegenüber der in ihrer eigenen pluralen Fragmentierung und komplexen
Differenzierung unsicher gewordenen Vernunft die Aufgabe einer Anwaltschaft.

Diese läßt sich nicht mit prallen Worten wie letzte Sinnkompetenz oder

sogar Interpretationsüberlegenheit beschreiben. Aber sie wird faßbar an den
Grenzen der kommunikativen advokatorischen Praxis.

Andreas Lob-Hüdepohl16 erkennt den hinter dem Protest befreiungstheologischer

Konzepte stehenden Anspruch als ein generelles rationales Anliegen,
das gerade nicht den speziellen Kontext zum partikulären Ansatzpunkt einer

Sondertheologie machen will, sondern Ansatzpunkt für alle vernünftige,
theologische und humane ethische Reflexion heute sein möchte. Der Protest wendet
sich gegen die selbstgenügsame rationale Abstraktion westlicher ethischer
Diskurstheorien und Diskurse. Lob-Hüdepohl nimmt dieses Anliegen in einer

allgemeinen Reflexion über den Stellenwert von Erfahrung für die ethische

Reflexion auf (Auer, Mieth, Demmer). Die transzendentalpragmatischen
Voraussetzungen der kommunikativen Vernunft werden von ihm dabei als inhaltliches

Apriori im Sinne einer umfassenden «Humanitätsverpflichtung
kommunikativer Ethik» (193) verstanden. «Die Humanitätsverpflichtung expliziert
eine moralische Grundeinsicht, die den Anhaltspunkt einer moralischen

Letztverpflichtung bietet. Sie erst konstituiert einen Begriff von Sittlichkeit, der

vorausgesetzt werden muß, soll eine Geltungsprüfung von Handlungsorientierungen
in der Prozedur des Diskurses tatsächlich sinnvoll gelingen» (243; vgl. auch

225). Im Sinne der «negatorischen» (243) Fassung dieses Aprioris der

Humanitätsverpflichtung kehrt Lob-Hüdepohl zur Erfahrung der Begfreiungstheolo-

14 «Der Vernunft, so sagt z. B. Hans Küng in seinem Buch <Weltethos>, sei es nicht
gelungen, die sittlichen Forderungen angemessen zu begründen, jetzt seien wieder die

Religionen gefragt, die auf eine Offenbarung zurückgreifen können. Ich bin im Unterschied

dazu der Meinung, dass es kein Ende der Aufklärung gibt...» Mieth, Dietmar,
Theologisch-ethische Überlegungen angesichts der <neuen Unübersichtlichkeit» (].
Habermas), in: Germann, Hans Ulrich u. a. (Hg.), Das Ethos der Liberalität, 157-171; hier:
165 f. (s. Anm. 5).

15 Hirschi und Kissling verbleiben in einer solchen!
16 Lob-Hüdepohl, Andreas, Kommunikative Vernunft und theologische Ethik. Freiburg

i. Ue. 1993 (Studien zur theologischen Ethik 47).



568 Von der Autonomie zur Authentizität der Freiheit

gie zurück — jetzt aber als Ausgangspunkt der kommunikativen Vernunft selbst:

«Gerade... die negatorische Weise, in der die Humanitätsverpflichtung - neben

dem Gebot der Vernunft - zur Sprache gebracht wird, nämlich im Widerstand

gegen Inhumanität, kommt dem diskursethischen Ansatz und einem der Befreiung

verpflichteten ethischen Bemühen entgegen: Ausgangspunkt ist nämlich
nicht eine ideale Zielvorstellung sittlicher Vollkommenheit, sondern das vielfach

beschädigte und zerstörte Leben» (251). Kommunikative Vernunft wird in dieser

universalen Humanitätsverpflichtung advokatorisch (259).
Solche ethische Rationalität, die der konkreten Erfahrung «beschädigten

und zerstörten Lebens» verpflichtet ist, zeigt aber schließlich eine aporetische
Struktur: Kommunikative Vernunft als advokatorische und kritische muß innovativ

sein. Sie wird im Sinne der Universalität ihrer Humanitätsverpflichtung
zur anamnetischen Solidarität mit allen Opfern der Geschichte in Gegenwart
und Vergangenheit. Die reale Erfahrung von Gewalt, Zerstörung und nicht
wieder zurücknehmbarer Vernichtung bringt diese universale Solidarität an ihre
Grenze. Kommunikative Vernunft vermag ihre eigene innerste Bedingung, ihre
universale Verpflichtung auf Humanität, selbst nicht einzuholen. Sie erfährt sich

nach Lob-Hüdepohl auf theologische Gott-Rede verwiesen: «Auf etwas

vorgreifen, was <nicht in unserer Gewalt ist> und dennoch die Paradoxic ethischen,

verständigungsorientierten und selbstverständlich auch innovatorischen
Handelns trägt und aushaltbar macht, erweist sich... nicht bloß als frommer Wunsch,
als die individuell-biographische <Sehnsucht nach dem ganz Anderen > oder nur
als tregulative Idee>, sondern - unter der Perspektive jüdisch-christlicher
Bekenntnistradition - als reale Möglichkeit und Wirklichkeit. Die jüdisch-christliche

Tradition bezeugt ein Heilshandeln Gottes, das die Verratenen, Bedrohten,
die Opfer von Terror und Gewalt vor endgültiger Vernichtung bewahrt und

zugleich durch seine zuvorkommende, entgegenkommende Versöhnung und
Liebe im Hier und Jetzt Räume solidarischer Praxis eröffnet und dadurch
Menschen in die Lage versetzt, aufgrund ihres unbedingten Bejahtseins andere

Subjektivität zu bejahen, aufgrund ihres ungeschuldeten Versöhntseins mit Gott
anderen gegenüber Versöhnung und Vergebung zu gewähren» (268). Von dieser

Struktur der Aporie kommunikativer Rationalität selbst her versucht der Autor
schließlich die Fragestellung der theonomen Autonomie innerhalb theologischer

Ethik im Sinne eines schwachen begründungslogischen Status des

theologischen Arguments neu zu fassen.

Ähnlich kritisch wie der auf dem befreiungstheologischen Protest aufbauende,

die advokatorische Praxis kommunikativer Ethik erfahrungsbezogen und
theologisch kritisch vertiefende Entwurf Lob-Hüdepohls sucht der Ansatz
Bénézet Bujos17 vom afrikanischen Bewußtsein um den Wert des Lebens in der

17 Bujo, Bénézet, Die ethische Dimension der Gemeinschaft. Das afrikanische
Modell im Nord-Süd-Dialog. Freiburg i. Ue. 1993 (Studien zur theologischen
Ethik 49).



Von der Autonomie zur Authentizität der Freiheit 569

Spannung zum Tod her die Bedingungen des ethischen Diskurses zu erweitern.
Alle Verantwortung richtet sich nach afrikanischem Verständnis auf eine

ursprüngliche kosmische Lebensgemeinschaft mit der menschlichen Gesellschaft

als Gemeinschaft der Lebenden und Toten in der Mitte. Der
stammesumfassende Palaver, der den rationalistischen Diskurs westlicher Prägung
innerhalb der afrikanischen Kultur vollwertig ersetzt und in dem jedes (nicht
durch besondere rationale Kompetenz legitimiertes) Mitglied der afrikanischen
Gesellschaften seine Stimme hat, dient der bewußten und vorbewußten
Entwicklung, der konsensuellen Begründung und Weitergabe, der traditionsbewußten

und kontinuierlichen Innovation im afrikanischen «ethischen Diskurs». In
diesem Modell finden Autorität und Kritik, Tradition und Innovation, Achtung
der Alten und Befreiung der Jungen, solidarische Kommunikation und persönliche

Emanzipation eine organische gegenseitige Ergänzung. Die Achtung vor
der Lebenskontinuität, die jeden Menschen als geschenktes Dasein und als

Frucht der Mühe und Arbeit seiner Vorfahren verstehen läßt, die daraus
erfließende Achtung vor den Toten, deren Lebenskraft in der gegenwärtigen Generation

weiterlebt, das innere Wissen um die positive Abhängigkeit des eigenen
Lebens von der Lebenskraft der Natur, all diese Sensibilität isoliert die
menschliche Freiheit nicht, sondern läßt sie als Freiheit in Solidarität, also nicht
als «Freiheit von», sondern als «Freiheit mit» anderen erfahren. Das
Menschenrechtsdenken afrikanischer Kultur würde sich in diesem Sinne auf die Integrität
der Lebenskraft der Gemeinschaft-Individualität beziehen, und nicht auf ein
abstraktes isoliertes Subjekt, dessen angebliche Autonomie sich heute in vielen
Punkten - sei es in bezug auf die Bedürfnisse des kosmischen Zusammenlebens,
sei es in bezug auf die gesellschaftliche Solidarität - als Fiktion erweist.

In diesen das metaphysische Verdikt westlicher Rationalität (mit all seinen

Hilflosigkeiten im Umgang mit der Spannung zwischen Gemeinschaft und
Individuum, Abhängigkeit und Freiheit des Menschen, zwischen seiner

Naturgebundenheit und Emanzipationssehnsucht) schon sprengenden Gedanken

interkulturellen Gesprächs der theologischen Ethik wird das Hinausdrängen
über die bloß rationale Wirklichkeitsbewältigung prozessualer Diskursethik
deutlich. Das Mißtrauen gegenüber der bloßen Vernunft als Orientierungshilfe
innerhalb der Ethik, das den Aporien der sich in ihrer komplexen Differenzierung

verlierenden Rationalität moderner Gesellschaft gilt, artikuliert sich in den

Kategorien von Erfahrungsbezogenheit, von umfassendem (nicht nur intellek-
tualistischem) «Palaver», theologischer Integration advokatorischer und die

ambivalente Komplexität moderner Gesellschaft kritisierender Deutung. Für
den Neubau der Moraltheologie scheint daran aber noch einmal deutlich zu

werden: Heutige Ethik braucht neue Kategorien, in denen Individuum und

Gesellschaft, Kultur und Natur, Vernunft und Gefühl (Erfahrung), Freiheit und

Unfreiheit, Sinn und Absurdität, Gelingen und bleibendes Scheitern aufeinan-



570 Von der Autonomie zur Authentizität der Freiheit

der bezogen werden können. Die Herausforderung des Dialogs mit der säkularen

Vernunft scheint für die theologische Ethik im Kontext heutiger komplex
differenzierter und global polyzentrisch pluralisierter Gesellschaft schon gar
nicht mehr in der Frage nach deren rationaler Kraft zu liegen, sondern in der

Wahrnehmung der eigentümlichen Unsicherheit, ja «Depression», die alles

Bemühen um Rationalität innerhalb der ethischen Reflexion heute prägt. Ist die

Frage moderner Kultur überhaupt noch, ob die Rechte einer sich selbst als stark
erfahrenden Freiheit anerkannt werden, ob so ihre rationale Autonomie
gewahrt, nicht überformt, vielleicht sogar zerstört wird? Ist die Frage nicht
vielmehr diese, ob die Freiheit in ihrer Schwäche, in ihren technisch-zivilisatorischen

Grenzerfahrungen und ihrem globalen pluralisierten Selbstzweifel

wahrgenommen wird, sich zeigen darf und in dieser authentischen Offenheit
die Möglichkeit erhält, sich selbst in ihrer Ambivalenz zu ertragen? Hat sich die

Frage der Autonomie in die Frage der Authentizität der Freiheit in ihrer
Gefährdetheit, Schwäche und Ausgesetztheit gewandelt?

Am eindringlichsten bringt diese harsche Spannung mitten im innersten
Zentrum jeglicher heutiger ethischer Reflexion, sei sie nun theologisch oder

nicht, Regina Ammicht-Quinn zum Ausdruck.18 Im Wandel derTheodizeefrage
seit Beginn der Neuzeit diagnostiziert Ammicht-Quinn gleichsam die letzte
innerste Atmosphäre gegenwärtigen ethischen Engagements in ihrer aporeti-
schen Paradoxie und bescheidenen, mühseligen Hermeneutik. Der große
Vernunftoptimismus der beginnenden Neuzeit, der in seiner Fähigkeit zum
Subjektivitätsbewußtsein erst den Raum für eine echte Theodizeefrage eröffnet
(denn auf das Gottesbild explizit in juridischer Terminologie der Anklage und

Rechtfertigung zu reflektieren, setzt die typisch neuzeitliche Differenzierung
zwischen säkularer Vernunft und glaubender Wirklichkeitsauffassung voraus,
die dem metaphysischen Denken noch fremd war), zeigt sich in der spezifischen
Art, wie mit der existentiellen Infragestellung Gottes durch das Leid umgegangen

wird. Die Autorin stellt an Hand zweier literarischer Dokumente von
Gottfried Wilhelm Leibniz (am «Gedicht auf den Tod der Königin Sophie
Charlotte» [vgl. 31-35] und dem berühmten Werk «Essais de théodicée sur la

bonté de Dieu, la liberté de l'homme et l'origine du mal») die Diskrepanz
zwischen der an der Kohärenz des eigenen Systems interessierten philosophischtheologisch

totalisierenden Rationalität und der erlebten existentiellen
Wirklichkeit im neuzeitlichen Vernunftoptimismus dar. Schrittweise zeichnet sie - in
einem Sprung aus dem beginnenden 18. Jahrhundert in die Zeit nach dem
zweiten Weltkrieg in diesem Jahrhundert - die Demontage dieser Vernunft-
Kohärenz-Theodizee unter dem Gewicht erlebter Destruktionsfähigkeit und

18 Ammicht-Quinn, Regina, Von Lissabon bis Auschwitz. Zum Paradigmenwechsel in
der Theodizeefrage. Freiburg i. Ue. 1992 (Studien zur theologischen Ethik 43).



Von der Autonomie zur Authentizität der Freiheit 571

Verworrenheit menschlicher Geschichte nach. Mag die sog. «Bewältigungsliteratur»

die erlebte Brutalität noch in eine apokalyptisch gehaltene Anthropodi-
zee wenden und durch die Innerlichkeit theologischer Perspektive zu verarbeiten

suchen: Die Absurdität und Destruktivität des erfahrenen Leides, die

Instrumentalisierung technischer Rationalität in der Maschinerie des Tötens in
Auschwitz läßt eine Infragestellung zurück, die das Gottesverständnis nahezu

zum Schweigen, den Optimismus in die Vernunft und Geschichte des Menschen
aber nicht weniger zur Verzweiflung bringt. An Günter Grass' Roman «Die
Blechtrommel» zeigt Ammicht-Quinn die innerste Situation ethischer Haltung
nach Auschwitz: «Zwar zeigt sich das Böse ursprünglich als moralisch Böses im
Bereich des Menschen - aber Gott wird dadurch nicht entlastet; er ist schon
verabschiedet worden. Nach dieser Verabschiedung des traditionellen Gottesbildes

bleibt lediglich ein Gefühl der Leere; da, wo der Mensch nach Heimat
oder Orientierung fragen möchte, ist <kein Herr>, <kein König> mehr da.

Umgekehrt kann auch der Mensch nicht gerecht gesprochen werden; der
schwindende und scheidende Gott läßt die Schuld dem Menschen zurück....

Konsequenz aus dieser gescheiterten Theodizee ist die paradoxe Situation der

Notwendigkeit und gleichzeitig der drohenden Sinnlosigkeit menschlichen
Handelns: Es gibt nichts Sinnverbürgendes mehr» (179).

Als Lösung dieses Konfliktes wird eine Hermeneutik als Praxis angeboten,
in der die Authentizität (in erfahrungsbezogener Abwandlung der Kantischen,
transzendentallogisch verstandenen Authentizität des Subjekts) der ambivalenten,

aporetischen und widersprüchlichen Erfahrung menschlicher Freiheit
zwischen Ohnmacht und Hoffnung offengehalten werden muß. «Die auf der
Authentizität des einzelnen Lebens basierende praktische Theodizee setzt eine
durch Subjektivität und Freiheit bestimmte Identität voraus und bringt sie

zugleich hervor. Auf diese Weise erhebt sie den Anspruch, der Mensch selbst

solle zum <Autor seiner Geschichte) werden.... Eine praktisch-authentische
Theodizee wird zur Frage menschlicher Autonomie und fordert dazu heraus, die

für diese Frage nötigen Kompetenzen zu entwickeln. Aus der Authentizität des

einzelnen Lebens wird diese Frage in die Praxis hineingetragen...» (276).
Menschliche Freiheit erfährt sich im Sinne dieses Paradigmenwechsel involviert

in ein Geschehen, «in dem der Mensch, das Übel und Gott aufeinandertreffen.

Der Ausgang dieses Unternehmens ist zunächst offen, so daß in jedem
Sinn ein erhöhter Einsatz gefordert ist» (267). Und nur «indem statt der Antwort
das Offenhalten der Frage gefordert wird», ist «ein erster Schritt über bloße

Verweigerung der Antwort hinaus» (263) möglich.
Die Situationsbeschreibung der in ihrer Erfahrung von abgründiger

Ohnmacht und Selbstzweifel wenigstens um Authentizität bemühten menschlichen

Freiheit, die bescheidene, fast scheue Hoffnung auf diese letzte Ehrlichkeit als

noch übrig bleibende Haltung ethischer Verantwortlichkeit heute, zeigt sich

auch in der Ästhetik des filmerischen Realismus des polnischen Regisseurs



572 Von der Autonomie zur Authentizität der Freiheit

Krysztof Kieslowskis. Walter Lesch und Matthias Loretan19 stellen in einer
Seminardokumentation sein Werk im Sinne des Ansatzes einer narrativen
Modellethik (D. Mieth) und ihres Versuches vor, der ethischen Herausforderung

der Gegenwart mit einem tiefer reichenden Instrumentar als nur normativer

Rationalität zu begegnen. In den berühmten Dekalogfilmen gewinnt
Kieslowskis Werk seine größte Prägnanz.

Die Ästhetik des «tragischen Realismus» in Kieslowskis Filmen sucht -
gemäß der Forderung des neuen ethischen Paradigmas - den moralischen

Konflikt nicht zu rationalisieren, sondern offenzuhalten, dem Menschen in
seiner moralischen und sinnsuchenden Hilflosigkeit «ein vorbehaltloses
Vertrauen zu schenken» (113). «In der Art wie Kieslowski» die Menschen als

«Täter» «schildert, sind diese selbst immer auch Opfer einer als heteronom
erfahrenen Wirklichkeit. Ihre Verantwortung für die Tat wird damit zur
Fiktion.» Die entscheidene Erfahrung und Verwirrung menschlicher Freiheit in
ihrer Suche nach einem ethischen Standpunkt heute wird damit aber in ihrer

ganzen Schärfe deutlich: «Statt die Freiheit als Voraussetzung für die

Verantwortung zu postulieren, wird sie» dem Menschen «(praktisch) als Lebensaufgabe

zugemutet». «Was gibt den Menschen im innersten Wert? Was hält sie in
ihrem kontingenten Dasein?» (113) Das Verdikt gegen einen vorschnellen
theologischen Integralismus gilt auch hier: «In seinen Filmen kann Kieslowski
diese Fragen nicht einfach religiös positiv beantworten. Indem er die Tragik
seiner Figuren ernstnimmt und sie von innen her aufzubrechen versucht,
konfrontiert er sich und die Betrachtenden mit der Frage nach dem Grund der
existentiellen Rechtfertigung der Figuren. In der Frömmigkeit eines modernen
Laien stellt er sie aus einer radikal diesseitigen Perspektive dar. Das Transzen-

dieren der existentiellen Tragik ist deshalb auf die Ästhetik verwiesen, auf die
Art zu hören und zu sehen» (120). «In der Art, wie Kieslowski die innere und
äußere Gespaltenheit der Personen spiegelt, kann der Bann des Tragischen...
gebrochen und transzendiert werden. Seine Ästhetik des Schauens läßt
Möglichkeiten eines anderen Realismus, einer gnädigen Rechtfertigung aufscheinen»

(115). «Sein <Dekalog> könnte deshalb als ein ästhetisches Experiment der

Rechtfertigung bezeichnet werden.» (113 f.)
Auch wenn Loretan die beachtliche Kritik Kieslowskis nicht nur an einem

«ethischen» und «religiösen Optimismus», sondern auch an einem «therapeutischen»

und «ästhetischen» aufzeigt, bleibt dabei seine Interpretation des Welt-
und Menschenbildes des tragischen Realismus bei Kieslowski schließlich in den

psychologischen Erklärungen des Konflikts des Menschen in seiner ethischen

Anforderung stecken (bes. 125-129). Man könnte aber die Kontingenzerfah-

19 Lesch, W./Loretan, M. (Hg.), Das Gewicht der Gebote und die Möglichkeiten der
Kunst. Krysztof Kieslowskis «Dekalog»-Filme als ethische Modelle. Freiburg i. Ue. 1993
(Studien zur theologischen Ethik 53).



Von der Autonomie zur Authentizität der Freiheit 573

rung der Freiheit heute mit sich selbst und der Realität in ihrer die Lage der

Verantwortung des Menschen heute dominierenden Radikalität noch schärfer
fassen: Wird die Ergänzung der Ethik in modellhafter Narrativität, welche der

komplexen Situation der Freiheit durch die ästhetische Offenhaltung und darin

gewonnene Authentizität zu begegnen sucht, der übersubjektalen Radikalität
der Bedrängnis der menschlichen Freiheit, wie sie in den empirischen
Determinationen, im ökologischen und sozialen Konflikt der «Weltgesellschaft»
heute zum Ausdruck kommt, gerecht? Verbirgt sich hinter der Krise der
praktischen Rationalität für die Freiheit eine Erfahrung von Kontingenz, die in ihrer
Widersprüchlichkeit und Aporie eine tiefere Antwort verlangt als nur die doch
mehr in eine bloße Innerlichkeit weisende authentische Offenheit des
ästhetischen Realismus?

Theologische Ethik ist bei ihrem Gespräch mit säkularer Vernunft an einem
Punkt angelangt, der zum Dialog mit der nach authentischer Haltung in der

Erfahrung der radikalen Kontingenz suchenden menschlichen Freiheit werden
muß. Die diskurs- und konsensgebundene Rationalität dieser Freiheit ringt
dabei im Bewußtsein um ihre «nachmetaphysische» Schwäche um die Aufrichtigkeit

vernünftiger, in Achtung der Dialogpartner erarbeiteter verbindlicher
Bindung, um dem Chaos bloß irrationaler Relativierung der pluralistischen
Perspektiven, Dringlichkeiten und Gefährdungen aneinander Widerstand zu
leisten. Die ästhetisierende und existentiell erfahrungsbezogene Relativierung
der Rationalität fragt nach der tieferen Wurzel solcher Aufrichtigkeit, die sich

mit den harten und ungeschminkten Hilflosigkeiten menschlicher Freiheit in
menschheitlicher Geschichte, individueller Biographie, im Alltag auseinandersetzen

muß, diese nicht verdrängen kann. Theologische Ethik tut auch jetzt noch

gut daran, diese Aufrichtigkeitssuche nicht durch einen raschen, vorschnellen

Zugriff auf die Wahrheit der Offenbarung zu überspringen. Aber sie hat
vielleicht die Aufgabe, aus dem Offenbarungswissen heraus der menschlichen
Freiheit Mut zu machen, daß die Suche nach aufrichtiger Wahrnehmung
tatsächlich der bleibende verantwortliche Schritt mitten in aller Begrenztheit,
Bedrohtheit, Schwäche, Hilflosigkeit ist, daß also tatsächlich geht, was Freiheit in
merkwürdiger Ambivalenz und Widersprüchlichkeit in ihrer heutigen
Wahrnehmung und Situation darstellt: abhängige, determinierte und doch unredu-
zierbare Freiheit tatsächlich zu sein. Die Frage nach der Autonomie der Freiheit
wendet sich zur Frage nach ihrer Identität in ihrer Kontingenz. Aus dem mit der

rationalen Stärke dieser Freiheit im Dialog stehenden Glauben als Kontext ihrer
Autonomie wird die zur Authentizität ermutigende und befähigende Vermittlung

der Zuwendung und Solidarität Gottes in der Ohnmacht und dem
Selbstzweifel dieser Freiheit heute.


	Von der Autonomie zur Authentizität der Freiheit : die "Studien zur theologischen Ethik" als Kaleidoskop gegenwärtiger Fundamentalmoral

