Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 3

Artikel: Die Bedeutung der Philosophiegeschichte : Wilhelm Weischedel als
Philosophie-Historiker

Autor: Mauro, Letterio

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761174

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761174
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LETTERIO M AURO

Die Bedeutung der Philosophie-
geschichte: Wilhelm Weischedel
als Philosophie-Historiker

Obwohl das Interesse der Forschung an den von Weischedel angewandten
historiographischen Paradigmen auf sein Buch «Der Gott der Philosophen»!
beschrinkt geblieben ist, mull man doch hervorheben, daf} ein solches Problem
eine Reihe anderer Schriften eines Denkers betrifft, der unaufhorlich die enge
Beziehung hervorgehoben hat, die zwischen dem wirklichen Philosophieren
und seiner Geschichte besteht. In einer — wegen ihrer Deutlichkeit exemplari-
schen — Stelle aus Denken und Glauben heiBt es: «Das eigene Philosophieren
entspringt ja nicht aus nichts, sondern steht, als das Tun eines geschichtlichen
Menschen, in Zusammenhang mit der gesamten Geschichte der Philosophie.
Diese kann mir zwar nicht abnehmen, daf3 ich je aktuell aus mir selber heraus
und auf meine je eigene Weise zu philosophieren und damit das Wesen der
Philosophie von mir aus neu zu bestimmen habe. Aber es hieBle, vor der
wesenhaften Geschichtlichkeit alles je aktuellen Tuns die Augen verschlieflen,
wenn man meinte, man konne dies ohne den Rekurs auf die Geschichte der
Philosophie und ohne Zusammenhang mit dieser tun».?

Die Fragen der Philosophie bewegen sich also seit ihrem Entstehen inner-
halb eines Horizonts, der durch die Geistesgeschichte bestimmt ist. In ihr liegt
zugleich ein genaues Kriterium zur Uberpriifung. Andererseits bilden diese
Fragen Paradigmen fiir die Lesarten der Geistesgeschichte, zu der sie daher in
einem spiegelbildlichen Verhiltnis stehen.

1 WeiscHEDEL W., Der Gott der Philosophen. Grundlegung einer Philosophischen
Theologie im Zeitalter des Nihilismus, 2 Bde, Darmstadt 1971-1972. Vgl. eine Liste der
wichtigsten Beitrige bei SEmpLIC1 S., Un filosofo all’lombra del nichilismo: W. Weischedel,
Roma 1984, 139.

2 Gorrwrrzer H./WEiscHEDEL W., Denken und Glauben. Ein Streitgesprich, Stutt-
gart 1965, 10. Vorlesung von Weischedel, 190.



Wilhelm Weischedel als Philosophie-Historiker 547

Indem Weischedel ein solches methodologisches Modell aufgreift, kann er
die Geschichte der Philosophie gemil3 einer polysemantischen Perspektive
interpretieren, in der sich vielfiltige Anspriiche widerspiegeln, die den Ge-
schichtsverlauf unterschieden haben und zugleich die thematischen Kernberei-
che des eigentlichen Philosophierens Weischedels reprisentieren: die Unum-
ginglichkeit der theologisch-philosophischen Linie; das Entstehen der nihili-
stischen Linie; die stindig wiederkehrende Forderung, beide Linien zu vermit-
teln; die allmihliche Selbstbefestigung des Skeptizismus und der Erfahrung der
Fragwiirdigkeit. Indem mit diesen Titeln in der Reflexion Weischedels die
Problembereiche umgrenzt werden, die das Denken im Lauf seiner Geschichte
fortschreitend herausbildete, miilen in ihr dem Anspruch einer Konfrontation
mit diesen Problembereichen Geniige getan werden und zugleich historiogra-
phisch die Verlaufsweisen rekonstruiert werden, die jene erzeugt haben. Es
handelt sich um Problembereiche, die zumindest dem Scheine nach nicht
zueinander reduzierbar sind, aber die zugleich die Geschichte der Philosophie
durchziehen und iiber die sich ein Denken, das seiner Zeit treu sein will,
vollstindig Rechenschaft ablegen muf.

Das Vorhaben einer Philosophischen Theologie «im Schatten des Nihilis-
mus» ist genau dieser Treue zur eigenen Zeit verpflichtet, und es ist bezeich-
nend, da3 Weischedel dieses Vorhaben fiir unverzichtbar hilt3, obwohl er sich
dessen Fragwiirdigkeit bewuBt ist, eben weil es in den verschiedenen Kernthe-
men, die in ihm zusammenflieBen, der Ausdruck entweder konstanter Linien
der Geistesgeschichte oder bestimmter Stromungen ist, die in ihr zu immer
groBerer Klarheit gelangt sind.

Was das Problem der Giiltigkeit theologischen Philosophierens betrifft, so
ist dessen Bedeutung bereits im Vortrag von 1957 «Gibt es eine Philosophische
Theologie?»* mit duBerster Klarheit gesehen. Es sei wohl wahr — so heilit es® —
daf} die Legitimitit philosophischer Forschung iiber Gott im Lauf der Geistes-
geschichte des dfteren bestritten worden sei, sei es von Seiten der radikalsten
Verfechter einer Glaubenshaltung, sei es von Seiten derer, die die atheistische
Natur des Philosophierens vertreten. Schon der griechische Geist habe im
Fragen nach dem Géttlichen die hervorragendste Aufgabe des Philosophierens
gesehen, und diese spekulative Linie ging nach dem Einbruch des Christentums
in die heidnische Welt verstirkt hervor, und zwar in einem Maf3, daB} die
mittelalterliche Philosophie grundsitztlich nichts anderes als «Philosophische
Theologie» ist. Selbst in der Neuzeit und in der Gegenwart spricht die Philo-

* Vgl. WeiscHEDEL, Der Gott, 1, X VIIIL

* WEisCHEDEL W., «Gibt es eine Philosophische Theologie?», in: Wirlichkeit und
Wirklichkeiten. Aufsitze und Vortrige, Berlin 1960, 142-151.

5 Vgl. Ibid. 142-143.



548 Die Bedeutung der Philosophiegeschichte:

sophie weiterhin von Gott und bildet Entwiirfe einer Philosophischen Theo-
logie, trotz des immer hiufigeren Erscheinens einer atheistischen Perspek-
tive.

Auf diesen Punkt kommt Weischedel in groBerem Umfang in seiner «Phi-
losophische(n) Theologie im Schatten des Nihilismus»7 zuriick und hebt noch-
mals hervor, wie bei einer Priifung der Geistesgeschichte die beherrschende
Stellung zum Ausdruck kommt, die beharrlich dem Gottesproblem zugemessen
wurde. Die Bedeutung, die dieses bei Descartes, Spinoza, Leibniz und Kant
hatte, ist in dieser Hinsicht nur ein Vorspiel zur noch groBartigeren Philosophie
des deutschen Idealismus, die noch deutlicher der These der theologischen
Natur des Philosophierens Ausdruck verliehen hat und die bis zur Behauptung
Hegels ging, «daB in der Tat der Inhalt, das Bediirfnis und das Interesse der
Philosophie mit dem der Religion ein gemeinschaftliches ist. Der Gegenstand
der Religion wie der Philosophie ist die ewige Wahrheit in ihrer Objektivitit
selbst, Gott und nichts als Gott und die Explication Gottes».8

Weischedel anerkennt, daf} sich die Ausrichtung der Philosophie in der
zeitgenossischen Welt verindert zu haben scheint. Aber er bemerkt gleichfalls,
daB auch in dieser Epoche Denker, fiir die die theologisch-philosophische
Perspektive weiterhin legitim geblieben ist, nicht fehlten. ? Folglich fiihlt er sich
berufen, nicht nur zu behaupten: «Die Frage nach Gott ist aufs engste mit dem
Philosophieren verbunden» !9, sondern daB diese «unabdingbar zur Philosophie
(gehore)», und zwar «aus dem Mittelpunkt ihres Fragens»!! heraus.

Diese wiederholt vorgebrachte Uberzeugung Weischedels!? erhielt die am
breitesten belegte Darstellung im weiten historischen Panorama, das der ganze
erste Band von «Der Gott der Philosophen» enthilt. Ohne im einzelnen auf
diesen reichen historiographischen Weg einzugehen, der von der milesischen
Schule bis zu Heidegger reicht, kann man beobachten, dal Weischedel bei der
Beschreibung der verschiedenen Phasen des Aufstiegs und Verfalls der Philo-
sophischen Theologie bemiiht erscheint, auf dem Weg einer genauen und
geschlossenen Kritik die Grenzen und Unsicherheiten ans Licht zu bringen, die
ihre verschiedenen Ausformungen kennzeichneten, aber auch, und vielleicht
vor allem, immer wieder die Unumginglichkeit einer theologisch-philosophi-

¢ Ibid. 143.

7 WeiscHEDEL W., «Philosophische Theologie im Schatten des Nihilismusy, in: Evazn-
gelische Theologie 22 (1962) 233-249, jetzt auch in: Philosophische Theologie im Schatten
des Nihilismus, hrsg. von J. SALAQUARDA, Berlin 1971, 24-48.

8 HeceL G.W.E, Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion, Einleitung A. II. 1,
in: Werke, XVI, Frankfurt a M. 1969, 27-28.

? Vgl. WEiscHEDEL, Philosophische Theologie, 28.

10 Tbid.

1" Ibid. 26.

12 Vgl. z. B. GoLLwiTzER/WEISCHEDEL, Denken und Glauben, 118.



Wilhelm Weischedel als Philosophie-Historiker 549

schen Perspektive hervorzuheben. Mit anderen Worten: Die Geschichte der
Philosophischen Theologie ist gewil3 die Geschichte ihres fortschreitenden
«Scheiterns» — und dieser Ausdruck taucht bei Weischedel hiufig auf —, aber
gleichfalls die Geschichte einer bestindigen Wiederkehr der philosophischen
Fragestellung, die mit dem Gottesproblem verbunden ist. Weischedel hilt die
Behauptung fiir méglich: «Philosophische Theologie scheint (...) auch heute
noch eine unabdingbare Forderung des Philosophierens zu sein. Gibt die Phi-
losophie diese ihre wesentliche Aufgabe preis, so gibt sie offensichtlich sich
selber aufy.!3

Das bedeutet nicht, daB3 die Philosophische Theologie sich in der Epoche
des Nihilismus als schlichte Wiederauflage von begrifflichen und argumentati-
ven Strukturen ausbilden kann, die endgiiltig der Vergangenheit angehéren. 14
Vielmehr handelt es sich um die Aufgabe selbst in ihrer Radikalitit und Ernst-
haftigkeit. Die Erfahrung des Nihilismus befreit uns nicht von der Auseinan-
dersetzung mit der theologisch-philosophischen Problemstellung, obgleich
diese Aufgabe heute wegen dieser Erfahrung so viel schwieriger ist.

In dieser Hinsicht ist das Bekenntnis der zeitgendssischen Theologie und
Philosophie entscheidend. Selbst «im Schatten des Nihilismus» gab es keines-
wegs einen Verzicht auf die Ausarbeitung von Vorhaben zur Philosophischen
Theologie, die sich Weischedel zufolge wiederum als unbefriedigend erwie-
sen. !’ Es handelt sich, wie gesagt, um ein entscheidendes Bekenntnis, vor allem
darum, weil es innerhalb der Geistesgeschichte sich als stirker als der Nihilis-
mus erwiesen hat!6, wenigstens in dem Sinn, daf mit «Gottes Tod» weder die
philosophische Frage nach dem Géttlichen erloschen noch derjenige Raum
verschwunden ist, der die Voraussetzung fiir das Erscheinen neuer Formen des
Gottlichen ist.

In einer Arbeit aus dem Jahr 1953 Weg und Irrweg im abendlindischen
Denken!” erkennt Weischedel in der abendlindischen Philosophie zwei entge-
gengesetzte Gedankenbahnen, die die Philosophie im Lauf ihrer Geschichte

13 WEeIscHEDEL, Der Gott, I, XVIIL

' Es handelt sich um einen von Weischedel stindig bekriftigen Gesichtspunkt,
niamlich um die Uberzeugung: « Was zerbrochen ist, ist zerbrochen, und die Geschichte ist
nicht umkehrbar». WEISCHEDEL, «Die Frage nach der Wirklichkeit», in: Wirklichkeit,
132.

15 Vgl. WEeIscHEDEL, Der Gott, 1I, 59-152.

16 Sowohl in: Der Gott der Philosophen (I, 21-37) als auch in: Die Frage nach Gott
im skeptischen Denken (Berlin, New York 1976, 20-30) ist in diesem Zusammenhang ein
bedeutender Wechsel hinsichtlich der Position zu bemerken, die in: Philosophische
Theologie im Schatten des Nihilismus (33) eingenommen wurde, wo dagegen behauptet
wird: «Das radikale Fragen ist das eigentlich michtige Element im Wesen der Philosophie,
michtiger als ihr theologisches Element».

17 WEeiscHEDEL W., « Weg und Irrweg im abendlindischen Denkeny, in: Zeitschrift fiir
Dphilosophische Forschung 1 (1953) 3-19, und jetzt auch in: Wirklichkeit, 3-19.



550 Die Bedeutung der Philosophiegeschichte :

durchziehen. Die erste ist aufklirerisch-rationalistischer Herkunft, die sich ganz
und gar in den Dienst der diskursiven Vernunft stellt; die zweite ist ausgespro-
chen «mystisch», das heifit, sie deutet das Erkennen als kontemplatives Auf-
nehmen von seiten des Subjekts. !® In ihrer Reinheit genommen, fithren beide
Wege Weischedel zufolge in eine aporetische Situation. Zum einen ist der Weg
der «Aufklirung» eng an die Haltung der «Skepsis» gebunden!®, zum anderen
geht in der Mystik die Vielheit des Seienden verloren, das vom Einen aufgesaugt
wird, das Gegenstand der Kontemplation ist und in dem alle Unterschiede
aufgehoben sind. Fillt nicht aber das Eine, das ohne alle EntschluBBkraft ist, mit
dem Nichts zusammen? Mul3 man daraus nicht schlieBBen, dal3 auch die Intui-
tion an der Grenze ihrer erkenntnismifligen Anstrengung auf die beunruhi-
gende Finsternis des Nicht-Wissens st6f3t?20

Die SchluBifolgerungen dieser Untersuchung treten klar zutage. Wenn der
«Irrweg» in der Verabsolutierung eines dieser beiden Wege zum Nachteil des
anderen liegt, ist der einzuschlagende Weg derjenige, der beide organisch zu
verbinden versucht. Aufgabe der Metaphysik ist es also, weder auf die Ratio
noch auf die Intuition zu verzichten, oder dariiber zu wachen, dal3 nicht das
Medium, in dem beide sich begegnen, verloren geht.

In diesem aufklirerisch-rationalistischen und in dem mystischen Weg
besteht meiner Auffassung nach eine Vorankiindigung der zwei charakteristi-
schen Anspriiche des spiteren Gedankenganges Weischedels, und zwar des
kritischen Anspruches, der dank der Eintibung in das «radikale Fragen» in die
nihilistische Perspektive einmiindet, und des theologisch-philosophischen An-
spruches, welcher sich der Frage nach Gott 6ffnet. Dementsprechend kann in
der Aufforderung, beide Linien eng zu verbinden, ein Motiv erblickt werden,
das sich immer deutlicher als die Chiffre in der Meditation Weischedels her-
ausbildet, als jenes Programm, das er bestindig zu verwirklichen suchte und das
— gerade aufgrund der entgegengesetzten Wurzeln, aus denen es sich nihrt —
bald als extreme Form des Rationalismus, bald als spekulative und mystisch
gefirbte Erfahrung zu interpretieren méglich ist. 2! AuBerdem wird es deutlich,
wie Weischedel die Geistesgeschichte zum Wahrheitskriterium erhebt und wie
andererseits die tragenden Strukturen seiner Gedankenbewegung nichts ande-
res tun als die Tendenzlinien herauszuarbeiten, die in einer solchen Geschichte
zutage treten. Wenn er zum Beispiel im Nihilismus das unumgingliche Schicksal

18 Vgl. ibid. 4-12, wo das Wesen und die Entwicklung dieser beiden Gesichtspunkte
umrissen werden, von denen aus Weischedel die Geschichte der Philosophie analy-
siert.

¥ WEeIsCHEDEL, Weg, 8-9.

20 Ibid. 13-14.

21 Vgl. MULLER-LAUTER W., « Von der Zwiespiltigkeit eines Philosophen», Rede zum
70. Geburtstag von Wilhelm Weischedel, gehalten am 11. April 1975 an der Freien Uni-
versitit Berlin, in: WEISCHEDEL, Die Frage nach Gott, 33-38.



Wilhelm Weischedel als Philosophie-Historiker 551

unserer Gegenwart erblickt??, geschieht das, weil er in solchem spekulativen
Vorgang den notwendigen Ausgang eines Prozesses erkennt, der — von der
antiken Sophistik bis zur Aufklarung unserer Zeit — unaufhérlich die Forderung
nach einer reinen, uneingeschrinkt wirksamen Vernunft radikalisierte. Zu-
gleich spiegelt auch sein Anspruch, die schon angedeuteten Gedankenlinien zu
koordinieren, jene analoge Ausrichtung wider, mit RegelmiBigkeit die Beto-
nung auf seine Geschichtsphilosophie zu legen. 23

Zu idhnlichen Resultaten gelangt Weischedel in seinem Aufsatz « Die Zeit der
urspriinglichen Erfahrungen»??, einer Arbeit, die ein Jahr nach der obenge-
nannten Schrift abgefal3t wurde, deren Untertitel «Zum Denken zwischen den
beiden Weltkriegen» deutlich macht, wie im Mittelpunkt dieser Untersuchung
die «Wende» liegt — bzw. jene «Verlorenheit der Metaphysik» —, welche die
Metaphysik im Ubergang vom 19. zum 20. Jahrhundert interessiert hat. Wei-
schedel hebt Analogien hervor, die zwischen unserer gegenwirtigen Lage, dem
Verfall der Metaphysik, und der Epoche Kants bestehen. Er beobachtet gleich-
falls, daB3 auf den von Kant angezeigten Verfall der Metaphysik die gewichtigen
Anstrengungen des deutschen Idealismus folgten, die auf die Erneuerung eines
metaphysischen Verstindnisses des Ganzen zielten, Anstrengungen, die heut-
zutage schwieriger denn je erscheinen. 2> Der Nihilismus Nietzsches bildet also
den notwendigen Ausgang eines spekulativen Verlaufs, und wenn eine Wie-
dergeburt der Metaphysik méglich ist, so kann das nur in der Erfahrung neuer
Wege und neuer Verlaufsformen geschehen, indem mit Entschiedenheit die
Fragestellungen in Angriff genommen werden, die im Dasein begriindet liegen
und aus ihm entstehen. 26

Dieser Zustand scheint sich Weischedel zufolge in der Existenzphilosophie
zu bewahrheiten, besonders in der von Heidegger und Jaspers. Diese bewegt sich
im endlichen Seienden, aber sie tut das, um die urspriinglichen Erfahrungen zu
analysieren, kraft deren es die «Geschlossenheit» des eigenen Existierens tran-
szendiert. Auf diesem Weg erhebt sich das Denken in die echte metaphysische
Dimension. Indem diese Philosophien entschieden die Auseinandersetzung
suchen, die aus dem Fragen nach dem Dasein entspringt — unter Verzicht auf
einen «Sprung» in den Glauben —, fiirchten sie andererseits doch nicht, sich auf
jene Bodenlosigkeit zu begriinden, die — wenn darin auch das notwendige
Ergebnis der ihr eigenen Destruktionen liegt — doch auch ein Synonym fiir die
Bereitschaft ist, sich dem Geheimnis zu 6ffnen. Daher findet das Philosophieren

22 WEISCHEDEL, Weg, 8.

2 Ibid. 15-16.

24 WescHEDEL, «Die Zeit der urspriinglichen Erfahrungen», in: Wirklichkeit,
86-100.

25 Ibid. 88-91.

26 Tbid. 92-94.



552 Die Bedeutung der Philosophiegeschichte:

in der radikalen Anwendung seiner kritischen Fihigkeiten eine Offnung zum
Absoluten und erfihrt sich zugleich als stindig suchendes und nie vollendetes
Fragen, das kritische Strenge und mystische Dimension miteinander verbin-
dei. =

In «Denken und Glauben», wo Weischedel zur Bestimmung der Philoso-
phie als radikales Fragen zuriickkehrt, erklirt er sich iberzeugt, «daf3 die
Bestimmung des Philosophierens als des radikalen Fragens die notwendige
Konsequenz aus der bisherigen Geschichte der Philosophie ist und daB sie die
Philosophie in das AuBerste ihres Wesens bringt»28. Folglich ist der Nihilismus,
der den unvermeidlichen Ausgang eines solchen Philosophierens bildet, das
Schicksal, welches die Philosophie auf sich nehmen muf3 - wenn auch mit dem
Ziel der Uberwindung —, vorausgesetzt, daf3 sie sich selbst treu bleiben will:
«Der Nihilismus ist die notwendige Basis fiir ein Philosophieren, das sich
bewuft in die Situation des Augenblicks stellt, aber er ist Basis als Ausgangs-
punkt fiir den moglichen Neubeginn eines den Nihilismus in sich selber tiber-
windenden Denkens».2?

Alle diese Themen sind in «Der Gott der Philosophen» wiederaufgenom-
men, wo der spekulative Entwurf, der im Begriff des Vonwoher gipfelt, genau
auf die Verwirklichung jener Philosophischen Theologie «im Schatten des
Nihilismus» zielt, den die Radikalisierung des kritischen Denkens unumging-
lich gemacht hat. Die ersten Anzeichen einer solchen Radikalisierung und der
Niedergang der Philosophischen Theologie sind nach Weischedel erkennbar in
den Einwinden, die Kant gegen die traditionellen Gottesbeweise anfiihrt und
in denen die ganze umstiirzende Kraft des kritischen Denkens zum Vorschein
kommt. 30 Aber den echten Wendepunkt in der Geschichte der Philosophischen
Theologie stellt Hegel dar, in dessen Reflexion diese Disziplin den Hohepunkt
erreicht — insofern der Vernunft die Fihigkeit zugesprochen wird, sich zum
Absoluten zu erheben, und zwar in dem Maf3e, wie sie sich als absolut begreift;
zugleich sieht er die Voraussetzung ihres endgiiltigen Unterganges, besonders
wegen der Unfihigkeit der Hegelschen Vernunft, das Zufillig-Wirkliche ver-
stehen zu kénnen und wegen seiner Interpretation der einzelnen historischen
Religionen als Stufen auf dem Weg zum absoluten Geist.3! Die Tatsache, daB} in

27 Ibid. 96-100.

28 GoLrwrtzer/WEISCHEDEL, Denken und Glauben, 5. Vorlesung von Weische-
del, 88.

29 Ibid. 89.

30 WEISCHEDEL, Der Gott, I, 194-200.

31 Esist interessant festzustellen, dal3 auch Lowith die Bedeutung von Hegels Denken
unterstrichen hat, wenn auch aus anderen Griinden als Weischedel. Lowith zufolge ist
nach Hegel die Krise nicht nur fiir jedwede Anstrengung, die Religion und Philosophie
versdhnen will, sondern auch die des Christentums reif geworden. Letztere hat jedoch —
wie die ganze, nachhegelianische Religionskritik zeigt — ihren eigenen AnstoB3 gerade von
Hegel erhalten, genauer: aus der inneren Zweideutigkeit seines Versuches der Aufhebung



Wilhelm Weischedel als Philosophie-Historiker 553

Hegels Reflexion der Begriff Gott keinen Platz mehr findet, kann als entschei-
dendes Moment betrachtet werden fiir jenen Verlauf, «an dessen Ende Philo-
sophie als Philosophische Theologie iiberhaupt fragwiirdig wird»32. Die nach-
folgenden Uberwindungen, die die Geschichte der Philosophischen Theologie
charakterisiert haben, besiegeln das Scheitern der traditionellen Onto-Theolo-
gie und bezeichnen, wie schon bemerkt, «die philosophische, besonders reli-
giorfsphilosophische Situation der Gegenwart, das Zeitalter des Nibhilis-
mus»33.

Es ist also bedenkenswert, dafl in der Reflexion Weischedels der Begriff
«Skeptizismus» schrittweise durch den des Nihilismus ersetzt wird, einen
Begriff, der tibrigens stets die Bedeutung des «offenen» Nihilismus und nicht die
des dogmatischen annimmt.3* In der Tat ist Weischedel iiberzeugt, da3 das
philosophische Fragen nie ins reine Nichts vorstoBen kann, in die absolute
Negation des Seins, sondern vielmehr in die radikale Fragwiirdigkeit des Phi-
nomenalen, das heil3t in dessen Schweben zwischen Sein und Nicht-Sein. Nun-
mehr will der Begriff «Skeptizismus» — auch er in seiner «offenen» und nicht
dogmatischen Bedeutung genommen — die Notwendigkeit unterstreichen, die
fiir das Denken darin besteht, die Fragwiirdigkeit des Wirklichen widerzuspie-
geln, sowie jenen skeptischen Zug beizubehalten, der von Platon und Aristoteles
an dessen wesentliche Bestimmung gebildet hat. In dieser Hinsicht ist bedeut-
sam, dafl Weischedel dem eigenen Philosophieren diese Bestimmung zu-
schreibt, indem er nochmals auf die Geschichte der Philosophie Bezug nimmt,
die er in dieser Optik als fortschreitende Konsolidierung der skeptischen Per-
spektive erkennt.

Erhellend sind in dieser Hinsicht jene Abschnitte in dem Aufsatz«Die Frage
nach Gott im skeptischen Denken», wo die Geschichte des Skeptizismus zusam-
menfassend umrissen wird und wo zum Vorschein kommt, wie die Zetesis das

der Religion in der Philosophie. Wenn der Versuch Hegels, religiose Vorstellungen in
philosophische Begriffe zu tibersetzen, auch eine Rechtfertigung der christlichen Religion
bildet, ist er zugleich eine Kritik, insofern sie als positive Religion iiberfliissig wird, sobald
sie in der Philosophie aufgehoben ist. Bei Hegel vollendet sich die Linie des Denkens,
welche die ganze moderne Philosophie charakterisiert. Diese «denkt auf dem Boden der
christlichen Ubetlieferung, aber so, daf} sie den christlichen Glauben philosophisch
begriinden will» (LowitH K., «Christentum, Geschichte und Philosophie», in: Simtliche
Schriften, 2, Stuttgart 1983, 448-449).

32 WEeiscHEDEL, Der Gott, I, 386.

33 ScHNEIDER M., Rez. von: Der Gott der Philosophen, in: Wissenschaft und Weisheit 41
(1978) 70.

3 Vergleiche hierzu die erhellenden Betrachtungen Weischedels in: Die Frage nach
der Wirklichkeit, 132-133, und auch die Bemerkungen, die zu diesem wichtigen Aspekt
des Weischedelschen Denkens von H. Kunz vorgebracht worden sind (Rez. von: Der Gott
der Philosophen, in: Studia Philosophica 33 (1973) 230, und von G. KAHL-FurTHMANN, « Der
Gott der Philosophen im Zeitalter des Nihilismusy, in: Zestschrift fiir philosophische For-
schung 28 (1974) 398-407 (besonders 404).



554 Die Bedeutung der Philosophiegeschichte:

eigentliche Wesen des Philosophierens bildet. Der philosophische Begriff der
Skepsis, der sich im Niedergang des klassischen Altertums bildete, ist zunichst,
wenn auch nur sporadisch, im Verlauf des Mittelalters und dann zu Beginn der
Neuzeit auf neue Art und mit besonderer Kraft wieder hervorgetreten.
Beschrinken sich Montaigne, Charron, Pascal noch auf die Konstatierung eines
skeptischen Ausganges des Denkens, so fiihrt vor allem Descartes eine radikale
Analyse des Skeptizismus durch — indem er den Zweifel an den Anfang seines
Denkens stellt —, sowie Hume, fiir den die Aufgabe des Philosophierens in der
entschiedenen Auseinandersetzung mit der skeptischen Erfahrung besteht. Ent-
scheidend sind dann fiir die Vertiefung dieser Erfahrung die Beitrige von Kant
und Hegel. Bei Kant wird der Skeptizismus als unlosbares Problem auf der
Ebene des theoretischen Denkens gesehen. Bei Hegel bildet er den Durchgangs-
punkt, der fiir die Philosophie obligatorisch ist als jenes notwendige Moment in
der Bewegung des Geistes, bei der die Fragwiirdigkeit des Endlichen hervortritt,
die aber zuletzt in der Versshnung von Endlichem und Unendlichem iiberwun-
den wird. Indem Nietzsche den Skeptizismus radikalisiert, hat er in Zweifel
gezogen und explizit die Moglichkeit negiert, dall das Wahre sei. Und nach
Nietzsche ist die skeptische Perspektive wieder in die Reflexion all derjenigen
eingetreten, die im Absurden, im Mangel an Sinn oder gar im Widersinn die
Chiffre jener Erfahrung gesehen haben, die aus der Begegnung des Menschen
mit der Welt oder aus dem Inneren des Menschen selbst entsteht. 33

Beim AbschluB} dieses historischen Excursus kann Weischedel dementspre-
chend erneut behaupten, dall — wenn der Skeptizismus nur in seiner offenen
Form ein echter ist — «das Philosophieren von jeher darauf ausgegangen ist,
Skeptizismus in diesem Sinne zu werden»3. Er kann, anders gesagt, behaupten,
dal3 der so verstandene Skeptizismus sich in jenem kritischen Bereich des Den-
kens bestimmt, der die ganze Geschichte durchliuft, indem er als Fragen und
In-Frage-Stellung immer stirker radikalisiert, was als wahrhaft unbezweifelbar
gegeben ist: «... insofern bedeutet Skepsis soviel wie radikales Fragen».3’

Aber auch unter diesem neuen Gesichtspunkt erscheint diese kritische
Dimension des Denkens bestimmt, sich mit der «mystischen» Dimension zu
verbinden und das — wie Weischedel bemerkt — aus folgendem Grund: « Was im
radikalen Fragen als letzte Einsicht gewonnen wird, ist, dal3 die Wirklichkeit,
die als fraglich erscheint, sich als Geheimnis darbietet. Denn Fraglichkeit und
Geheimnis korrespondieren einander. Alles Fragen fragt nach etwas, das im
Augenblick des Befragtwerdens Geheimnis ist.» 38 Die rigorose Anwendung des

% WEISCHEDEL, Die Frage nach Gott, 10-16.
36 Ibid. 18.

37 Ibid.

3% Ibid. 26.



Wilhelm Weischedel als Philosophie-Historiker 555

kritischen Vermdogens und die stille Achtung vor dem Geheimnis zeigen sich
nochmals in ihrer unlésbaren Verbundenheit, das heil3t als unverzichtbare For-
derung der metaphysischen Reflexion.

Weischedel hat stindig unterstrichen, dal3 das philosophische Fragen der Erfah-
rung der radikalen Fraglichkeit des Wirklichen entspringt und daf3 also «die
philosophische Frage (...) vielmehr Antwort, und zwar Antwort auf eine Her-
ausforderung (ist)»3?, auf jene also, die von solcher Erfahrung gerade gebildet
wird. Aber auch das BewuBtsein der radikalen Fragwiirdigkeit des Ganzen
erscheint ithm als Ausgang eines langen Weges, den die Geschichte der Philo-
sophie durchlauft, welche gerade aus diesem Grund auch als Geschichte einer
fortschreitenden Herausbildung der Fragwiirdigkeit des Wirklichen gelesen
werden kann.

In der bereits zitierten Schrift «Die Frage nach der Wirklichkeit» bemerkt
Weischedel, wie sich in der Philosophie ein Proze[3 allmihlichen Wirklichkeits-
verlustes ankiindigt. 40 Was schrittweise verloren geht, ist nicht die schlichte
Realitit der Dinge, ihr tatsichliches Existieren, als vielmehr ihre Wirklichkeit,
ihr Existieren fiir uns in unserem Horizont. Diese Situation ist von einer Reihe
von Etappen vorbereitet worden, von denen die erste — Weischedel zufolge — in
der Bestimmung jenes Paradigmas des Verstehens von Welt gesehen werden
kann, das die platonische Philosophie zum Ausdruck brachte. Wirklich ist in
dieser Perspektive nicht die Welt der unmittelbar gegebenen Dinge, sondern
jene unverinderbare der Ideen; die Welt der Dinge ist daher bestimmt, dem
Menschen in dem Maf3e als fremd zu erscheinen, als er weil3, dal3 sein hdherer
Teil der wahren Welt angehort. 4!

Mit dem christlichen Begriff der Schépfung verstirkt sich der ProzeB3 des
Wirklichkeitsverlustes weiter, sowie mit dem Verblassen jener wenn auch nur
vagen und schwebenden Prisenz des Gottlichen in der Welt, welche im plato-
nischen Begriff der Teilnahme zugesichert wird. Wenn also die Welt eine
geschaffene ist, hat sie nur eine «abgeleitete» Wirklichkeit. Dem Nichts ent-
sprungen, vom Nichts bestindig bedroht, existiert sie nur kraft des Seins Gottes,
der so gesehen die einzige wahre Wirklichkeit darstellt. Gott ist also nicht auf
unmittelbare Weise, sondern nur mittelbar anwesend, und zwar in den Erzeug-
nissen seines Schopfungsaktes, und der Mensch, weit entfernt, in solcher Welt
seine Heimat zu sehen, fiihlt sich in ihr, wenn nicht im Exil, so doch als Viator,
der den Gang zu seiner wahren Heimstitte beschleunigt. 4

39 GoLLwITZER/WEISCHEDEL, Denken und Glauben, 7. Vorlesung von Weischedel,
118. Vgl. R. Garaventa, Nichilismo, Teologia ed Etica. Saggio su Wilhelm Weischedel,
Lecce 1991, 63-92.

40 WeiscHEDEL, Die Frage nach der Wirklichkeit, 119-120.

41 Tbhid. 123.

42 Tbid. 124-125.



556 Die Bedeutung der Philosophiegeschichte:

Die dritte und entscheidende Etappe in jenem ProzeB3 wird von jenem
spekulativen Anspruch gebildet, der zu Beginn der Neuzeit entsteht und der als
«Wirklichkeit» im strengen Sinn wirklich nicht mehr Gott, sondern den Men-
schen versteht, insofern dieser ein denkendes Subjekt ist. Wenn in dieser Per-
spektive noch wahr bleibt, da3 die Dinge ihre eigentliche Wirklichkeit kraft
eines Schopfungsaktes empfangen, so muld unter « Wirklichkeit der Dinge» ihr
Sein innerhalb eines subjektiven BewufBtseins verstanden werden, also insofern
die Dinge nicht anders sind bzw. gegeben sind als unter der Bedingung eines
Subjekts, das sich ihrer bewuBt ist. Der Welt kommt also ihre eigene ontologi-
sche Wirklichkeit abhanden zugunsten des Subjekts, das sich auf diese Weise zu
ihrem Herrn erklirt. Eine solche Verbindung zwischen Wirklichkeitsverlust
und selbstindiger Gewalt des Subjekts wird besonders in der Philosophie Nietz-
sches deutlich, bei dem angesichts des «Nichts der Wirklichkeit», das dem Tod
Gottes folgt, nichts bleibt als der Wille des Menschen, der souverin festsetzt,
was Wert und Wahrheit ist. Aber dieser Wirklichkeitsverlust zugunsten des
Subjekts wird sich auf den Menschen auswirken.4? Den Dingen entfremdet,
wird er sich selbst fremd, und zwar in dem Augenblick, wo er die Ohnmacht der
eigenen Kraft vor der drohenden Gewalt des Nichts erfihrt.

DaB die Erfahrung der Fragwiirdigkeit des Wirklichen in seiner Totalitit
mit immer groBerer Deutlichkeit im Lauf der Geschichte der Philosophie her-
vortritt und sogar deren urspriinglichen Charakter darstellt, wird in grundle-
genden Abschnitten von Denken und Glauben hervorgehoben. 4 Gewil3 wird
in der antiken Welt «die Fraglichkeit (...) noch nicht in ihrem duBersten Sinne
als radikale Fraglichkeit erfahren»45, insofern nimlich die Tatsache unwider-
sprochen bleibt, dal das Wirkliche in seiner Ganzheit sich auf eine letzte
Sinnhaftigkeit griindet. Nichtsdestoweniger haben gerade alle griechischen Phi-
losophen diese Erfahrung gemacht, wenn auch nur in Form «des Leidens an der
Endlichkeit» oder der Hinfilligkeit des Seins der Dinge. 46 Und auch der mit-
telalterliche Denker — der ebenfalls und mit vielleicht noch gréBerer Kraft die
Existenz einer letzten Bedeutsamkeit des Wirklichen unterstrichen hat — besitzt

43 Ibid. 127-128.

44 GorLwiTzeR,/WEISCHEDEL, Denken und Glauben, 189-198.

4 Ibid. 10. Vorlesung von Weischedel, 193.

Dennoch ist wahr, daBl die Vielheit der Formen, in die das griechische Denken
geprigt worden ist, von Mal zu Mal méglich gemacht wurde, und zwar aus dem Bezug von
jenseitigen Erfahrungen mit solchen der Endlichkeit. Aber Weischedel will unterstrei-
chen, daf3 nicht sie — die bei jedem einzelnen Denker anders sind und mit der Zeit von
anderen Erfahrungen iiberwunden werden — das Element sind, welches das Philosophie-
ren in seiner Urspriinglichkeit bestimmt, sondern jene philosophische Frage, die der
gemeinsamen Erfahrung der Fragwiirdigkeit entspringt, welche das Philosophieren als
Fragen begriindet. Im Hintergrund der einzelnen philosophischen Entwiirfe, die einander
im Laufe der Geschichte des griechischen Denkens ablésen, ist ein gemeinsames Fragen,
das aus der gemeinsamen Erfahrung der Fragwiirdigkeit entstanden ist.



Wilhelm Weischedel als Philosophie-Historiker 557

irgendwie die Erfahrung der Fragwiirdigkeit, wenigstens in dem Sinne, dal3 bei
ihm «Welt und Weltgeschehen darum als ritselhaft erfahren (werden), weil sie
endlich sind und weil diese ihre Endlichkeit fiir das Denken anstéBig ist»47.

Aber gerade in der modernen Philosophie li63t sich zweifellos «der Gang zu
immer umfassenderer Erfahrung der Fraglichkeit... bis hin zu einer volligen
Radikalitit dieser Erfahrung»4® feststellen. Sie ist im Zeichen einer solchen
Erfahrung entstanden — als solche zeigt sie sich in der Méglichkeit des «tiefe(n)
Strudel(s)» des cartesischen Zweifels —, bewegt sich von ihr aus, indem sie sie
bestindig vertieft und auf ihre Uberwindung zielt mittels jener spekulativen
Kraft, die sich in die verschiedenen metaphysischen Richtungen tibersetzt hat,
die schrittweise von ihr ausgearbeitet worden sind.

Aber das Ergebnis dieser Bemiihungen ist die fortschreitende Schwichung
des Vertrauens in die positiven Moglichkeiten des philosophischen Denkens,
und zwar dort, wo die Erfahrung der Fragwiirdigkeit immer stirker hervortritt,
«bis dahin, daB sie allein das Philosophieren zu bestimmen beansprucht, so wie
es bei Nietzsche geschieht»#9.

Hegel hat in der Geschichte der Philosophie «die Geschichte von dem
Sich-selbst-Finden des Gedankens»30 gesehen, Worte, die im Licht der vorlie-
genden Untersuchung auch fiir Weischedels Geschichte der Philosophie wie-
derholt werden konnen — bei aller Verschiedenheit der jeweiligen Zusammen-
hinge. Wie oben ausgefiihrt, nimmt sie ihren Verlauf von Anspriichen aus, die
sich mit immer stirkerer Kraft zeigen und die, gerade in ihrem stindigen
Wiederauftreten, sich als konstitutiv fiir die Philosophie erweisen. Im Zeitalter
des Nihilismus haben sie sich dann endgiiltig als unumginglich erwiesen, wenn
auch eine Versdhnung miteinander fragwiirdig geworden ist. Es ist daher legi-
tim zu behaupten, daf3 eben in diesem Zeitalter das Denken sich selbst gefunden
hat. Es handelt sich, wie gesagt, um Anspriiche, die anscheinend unauflésbar
sind oder fiir die sich eine Vermittlung als schwierig erweist. Nichtsdestowe-
niger miissen sie dem Philosophieren zugemutet werden, stets jedoch «im
Medium der Begrifflichkeit»3!, das heif3t, es darf keine Zuflucht im Bereich des
Glaubens suchen, der das Gewicht der eigenen Voraussetzungen nur um den
Preis der Unbeweisbarkeit erwirbt. Einziger moglicher Ausweg angesichts der
Widerspriiche der Rationalitit bleibt also die Rationalitit selber, und in dieser
Perspektive ist jene Aufforderung zum Ernst zu verstehen, die Weischedel
bestindig an die Philosophie stellt.

47 GoLLwITZER/WEISCHEDEL, Denken und Glauben, 10. Vorlesung von Weischedel,
194,

48 Tbid.

49 Tbid. 198.

50 HeGeL, G.W.FE.,; Vorlesungen tiber die Geschichte der Philosophie, Einleitung
A. 1, in: Werke, XVIII, Frankfurt am Main 1971, 23 Anm. 10.

51 WeiscHEDEL, Weg, 16.



558 Die Bedeutung der Philosophiegeschichte :

Das Denken und seine Geschichte erscheinen daher von widerspriichlichen
Motiven durchkreuzt, vor denen sich aber unausgesetzt die vereinheitlichende
Macht des Denkens selber aufrichtet und sein Versuch, diese Motive in einer
Einheit zu verschnen. Gewil tritt solche Absicht in der Geschichte der Philo-
sophie nur fragmentarisch auf, etwa wenn sie bei Hegel als «ein in sich not-
wendiger, konsequenter Fortgang»3? Gestalt annimmt. Aufgabe der Philoso-
phie ist es gerade, solche Fragmente zu verbinden und hinsichtlich der Unter-
schiede, welche die philosophiegeschichtlichen Ausdriicke durchziehen, voll-
stindige und einheitliche Interpretationsrahmen zu schaffen.

Aber ist es zulissig, bei Weischedels Reflexion von solchen Intrepretations-
rahmen zu sprechen? Kimmerle hat in diesem Zusammenhang die Aufmerk-
samkeit auf die Tatsache gelenkt, dal im historischen Teil von «Der Gott der
Philosophen» die einzelnen Denker fast immer als isolierte Gestalten gesehen
werden, mit dem Ergebnis, jene Kontinuitit unbegreifbar zu machen, die gerade
ihre jeweiligen Entwiirfe einer philosophischen Theologie verbindet.>? Und es
ist andererseits legitim, den Bereich der Anwendbarkeit zu solcher Bedeutsam-
keit auszuweiten und zu zeigen, daB3 auch in den anderen Schriften, die in der
vorliegenden Arbeit untersucht wurden, das Interesse an einer analytischen
Betrachtung der wechselseitigen Beziehungen der verschiedenen Denker oder
der verschiedenen Lehrmeinungen entweder gering oder gar nicht vorhanden
ist. Die historiographischen Linien, die sich in den genannten Schriften abzeich-
nen, wurden gebildet, um die Positionen verschiedener Autoren einander im
Hinblick auf ihre Eingliederung innerhalb einer allgemeinen Gedankenfiih-
rung anzunihern, ohne sich dabei darum zu kiimmern, besondere Verbindungs-
linien zwischen ihnen zu kntipfen.

Das ist eine Haltung, die es — wenigstens dem Anschein nach — schwierig
macht, aus der Geschichte der Philosophie vollstindige und einheitliche Inter-
pretationsschemata herauszuarbeiten. Dennoch findet Weischedel als Philoso-
phiehistoriker gerade in diesem Horizont seinen Stellenwert, und ich glaube,
daf3, wenn er als solcher beriicksichtigt wird, die Originalitit seiner philoso-
phiegeschichtlichen Absichten iiber deren schon erwihnte Grenzen hinaus
deutlich werden kann. Zentral ist fiir ihn der Anspruch, diejenigen Linien zu
bestimmen, denen das Denken in seiner Geschichte bestindig gefolgt ist, mit
einer immer groferen BewuBtheit und Entschiedenheit und mit dem Ziel, ein
Philosophieren hervorzubringen, das inhaltlich, strukturell und methodisch auf
der Hohe jenes nihilistischen Horizontes ist, welcher nach Nietzsche und Hei-
degger besonders, die Gegenwart bestimmt und aktiv durchdringt.

52 HEGEL, Vorlesungen iiber die Geschichte, Einleitung A. 3.b, 55.

5% KimmerLE H., Rez. von Der Gott der Philosophen, in: Philosophische Rundschan 20
(1973) 240-257, bes. 246-250.



Wilhelm Weischedel als Philosophie-Historiker 559

In dieser Perspektive erscheint es als zweitrangig, die Verkniipfungspunkte
zwischen den verschiedenen Denkern zu prizisieren oder die Unterschiede
zwischen den Autoren hervorzuheben, die auf eine gemeinsame spekulative
Gedankenfihrung zuriickzuftihren sind. > Wichtig ist vielmehr, die tiefe Zu-
sammengehorigkeit wieder zu entdecken, welche in einer concordia discors die
zeitgendssische Reflexion mit detjenigen der vergangenen Jahrhunderte verbin-
det und die konstanten Antinomien der menschlichen Vernunft zum Ausdruck

bringt.

5% Solcher Unterschiede ist sich Weischedel allerdings bewuBt; vgl. z. B. Weg, 12.



	Die Bedeutung der Philosophiegeschichte : Wilhelm Weischedel als Philosophie-Historiker

