
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 3

Artikel: Die Bedeutung der Philosophiegeschichte : Wilhelm Weischedel als
Philosophie-Historiker

Autor: Mauro, Letterio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761174

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761174
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Letterio Mauro

Die Bedeutung der Philosophiegeschichte:

Wilhelm Weischedel
als Philosophie-Historiker

Obwohl das Interesse der Forschung an den von Weischedel angewandten
historiographischen Paradigmen auf sein Buch «Der Gott der Philosophen»1
beschränkt geblieben ist, muß man doch hervorheben, daß ein solches Problem
eine Reihe anderer Schriften eines Denkers betrifft, der unaufhörlich die enge
Beziehung hervorgehoben hat, die zwischen dem wirklichen Philosophieren
und seiner Geschichte besteht. In einer — wegen ihrer Deutlichkeit exemplarischen

- Stelle aus Denken und Glauben heißt es: «Das eigene Philosophieren
entspringt ja nicht aus nichts, sondern steht, als das Tun eines geschichtlichen
Menschen, in Zusammenhang mit der gesamten Geschichte der Philosophie.
Diese kann mir zwar nicht abnehmen, daß ich je aktuell aus mir selber heraus

und auf meine je eigene Weise zu philosophieren und damit das Wesen der

Philosophie von mir aus neu zu bestimmen habe. Aber es hieße, vor der
wesenhaften Geschichtlichkeit alles je aktuellen Tuns die Augen verschließen,

wenn man meinte, man könne dies ohne den Rekurs auf die Geschichte der

Philosophie und ohne Zusammenhang mit dieser tun».2
Die Fragen der Philosophie bewegen sich also seit ihrem Entstehen innerhalb

eines Horizonts, der durch die Geistesgeschichte bestimmt ist. In ihr liegt
zugleich ein genaues Kriterium zur Überprüfung. Andererseits bilden diese

Fragen Paradigmen für die Lesarten der Geistesgeschichte, zu der sie daher in
einem spiegelbildlichen Verhältnis stehen.

1 Weischedel W., Der Gott der Philosophen. Grundlegung einer Philosophischen
Theologie im Zeitalter des Nihilismus, 2 Bde, Darmstadt 1971—1972. Vgl. eine Liste der

wichtigsten Beiträge bei Semplici S., Un filosofo all'ombra del nichilismo: W. Weischedel,
Roma 1984, 139.

2 Gollwitzer H./Weischedel W., Denken und Glauben. Ein Streitgespräch, Stuttgart

1965, 10. Vorlesung von Weischedel, 190.



Wilhelm Weischedel als Philosophie-Historiker 547

Indem Weischedel ein solches methodologisches Modell aufgreift, kann er
die Geschichte der Philosophie gemäß einer polysemantischen Perspektive

interpretieren, in der sich vielfältige Ansprüche widerspiegeln, die den
Geschichtsverlauf unterschieden haben und zugleich die thematischen Kernbereiche

des eigentlichen Philosophierens Weischedels repräsentieren: die

Unumgänglichkeit der theologisch-philosophischen Linie ; das Entstehen der
nihilistischen Linie; die ständig wiederkehrende Forderung, beide Linien zu vermitteln;

die allmähliche Selbstbefestigung des Skeptizismus und der Erfahrung der

Fragwürdigkeit. Indem mit diesen Titeln in der Reflexion Weischedels die

Problembereiche umgrenzt werden, die das Denken im Lauf seiner Geschichte
fortschreitend herausbildete, müßen in ihr dem Anspruch einer Konfrontation
mit diesen Problembereichen Genüge getan werden und zugleich historiogra-
phisch die Verlaufsweisen rekonstruiert werden, die jene erzeugt haben. Es

handelt sich um Problembereiche, die zumindest dem Scheine nach nicht
zueinander reduzierbar sind, aber die zugleich die Geschichte der Philosophie
durchziehen und über die sich ein Denken, das seiner Zeit treu sein will,
vollständig Rechenschaft ablegen muß.

Das Vorhaben einer Philosophischen Theologie «im Schatten des Nihilismus»

ist genau dieser Treue zur eigenen Zeit verpflichtet, und es ist bezeichnend,

daß Weischedel dieses Vorhaben für unverzichtbar hält3, obwohl er sich
dessen Fragwürdigkeit bewußt ist, eben weil es in den verschiedenen Kernthemen,

die in ihm zusammenfließen, der Ausdruck entweder konstanter Linien
der Geistesgeschichte oder bestimmter Strömungen ist, die in ihr zu immer
größerer Klarheit gelangt sind.

Was das Problem der Gültigkeit theologischen Philosophierens betrifft, so

ist dessen Bedeutung bereits im Vortrag von 1957 «Gibt es eine Philosophische
Theologie?»4 mit äußerster Klarheit gesehen. Es sei wohl wahr- so heißt es5 -,
daß die Legitimität philosophischer Forschung über Gott im Lauf der
Geistesgeschichte des öfteren bestritten worden sei, sei es von Seiten der radikalsten
Verfechter einer Glaubenshaltung, sei es von Seiten derer, die die atheistische

Natur des Philosophierens vertreten. Schon der griechische Geist habe im
Fragen nach dem Göttlichen die hervorragendste Aufgabe des Philosophierens
gesehen, und diese spekulative Linie ging nach dem Einbruch des Christentums
in die heidnische Welt verstärkt hervor, und zwar in einem Maß, daß die

mittelalterliche Philosophie grundsätztlich nichts anderes als «Philosophische
Theologie» ist. Selbst in der Neuzeit und in der Gegenwart spricht die Philo-

3 Vgl. Weischedel, Der Gott, I, XVIII.
4 Weischedel W., «Gibt es eine Philosophische Theologie?», in: Wirlichkeit und

Wirklichkeiten. Aufsätze und Vorträge, Berlin 1960, 142-151.
3 Vgl. Ibid. 142—143.



548 Die Bedeutung der Philosophiegeschichte

sophie weiterhin von Gott und bildet Entwürfe einer Philosophischen Theologie,

trotz des immer häufigeren Erscheinens einer atheistischen Perspektive.6

Auf diesen Punkt kommt Weischedel in größerem Umfang in seiner

«Philosophische^) Theologie im Schatten des Nihilismus»7 zurück und hebt nochmals

hervor, wie bei einer Prüfung der Geistesgeschichte die beherrschende

Stellung zum Ausdruck kommt, die beharrlich dem Gottesproblem zugemessen
wurde. Die Bedeutung, die dieses bei Descartes, Spinoza, Leibniz und Kant
hatte, ist in dieser Hinsicht nur ein Vorspiel zur noch großartigeren Philosophie
des deutschen Idealismus, die noch deutlicher der These der theologischen
Natur des Philosophierens Ausdruck verliehen hat und die bis zur Behauptung
Hegels ging, «daß in der Tat der Inhalt, das Bedürfnis und das Interesse der

Philosophie mit dem der Religion ein gemeinschaftliches ist. Der Gegenstand
der Religion wie der Philosophie ist die ewige Wahrheit in ihrer Objektivität
selbst, Gott und nichts als Gott und die Explication Gottes».8

Weischedel anerkennt, daß sich die Ausrichtung der Philosophie in der

zeitgenössischen Welt verändert zu haben scheint. Aber er bemerkt gleichfalls,
daß auch in dieser Epoche Denker, für die die theologisch-philosophische
Perspektive weiterhin legitim geblieben ist, nicht fehlten.9 Folglich fühlt er sich

berufen, nicht nur zu behaupten: «Die Frage nach Gott ist aufs engste mit dem

Philosophieren verbunden»10, sondern daß diese «unabdingbar zur Philosophie
(gehöre)», und zwar «aus dem Mittelpunkt ihres Fragens»11 heraus.

Diese wiederholt vorgebrachte Überzeugung Weischedels12 erhielt die am
breitesten belegte Darstellung im weiten historischen Panorama, das der ganze
erste Band von «Der Gott der Philosophen» enthält. Ohne im einzelnen auf
diesen reichen historiographischen Weg einzugehen, der von der milesischen
Schule bis zu Heidegger reicht, kann man beobachten, daß Weischedel bei der

Beschreibung der verschiedenen Phasen des Aufstiegs und Verfalls der
Philosophischen Theologie bemüht erscheint, auf dem Weg einer genauen und

geschlossenen Kritik die Grenzen und Unsicherheiten ans Licht zu bringen, die

ihre verschiedenen Ausformungen kennzeichneten, aber auch, und vielleicht
vor allem, immer wieder die Unumgänglichkeit einer theologisch-philosophi-

" Ibid. 143.
7 Weischedel W., «Philosophische Theologie im Schatten des Nihilismus», in:

Evangelische Theologie 22 (1962) 233-249, jetzt auch in: Philosophische Theologie im Schatten
des Nihilismus, hrsg. von J. Salaquarda, Berlin 1971, 24—48.

8 Hegel G.W.F., Vorlesungen über die Philosophie der Religion, Einleitung A. II. 1,

in: Werke, XVI, Frankfurt a M. 1969, 27-28.
9 Vgl. Weischedel, Philosophische Theologie, 28.
10 Ibid.
11 Ibid. 26.
n Vgl. z. B. Gollwitzer/Weischedel, Denken und Glauben, 118.



Wilhelm Weischedel als Philosophie-Historiker 549

sehen Perspektive hervorzuheben. Mit anderen Worten: Die Geschichte der

Philosophischen Theologie ist gewiß die Geschichte ihres fortschreitenden
«Scheiterns» - und dieser Ausdruck taucht bei Weischedel häufig auf—, aber

gleichfalls die Geschichte einer beständigen Wiederkehr der philosophischen
Fragestellung, die mit dem Gottesproblem verbunden ist. Weischedel hält die

Behauptung für möglich: «Philosophische Theologie scheint auch heute

noch eine unabdingbare Forderung des Philosophierens zu sein. Gibt die

Philosophie diese ihre wesentliche Aufgabe preis, so gibt sie offensichtlich sich

selber auf».13

Das bedeutet nicht, daß die Philosophische Theologie sich in der Epoche
des Nihilismus als schlichte Wiederauflage von begrifflichen und argumentativen

Strukturen ausbilden kann, die endgültig der Vergangenheit angehören.14
Vielmehr handelt es sich um die Aufgabe selbst in ihrer Radikalität und
Ernsthaftigkeit. Die Erfahrung des Nihilismus befreit uns nicht von der
Auseinandersetzung mit der theologisch-philosophischen Problemstellung, obgleich
diese Aufgabe heute wegen dieser Erfahrung so viel schwieriger ist.

In dieser Hinsicht ist das Bekenntnis der zeitgenössischen Theologie und

Philosophie entscheidend. Selbst «im Schatten des Nihilismus» gab es keineswegs

einen Verzicht auf die Ausarbeitung von Vorhaben zur Philosophischen
Theologie, die sich Weischedel zufolge wiederum als unbefriedigend erwiesen.

15 Es handelt sich, wie gesagt, um ein entscheidendes Bekenntnis, vor allem
darum, weil es innerhalb der Geistesgeschichte sich als stärker als der Nihilismus

erwiesen hat16, wenigstens in dem Sinn, daß mit «Gottes Tod» weder die

philosophische Frage nach dem Göttlichen erloschen noch derjenige Raum
verschwunden ist, der die Voraussetzung für das Erscheinen neuer Formen des

Göttlichen ist.

In einer Arbeit aus dem Jahr 1953 Weg und Irrweg im abendländischen
Denken17 erkennt Weischedel in der abendländischen Philosophie zwei

entgegengesetzte Gedankenbahnen, die die Philosophie im Lauf ihrer Geschichte

13 Weischedel, Der Gott, I, XVIII.
14 Es handelt sich um einen von Weischedel ständig bekräftigen Gesichtspunkt,

nämlich um die Überzeugung: «Was zerbrochen ist, ist zerbrochen, und die Geschichte ist
nicht umkehrbar». Weischedel, «Die Frage nach der Wirklichkeit», in: Wirklichkeit,
132.

15 Vgl. Weischedel, Der Gott, II, 59-152.
16 Sowohl in: Der Gott der Philosophen (I, 21-37) als auch in: Die Frage nach Gott

im skeptischen Denken (Berlin, New York 1976, 20-30) ist in diesem Zusammenhang ein
bedeutender Wechsel hinsichtlich der Position zu bemerken, die in: Philosophische
Theologie im Schatten des Nihilismus (33) eingenommen wurde, wo dagegen behauptet
wird: «Das radikale Fragen ist das eigentlich mächtige Element im Wesen der Philosophie,
mächtiger als ihr theologisches Element».

17 Weischedel W., «Weg und Irrweg im abendländischen Denken», in: Zeitschriftfür
philosophische Forschung 1 (1953) 3-19, und jetzt auch in: Wirklichkeit, 3-19.



550 Die Bedeutung der Philosophiegeschichte

durchziehen. Die erste ist aufklärerisch-rationalistischer Herkunft, die sich ganz
und gar in den Dienst der diskursiven Vernunft stellt; die zweite ist ausgesprochen

«mystisch», das heißt, sie deutet das Erkennen als kontemplatives
Aufnehmen von seiten des Subjekts.18 In ihrer Reinheit genommen, führen beide

Wege Weischedel zufolge in eine aporetische Situation. Zum einen ist der Weg
der «Aufklärung» eng an die Haltung der «Skepsis» gebunden19, zum anderen

geht in der Mystik die Vielheit des Seienden verloren, das vom Einen aufgesaugt

wird, das Gegenstand der Kontemplation ist und in dem alle Unterschiede

aufgehoben sind. Fällt nicht aber das Eine, das ohne alle Entschlußkraft ist, mit
dem Nichts zusammen? Muß man daraus nicht schließen, daß auch die Intuition

an der Grenze ihrer erkenntnismäßigen Anstrengung auf die beunruhigende

Finsternis des Nicht-Wissens stößt?20

Die Schlußfolgerungen dieser Untersuchung treten klar zutage. Wenn der

«Irrweg» in der Verabsolutierung eines dieser beiden Wege zum Nachteil des

anderen liegt, ist der einzuschlagende Weg derjenige, der beide organisch zu

verbinden versucht. Aufgabe der Metaphysik ist es also, weder auf die Ratio
noch auf die Intuition zu verzichten, oder darüber zu wachen, daß nicht das

Medium, in dem beide sich begegnen, verloren geht.
In diesem aufklärerisch-rationalistischen und in dem mystischen Weg

besteht meiner Auffassung nach eine Vorankündigung der zwei charakteristischen

Ansprüche des späteren Gedankenganges Weischedels, und zwar des

kritischen Anspruches, der dank der Einübung in das «radikale Fragen» in die

nihilistische Perspektive einmündet, und des theologisch-philosophischen
Anspruches, welcher sich der Frage nach Gott öffnet. Dementsprechend kann in
der Aufforderung, beide Linien eng zu verbinden, ein Motiv erblickt werden,
das sich immer deutlicher als die Chiffre in der Meditation Weischedels

herausbildet, als jenes Programm, das er beständig zu verwirklichen suchte und das

- gerade aufgrund der entgegengesetzten Wurzeln, aus denen es sich nährt —

bald als extreme Form des Rationalismus, bald als spekulative und mystisch
gefärbte Erfahrung zu interpretieren möglich ist.21 Außerdem wird es deutlich,
wie Weischedel die Geistesgeschichte zum Wahrheitskriterium erhebt und wie
andererseits die tragenden Strukturen seiner Gedankenbewegung nichts anderes

tun als die Tendenzlinien herauszuarbeiten, die in einer solchen Geschichte

zutage treten. Wenn erzürn Beispiel im Nihilismus das unumgängliche Schicksal

18 Vgl. ibid. 4—12, wo das Wesen und die Entwicklung dieser beiden Gesichtspunkte
umrissen werden, von denen aus Weischedel die Geschichte der Philosophie analysiert.

19 Weischedel, Weg, 8-9.
20 Ibid. 13-14.
21 Vgl. Müller-Lauter W., «Von der Zwiespältigkeit eines Philosophen», Rede zum

70. Geburtstag von Wilhelm Weischedel, gehalten am 11. April 1975 an der Freien
Universität Berlin, in: Weischedel, Die Frage nach Gott, 33-38.



Wilhelm Weischedel als Philosophie-Historiker 551

unserer Gegenwart erblickt22, geschieht das, weil er in solchem spekulativen
Vorgang den notwendigen Ausgang eines Prozesses erkennt, der — von der
antiken Sophistik bis zur Aufklärung unserer Zeit - unaufhörlich die Forderung
nach einer reinen, uneingeschränkt wirksamen Vernunft radikalisierte.
Zugleich spiegelt auch sein Anspruch, die schon angedeuteten Gedankenlinien zu

koordinieren, jene analoge Ausrichtung wider, mit Regelmäßigkeit die Betonung

auf seine Geschichtsphilosophie zu legen.23

Zu ähnlichen Resultaten gelangt Weischedel in seinem Aufsatz «Die Zeit der

ursprünglichen Erfahrungen»24, einer Arbeit, die ein Jahr nach der
obengenannten Schrift abgefaßt wurde, deren Untertitel «Zum Denken zwischen den
beiden Weltkriegen» deutlich macht, wie im Mittelpunkt dieser Untersuchung
die «Wende» liegt - bzw. jene «Verlorenheit der Metaphysik» -, welche die

Metaphysik im Übergang vom 19. zum 20. Jahrhundert interessiert hat.
Weischedel hebt Analogien hervor, die zwischen unserer gegenwärtigen Lage, dem
Verfall der Metaphysik, und der Epoche Kants bestehen. Er beobachtet gleichfalls,

daß auf den von Kant angezeigten Verfall der Metaphysik die gewichtigen
Anstrengungen des deutschen Idealismus folgten, die auf die Erneuerung eines

metaphysischen Verständnisses des Ganzen zielten, Anstrengungen, die

heutzutage schwieriger denn je erscheinen.25 Der Nihilismus Nietzsches bildet also

den notwendigen Ausgang eines spekulativen Verlaufs, und wenn eine

Wiedergeburt der Metaphysik möglich ist, so kann das nur in der Erfahrung neuer
Wege und neuer Verlaufsformen geschehen, indem mit Entschiedenheit die

Fragestellungen in Angriff genommen werden, die im Dasein begründet liegen
und aus ihm entstehen.26

Dieser Zustand scheint sich Weischedel zufolge in der Existenzphilosophie
zu bewahrheiten, besonders in der von Heidegger undJaspers. Diese bewegt sich

im endlichen Seienden, aber sie tut das, um die ursprünglichen Erfahrungen zu

analysieren, kraft deren es die «Geschlossenheit» des eigenen Existierens tran-
szendiert. Auf diesem Weg erhebt sich das Denken in die echte metaphysische
Dimension. Indem diese Philosophien entschieden die Auseinandersetzung
suchen, die aus dem Fragen nach dem Dasein entspringt - unter Verzicht auf
einen «Sprung» in den Glauben -, fürchten sie andererseits doch nicht, sich auf

jene Bodenlosigkeit zu begründen, die - wenn darin auch das notwendige
Ergebnis der ihr eigenen Destruktionen liegt - doch auch ein Synonym für die
Bereitschaft ist, sich dem Geheimnis zu öffnen. Daher findet das Philosophieren

22 Weischedel, Weg, 8.
23 Ibid. 15-16.
24 Weischedel, «Die Zeit der ursprünglichen Erfahrungen», in: Wirklichkeit,

86-100.
25 Ibid. 88-91.
26 Ibid. 92-94.



552 Die Bedeutung der Philosophiegeschichte :

in der radikalen Anwendung seiner kritischen Fähigkeiten eine Öffnung zum
Absoluten und erfährt sich zugleich als ständig suchendes und nie vollendetes
Fragen, das kritische Strenge und mystische Dimension miteinander verbindet.

27

In «Denken und Glauben», wo Weischedel zur Bestimmung der Philosophie

als radikales Fragen zurückkehrt, erklärt er sich überzeugt, «daß die

Bestimmung des Philosophierens als des radikalen Fragens die notwendige
Konsequenz aus der bisherigen Geschichte der Philosophie ist und daß sie die

Philosophie in das Äußerste ihres Wesens bringt»28. Folglich ist der Nihilismus,
der den unvermeidlichen Ausgang eines solchen Philosophierens bildet, das

Schicksal, welches die Philosophie auf sich nehmen muß - wenn auch mit dem

Ziel der Überwindung -, vorausgesetzt, daß sie sich selbst treu bleiben will:
«Der Nihilismus ist die notwendige Basis für ein Philosophieren, das sich

bewußt in die Situation des Augenblicks stellt, aber er ist Basis als Ausgangspunkt

für den möglichen Neubeginn eines den Nihilismus in sich selber
überwindenden Denkens».29

Alle diese Themen sind in «Der Gott der Philosophen» wiederaufgenommen,

wo der spekulative Entwurf, der im Begriff des Vonwoher gipfelt, genau
auf die Verwirklichung jener Philosophischen Theologie «im Schatten des

Nihilismus» zielt, den die Radikalisierung des kritischen Denkens unumgänglich

gemacht hat. Die ersten Anzeichen einer solchen Radikalisierung und der

Niedergang der Philosophischen Theologie sind nach Weischedel erkennbar in
den Einwänden, die Kant gegen die traditionellen Gottesbeweise anführt und
in denen die ganze umstürzende Kraft des kritischen Denkens zum Vorschein
kommt.30 Aber den echten Wendepunkt in der Geschichte der Philosophischen
Theologie stellt Hegel dar, in dessen Reflexion diese Disziplin den Höhepunkt
erreicht - insofern der Vernunft die Fähigkeit zugesprochen wird, sich zum
Absoluten zu erheben, und zwar in dem Maße, wie sie sich als absolut begreift;
zugleich sieht er die Voraussetzung ihres endgültigen Unterganges, besonders

wegen der Unfähigkeit der Hegeischen Vernunft, das Zufällig-Wirkliche
verstehen zu können und wegen seiner Interpretation der einzelnen historischen

Religionen als Stufen auf dem Weg zum absoluten Geist.31 Die Tatsache, daß in

27 Ibid. 96-100.
28 Gollwitzer/Weischedel, Denken und Glauben, 5. Vorlesung von Weischedel,

88.
29 Ibid. 89.
30 Weischedel, Der Gott, I, 194-200.
31 Es ist interessant festzustellen, daß auch Löwith die Bedeutung von Hegels Denken

unterstrichen hat, wenn auch aus anderen Gründen als Weischedel. Löwith zufolge ist
nach Hegel die Krise nicht nur für jedwede Anstrengung, die Religion und Philosophie
versöhnen will, sondern auch die des Christentums reif geworden. Letztere hat jedoch -
wie die ganze, nachhegelianische Religionskritik zeigt — ihren eigenen Anstoß gerade von
Hegel erhalten, genauer: aus der inneren Zweideutigkeit seines Versuches der Aufhebung



Wilhelm Weischedel als Philosophie-Historiker 553

Hegels Reflexion der Begriff Gott keinen Platz mehr findet, kann als entscheidendes

Moment betrachtet werden für jenen Verlauf, «an dessen Ende
Philosophie als Philosophische Theologie überhaupt fragwürdig wird»32. Die
nachfolgenden Überwindungen, die die Geschichte der Philosophischen Theologie
charakterisiert haben, besiegeln das Scheitern der traditionellen Onto-Theolo-
gie und bezeichnen, wie schon bemerkt, «die philosophische, besonders

religionsphilosophische Situation der Gegenwart, das Zeitalter des
Nihilismus»33.

Es ist also bedenkenswert, daß in der Reflexion Weischedels der Begriff
«Skeptizismus» schrittweise durch den des Nihilismus ersetzt wird, einen

Begriff, der übrigens stets die Bedeutung des «offenen» Nihilismus und nicht die
des dogmatischen annimmt.34 In der Tat ist Weischedel überzeugt, daß das

philosophische Fragen nie ins reine Nichts vorstoßen kann, in die absolute

Negation des Seins, sondern vielmehr in die radikale Fragwürdigkeit des

Phänomenalen, das heißt in dessen Schweben zwischen Sein und Nicht-Sein.
Nunmehr will der Begriff «Skeptizismus» - auch er in seiner «offenen» und nicht
dogmatischen Bedeutung genommen - die Notwendigkeit unterstreichen, die
für das Denken darin besteht, die Fragwürdigkeit des Wirklichen widerzuspiegeln,

sowie jenen skeptischen Zug beizubehalten, der von Piaton und Aristoteles
an dessen wesentliche Bestimmung gebildet hat. In dieser Hinsicht ist bedeutsam,

daß Weischedel dem eigenen Philosophieren diese Bestimmung
zuschreibt, indem er nochmals auf die Geschichte der Philosophie Bezug nimmt,
die er in dieser Optik als fortschreitende Konsolidierung der skeptischen
Perspektive erkennt.

Erhellend sind in dieser Hinsicht jene Abschnitte in dem Aufsatz «Die Frage
nach Gott im skeptischen Denken», wo die Geschichte des Skeptizismus
zusammenfassend umrissen wird und wo zum Vorschein kommt, wie die Zetesis das

der Religion in der Philosophie. Wenn der Versuch Hegels, religiöse Vorstellungen in
philosophische Begriffe zu übersetzen, auch eine Rechtfertigung der christlichen Religion
bildet, ist er zugleich eine Kritik, insofern sie als positive Religion überflüssig wird, sobald
sie in der Philosophie aufgehoben ist. Bei Hegel vollendet sich die Linie des Denkens,
welche die ganze moderne Philosophie charakterisiert. Diese «denkt auf dem Boden der
christlichen Überlieferung, aber so, daß sie den christlichen Glauben philosophisch
begründen will» (Löwith K., «Christentum, Geschichte und Philosophie», in: Sämtliche
Schriften, 2, Stuttgart 1983, 448-449).

32 Weischedel, Der Gott, I, 386.
33 Schneider M., Rez. von: Der Gott der Philosophen, in: Wissenschaft und Weisheit 41

(1978) 70.
34 Vergleiche hierzu die erhellenden Betrachtungen Weischedels in: Die Frage nach

der Wirklichkeit, 132-133, und auch die Bemerkungen, die zu diesem wichtigen Aspekt
des Weischedelschen Denkens von H. Kunz vorgebracht worden sind (Rez. von : Der Gott
der Philosophen, in: Studia Philosophica 33 (1973) 230, und von G. Kahl-Furthmann, «Der
Gott der Philosophen im Zeitalter des Nihilismus», in: Zeitschrift für philosophische
Forschung 28 (1974) 398-407 (besonders 404).



554 Die Bedeutung der Philosophiegeschichte

eigentliche Wesen des Philosophierens bildet. Der philosophische Begriff der

Skepsis, der sich im Niedergang des klassischen Altertums bildete, ist zunächst,

wenn auch nur sporadisch, im Verlauf des Mittelalters und dann zu Beginn der

Neuzeit auf neue Art und mit besonderer Kraft wieder hervorgetreten.
Beschränken sich Montaigne, Charron, Pascal noch auf die Konstatierung eines

skeptischen Ausganges des Denkens, so führt vor allem Descartes eine radikale

Analyse des Skeptizismus durch - indem er den Zweifel an den Anfang seines

Denkens stellt -, sowie Hume, für den die Aufgabe des Philosophierens in der
entschiedenen Auseinandersetzung mit der skeptischen Erfahrung besteht.

Entscheidend sind dann für die Vertiefung dieser Erfahrung die Beiträge von Kant
und Hegel. Bei Kant wird der Skeptizismus als unlösbares Problem auf der

Ebene des theoretischen Denkens gesehen. Bei Hegel bildet er den Durchgangspunkt,

der für die Philosophie obligatorisch ist als jenes notwendige Moment in
der Bewegung des Geistes, bei der die Fragwürdigkeit des Endlichen hervortritt,
die aber zuletzt in der Versöhnung von Endlichem und Unendlichem überwunden

wird. Indem Nietzsche den Skeptizismus radikalisiert, hat er in Zweifel

gezogen und explizit die Möglichkeit negiert, daß das Wahre sei. Und nach

Nietzsche ist die skeptische Perspektive wieder in die Reflexion all derjenigen

eingetreten, die im Absurden, im Mangel an Sinn oder gar im Widersinn die

Chiffre jener Erfahrung gesehen haben, die aus der Begegnung des Menschen

mit der Welt oder aus dem Inneren des Menschen selbst entsteht.35

Beim Abschluß dieses historischen Excursus kann Weischedel dementsprechend

erneut behaupten, daß — wenn der Skeptizismus nur in seiner offenen
Form ein echter ist - «das Philosophieren von jeher darauf ausgegangen ist,

Skeptizismus in diesem Sinne zu werden»36. Er kann, anders gesagt, behaupten,
daß der so verstandene Skeptizismus sich in jenem kritischen Bereich des Denkens

bestimmt, der die ganze Geschichte durchläuft, indem er als Fragen und

In-Frage-Stellung immer stärker radikalisiert, was als wahrhaft unbezweifelbar

gegeben ist: «... insofern bedeutet Skepsis soviel wie radikales Fragen».37
Aber auch unter diesem neuen Gesichtspunkt erscheint diese kritische

Dimension des Denkens bestimmt, sich mit der «mystischen» Dimension zu
verbinden und das — wie Weischedel bemerkt - aus folgendem Grund: «Was im
radikalen Fragen als letzte Einsicht gewonnen wird, ist, daß die Wirklichkeit,
die als fraglich erscheint, sich als Geheimnis darbietet. Denn Fraglichkeit und
Geheimnis korrespondieren einander. Alles Fragen fragt nach etwas, das im
Augenblick des Befragtwerdens Geheimnis ist. »38 Die rigorose Anwendung des

35 Weischedel, Die Frage nach Gott, 10-16.
36 Ibid. 18.
37 Ibid.
38 Ibid. 26.



Wilhelm Weischedel als Philosophie-Historiker 555

kritischen Vermögens und die stille Achtung vor dem Geheimnis zeigen sich
nochmals in ihrer unlösbaren Verbundenheit, das heißt als unverzichtbare
Forderung der metaphysischen Reflexion.

Weischedel hat ständig unterstrichen, daß das philosophische Fragen der Erfahrung

der radikalen Fraglichkeit des Wirklichen entspringt und daß also «die

philosophische Frage vielmehr Antwort, und zwar Antwort auf eine
Herausforderung (ist)»39, auf jene also, die von solcher Erfahrung gerade gebildet
wird. Aber auch das Bewußtsein der radikalen Fragwürdigkeit des Ganzen
erscheint ihm als Ausgang eines langen Weges, den die Geschichte der
Philosophie durchläuft, welche gerade aus diesem Grund auch als Geschichte einer
fortschreitenden Herausbildung der Fragwürdigkeit des Wirklichen gelesen
werden kann.

In der bereits zitierten Schrift «Die Frage nach der Wirklichkeit» bemerkt
Weischedel, wie sich in der Philosophie ein Prozeß allmählichen Wirklichkeitsverlustes

ankündigt.40 Was schrittweise verloren geht, ist nicht die schlichte
Realität der Dinge, ihr tatsächliches Existieren, als vielmehr ihre Wirklichkeit,
ihr Existieren für uns in unserem Horizont. Diese Situation ist von einer Reihe

von Etappen vorbereitet worden, von denen die erste — Weischedel zufolge — in
der Bestimmung jenes Paradigmas des Verstehens von Welt gesehen werden
kann, das die platonische Philosophie zum Ausdruck brachte. Wirklich ist in
dieser Perspektive nicht die Welt der unmittelbar gegebenen Dinge, sondern

jene unveränderbare der Ideen; die Welt der Dinge ist daher bestimmt, dem
Menschen in dem Maße als fremd zu erscheinen, als er weiß, daß sein höherer
Teil der wahren Welt angehört.41

Mit dem christlichen Begriff der Schöpfung verstärkt sich der Prozeß des

Wirklichkeitsverlustes weiter, sowie mit dem Verblassen jener wenn auch nur
vagen und schwebenden Präsenz des Göttlichen in der Welt, welche im
platonischen Begriff der Teilnahme zugesichert wird. Wenn also die Welt eine

geschaffene ist, hat sie nur eine «abgeleitete» Wirklichkeit. Dem Nichts

entsprungen, vom Nichts beständig bedroht, existiert sie nur kraft des Seins Gottes,
der so gesehen die einzige wahre Wirklichkeit darstellt. Gott ist also nicht auf
unmittelbare Weise, sondern nur mittelbar anwesend, und zwar in den Erzeugnissen

seines Schöpfungsaktes, und der Mensch, weit entfernt, in solcher Welt
seine Heimat zu sehen, fühlt sich in ihr, wenn nicht im Exil, so doch als Viator,
der den Gang zu seiner wahren Heimstätte beschleunigt.42

39 Gollwitzer/Weischedel, Denken und Glauben, 7. Vorlesung von Weischedel,
118. Vgl. R. Garaventa, Nichilismo, Teologia ed Etica. Saggio su Wilhelm Weischedel,
Lecce 1991, 63-92.

40 Weischedel, Die Frage nach der Wirklichkeit, 119-120.
41 Ibid. 123.
43 Ibid. 124-125.



556 Die Bedeutung der Philosophiegeschichte

Die dritte und entscheidende Etappe in jenem Prozeß wird von jenem
spekulativen Anspruch gebildet, der zu Beginn der Neuzeit entsteht und der als

«Wirklichkeit» im strengen Sinn wirklich nicht mehr Gott, sondern den
Menschen versteht, insofern dieser ein denkendes Subjekt ist. Wenn in dieser

Perspektive noch wahr bleibt, daß die Dinge ihre eigentliche Wirklichkeit kraft
eines Schöpfungsaktes empfangen, so muß unter «Wirklichkeit der Dinge» ihr
Sein innerhalb eines subjektiven Bewußtseins verstanden werden, also insofern
die Dinge nicht anders sind bzw. gegeben sind als unter der Bedingung eines

Subjekts, das sich ihrer bewußt ist. Der Welt kommt also ihre eigene ontologi-
sche Wirklichkeit abhanden zugunsten des Subjekts, das sich auf diese Weise zu

ihrem Herrn erklärt. Eine solche Verbindung zwischen Wirklichkeitsverlust
und selbständiger Gewalt des Subjekts wird besonders in der Philosophie Nietzsches

deutlich, bei dem angesichts des «Nichts der Wirklichkeit», das dem Tod
Gottes folgt, nichts bleibt als der Wille des Menschen, der souverän festsetzt,

was Wert und Wahrheit ist. Aber dieser Wirklichkeitsverlust zugunsten des

Subjekts wird sich auf den Menschen auswirken.43 Den Dingen entfremdet,
wird er sich selbst fremd, und zwar in dem Augenblick, wo er die Ohnmacht der

eigenen Kraft vor der drohenden Gewalt des Nichts erfährt.
Daß die Erfahrung der Fragwürdigkeit des Wirklichen in seiner Totalität

mit immer größerer Deutlichkeit im Lauf der Geschichte der Philosophie
hervortritt und sogar deren ursprünglichen Charakter darstellt, wird in grundlegenden

Abschnitten von Denken und Glauben hervorgehoben.44 Gewiß wird
in der antiken Welt «die Fraglichkeit noch nicht in ihrem äußersten Sinne
als radikale Fraglichkeit erfahren»45, insofern nämlich die Tatsache unwidersprochen

bleibt, daß das Wirkliche in seiner Ganzheit sich auf eine letzte

Sinnhaftigkeit gründet. Nichtsdestoweniger haben gerade alle griechischen
Philosophen diese Erfahrung gemacht, wenn auch nur in Form «des Leidens an der
Endlichkeit» oder der Hinfälligkeit des Seins der Dinge.46 Und auch der
mittelalterliche Denker - der ebenfalls und mit vielleicht noch größerer Kraft die

Existenz einer letzten Bedeutsamkeit des Wirklichen unterstrichen hat — besitzt

43 Ibid. 127-128.
44 Gollwitzer/Weischedel, Denken und Glauben, 189-198.
45 Ibid. 10. Vorlesung von Weischedel, 193.
46 Dennoch ist wahr, daß die Vielheit der Formen, in die das griechische Denken

geprägt worden ist, von Mal zu Mal möglich gemacht wurde, und zwar aus dem Bezug von
jenseitigen Erfahrungen mit solchen der Endlichkeit. Aber Weischedel will unterstreichen,

daß nicht sie - die bei jedem einzelnen Denker anders sind und mit der Zeit von
anderen Erfahrungen überwunden werden - das Element sind, welches das Philosophieren

in seiner Ursprünglichkeit bestimmt, sondern jene philosophische Frage, die der
gemeinsamen Erfahrung der Fragwürdigkeit entspringt, welche das Philosophieren als

Fragen begründet. Im Hintergrund der einzelnen philosophischen Entwürfe, die einander
im Laufe der Geschichte des griechischen Denkens ablösen, ist ein gemeinsames Fragen,
das aus der gemeinsamen Erfahrung der Fragwürdigkeit entstanden ist.



Wilhelm Weischedel als Philosophie-Historiker 557

irgendwie die Erfahrung der Fragwürdigkeit, wenigstens in dem Sinne, daß bei

ihm «Welt und Weltgeschehen darum als rätselhaft erfahren (werden), weil sie

endlich sind und weil diese ihre Endlichkeit für das Denken anstößig ist»47.

Aber gerade in der modernen Philosophie läßt sich zweifellos «der Gang zu
immer umfassenderer Erfahrung der Fraglichkeit... bis hin zu einer völligen
Radikalität dieser Erfahrung»48 feststellen. Sie ist im Zeichen einer solchen

Erfahrung entstanden - als solche zeigt sie sich in der Möglichkeit des «tiefe(n)
Strudel(s)» des cartesischen Zweifels —, bewegt sich von ihr aus, indem sie sie

beständig vertieft und auf ihre Überwindung zielt mittels jener spekulativen
Kraft, die sich in die verschiedenen metaphysischen Richtungen übersetzt hat,
die schrittweise von ihr ausgearbeitet worden sind.

Aber das Ergebnis dieser Bemühungen ist die fortschreitende Schwächung
des Vertrauens in die positiven Möglichkeiten des philosophischen Denkens,
und zwar dort, wo die Erfahrung der Fragwürdigkeit immer stärker hervortritt,
«bis dahin, daß sie allein das Philosophieren zu bestimmen beansprucht, so wie
es bei Nietzsche geschieht»49.

Hegel hat in der Geschichte der Philosophie «die Geschichte von dem
Sich-selbst-Finden des Gedankens»50 gesehen, Worte, die im Licht der
vorliegenden Untersuchung auch für Weischedels Geschichte der Philosophie
wiederholt werden können - bei aller Verschiedenheit der jeweiligen Zusammenhänge.

Wie oben ausgeführt, nimmt sie ihren Verlauf von Ansprüchen aus, die
sich mit immer stärkerer Kraft zeigen und die, gerade in ihrem ständigen
Wiederauftreten, sich als konstitutiv für die Philosophie erweisen. Im Zeitalter
des Nihilismus haben sie sich dann endgültig als unumgänglich erwiesen, wenn
auch eine Versöhnung miteinander fragwürdig geworden ist. Es ist daher legitim

zu behaupten, daß eben in diesem Zeitalter das Denken sich selbst gefunden
hat. Es handelt sich, wie gesagt, um Ansprüche, die anscheinend unauflösbar
sind oder für die sich eine Vermittlung als schwierig erweist. Nichtsdestoweniger

müssen sie dem Philosophieren zugemutet werden, stets jedoch «im
Medium der Begrifflichkeit»51, das heißt, es darf keine Zuflucht im Bereich des

Glaubens suchen, der das Gewicht der eigenen Voraussetzungen nur um den

Preis der Unbeweisbarkeit erwirbt. Einziger möglicher Ausweg angesichts der

Widersprüche der Rationalität bleibt also die Rationalität selber, und in dieser

Perspektive ist jene Aufforderung zum Ernst zu verstehen, die Weischedel

beständig an die Philosophie stellt.

47 Gollwitzer/Weischedel, Denken und Glauben, 10. Vorlesung von Weischedel,
194.

"8 Ibid.
45 Ibid. 198.
50 Hegel, G.W.F., Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, Einleitung

A. 1, in: Werke, XVIII, Frankfurt am Main 1971, 23 Anm. 10.
51 Weischedel, Weg, 16.



558 Die Bedeutung der Philosophiegeschichte

Das Denken und seine Geschichte erscheinen daher von widersprüchlichen
Motiven durchkreuzt, vor denen sich aber unausgesetzt die vereinheitlichende
Macht des Denkens selber aufrichtet und sein Versuch, diese Motive in einer
Einheit zu versöhnen. Gewiß tritt solche Absicht in der Geschichte der
Philosophie nur fragmentarisch auf, etwa wenn sie bei Hegel als «ein in sich

notwendiger, konsequenter Fortgang»52 Gestalt annimmt. Aufgabe der Philosophie

ist es gerade, solche Fragmente zu verbinden und hinsichtlich der
Unterschiede, welche die philosophiegeschichtlichen Ausdrücke durchziehen,
vollständige und einheitliche Interpretationsrahmen zu schaffen.

Aber ist es zulässig, bei Weischedels Reflexion von solchen Intrepretations-
rahmen zu sprechen? Kimmerle hat in diesem Zusammenhang die Aufmerksamkeit

auf die Tatsache gelenkt, daß im historischen Teil von «Der Gott der
Philosophen» die einzelnen Denker fast immer als isolierte Gestalten gesehen

werden, mit dem Ergebnis, jene Kontinuität unbegreifbar zu machen, die gerade
ihre jeweiligen Entwürfe einer philosophischen Theologie verbindet.53 Und es

ist andererseits legitim, den Bereich der Anwendbarkeit zu solcher Bedeutsamkeit

auszuweiten und zu zeigen, daß auch in den anderen Schriften, die in der

vorliegenden Arbeit untersucht wurden, das Interesse an einer analytischen
Betrachtung der wechselseitigen Beziehungen der verschiedenen Denker oder
der verschiedenen Lehrmeinungen entweder gering oder gar nicht vorhanden
ist. Die historiographischen Linien, die sich in den genannten Schriften abzeichnen,

wurden gebildet, um die Positionen verschiedener Autoren einander im
Hinblick auf ihre Eingliederung innerhalb einer allgemeinen Gedankenführung

anzunähern, ohne sich dabei darum zu kümmern, besondere Verbindungslinien

zwischen ihnen zu knüpfen.
Das ist eine Haltung, die es - wenigstens dem Anschein nach - schwierig

macht, aus der Geschichte der Philosophie vollständige und einheitliche
Interpretationsschemata herauszuarbeiten. Dennoch findet Weischedel als

Philosophiehistoriker gerade in diesem Horizont seinen Stellenwert, und ich glaube,
daß, wenn er als solcher berücksichtigt wird, die Originalität seiner

philosophiegeschichtlichen Absichten über deren schon erwähnte Grenzen hinaus
deutlich werden kann. Zentral ist für ihn der Anspruch, diejenigen Linien zu

bestimmen, denen das Denken in seiner Geschichte beständig gefolgt ist, mit
einer immer größeren Bewußtheit und Entschiedenheit und mit dem Ziel, ein
Philosophieren hervorzubringen, das inhaltlich, strukturell und methodisch auf
der Höhe jenes nihilistischen Horizontes ist, welcher nach Nietzsche und
Heidegger besonders, die Gegenwart bestimmt und aktiv durchdringt.

52 Hegel, Vorlesungen über die Geschichte, Einleitung A. 3.b, 55.
33 Kimmerle H., Rez. von Der Gott der Philosophen, in: Philosophische Rundschau 20

(1973) 240-257, bes. 246-250.



Wilhelm Weischedel als Philosophie-Historiker 559

In dieser Perspektive erscheint es als zweitrangig, die Verknüpfungspunkte
zwischen den verschiedenen Denkern zu präzisieren oder die Unterschiede
zwischen den Autoren hervorzuheben, die auf eine gemeinsame spekulative
Gedankenführung zurückzuführen sind.54 Wichtig ist vielmehr, die tiefe

Zusammengehörigkeit wieder zu entdecken, welche in einer concordia discors die

zeitgenössische Reflexion mit derjenigen der vergangenen Jahrhunderte verbindet

und die konstanten Antinomien der menschlichen Vernunft zum Ausdruck

bringt.

54 Solcher Unterschiede ist sich Weischedel allerdings bewußt; vgl. z. B. Weg, 12.


	Die Bedeutung der Philosophiegeschichte : Wilhelm Weischedel als Philosophie-Historiker

