Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 3

Artikel: Die apostolische Herkunft der Evangelien nach H.J. Schulz
Autor: Schelbert, Georges

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761172

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761172
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

(GEORGES SCHELBERT

Die apostolische Herkunft
der Evangelien nach H.J. Schulz”

Dieser Band der Reihe «Quaestiones Disputatae» fillt, wie der Herausgeber
R. Schnackenburg in seinem Vorwort selbst urteilt, aus der iblichen Richtung
der Serie. Sie vertritt dezidiert, auch polemisch, sog. traditionelle Positionen,
gegen die der Herausgeber «erhebliche Einwinde» anmeldet. Es ist eine QD
mit «verkehrter Frontstellungy.

1. Inbaltsiibersicht

1. Grundlegung

Der Verfasser behandelt nach der Einfithrung, die seine Gesamtkonzeption
beschreibt (S. 11-33), die ganze Breite der Einleitungsfragen zu den Evangelien:
die sehr positiv bewertete friihe Uberlieferung betr. Verfasser und Datierungen
als Ausgangsbasis unter dem das Resultat angebenden Titel «... Einhelligkeit seit
dem ausgehenden 1. Jahrhundert» (die Evangelieniiberschriften, Papias, Ire-
nius, die alexandrinische Datierungstradition) (I., S. 34-78). Es folgt eine Pri-
sentierung der als destruktiv und rationalistisch beurteilten Formgeschichte:
ihre Vorgeschichte, ihr «Geburtsfehler», historische Irrtiimer (IL., S. 79-96). Er
beruft sich auf die [nstructio de bistorica Evangeliorum veritate der pipstlichen
Bibelkommission von 1964 als Einspruch des Lehramtes. SchlieBlich erscheint
E. Drewermann mit seinen Angriffen als Bundesgenosse (III., S. 97-109).

* Hans Joachim SchuLrz, Die apostolische Herkunft der Evangelien. Freiburg i. Br.:
Herder 1993, 411 S. (QD 145).



Die apostolische Herkunft der Evangelien nach H.J. Schulz 533

Ein weiteres Kapitel ist der «Falsifizierung der formgeschichtlichen Grund-
sitze durch die neuere Volkskunde und die Wiederentdeckung der judisch-
christlichen Traditionsgesetzlichkeiten gewidmet» (Bo Reicke, H.H. Riesen-
feld, B. Gerhardsson, R. Riesner) (IV,, S. 110-125) sowie der Darstellung der
allgemeinen Prigung der Evangelientradition durch Petrus und die Urge-
meinde in Entsprechung zur kerygmatischen und liturgischen Tradition nach
dem Zeugnis des Paulus.1 Kor 15,3-5 sei Indiz fiir friiheste Evangelienbildung,
ebenso das «Kerygma Petri» nach den Reden der Apostelgeschichte. DaB dieses
treilich ganz lukanisch geprigt ist, bleibt unberticksichtigt. Betont wird weiter
«die traditionsbildende Kraft der urgemeindlichen Passafeier». Sie wird an der
haggadischen Struktur des wirklich von Petrus verfalten ersten Petrusbriefes
illustriert (V., S. 128-185; V., S. 126-185). Damit sind die Grundlagen fiir die
Darstellung der Art und der Herkunft der vier Evangelien gelegt.

2. Zu den einzelnen Evangelien

Das Markus- Evangelium (V1., S. 186-217) gilt als Entfaltung des « Evangeliums
der Urgemeinde» zum Vollevangelium in der Situation der paulinischen Mis-
sion. Als Abfassungszeit wird, missions- und zeitgeschichtlich (Zelotenwesen)
begriindet, «um 60» angegeben (S. 200). Die Ansetzung nach 70 aufgrund von
Mk 13,2.14 (Ankiindigung der Zerstorung des Tempels, Greuel der Verwii-
stung) wird abgewiesen. Das mk Bild von Petrus setzte noch dessen Leben und
Wirken voraus. SchlieBlich wird die vorgeschlagene Datierung als kompatibel
mit der Ansetzung von 7 Q 5 (Mk 6,52 £.) beurteilt. (Zur Notiz des Irendus [Adv.
Haer. 1I1,1,1 fiir Mk siehe unten]).

Fiir das Matthius- Evangelium (V1I., S. 218-242) schligt Schulz die Zeit nach
dem Tod des Petrus, zwischen 65 und 70 vor (S. 241). Wiederum weist er die
Annahme ab, die mt Form des Winzergleichnisses und des Gleichnisses vom
Hochzeitmahl (Mt 21,33-44; 22,1-14, bes. 22,7) setze die Zerstorung Jerusalems
voraus. Sie riicke das Evangelium lediglich niher an die Katastrophe (zwischen
66 und 70) heran. Ebenso setze die Zahlung der Tempelsteuer (Mt 17,24-27)
und der ungebrochene EinfluB der Sadduzier (Mt 3,7; 16,1) die Zeit vor der
Zerstorung des Tempels voraus. Die besondere Stellung des Petrus als fortdau-
ernde Autoritit (Mt 16,18 f.) weise einerseits auf Antiochien als Ort der Ent-
stehung des Mt-Ev., andererseits aber auf die Zeit, «da Petrus lingst nicht mehr
am Ort ist», und stellt «die Person Petri ins Licht einer nicht mehr irdischen
Wirksamkeit» (S. 238). Schulz erwigt einen Zusammenhang mit dem Apostel
Matthius ev. als Griinder oder als Missionar der Gemeinde von Antiochien —
vgl. dagegen Apg 11,19 ff.! —, sowie durch die Quelle Q, einer Zusammenstel-
lung von Worten und Reden Jesu fiir die Jerusalemer Hellenisten, méglicher-
weise durch den fritheren Zollner Matthius.



534 Die apostolische Herkunft der Evangelien nach H.]. Schulz

Das Lukasevangelinm (VIIL., S. 243-291) ist nach Schulz, wie es die tradi-
tionelle Auffassung annahm, vor dem Tod des Paulus in den Jahren kurz nach 62
vom Paulusbegleiter Lukas verfal3t (S. 288 f.), «die in der Mission Pauli exem-
plarisch erfiillte Zeugenschaft bis an die Grenzen der Erde» als sein Kairos
(S. 243). Wieder wird abgewiesen, die 1k Fassung der Endzeitrede mit der Klage
tber Jerusalem (Lk 21; 19,41-33) setze dessen Zerstérung voraus; sie schlief3e
dies sogar aus (S. 253). Die in den meisten Einleitungswerken — wie J. Schmid,
W. Kiimmel — vertretene Spitansetzung und Loslésung von einem wirklichen
Paulusbegleiter als Verfasser beurteilt Schulz als fiir eine katholische Funda-
mentaltheologie (!) und katholische Exegese nicht rezipierbar (S.257). Er
bemiiht sich daher, die Gegengriinde zu entkriften: Das lk Doppelwerk setze
nicht ein Schwinden oder Abdringen der Naherwartung voraus; die angeblich
unpaulinischen Ziige wiirden «jene kirchlichen Lebensvollziige» reflektieren,
«die gerade auch fir Paulus Voraussetzung und Ausgangspunkt seiner Theologie
sind» (S. 260): vorpaulinische Bekenntnistradition, Bedeutung des Kephas, des-
sen Offenheit fiir die Heidenmission. Gewisse Widerspriiche zu historischen
Mitteilungen des Paulus z. B. im Galaterbrief (Jerusalembesuche) seien verein-
zelt und geringfiigig. Es werde nur die «dullere» Verwendung des Aposteltitels
Paulus vorenthalten, nicht die Sache. Solche Ziige gingen auf die Zeit vor der
gemeinsamen Missionstitigkeit des Lukas mit Paulus zuriick. Lukas bezeuge
genau «jene Ansitze einer Amterstruktur (die Sieben, Presbyter, Jakobus, Hand-
auflegung), die innerhalb der apostolischen Zeit entstanden und in die unmit-
telbar nachapostolische Zeit zu jener Transposition fihig waren, die bis heute in
der katholischen und orthodoxen Kirche als Kennzeichen der Apostolizitit und
bleibender Verbindlichkeit ihrer Kirchenstruktur gelten» (8. 261).

Als letztes, jedoch nicht erst spites, behandelt Schulz das Jobannes-Evange-
lium (IX., S. 292-391). Es ist vom Augenzeugen Johannes, dem Sohn des Zebe-
dius, verfal3t, in einer Form, die aus der vor allem in der Passafeier verankerten
liturgischen Anamnese stammt, und zwar nicht erst gegen Ende seines Lebens
bis in die Zeit Trajans — 90 oder gegen 100 —, sondern nach seiner Ubersiedlung
nach Ephesus, zwischen 62 und 67 (vgl. S. 384; 390 und 44, Anm. 2), die Jahre
nach dem Tod des Petrus (S. 373 ff.). Der Martyrertod des Petrus einerseits und
sein eigenes Uberleben als einziger Zeuge erklirten am besten den Schluf3 des
ganz johanneischen Nachtragskapitels (vgl. bes. 21,23), wihrend die Ansetzung
nach seinem Tod weniger wahrscheinlich sei: Wie hitte ihm das fundamentale
MilBverstindnis verborgen bleiben kénnen, und wie sollte es denkbar sein, dal3
er die Richtigstellung bis zu seinem Tod unterlassen hitte! (S. 382 f.) Doch: Von
der erstmaligen schriftlichen Bezeugung kann doch nicht auf erstmalige Aufe-
rung geschlossen werden!

Zunichst hat der Verfasser die Wiederentdeckung der literarischen Einheit
des Evangeliums und dessen Augenzeugencharakter dargetan (u. a. die zeitge-
schichtlichen und topographischen Beziige). Als Sitz im Leben fiir die Offen-
barungsreden nimmt er die anamnetischen Vollziige der Eucharistie und Tauf-



Die apostolische Herkunft der Evangelien nach H.J. Schulz 535

liturgie an. Er betont die Augenzeugenschaft vom Beginn des Wirkens Jesu an,
und besonders seine Teilnahme beim Abendmahl, seine Erinnerung und Deu-
tung des Kreuzesgeschehens und des ersten Erwachens des Osterglaubens.

Die abschliefende Riickschau wirft «der derzeitigen katholischen Exegese»
Versagen vor dem Joh-Evangelium vor und fordert eine neue biblisch-liturgi-
sche, bzw. typologisch-anamnetische Hermeneutik (8. 392-401). Dafiir emp-
fiehit Schulz die Aufsatzbinde von O. Betz und H. Gese als beispielhaft (S. 401,
Anm. 21).

11. Beurteilung und Kritik

Der Verfasser legt zweifellos eine durchdachte, imponierende und fundierte,
geschlossene Gesamtschau vor. Sie fordert zur Auseinandersetzung heraus. Der
nachgerade modische, unsachliche Rundumschlag gegen die — karikierte —
historisch-kritische, bzw. formgeschichtliche Methode, oder besser deren Hand-
habung, ohne Differenzierung zwischen Bultmanns Positionen und ihrer kriti-
schen Rezeption, regt allerdings nicht gerade dazu an. Es geschieht ganz in der
Linie von Kard. Ratzingers New-Yorker-Vortrag (QD 117, 1989, S. 15-44), auf
den er sich auch beruft (S. 14). Das gilt ebenso fiir die pauschale Rede von
protestantischer oder (abqualifizierter) katholischer Exegese.

Gewil} gab und gibt es hiiben und driiben zersetzende, extreme Auffassun-
gen. Doch Schulz kann aus beiden Lagern Gewihrsleute zitieren. Die Polemik
ist m. E. unnétig und schadet nur dem Anliegen des Verfassers. Er geht, wie
ersichtlich, in den Spuren von J.A.T. Robinson’s Redating the New Iestament
(1976; deutsch 1986) und 7he Priority of Jobn, London 1985. Robinson wird
38mal zitiert.

In einer auch etwas ausfiihrlicheren Besprechung des 411 Seiten starken
Werkes ist keine Auseinandersetzung im Detail moglich. Es sei lediglich seine
Darstellung der Tradition herausgegritfen, die er vernachlissigt und nicht genug
ernstgenommen glaubt. Sie stellt die Weichen.

1. Das Zeugnis des Papias

Eine Art Weichenstellung fir die Darstellung bildet des Verfassers eigene
Deutung und Wertung des von Eusebius mitgeteilten «Fragmentes aus dem
Werk des Bischofs aus Hierapolis iiber die <alten> (presbyteroi) als dessen
Gewihrsleute» (H. E. 111,39,4):
«... so forschte ich nach der Lehre der Alten was Andreas oder was Petrus
gesagt hatten oder was Philippus oder was Thomas oder Matthidus oder
Jakobus oder was Johannes oder irgend ein anderer von den Jiingern des
Herrn, ferner was Aristion und der Alte (4 presbyteros) Johannes, Jinger des
Herrn sagen».



536 Die apostolische Herkunft der Evangelien nach H.J. Schulz

Schulz identifiziert die beiden Johannes und gewinnt damit einen frithesten
Beleg fiir dessen Aufenthalt in Ephesus und sein Evangelium (8. 34-38). Doch
es ist offensichtlich: Papias unterscheidet hier zwischen zwei verschiedenen
Johannes. In der ersten Gruppe, die der Vergangenheit angehort (eipen), figu-
riert der Zebediaussohn Johannes. Es folgt eine zweite Gruppe, angefiihrt von
Aristion, mit dem Alten, Johannes. Sie scheint noch in die Gegenwart des Papias
hinein zu reichen (legousin).

Einer der am hiufigsten, und zwar meist zustimmend zitierten Gewahrs-
minner von Schulz ist M. Hengel (44mal). Dessen «akribische» Analysen erhal-
ten groBes Lob (S. 296. 299). Nun ist jedoch fiir M. Hengel in seinem Werk 7he
Johannine Question, London 1989, jetzt in erweiterter deutscher Fassung (WUNT
87), Tiibingen 1993, evident, dal Papias zwei Johannes unterscheidet (S. 80). In
Anm. 20, S. 297 sucht Schulz dessen Ergebnis zu entwerten: Es sei dadurch
veranlafBt, daBl er einen frithen Martyrertod des Apostels Johannes von den
Quellen her fiir wahrscheinlich halte. Diese Annahme habe ihm die Identifi-
zierung der beiden Johannes verwehrt.

Damit wird freilich dessen Beweisgang umgedreht. Hengels Ausgangspunkt
ist nicht «eine vorgefaBite Meinung» (vgl. S. 49), sondern nichts anderes als der
sensus obins der Stelle, wie sie schon Eusebius verstanden hatte, der das ganze
finfbindige Werk des Papias noch kannte. Der Versuch, auch dessen Verstind-
nis als tendenziés zu entwerten (Problem der Herkunft der Apokalypse), verrit
die Fragwiirdigkeit der Identifizierung beider Gestalten.

Aus der erschopfenden Untersuchung des Textes von U.H.J. Kértner,
Papias von Hierapolis (FRLANT 155), 1985, 367 S.) beruft sich Schulz auf
dessen Feststellung, es lasse sich auf rein grammatikalischem Weg nicht aus-
machen, ob die presbyteroi von den anschlieend aufgezihlten Herrenjiingern
bzw. Aposteln zu unterscheiden oder mit ihnen identisch sind (S. 115;S. 76-78).
Die Bemerkung betrifft jedoch gar nicht das Verhiltnis beider Gruppen zuein-
ander, sondern die Subsumierung beider Gruppen unter die Bezeichnung «die
Alten» (presbyteroi) am Anfang des Satzes als deren Niherbestimmung. Zum
Verhiltnis beider Gruppen zueinander stellte Kortner S. 77 und S. 115 Anm. 3
mit Recht fest: « Werden Aristion und Johannes wie die vorangehenden Perso-
nen als tou kyriou mathetai tituliert, so ist der letzte Satzteil doch durch a te und
den Tempuswechsel von Aorist zum Prisens unterschieden» (S. 77). Ferner:
«Auch der Presbyter Johannes und Aristion werden ja tou kyriou mathetai
genannt, werden aber durch den Satzbau von der ersten Gruppe von Herren-
jingern, die mit den Aposteln identisch sind, deutlich unterschieden» (Anm. 3,
S. 277). Der Hinweis des Verfassers, Kértner vertrete «ein ginzlich anderes
traditionsgeschichtliches Konzept», soll anscheinend dessen Verstindnis als
dadurch bedingt entwerten. Doch es ist durch den Text und nicht durch ein
vorgefafites Konzept bestimmt. Dies ist vielmehr bei Schulz selbst der Fall. Dal3
in der zweiten Reihe der Gewidhrsminner des Papias Aristion an erster Stelle
steht, schlieBt die Deutung als Reprise aus, auch einer teilweisen. Die Nach-



Die apostolische Herkunft der Evangelien nach H.J. Schulz 537

stellung des Johanns wird gern als aufsteigende Aufzihlung erklirt, wie angeb-
lich bei der ersten Reihe. Doch dort figuriert Petrus im ersten Paar, wenn auch
nach Andreas; eine sonstige aufsteigende Linie ist nicht erkennbar.

Die von Schulz gegebene Deutung soll fiir ihn als Zeugnis aus dem ausge-
henden 1. Jahrhundert ein sicheres Fundament fiir die Mitteilungen des Irenius
tiber den Aufenthalt des Apostels Johannes in Ephesus bis in die Zeit Trajans und
die Verbindung Polykarps mit ihm abgeben. Die gro3te — m. E. uniiberwind-
liche — Schwierigkeit, einen solchen Aufenthalt des Apostels Johannes in Ephe-
sus als historisch anzunehmen, stellt die Tatsache dar, dal3 im Brief des Ignatius
von Antiochien an die Epheser nicht der geringste Hinweis darauf zu finden ist.
Es wire doch eine einzigartige Auszeichnung dieser Gemeinde gewesen, wie
man sich keine grofere vorstellen kann, nimlich sich solange, bis in die jingste
Zeit — nur gut 10 Jahre vor dem Schreiben — der Gegenwart eines Apostels
erfreut zu haben, eines Apostels aus dem engeren Kreis um Jesus, und mit
Jakobus und Petrus eine der Sidulen (vgl. Gal 2,9), als Zeuge und Garant. Ignatius
verweist allein ehrend auf Paulus..., «der in jedem seiner Briefe euer gedenkt in
Christus Jesus» (12,2). Gewil3 war in diesem Zusammenhang kein Hinweis auf
den Apostel Johannes angezeigt (vgl. F.-M. Braun, Jean le Theologien et son
Evangile dans ’Eglise ancienne, Paris 1959, p. 343). Doch es fehlt jeglicher
Hinweis im ganzen Brief, auch etwa im Zusammenhang der Mahnungen zur
Einheit (4,1-2). Diese Fehlanzeige ist um so gewichtiger, als Kenntnis des
Evangeliums, ja «dépendance certaine» fiir Ignatius angenommen wird (Braun,
a.a.0., p. 291).

Die Anerkennung, daB} sie (die Christen von Ephesus) mit den Aposteln
immerfort tibereinstimmten («synenesan», 11,2), entspricht einer solch einzig-
artigen und bedeutsamen Auszeichnung in keiner Weise und vermittelt den
Eindruck lingst vergangener GroBen.

Man wiirde auch im Lob fiir Polykarp von Smyrna, im Brief an ihn, einen
Hinweis erwarten, wenn er wirklich, wie Irenidus an Florinus schreibt, ein
unmittelbarer Hoérer des Apostels Johannes gewesen wire (vgl. Euseb, Kirchen-
geschichte V,20,4-8), — ein ganz besonderes Privileg. Vom Aufenthalt des
Apostels in Ephesus, alle andern Apostel um Jahrzehnte iiberlebend, hitte
Ignatius ohne Zweifel Kenntnis gehabt. Hier ist das angesichts der fragmenta-
rischen Quellenlage delikate argumentum ex silentio iuBlerst beredt.

Die Identifizierung beider Johannes durch Schulz gegen den sensus obvius ist
durch sein eigenes Vor-Konzept von der apostolischen Uberlieferung bestimmt
und ihr dienstbar gemacht, nicht aus der Analyse der Zeugnisse abgeleitet.

2. Die Evangelien-Notiz des Irendus

Das gilt auch fiir seine Deutung der Schliissel-Notiz des Irenidus fiir das Markus-
Evangelium (Adv. Haer. II1,1,1). Es ist insofern eine Schliisselstelle, als sie-die
ilteste konkretere Angabe ist und den terminus post quem der Abfassung des



538 Die apostolische Herkunft der Evangelien nach H.J. Schulz

Mk-Ev angibt — Papias ging es um die Art des Mk-Ev (Euseb, Kirchengeschichte
I11,39,15). Sie begriindet von auBlen her die Spitansetzung der anderen Synop-
tiker, da sie Mk beniitzt haben. Schulz zitiert die Stelle S. 61:

«Matthius hat in der den Hebriern eigenen Sprache (bzw. Redeweise:

dialektos) auch die Schrift des Evangeliums herausgegeben (exénegken), als

Petrus und Paulus in Rom das Evangelium verkiindeten und die Kirche

griindeten.

Nach ihrem Exodus hat Markus, der Schiiler und Hermeneut des Petrus,

auch selbst das von Petrus Verkiindete schriftlich iiberliefert (paredodke).

Auch Lukas, der Gefihrte des Paulus, hat das von Paulus verkiindete

Evangelium in einem Buch niedergelegt (kathetheto). Danach hat Johan-

nes, der Jiinger des Herrn, der an der Brust des Herrn ruhte, auch selbst

das Evangelium herausgegeben (exedoke), als er in Ephesus in Asien

weilte.»
Nach seiner Deutung will Irenius «keine Detailnachrichten» tiber «die genaue
Zeit und die niheren der Abfassung geben». Sie sei vielmehr «schon rein
terminologisch ... durch die Umschreibung der Prozesse und Akte der «Traditio»
geprigt.» «Da die Notiz speziell bei den Evangelien nach Markus und nach
Lukas nicht vom Vorgang der Abfassung, sondern der Tradierung und Geltung
als petrinisch-paulinische Verkiindigung spricht und dies zusitzlich durch Par-
allelisierung beider Evangelien, gemil3 der untrennbaren petrinisch-paulini-
schen Verkiindigung selbst, hervorhebt, stellt es ein eklatantes Mifiverstindnis
des Textes dar, wenn immer wieder behauptet wird, Irendus bezeuge, daf das
Mk-Ev erst nach dem Tod des Petrus abgefal3t worden seix» (S. 62-63).

Fiir das Joh-Ev muB Schulz freilich zugeben, dafl die «Notiz... mit der
Angabe iiber das Wirken des Apostels in Ephesus diese Zeit auch als die der
Herausgabe (und freilich), besonders durch die Anspielung auf Joh 13,23) auch
der Abfassung durch Johannes» (S. 63) im Auge hat. Dies ist zu offensicht-
lich.

Die Angaben der griechischen Entsprechungen durch Schulz iiberdecken
freilich, dal3 es zmmer um die schriftliche (Ab)fassung geht: fir Matthius kai
graphén exenegken/scripturam edidit mit der Ze/zangabe (!), gemil3 der bereits
etablierten kanonischen Reihenfolge. Fiir Mk: engraphds paredéken/per scripta
nobis tradidit; fir Lk: euangelioin en biblid kathethet /in libro condidit; fiir
Johannes: exeddken to euangelion en Epheso tés Asias diatribén/ipse edidit
Evangelium. Es geht doch offensichtlich um die Abfassung des jeweiligen
Evangeliums mit Angabe der Zeit bei Mt, Mk und Joh. Fur Lk ist sie mit
akolouthos (Gefihrte, Begleiter) gegeben.

Die Zeitangabe meta exodou deutet auch Schulz mit Recht «nach dem Tod»
nicht etwa « Abreise, Weggang» von Rom (gegen C.P. Ellis, S. 64, Anm. 58). So
auch F. Sagnard, Irénée contre les Hérésies III (SC), Paris 1952, S. 96 f. mit
Anm. 3). Es geht Irenius ohne Zweifel um die Riickbindung der von Nicht-
Aposteln verfaliten Evangelien an Apostel. Dies ist auch das Anliegen der



Die apostolische Herkunft der Evangelien nach H.J. Schulz 539

Uberlieferung bei Klemens (S. 71 mit Anm. 68), die Euseb H.E. V1,14,6 zitiert:
Die zahlreichen Zuhorer des Petrus hitten Mk gebeten, «er mége, da er schon
seit langem Petrus begleite und seine Worte im Gedichtnis habe, seine Predig-
ten niederschreiben. Markus habe dem entsprochen und ihnen das Evangelium
tbergeben. Als Petrus davon erfuhr, habe er dies weder durch ein mahnendes
Wort verhindert noch dazu angetrieben.» Freilich war auch dies — jedenfalls fiir
die Spiteren wie Euseb und Hieronymus — noch nicht ausreichend. So lautet die
Wiedergabe bei Euseb (H.E. II,15,1-2): Petrus sei vom Geist dartiber informiert
worden, und habe es bestitigt (kyrosai); und bei Hieronymus: probavit et
ecclesiis legendum sua auctoritate edidit (De viris inl. VIII).

Diesen Darstellungen gegeniiber ist die Angabe «nach dem Tod des Petrus»,
weil der Tendenz entgegenlaufend, die zuverldssige Nachricht. Vgl. auch den
altesten Prolog: «post excessionem ipsius Petri descripsit idem hoc in partibus
Italiae evangelium.» Wire Irenius eine Uberlieferung in der Art des Klemens
oder gar des Eusebius und Hieronymus bekannt gewesen, hitte er sie ohne
Zweifel aufgegriffen.

Es beriihrt etwas merkwiirdig, wenn Schulz gerade zu Mk immer wieder
Hengel zitiert (ca 10mal), doch mit keinem Wort darauf hinweist, daf3 dieser den
Irendus-Text im Sinne des angeblichen «eklatanten Milverstindnisses» ver-
steht. Dieser Sinn entspricht jedoch der unvoreingenommenen Lesung (vgl.
Entstehungszeit und Situation des Markusevangeliums, in: H. Cancik Markus-
Philologie (WUNT 33), Tiibingen 1984, 1. Die altkirchliche Uberlieferung,
S. 3 f£.).

3. Die Stellung des Lebramtes

Das dritte Kapitel des Werkes behandelt, wie erwihnt, unter dem Titel «Der
Einspruch des Lehramtes» die Evangelien-Instruktion der Pipstlichen Bibel-
kommission» von 1964 (S. 97-109). Wie tendenzits und gegen deren Sinnrich-
tung die Interpretation dieser /nstructio durch Schulz ist, wiirde ein Vergleich
mit dem einleitenden Kommentar der lat.-deutschen Ausgabe von J. A. Fitzmyer
(SBS 1, Stuttgart 1965) zeigen, deren Ubersetzung er zitiert. Er verliert freilich
kein Wort iiber den Kommentar.

Die Aufnahme der wesentlichen Elemente der /nstructio in die Konstitution
iiber die gottliche Offenbarung Dei Verbum vom 18. November 1965 und damit
ihre Erhebung auf konziliare Ebene zeigt, wie ungerechtfertigt die restriktive
Interpretation von Schulz ist. Die offene Aufnahme zeigt die Entwicklung des
Textes bis zur Endfassung in Dei Verbum. Sie sei daher an Hand der Schemata
vorgefiihrt:



540 Die apostolische Herkunft der Evangelien nach H.J. Schulz

Vorkonziliares
Schema I, 1962
IV, 19

Text II, 1963
Iv,17

Text 111, 1964, Endtext
1V,1965
V,18b

Quattuor Evangelia
apostolicam originem
habere Ecclesia Dei
semper et ubique

sine dubitatione
credidit, constanterque
tenuit ac tenet

auctores humanos
habere illos,
quorum nomina
in Sacrorum
librorum

canone gerunt:

Matthaeum nempe,
Marcum, Lucam et
Ioannem,

quem diligebat Jesus

Quattuor enim
Evangelia originem
apostolicam habere
Ecclesia Dei semper
et ubique sine
dubitatione

tenuit ac tenet. Quae
enim Apostoli ex
mandato Christi
praedicaverunt,

ipsi et apostolici
viri nobis
tradiderunt,

fidei nostrae
fundamentum
quadriforme nempe

secundum Matthaeum,
Marcum, Lucam et
Ioannem Evangelium

Quattuor Evangelia
originem apostolicam
habere Ecclesia Dei
semper et ubique

tenuit ac tenet.

Quae enim Apostoli
ex mandato Christi
predicaverunt, postea
divino afflante Spiritu,
in scriptis,

ipsi et apostolici

viri nobis
tradiderunt,

fidei

fundamentum
quadriforme nempe
Evangelium

secundum Matthaeum,
Marcum, Lucam et
Ioannem

Gewil} wird an der apostolischen Herkunft des Evangeli#zs festgehalten. Was
die Evangelien angeht, ist das Verhiltnis der Apostel dazu nicht niher prazisiert,
sondern offener formuliert.

Auch die Anerkennung und Forderung der Beachtung des Grobrasters von
drei Uberlieferungsphasen — Ebene Jesu, Ebene der apostolischen Verkiindi-
gung (offensichtlich in einem weiteren Sinn verstanden) — Ebene der Evange-
lien — hat das Konzil iibernommen.

Die formkritische, bzw. historisch-kritische Methode wird von Schulz a tout
prix auf die in der Instruktion angeprangerten philosophischen Voraussetzun-
gen angeblich unl6sbar festgenagelt ([mstractio V, zitiert S. 101). Das neue
Dokument der Pipstlichen Bibelkommission zeigt demgegeniiber eine sachge-
rechtere Beurteilung (I, A.1-4). Ebenso fixiert Schulz die Methode auf die
Positionen ihrer Begriinder. Doch nicht einmal diesen wird er gerecht, wenn er



Die apostolische Herkunft der Evangelien nach H.J. Schulz 541

behauptet, sie schlossen einen Sitz im Leben Jesu aus. Sowohl R. Bultmann als
auch K.-L. Schmidt und M. Dibelius haben Jesusdarstellungen geschrieben,
ganz zu schweigen von den Vertretern der «neuen Frage» nach dem historischen
Jesus wie G. Bornkamm, H. Conzelmann und H. Braun.

Anliegen des ganzen Werkes ist die Sicherung der apostolischen Tradition,
die Schulz durch «heutige katholische Exegese» aufs héchste gefihrdet sieht und
die nur durch seine Sicht festen Boden finden konne. Der Exeget hat zuerst
Theologe zu sein. «Eine <biblisch-liturgische> Hermeneutik ... sollte als Wesens-
aufgabe glaubensgebundener und bekenntnistreuer (jedoch keineswegs konfes-
sionalistisch verengter) katholischer Exegese wiederentdeckt und gepflegt wer-
den» (S. 398). Zu diesem Zweck jedoch diirfen klare Texte nicht zurechtgebogen
werden. M. E. hat der Glaube dies auch nicht nétig.



	Die apostolische Herkunft der Evangelien nach H.J. Schulz

