
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 3

Artikel: Die apostolische Herkunft der Evangelien nach H.J. Schulz

Autor: Schelbert, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761172

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761172
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Georges Schelbert

Die apostolische Herkunft
der Evangelien nach H.J. Schulz*

Dieser Band der Reihe «Quaestiones Disputatae» fällt, wie der Herausgeber
R. Schnackenburg in seinem Vorwort selbst urteilt, aus der üblichen Richtung
der Serie. Sie vertritt dezidiert, auch polemisch, sog. traditionelle Positionen,

gegen die der Herausgeber «erhebliche Einwände» anmeldet. Es ist eine QD
mit «verkehrter Frontstellung».

I. Inhaltsübersicht

1. Grundlegung

Der Verfasser behandelt nach der Einführung, die seine Gesamtkonzeption
beschreibt (S. 11-33), die ganze Breite der Einleitungsfragen zu den Evangelien:
die sehr positiv bewertete frühe Überliefemng betr. Verfasser und Datierungen
als Ausgangsbasis unter dem das Resultat angebenden Titel «... Einhelligkeit seit

dem ausgehenden 1. Jahrhundert» (die Evangelienüberschriften, Papias,
Irenaus, die alexandrinische Datierungstradition) (I., S. 34—78). Es folgt eine

Präsentierung der als destruktiv und rationalistisch beurteilten Formgeschichte:
ihre Vorgeschichte, ihr «Geburtsfehler», historische Irrtümer (II., S. 79—96). Er
beruft sich auf die Instructio de historica Evangeliorum veritate der päpstlichen
Bibelkommission von 1964 als Einspruch des Lehramtes. Schließlich erscheint
E. Drewermann mit seinen Angriffen als Bundesgenosse (III., S. 97-109).

* Hans Joachim Schulz, Die apostolische Herkunft der Evangelien. Freiburg i. Br.
Herder 1993, 411 S. (QD 145).



Die apostolische Herkunft der Evangelien nach H.J. Schulz 533

Ein weiteres Kapitel ist der «Falsifizierung der formgeschichtlichen Grundsätze

durch die neuere Volkskunde und die Wiederentdeckung der
jüdischchristlichen Traditionsgesetzlichkeiten gewidmet» (Bo Reicke, H.H. Riesenfeld,

B. Gerhardsson, R. Riesner) (IV., S. 110—125) sowie der Darstellung der

allgemeinen Prägung der Evangelientradition durch Petrus und die Urge-
meinde in Entsprechung zur kerygmatischen und liturgischen Tradition nach
dem Zeugnis des Paulus. 1 Kor 15,3-5 sei Indiz für früheste Evangelienbildung,
ebenso das «Kerygma Petri» nach den Reden der Apostelgeschichte. Daß dieses

freilich ganz lukanisch geprägt ist, bleibt unberücksichtigt. Betont wird weiter
«die traditionsbildende Kraft der urgemeindlichen Passafeier». Sie wird an der

haggadischen Struktur des wirklich von Petrus verfaßten ersten Petrusbriefes
illustriert (V., S. 128-185; V., S. 126-185). Damit sind die Grundlagen für die

Darstellung der Art und der Herkunft der vier Evangelien gelegt.

2. Zu den einzelnen Evangelien

Das Markus-Evangelium (VI., S. 186-217) gilt als Entfaltung des «Evangeliums
der Urgemeinde» zum Vollevangelium in der Situation der paulinischen
Mission. Als Abfassungszeit wird, missions- und zeitgeschichtlich (Zelotenwesen)
begründet, «um 60» angegeben (S. 200). Die Ansetzung nach 70 aufgrund von
Mk 13,2.14 (Ankündigung der Zerstörung des Tempels, Greuel der Verwüstung)

wird abgewiesen. Das mk Bild von Petrus setzte noch dessen Leben und
Wirken voraus. Schließlich wird die vorgeschlagene Datierung als kompatibel
mit der Ansetzung von 7 Q 5 (Mk 6,52 f.) beurteilt. (Zur Notiz des Irenaus [Adv.
Haer. 111,1,1 für Mk siehe unten]).

Für das Matthäus-Evangelium (VII., S. 218-242) schlägt Schulz die Zeit nach

dem Tod des Petrus, zwischen 65 und 70 vor (S. 241). Wiederum weist er die

Annahme ab, die mt Form des Winzergleichnisses und des Gleichnisses vom
Hochzeitmahl (Mt 21,33-44; 22,1-14, bes. 22,7) setze die Zerstörungjerusalems
voraus. Sie rücke das Evangelium lediglich näher an die Katastrophe (zwischen
66 und 70) heran. Ebenso setze die Zahlung der Tempelsteuer (Mt 17,24-27)
und der ungebrochene Einfluß der Sadduzäer (Mt 3,7; 16,1) die Zeit vor der

Zerstörung des Tempels voraus. Die besondere Stellung des Petrus als fortdauernde

Autorität (Mt 16,18 f.) weise einerseits auf Antiochien als Ort der
Entstehung des Mt-Ev., andererseits aber auf die Zeit, «da Petrus längst nicht mehr

am Ort ist», und stellt «die Person Petri ins Licht einer nicht mehr irdischen
Wirksamkeit» (S. 238). Schulz erwägt einen Zusammenhang mit dem Apostel
Matthäus ev. als Gründer oder als Missionar der Gemeinde von Antiochien -
vgl. dagegen Apg 11,19 ff. -, sowie durch die Quelle Q, einer Zusammenstellung

von Worten und Reden Jesu für die Jerusalemer Hellenisten, möglicherweise

durch den früheren Zöllner Matthäus.



534 Die apostolische Herkunft der Evangelien nach H.J. Schulz

Das Lukasevangelium (VIII., S. 243-291) ist nach Schulz, wie es die
traditionelle Auffassung annahm, vordem Tod des Paulus in den Jahren kurz nach 62

vom Paulusbegleiter Lukas verfaßt (S. 288 f.), «die in der Mission Pauli
exemplarisch erfüllte Zeugenschaft bis an die Grenzen der Erde» als sein Kairos
(S. 243). Wieder wird abgewiesen, die lk Fassung der Endzeitrede mit der Klage
über Jerusalem (Lk 21; 19,41-33) setze dessen Zerstörung voraus; sie schließe
dies sogar aus (S. 253). Die in den meisten Einleitungswerken - wie J. Schmid,
W. Kümmel - vertretene Spätansetzung und Loslösung von einem wirklichen
Paulusbegleiter als Verfasser beurteilt Schulz als für eine katholische
Fundamentaltheologie und katholische Exegese nicht rezipierbar (S. 257). Er
bemüht sich daher, die Gegengründe zu entkräften: Das lk Doppelwerk setze

nicht ein Schwinden oder Abdrängen der Naherwartung voraus; die angeblich
unpaulinischen Züge würden «jene kirchlichen Lebensvollzüge» reflektieren,
«die gerade auch für Paulus Voraussetzung und Ausgangspunkt seiner Theologie
sind» (S. 260): vorpaulinische Bekenntnistradition, Bedeutung des Kephas, dessen

Offenheit für die Heidenmission. Gewisse Widersprüche zu historischen

Mitteilungen des Paulus z. B. im Galaterbrief (Jerusalembesuche) seien vereinzelt

und geringfügig. Es werde nur die «äußere» Verwendung des Aposteltitels
Paulus vorenthalten, nicht die Sache. Solche Züge gingen auf die Zeit vor der

gemeinsamen Missionstätigkeit des Lukas mit Paulus zurück. Lukas bezeuge

genau «jene Ansätze einer Ämterstruktur (die Sieben, Presbyter, Jakobus, Hand-

auflegung), die innerhalb der apostolischen Zeit entstanden und in die unmittelbar

nachapostolische Zeit zu jener Transposition fähig waren, die bis heute in
der katholischen und orthodoxen Kirche als Kennzeichen der Apostolizität und
bleibender Verbindlichkeit ihrer Kirchenstruktur gelten» (S. 261).

Als letztes, jedoch nicht erst spätes, behandelt Schulz das Johannes-Evangelium

(IX., S. 292-391). Es ist vom Augenzeugen Johannes, dem Sohn des Zebe-
däus, verfaßt, in einer Form, die aus der vor allem in der Passafeier verankerten

liturgischen Anamnese stammt, und zwar nicht erst gegen Ende seines Lebens
bis in die Zeit Trajans - 90 oder gegen 100 -, sondern nach seiner Übersiedlung
nach Ephesus, zwischen 62 und 67 (vgl. S. 384; 390 und 44, Anm. 2), die Jahre
nach dem Tod des Petrus (S. 373 ff.). Der Martyrertod des Petrus einerseits und
sein eigenes Überleben als einziger Zeuge erklärten am besten den Schluß des

ganz johanneischen Nachtragskapitels (vgl. bes. 21,23), während die Ansetzung
nach seinem Tod weniger wahrscheinlich sei: Wie hätte ihm das fundamentale
Mißverständnis verborgen bleiben können, und wie sollte es denkbar sein, daß

er die Richtigstellung bis zu seinem Tod unterlassen hätte! (S. 382 f.) Doch: Von
der erstmaligen schriftlichen Bezeugung kann doch nicht auf erstmalige Äußerung

geschlossen werden!
Zunächst hat der Verfasser die Wiederentdeckung der literarischen Einheit

des Evangeliums und dessen Augenzeugencharakter dargetan (u. a. die
zeitgeschichtlichen und topographischen Bezüge). Als Sitz im Leben für die
Offenbarungsreden nimmt er die anamnetischen Vollzüge der Eucharistie und Tauf-



Die apostolische Herkunft der Evangelien nach H.J. Schulz 535

liturgie an. Er betont die Augenzeugenschaft vom Beginn des Wirkens Jesu an,
und besonders seine Teilnahme beim Abendmahl, seine Erinnerung und Deutung

des Kreuzesgeschehens und des ersten Erwachens des Osterglaubens.
Die abschließende Rückschau wirft «der derzeitigen katholischen Exegese»

Versagen vor dem Joh-Evangelium vor und fordert eine neue biblisch-liturgische,

bzw. typologisch-anamnetische Hermeneutik (S. 392-401). Dafür
empfiehlt Schulz die Aufsatzbände von O. Betz und H. Gese als beispielhaft (S. 401,
Anm. 21).

II. Beurteilung und Kritik

Der Verfasser legt zweifellos eine durchdachte, imponierende und fundierte,
geschlossene Gesamtschau vor. Sie fordert zur Auseinandersetzung heraus. Der
nachgerade modische, unsachliche Rundumschlag gegen die - karikierte -
historisch-kritische, bzw. formgeschichtliche Methode, oder besser deren
Handhabung, ohne Differenzierung zwischen Bultmanns Positionen und ihrer
kritischen Rezeption, regt allerdings nicht gerade dazu an. Es geschieht ganz in der
Linie von Kard. Ratzingers New-Yorker-Vortrag (QD 117, 1989, S. 15-44), auf
den er sich auch beruft (S. 14). Das gilt ebenso für die pauschale Rede von
protestantischer oder (abqualifizierter) katholischer Exegese.

Gewiß gab und gibt es hüben und drüben zersetzende, extreme Auffassungen.

Doch Schulz kann aus beiden Lagern Gewährsleute zitieren. Die Polemik
ist m. E. unnötig und schadet nur dem Anliegen des Verfassers. Er geht, wie
ersichtlich, in den Spuren von J.A.T. Robinson's Redating the New Testament

(1976; deutsch 1986) und The Priority ofJohn, London 1985. Robinson wird
38mal zitiert.

In einer auch etwas ausführlicheren Besprechung des 411 Seiten starken
Werkes ist keine Auseinandersetzung im Detail möglich. Es sei lediglich seine

Darstellung der Tradition herausgegriffen, die er vernachlässigt und nicht genug
ernstgenommen glaubt. Sie stellt die Weichen.

1. Das Zeugnis des Papias

Eine Art Weichenstellung für die Darstellung bildet des Verfassers eigene

Deutung und Wertung des von Eusebius mitgeteilten «Fragmentes aus dem

Werk des Bischofs aus Hierapolis über die < alten > (presbyteroi) als dessen

Gewährsleute» (H. E. 111,39,4):

«... so forschte ich nach der Lehre der Alten was Andreas oder was Petrus

gesagt hatten oder was Philippus oder was Thomas oder Matthäus oder

Jakobus oder was Johannes oder irgend ein anderer von den Jüngern des

Herrn, ferner was Aristion und der Alte (o presbyteros) Johannes,Jünger des

Herrn sagen».



536 Die apostolische Herkunft der Evangelien nach H.J. Schulz

Schulz identifiziert die beiden Johannes und gewinnt damit einen frühesten

Beleg für dessen Aufenthalt in Ephesus und sein Evangelium (S. 34-38). Doch
es ist offensichtlich: Papias unterscheidet hier zwischen zwei verschiedenen

Johannes. In der ersten Gruppe, die der Vergangenheit angehört (eipen), figuriert

der Zebedäussohn Johannes. Es folgt eine zweite Gruppe, angeführt von
Aristion, mit dem Alten, Johannes. Sie scheint noch in die Gegenwart des Papias

hinein zu reichen (legousin).
Einer der am häufigsten, und zwar meist zustimmend zitierten Gewährsmänner

von Schulz ist M. Hengel (44mal). Dessen «akribische» Analysen erhalten

großes Lob (S. 296. 299). Nun ist jedoch für M. Hengel in seinem Werk The

Johannine Question, London 1989, jetzt in erweiterter deutscher Fassung (WUNT
87), Tübingen 1993, evident, daß Papias zwei Johannes unterscheidet (S. 80). In
Anm. 20, S. 297 sucht Schulz dessen Ergebnis zu entwerten: Es sei dadurch

veranlaßt, daß er einen frühen Martyrertod des Apostels Johannes von den

Quellen her für wahrscheinlich halte. Diese Annahme habe ihm die Identifizierung

der beiden Johannes verwehrt.
Damit wird freilich dessen Beweisgang umgedreht. Hengeis Ausgangspunkt

ist nicht «eine vorgefaßte Meinung» (vgl. S. 49), sondern nichts anderes als der

sensus obius der Stelle, wie sie schon Eusebius verstanden hatte, der das ganze
fünfbändige Werk des Papias noch kannte. Der Versuch, auch dessen Verständnis

als tendenziös zu entwerten (Problem der Herkunft der Apokalypse), verrät
die Fragwürdigkeit der Identifizierung beider Gestalten.

Aus der erschöpfenden Untersuchung des Textes von U.H.J. Körtner,
Papias von Hierapolis (FRLANT 155), 1985, 367 S.) beruft sich Schulz auf
dessen Feststellung, es lasse sich auf rein grammatikalischem Weg nicht
ausmachen, ob die presbyteroi von den anschließend aufgezählten Herrenjüngern
bzw. Aposteln zu unterscheiden oder mit ihnen identisch sind (S. 115 ; S. 76-78).
Die Bemerkung betrifft jedoch gar nicht das Verhältnis beider Gruppen
zueinander, sondern die Subsumierung beider Gruppen unter die Bezeichnung «die

Alten» (presbyteroi) am Anfang des Satzes als deren Näherbestimmung. Zum
Verhältnis beider Gruppen zueinander stellte Körtner S. 77 und S. 115 Anm. 3

mit Recht fest: «Werden Aristion und Johannes wie die vorangehenden Personen

als tou kyriou mathetai tituliert, so ist der letzte Satzteil doch durch ä te und
den Tempuswechsel von Aorist zum Präsens unterschieden» (S. 77). Ferner:
«Auch der Presbyter Johannes und Aristion werden ja tou kyriou mathetai

genannt, werden aber durch den Satzbau von der ersten Gruppe von
Herrenjüngern, die mit den Aposteln identisch sind, deutlich unterschieden» (Anm. 3,

S. 277). Der Hinweis des Verfassers, Körtner vertrete «ein gänzlich anderes

traditionsgeschichtliches Konzept», soll anscheinend dessen Verständnis als

dadurch bedingt entwerten. Doch es ist durch den Text und nicht durch ein
vorgefaßtes Konzept bestimmt. Dies ist vielmehr bei Schulz selbst der Fall. Daß
in der zweiten Reihe der Gewährsmänner des Papias Aristion an erster Stelle

steht, schließt die Deutung als Reprise aus, auch einer teilweisen. Die Nach-



Die apostolische Herkunft der Evangelien nach H.J. Schulz 537

Stellung des Johanns wird gern als aufsteigende Aufzählung erklärt, wie angeblich

bei der ersten Reihe. Doch dort figuriert Petrus im ersten Paar, wenn auch
nach Andreas; eine sonstige aufsteigende Linie ist nicht erkennbar.

Die von Schulz gegebene Deutung soll für ihn als Zeugnis aus dem
ausgehenden 1. Jahrhundert ein sicheres Fundament für die Mitteilungen des Irenäus
über den Aufenthalt des ApostelsJohannes in Ephesus bis in die Zeit Trajans und
die Verbindung Polykarps mit ihm abgeben. Die größte - m. E. unüberwindliche

— Schwierigkeit, einen solchen Aufenthalt des Apostels Johannes in Ephesus

als historisch anzunehmen, stellt die Tatsache dar, daß im Brief des Ignatius
von Antiochien an die Epheser nicht der geringste Hinweis darauf zu finden ist.
Es wäre doch eine einzigartige Auszeichnung dieser Gemeinde gewesen, wie

man sich keine größere vorstellen kann, nämlich sich solange, bis in die jüngste
Zeit - nur gut 10 Jahre vor dem Schreiben - der Gegenwart eines Apostels
erfreut zu haben, eines Apostels aus dem engeren Kreis um Jesus, und mit
Jakobus und Petrus eine der Säulen (vgl. Gal 2,9), als Zeuge und Garant. Ignatius
verweist allein ehrend auf Paulus..., «der in jedem seiner Briefe euer gedenkt in
Christus Jesus» (12,2). Gewiß war in diesem Zusammenhang kein Hinweis auf
den Apostel Johannes angezeigt (vgl. F.-M. Braun, Jean le Theologien et son

Evangile dans l'Eglise ancienne, Paris 1959, p. 343). Doch es fehlt jeglicher
Hinweis im ganzen Brief, auch etwa im Zusammenhang der Mahnungen zur
Einheit (4,1-2). Diese Fehlanzeige ist um so gewichtiger, als Kenntnis des

Evangeliums, ja «dépendance certaine» für Ignatius angenommen wird (Braun,
a.a.O., p. 291).

Die Anerkennung, daß sie (die Christen von Ephesus) mit den Aposteln
immerfort übereinstimmten («synënesan», 11,2), entspricht einer solch
einzigartigen und bedeutsamen Auszeichnung in keiner Weise und vermittelt den

Eindruck längst vergangener Größen.
Man würde auch im Lob für Polykarp von Smyrna, im Brief an ihn, einen

Hinweis erwarten, wenn er wirklich, wie Irenäus an Florinus schreibt, ein
unmittelbarer Hörer des Apostels Johannes gewesen wäre (vgl. Euseb,
Kirchengeschichte V,20,4—8), - ein ganz besonderes Privileg. Vom Aufenthalt des

Apostels in Ephesus, alle andern Apostel um Jahrzehnte überlebend, hätte

Ignatius ohne Zweifel Kenntnis gehabt. Hier ist das angesichts der fragmentarischen

Quellenlage delikate argumentum ex silentio äußerst beredt.

Die Identifizierung beiderJohannes durch Schulz gegen den sensus obvius ist

durch sein eigenes Vor-Konzept von der apostolischen Überlieferung bestimmt
und ihr dienstbar gemacht, nicht aus der Analyse der Zeugnisse abgeleitet.

2. Die Evangelien-Notiz des Irenäus

Das gilt auch für seine Deutung der Schlüssel-Notiz des Irenäus für das Markus-

Evangelium (Adv. Haer. 111,1,1). Es ist insofern eine Schlüsselstelle, als sie die

älteste konkretere Angabe ist und den terminus post quem der Abfassung des



538 Die apostolische Herkunft der Evangelien nach H.J. Schulz

Mk-Ev angibt - Papias ging es um die Art des Mk-Ev (Euseb, Kirchengeschichte
111,39,15). Sie begründet von außen her die Spätansetzung der anderen Synoptiker,

da sie Mk benützt haben. Schulz zitiert die Stelle S. 61:

«Matthäus hat in der den Hebräern eigenen Sprache (bzw. Redeweise:

dialektos) auch die Schrift des Evangeliums herausgegeben (exênegken), als

Petrus und Paulus in Rom das Evangelium verkündeten und die Kirche
gründeten.
Nach ihrem Exodus hat Markus, der Schüler und Hermeneut des Petrus,
auch selbst das von Petrus Verkündete schriftlich überliefert (paredôke).
Auch Lukas, der Gefährte des Paulus, hat das von Paulus verkündete

Evangelium in einem Buch niedergelegt (kathetheto). Danach hat Johannes,

der Jünger des Herrn, der an der Brust des Herrn ruhte, auch selbst

das Evangelium herausgegeben (exedôke), als er in Ephesus in Asien
weilte.»

Nach seiner Deutung will Irenaus «keine Detailnachrichten» über «die genaue
Zeit und die näheren der Abfassung geben». Sie sei vielmehr «schon rein

terminologisch... durch die Umschreibung der Prozesse und Akte der <Traditio>

geprägt.» «Da die Notiz speziell bei den Evangelien nach Markus und nach

Lukas nicht vom Vorgang der Abfassung, sondern der Tradierung und Geltung
als petrinisch-paulinische Verkündigung spricht und dies zusätzlich durch Par-

allelisierung beider Evangelien, gemäß der untrennbaren petrinisch-paulini-
schen Verkündigung selbst, hervorhebt, stellt es ein eklatantes Mißverständnis
des Textes dar, wenn immer wieder behauptet wird, Irenäus bezeuge, daß das

Mk-Ev erst nach dem Tod des Petrus abgefaßt worden sei» (S. 62-63).
Für das Joh-Ev muß Schulz freilich zugeben, daß die «Notiz... mit der

Angabe über das Wirken des. Apostels in Ephesus diese Zeit auch als die der

Herausgabe (und freilich), besonders durch die Anspielung aufJoh 13,23) auch
der Abfassung durch Johannes» (S. 63) im Auge hat. Dies ist zu offensichtlich.

Die Angaben der griechischen Entsprechungen durch Schulz überdecken

freilich, daß es immer um die schriftliche (Ab)fassung geht: für Matthäus kai

graphên exenegken/scripturam edidit mit der Zif/Vangabe gemäß der bereits
etablierten kanonischen Reihenfolge. Für Mk: engraphôs paredôken/per scripta
nobis tradidit; für Lk: euangelioin en bibliô kathethet /in libro condidit; für
Johannes: exedôken to euangelion en Ephesô tês Asias diatribôn/ipse edidit
Evangelium. Es geht doch offensichtlich um die Abfassung des jeweiligen
Evangeliums mit Angabe der Zeit bei Mt, Mk und Joh. Für Lk ist sie mit
akölouthos (Gefährte, Begleiter) gegeben.

Die Zeitangabe metà exodou deutet auch Schulz mit Recht «nach dem Tod»,
nicht etwa «Abreise, Weggang» von Rom (gegen C.P. Ellis, S. 64, Anm. 58). So

auch F. Sagnard, Irénée contre les Hérésies III (SC), Paris 1952, S. 96 f. mit
Anm. 3). Es geht Irenäus ohne Zweifel um die Rückbindung der von
NichtAposteln verfaßten Evangelien an Apostel. Dies ist auch das Anliegen der



Die apostolische Herkunft der Evangelien nach H.J. Schulz 539

Überlieferung bei Klemens (S. 71 mit Anm. 68), die Euseb H.E. VI,14,6 zitiert:
Die zahlreichen Zuhörer des Petrus hätten Mk gebeten, «er möge, da er schon
seit langem Petrus begleite und seine Worte im Gedächtnis habe, seine Predigten

niederschreiben. Markus habe dem entsprochen und ihnen das Evangelium
übergeben. Als Petrus davon erfuhr, habe er dies weder durch ein mahnendes
Wort verhindert noch dazu angetrieben.» Freilich war auch dies - jedenfalls für
die Späteren wie Euseb und Hieronymus - noch nicht ausreichend. So lautet die

Wiedergabe bei Euseb (H.E. 11,15,1-2): Petrus sei vom Geist darüber informiert
worden, und habe es bestätigt (kyrôsai); und bei Hieronymus: probavit et
ecclesiis legendum sua auctoritate edidit (De viris ink VIII).

Diesen Darstellungen gegenüber ist die Angabe «nach dem Tod des Petrus»,
weil der Tendenz entgegenlaufend, die zuverlässige Nachricht. Vgl. auch den
ältesten Prolog: «post excessionem ipsius Petri descripsit idem hoc in partibus
Italiae evangelium.» Wäre Irenäus eine Überlieferung in der Art des Klemens
oder gar des Eusebius und Hieronymus bekannt gewesen, hätte er sie ohne
Zweifel aufgegriffen.

Es berührt etwas merkwürdig, wenn Schulz gerade zu Mk immer wieder
Hengel zitiert (ca lOmal), doch mit keinem Wort daraufhinweist, daß dieser den
Irenäus-Text im Sinne des angeblichen «eklatanten Mißverständnisses»
versteht. Dieser Sinn entspricht jedoch der unvoreingenommenen Lesung (vgl.
Entstehungszeit und Situation des Markusevangeliums, in: H. Cancik Markus-

Philologie (WUNT 33), Tübingen 1984, I. Die altkirchliche Überlieferung,
S. 3 ff.).

3. Die Stellung des Lehramtes

Das dritte Kapitel des Werkes behandelt, wie erwähnt, unter dem Titel «Der
Einspruch des Lehramtes» die Evangelien-Instruktion der Päpstlichen
Bibelkommission» von 1964 (S. 97-109). Wie tendenziös und gegen deren Sinnrichtung

die Interpretation dieser Instructio durch Schulz ist, würde ein Vergleich
mit dem einleitenden Kommentar der lat.-deutschen Ausgabe von J. A. Fitzmyer
(SBS 1, Stuttgart 1965) zeigen, deren Übersetzung er zitiert. Er verliert freilich
kein Wort über den Kommentar.

Die Aufnahme der wesentlichen Elemente der Instructio in die Konstitution
über die göttliche Offenbarung Dei Verbum vom 18. November 1965 und damit
ihre Erhebung auf konziliare Ebene zeigt, wie ungerechtfertigt die restriktive

Interpretation von Schulz ist. Die offene Aufnahme zeigt die Entwicklung des

Textes bis zur Endfassung in Dei Verbum. Sie sei daher an Hand der Schemata

vorgeführt:



540 Die apostolische Herkunft der Evangelien nach H.J. Schulz

Vorkonziliares Text II, 1963 Text III, 1964, Endtext
Schema I, 1962 IV,17 IV,1965
IV, 19 V,18b

Quattuor Evangelia Quattuor enim Quattuor Evangelia
apostolicam originem Evangelia originem originem apostolicam
habere Ecclesia Dei apostolicam habere habere Ecclesia Dei

semper et ubique Ecclesia Dei semper semper et ubique
sine dubitatione et ubique sine

credidit, constanterque dubitatione
tenuit ac tenet tenuit ac tenet. Quae tenuit ac tenet.

enim Apostoli ex Quae enim Apostoli
mandato Christi ex mandato Christi

auctores humanos praedicaverunt, predicaverunt, postea
habere illos, divino afflante Spiritu,
quorum nomina in scriptis,
in Sacrorum ipsi et apostolici ipsi et apostolici
librorum viri nobis viri nobis

canone gerunt: tradiderunt, tradiderunt,
fidei nostrae fidei
fundamentum fundamentum
quadriforme nempe quadriforme nempe

Evangelium

Matthaeum nempe, secundum Matthaeum, secundum Matthaeum,
Marcum, Lucam et Marcum, Lucam et Marcum, Lucam et
Ioannem, Ioannem Evangelium Ioannem

quem diligebat Jesus

Gewiß wird an der apostolischen Herkunft des Evangelist festgehalten. Was

die Evangelic» angeht, ist das Verhältnis der Apostel dazu nicht näher präzisiert,
sondern offener formuliert.

Auch die Anerkennung und Forderung der Beachtung des Grobrasters von
drei Überlieferungsphasen - Ebene Jesu, Ebene der apostolischen Verkündigung

(offensichtlich in einem weiteren Sinn verstanden) - Ebene der Evangelien

- hat das Konzil übernommen.
Die formkritische, bzw. historisch-kritische Methode wird von Schulz à tout

prix auf die in der Instruktion angeprangerten philosophischen Voraussetzungen

angeblich unlösbar festgenagelt (Instructio V, zitiert S. 101). Das neue
Dokument der Päpstlichen Bibelkommission zeigt demgegenüber eine
sachgerechtere Beurteilung (I, A.l-4). Ebenso fixiert Schulz die Methode auf die
Positionen ihrer Begründer. Doch nicht einmal diesen wird er gerecht, wenn er



Die apostolische Herkunft der Evangelien nach H.J. Schulz 541

behauptet, sie schlössen einen Sitz im Leben Jesu aus. Sowohl R. Bultmann als

auch K.-L. Schmidt und M. Dibelius haben Jesusdarstellungen geschrieben,

ganz zu schweigen von den Vertretern der «neuen Frage» nach dem historischen
Jesus wie G. Bornkamm, H. Conzelmann und H. Braun.

Anliegen des ganzen Werkes ist die Sicherung der apostolischen Tradition,
die Schulz durch «heutige katholische Exegese» aufs höchste gefährdet sieht und
die nur durch seine Sicht festen Boden finden könne. Der Exeget hat zuerst

Theologe zu sein. «Eine <biblisch-liturgische> Hermeneutik... sollte als Wesensaufgabe

glaubensgebundener und bekenntnistreuer (jedoch keineswegs konfes-
sionalistisch verengter) katholischer Exegese wiederentdeckt und gepflegt
werden» (S. 398). Zu diesem Zweck jedoch dürfen klare Texte nicht zurechtgebogen
werden. M. E. hat der Glaube dies auch nicht nötig.


	Die apostolische Herkunft der Evangelien nach H.J. Schulz

