
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 3

Artikel: Abba, Vater! : Überlegungen zum Stand der Frage

Autor: Ruckstuhl, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761170

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761170
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eugen Ruckstuhl

Abba, Vater!

Überlegungen zum Stand der Frage

Die Auseinandersetzung der Fachleute um die Gottesanrede Abba, die im
Neuen Testament Jesus zugeschrieben wird, ist seit 1981 wesentlich mitgeprägt
worden durch die Abhandlung von Georges Schelbert, «Sprachgeschichtliches
zu < ABBA>».1 Schelbert hat dann in seiner Abschiedsvorlesung an der
Theologischen Fakultät Freiburg vom 25. Juni 1992 und in einem Nachtrag dazu den

gegenwärtigen Stand der Frage dargestellt.2 Die folgenden Überlegungen dienen

einer weitern Erhellung des Sachverhalts.

I. Vorschläge zur Erklärung der Sprachform von 'ahhâ '3

1. Schelbert nennt in der erwähnten Vorlesung vier Vorschläge, die aus der

sprachlichen Form der Abba-Anrede Jesu ihre Einzigartigkeit im jüdischen
Raum, das heißt ihre Abwesenheit in jüdischen Gebeten zu begründen suchten4:

a) Das abba sei als kindliches Lallwort entstanden und als solches von
Jesus auf Gott übertragen worden; b) abba sei als Parallelschöpfung zu imma (die

Mutter; Mutter!) gebildet und auch als Kindersprache verstanden worden;

1 Schelbert, G., «Sprachgeschichtlicheszu <Ahba>», in: Casetti, P./Keel, O./Schenker,
A. (Hg.), Mélanges Dominique Barthélémy. Etudes bibliques offertes à l'occasion de son
60e anniversaire. Fribourg, Göttingen 1981, 395-447 (OBO 38).

2 Ders., Abba, Vater! Stand der Frage, in: FZPhTh 40 (1993) 3, 259-281.
3 Ibid. 265-271.
4 Der Einfachheit und Lesbarkeit wegen habe ich das in diesem Aufsatz häufig

vorkommende 'abbâ' (Umschrift) nachfolgend immer mit abba wiedergegeben, wie das

auch anderswo gebräuchlich ist. Auch 'imma' (die Mutter; Mutter!) wird im folgenden nur
imma geschrieben.



516 Abba, Vater!

c) abba sei eine Verkleinerungsform (Väterchen), wie sie zur Zeit Jesu und schon

früher für längere mit 'ab (Vater) zusammengesetzte Namen gebräuchlich war;
sie wurde als zärtlich empfunden und auch als Anruf verwendet; d) abba sei zur
ZeitJesu eine umgangssprachliche Aussage- und Anredeform für Vater im Kreis
der Familie gewesen und von Jesus als Anrede Gottes gebraucht worden.

2. Ich versuche hier zusammenzufassen und gelegentlich in Frage zu stellen,

was Schelbert gegen diese Vorschläge einwendet.
Zu a) und b): abba ist weder als Lallwort noch als Parallelschöpfung zu

imma entstanden. Es ist jedenfalls abgeleitet von 'ab (ein Vater) und bedeutet
«der Vater»; es wurde auch als Anrede verwendet. Die gewöhnliche Form dieses

Status determinatus ist 'abâ'. Die Form abba diente der lautlichen Verstärkung
des ersten a durch Verdoppelung des b5, oder sie ergab sich durch nachträgliche
Angleichung an imma. Weder imma noch abba kann als Kindersprache erklärt
werden.

Zu c): Daß längere Namen, die mit 'ab zusammengesetzt waren - wie etwa
Abraham - zur Verkleinerungsform abba verkürzt wurden und so auch einen
Zärtlichkeitswert erhielten, ist verständlich. Daß aber das einsilbige 'ab zu abba

verlängert und so als Verkleinerungsform mit Zärtlichkeitswert empfunden
wurde, ist kaum einsichtig. Zudem sind die beiden ältesten Belege für die
Gebetsanrede abba (Gal 4,6; Rom 8,15) griechisch mit ô 7taxf|p wiedergegeben
worden, eine Anrede, die keineswegs zärtlich klingt. Diese Übersetzung
entspricht vielmehr dem aramäischen status determinatus abba (der Vater), der
auch als Anrede diente.

Zu d): Die Gründe, die Schelbert gegen diese Erklärung anführt6, sind
meines Erachtens unzureichend. Er hält es nämlich für recht wahrscheinlich,
daß zur Zeit Jesu die Sprachform abba die einzige Möglichkeit gewesen sei, auf
aramäisch von einem Vater eine Aussage zu machen oder ihn als Vater
anzureden. Dieses abba habe nämlich, so vermutet Schelbert, damals schon das

unbestimmte 'ab (ein Vater) wie auch die Sprachform 'abi (mein Vater), die
beide der Hochsprache angehörten, verdrängt. Damit wäre der Unterschied
zwischen dem im Kreis der Familie gebräuchlichen mundartlichen abba und
einem hochsprachlichen Ausdruck für Vater dahingefallen. Wenn Jesus Gott
«Vater» oder «mein Vater» nennen wollte, wäre ihm nur mehr das abba zur
Verfügung gestanden. Zur Stütze dieser Annahme verweist Schelbert auf die

palästinischen Targume Onkelos und Jonathan; sie kennen nur noch die

Wortform abba für «Vater» und «mein Vater».

5 S. Fitzmyer, J.A., «ABBA and Jesus' Relation to GW», in: A Cause de l'Evangile.
Etudes sur les Synoptiques et les Actes. Mélanges offerts à Dom Jacques Dupont. Paris
1985 (LD 123), 15-38, hier 18 f. mit Anm. 10; vgl. Schelbert, Abba 267, Anm. 31

(Anm. 2).
6 Ibid. 269-271.



Abba, Vater! 517

Nun ist aber zu sagen, daß die Sprache dieser beiden Targume nach dem

hervorragenden Aramaisten Joseph A. Fitzmyer eine Frühform des Spätaramäischen

darstellt, weil sie «zu viele» morphologische Formen und auch Wendungen

enthalten, die sich im Mittelaramäischen nicht finden.7 Ihre Sprache dürfte
sich im Lauf des zweiten Jahrhunderts n. Chr. nach und nach zu der Form
entwickelt haben, in der sie uns vorliegt. Man wird aber schwerlich damit
rechnen können, daß diese Entwicklung schon zur ZeitJesu in Gang gekommen
ist. Dafür lassen sich auch die zwei Grabinschriften aufGebein-Urnen im Raum

von Jerusalem (um 50 n. Chr.), die wahrscheinlich je einen Familienvater abba

nennen, nicht anführen.8 Sie sind kaum ein hochsprachliches Zeugnis, sondern

nur eine Umsetzung der Familiensprache.
Hier muß dann darauf verwiesen werden, daß die Zeugnisse für das

Vorhandensein des hochsprachlichen 'abi in Qumran (7 Fälle)9 es ihrerseits sehr

wahrscheinlich machen, daß dieses 'abi zur ZeitJesu noch gebräuchlich war und
abba nur umgangssprachlich den Familienvater nannte. Darauf weist auch das

raxxep pou, mit dem Mt in 26,39.42 zweimal das abba seiner Mk-Vorlage (14,36)
übersetzt, weil er jedenfalls das 'abi zur Anrede für Gott angemessener fand als

das abba; vgl. dazu seine Vaterunseranrede 6,9b. Daß die Anrede abba für Gott
zur Zeit Jesu und noch später etwas Ungewohntes und darum Auffallendes war,
dafür bürgen auch die beiden Paulusstellen Gal 4,6 und Rom 8,15, die an das

abba des irdischen Jesus erinnern, der offenbar diese mundartliche Sprachform
für den Familienvater als Anrede auf Gott übertragen hatte. Auch Mk 14,36

zeigt mit seinem abba ô ramp, daß der Evangelist in seiner Missionstätigkeit
unter den Griechen das auffallende abba des aramäisch betenden Jesus als

Erinnerung an ihn überlieferte. Es konnte aber nur deswegen auffallen, weil ein
anderer Jude es damals kaum wagte, Gott mundartlich so anzureden.

3. Ist es nur ein Zufall, daß die beiden uns erhaltenen aramäischen Gebetstexte

aus Qumran Gott weder Vater noch gar abba anreden, sondern als Gott,
Höchster, Herrscher oder Herr?10 Es sind zwar literarische Texte. Dennoch

verraten sie, was sich ihren Betern an gebräuchlichen Wendungen zur Anrede

an Gott aufdrängte. Und wenn auch nicht ausgeschlossen werden kann, daß

andere aramäisch sprechende jüdische Beterinnen und Beter als Jesus, sei es zu

seiner Zeit, sei es später, Gott mit dem einfachen abba angeredet haben, ohne an

Jesus anzuknüpfen, so ist es doch eher unwahrscheinlich.

7 S. Fitzmyer, ABBA 23, Anm. 40 (Anm. 5).
8 S. Schelbert, Abba 270 mit Anm. 41 (Anm. 2); vgl. Fitzmyer, ibid. 21 f. mit

Anm. 33.
9 S. Fitzmyer, ibid. 21 f.
10 S. den Text beider Gebete bei Schelbert, Abba 263 f. (Anm. 2).



518 Abba, Vater!

II. Hat der irdische Jesus Gott wirklich als abba angeredet

1. Das Pauluszeugnis Gal 4,6 und Rom 8,15

Nach beiden Stellen reden die Christen, aus deren Umkreis Paulus schreibt, und
jene, denen er schreibt, beten Gott aramäisch als abba an, obschon sie griechisch
reden und beten. Diese Gebetsanrede kann nicht in einer Griechisch sprechenden

Gemeinde entstanden sein, aber auch nicht in der Aramäisch sprechenden
Hälfte der Urgemeinde von Jerusalem. Die beiden Stellen setzen nämlich in
ihrem Textzusammenhang voraus, daß dieses abba auf das irdische Wirken des

menschgewordenen Gottessohnes zurückgeht, der den Christinnen und Christen

durch seinen Geist nachösterlich an seiner Gottessohnschaft Anteil gibt
und sie betend Gott so anreden lehrt, wie er das in seinem irdischen Leben getan
hatte. Das ist vor allem in Gal 4,1-7 deutlich, liegt aber auch dem Gesamttext
Rom 8,1-17 zugrunde. Offenbar wurde diese Gottesanrede als Kennzeichen der
Sprache und des Betens Jesu in Erinnerung an den Irdischen und sein vorösterliches

Leben auch in der Griechisch sprechenden Hälfte der Urgemeinde
übernommen und fand von da den Weg in die frühe Heidenmission.

Eine andere Erklärung dieser beiden Texte ist kaum möglich. Um eine

Erscheinungsform ekstatischer Rede in Griechisch sprechenden Christengemeinden

kann es sich nicht handeln11, da Paulus das ekstatische Reden im

eigentlichen Sinn als ein Stammeln einzelner Gemeindeglieder im Rahmen des

Gottesdienstes auffaßt, das den Mitchristen nicht verständlich ist, wenn es nicht
durch eine eigene Gnadengabe ausgelegt wird (1 Kor 12.4). Das gemeinsame

liturgische Beten im Geist, getragen von der Gottesanrede abba, ist nicht
ekstatisch zu nennen.

2. Der GebetskampfJesu Mk 14,36

Auch der GebetskampfJesu im Garten Getsemani ist als solcher eine geschichtliche

Erinnerung.12 Ein erster Hinweis darauf ist schon die Nennung dieses

Ortsnamens. Die anwesenden Jünger erfüllen wie überall im Mk-Ev die Rolle

von Zeugen; die vielleicht nicht vormarkinische Einführung der Dreiergruppe
unterstreicht das Zeugnis.13 In diesem Zusammenhang darf nicht übersehen

11 Gegen D'Angelo, M.R., Abba and «Father»: Imperial Theology and the Jesus

Tradition, in: JBL 11 (1992) 4, 611-630, hier 615.
12 Gegen Dies., ibid. 614 f.
13 Vgl. dazu Dschulnigg, P., Sprache, Redaktion und Intention des Markus-Evangeliums.

Eigentümlichkeiten der Sprache des Markus-Evangeliums und ihre Bedeutung für
die Redaktionskritik. Stuttgart 1984 (SBB 11), 388-392; 403-410 passim.



Abba, Vater! 519

werden, daß der Abbaruf deutlich den Gebetskampf eröffnet und der diesem

Kampf folgenden FeststellungJesu, daß die drei eingeschlafen sind, vorausgeht.
Petrus wird für das ganze Geschehen der eigentliche Gewährsmann des

Evangelisten gewesen sein. Schon oben habe ich erwähnt, daß der AbbarufJesu mit
seiner griechischen Ubersetzung darauf verweist, wie wichtig es für Mk war,
diesen Ruf des Irdischen als denkwürdige Erinnerung an ihn weiterzugeben.
Die markinische Darstellung des Gebetskampfes Jesu dürfte übrigens zwei
voneinander abweichende Überlieferungsformen miteinander verarbeitet
haben, die zwar grundlegend das gleiche Geschehen erzählten, aber mit wechselnden

Personen (Jünger/Dreiergruppe) und mit gegensätzlichen Aussagen

(«wenn möglich»; «alles ist dir möglich»). Diese Doppelaussagen verstärken die

Absicht des Evangelisten, das Gewicht des Erzählten hervorzuheben. Er hat es

aber auch paränetisch - als Mahnung zur Wachsamkeit - genutzt.

3. Die Abba-Anrede Jesu als Kennzeichen seines Betens

Wenn wir annehmen dürfen, daß Gott von Jesus als abba angeredet wurde, so

wie im sprachlichen Umfeld, in dem er aufwuchs, der Familienvater abba

genannt wurde, liegt es nahe, daß Jesus in seinem Beten immer oder meistens

Gott als abba anrief. Auf eine solche Gewohnheit weist das Lk-Ev hin.
Vermutlich war zur Zeit seiner Abfassung die Verwendung des aramäischen abba in
der Liturgie und im Gebetsleben des hellenistischen Christentums, wie Paulus

noch voraussetzte, schon erloschen. So verwundert es uns nicht, daß Lk das abba

seiner Mk-Vorlage in der Wiedergabe des Gebetskampfes Jesu wegläßt und es

mit dem einfachen griechischen raxtsp (Vater) übersetzt und ersetzt. Wenn er
nun dieses zusatzlose Ttdxep als Anrede an Gott auch im Großen Jesusgebet
verwendet (11,2b), so setzt er jedenfalls voraus, daß Jesus auch die Bitte um die

Heiligung des Namens Gottes und um das Kommen seiner Königsherrschaft,
die gewiß sein eigenes Urgebet war, jeweils mit dem Abbaruf eingeleitet, diesen

aber auch seinen Jüngerinnen und Jüngern weitergereicht hat. Dieses raxtsp
abba verwandte Lk auch in den beiden Bittrufen, die er Jesus am Kreuz in den

Mund legt: «Vater, vergib ihnen! Denn sie wissen nicht, was sie tun» (23,34a).

«Vater, in deine Hände empfehle ich meinen Geist» (23,46a). Das einfache

JKXTsp abba findet sich nochmals - neben ô ramp (ebenfalls Anredeform;
vgl. Mk 14,36) - in Lk 10,21 par Mt 11,25 f. (Q). Wichtig ist in diesem

Zusammenhang ferner Joh 12,27 f. Diese beiden Verse sind höchstwahrscheinlich

eine Zusammenfassung und johanneische Umsetzung von Mk 14,34—36; sie

setzen die Kenntnis des Mk-Ev oder einer Vorform davon voraus. Deswegen
kann das hier zweimal vorkommende raitep nur als Wiedergabe des markini-
schen Abbarufs Jesu verstanden werden. Übersehen wir aber nicht, daß in Joh
12,28 nicht nur ein Parallelismus zu Mk 14,36 vorliegt, sondern auch, wenigstens

mittelbar, zu Lk ll,2bc. Das «verherrliche deinen Namen» bedeutet



520 Abba, Vater!

johanneisch nichts anderes als: Erweise die Heiligkeit deines Vaternamens

offenbare deine überweltliche Macht, indem du in dieser Stunde an mir tust, was

deinem väterlichen Willen entspricht. Vgl. auch Joh 17,1.5.

Alle diese Überlegungen machen es recht wahrscheinlich, daß Jesus betend

gewöhnlich Gott als abba angerufen hat. Dieses abba entfiel nur in seinem

Gebet am Kreuz, wo Jesus mit den Eingangsworten des Ps 22 rief: «Mein Gott,
mein Gott, wamm hast du mich verlassen?»

III. Sinn und Gewicht der Abba-Anrede Jesu

1. Zeigt das abba Jesu Vertraulichkeit Gott gegenüber an

Wie wir erkannt haben, hat Jesus das abba, mit dem er Gott anredete, aus der

Umgangssprache der Familie, die ihren Vater so nannte, geschöpft. Gerade

dieser Ursprung seiner Gebetsanrede fiel damals offenbar auf. Wir können

deswegen kaum darüber hinwegsehen, daß dieses abba eine gewisse Nähe und
Unmittelbarkeit ausstrahlte, die das Verhältnis zwischen dem Vater und den

übrigen Gliedern seiner Familie kennzeichnete. Diese Unmittelbarkeit und
Nähe dürfen wir gewiß als Vertraulichkeit verstehen, auch wenn sie in manchen
Fällen und gelegentlich getrübt sein konnte. Zum vornherein ist auch

anzunehmen, daß diese Vertraulichkeit nicht nur das Verhältnis des Vaters und
seiner unerwachsenen Kinder zueinander prägte, sondern gewöhnlich auch

zwischen dem Vater und seinen heranwachsenden und erwachsenen Söhnen
und Töchtern noch lebendig war.14 Wir dürfen deswegen annehmen, daß die

Übertragung der Abba-Anrede auf Gott durch Jesus die Vertraulichkeit Jesu

seinem göttlichen Vater gegenüber spiegelt, den er als den grenzenlos Liebenden

verkündete.
Verständlicherweise sucht Schelbert in seiner Abschiedsvorlesung das

Gewicht der jesuanischen Gebetsanrede abba, soweit er ihre Einzigartigkeit
nicht ganz ablehnt15, möglichst zu schwächen. So weist er daraufhin, daß Jesus

Gott — unter Verwendung entsprechender aramäischer Fürwortsuffixe - auch

«mein Vater», «euer Vater», «unser Vater» genannt hat.16 Allein darunter leidet

14 Wie diese Vertraulichkeit der Anrede von damaligen Aramäisch sprechenden
Juden empfunden wurde, können wir nicht genau wissen und darum auch nicht mit
mundartlichen Ausdrücken heutiger Sprachen vergleichen. Ein Fingerzeig dafür, daß das
abba für sie nicht allzu gewöhnlich klang, ist die Tatsache, daß es gleich lautete wie der
status determinatus abba (der Vater) und griechisch nicht mit nânmç (Papa), sondern mit
ô 7ta-tf|P oder jidrep (Vater!) übersetzt wurde.

15 S. Schelbert, Abba 275 f.; 271 f. (Anm. 2).
16 S. Ders., ibid. 272.



Abba, Vater! 521

die Vertraulichkeit des abba Jesu keineswegs; denn es steht als Ausdruck seiner
Nähe zum Vater und dessen Nähe zu ihm zunächst auf eigenen Füßen.

Mit Recht hebt Schelbert an der gleichen Stelle hervor, daß Jesus im
«Jubelruf» (Mt 11,25 f. par Lk 10,21) die zweifache Abba-Anrede mit der Abstand
wahrenden Anrede «Herr des Himmels und der Erde» verbunden hat. Diese
Anrede weist vermutlich darauf hin, daß Gott jenen, die hartnäckig seine

Liebesbotschaft ablehnen, seine Menschenfreundlichkeit und Liebe, an die sie

nicht glauben wollen, verbirgt.
Anschließend erinnert Schelbert dann daran, daß Jesus als Bote Gottes die

Königsherrschaft Gottes verkündete. War aber diese Botschaft ein Gegengewicht

zur Abba-Anrede Gottes durch Jesus? Entfaltete sich das königliche
Walten Gottes nicht in der Fürsorge Jesu für die Armen, Hungernden und
Kranken, für die Unterdrückten und Sünder, denen Jesus durch seine
Tischgemeinschaft Gottes Vergebung und Freundschaft schenkte? Der Abbaruf Jesu

war in Wirklichkeit ein sprechender Ausdruck für die Gegenwart der
Königsherrschaft Gottes, der seine königliche Macht durch Jesus dafür einsetzte, um
sich aller liebend zu erbarmen, die Jesus Vertrauen schenkten.

Die Gebetsanrede abba, die Jesus als Mensch und Jude auf dieser Erde

vollzog und auch seinen Jüngern schenkte, wirkt nach Gal 4,1-7 und Rom
8,1-17 durch den Geist des Gottessohnes auch nachösterlich weiter. Der Sohn

erbaut durch seinen Abbaruf die Glaubensfamilie Gottes, indem er seine

Schwestern und Brüder, die Töchter und Söhne Gottes, mit sich und seinem
Vater zusammenschließt. In dieser Familie lebt die gleiche Vertraulichkeit um
den Vater wie in einer jüdischen Familie zur ZeitJesu. Nicht umsonst heißen die
Söhne und Töchter Gottes in Rom 8,16 f. auch seine xeicva (Kinder), ein

Ausdruck, der in den paulinischen Briefen nicht selten einen vertraulichen
Unterton hat; vgl. unter andern 1 Kor 4,14.17; Gal 4,19; Phil 2,22; 1 Thess 2,7.

Auch der Hinweis auf das Erbe in beiden paulinischen Abbastellen sprengt den

Rahmen des Vertraulichen nicht; denn das Erbe ist hier nichts anderes als die

vollendete Gemeinschaft der Söhne und Töchter Gottes mit ihrem abba und mit
Jesus, dem Erstgeborenen unter vielen Schwestern und Brüdern; vgl. Rom

8,28-30; Gal 4,1-7.

2. Das abba Jesu und sein jesuanisches Umfeld

Wir haben vorgängig gesehen, daß die Gebetsanrede Jesu als solche durch ihre
Herkunft aus dem Leben jüdischer Familien zur Zeit Jesu einen Aussagewert in
sich trägt, der ihr vernünftigerweise nicht abgesprochen werden sollte. Dieser

Aussagewert umschließt gegenseitige Vertraulichkeit zwischen Gott und Jesus

wie auch dessen Jüngerinnen undJüngern. Sie ist Zeichen und Frucht der Liebe,
die vom Vater ausgeht, aber ebenso Zeichen und Frucht der liebenden Antwort
Jesu und aller, die seinen Abbaruf nachvollziehen. Es wäre aber gewiß falsch,



522 Abba, Vater!

wenn wir diese Gottesanrede von ihrem inhaltlichen Umfeld, das die Verkündigung,

das Leben und Wirken des irdischen Jesus darstellen, trennen würden.

Leider ist es aber nicht möglich, hier dieses Umfeld breit zu entfalten. Ich
verweise auf das Große Gebet Jesu, das als ganzes unter dem Abbaruf steht (Lk
ll,2b-4 par Mt 6,9b—13).17 Seine ersten zwei Bitten schließen die Verkündigung

und das Wirken Jesu ein und stellen, wie schon früher gesagt wurde, das

Urgebet Jesu dar, aber auch das Beten seiner Jünger. Durch das Erbarmen ihres
Vaters sollen sich jene, die an Jesus glauben, in Menschen des Erbarmens
verwandeln lassen (Lk 6,36). Wer immer um die guten Gaben Gottes bittet,
wird die Fürsorge seines/ihres abba erfahren; denn wenn schon ein irdischer
Vater sich den Bitten seiner Tochter/seines Sohnes nicht entziehen wird, kann
sich dann etwa der Vater droben den Nöten seiner Kinder und ihrem Vertrauen

verweigern? (Mt 7,1-11 par Lk 11,11-13) In dieser Welt des Elends sollen sich

die Jüngerinnen und Jünger Jesu niemals fürchten; denn Gott, ihr Vater, ist

entschlossen, sie durch sein königliches Walten zu retten (Lk 12,32).

3. Der Beitrag von Angelika Strotmann18

Frau Strotmann hat in ihrem Buch: Mein Vater bist Du! über 50 Stellen von 16

verschiedenen Schriften aus frühjüdischer Zeit zwischen 200 v. Chr. und 135

n. Chr. äußerst sorgfältig auf ihre Aussagen über Gott als Vater untersucht und
alle Begleitvorstellungen, die hier jeweils mit der Vaterschaft Gottes verbunden
sind und sie prägen, ermittelt. Diese Vaterschaft gilt meistens Israel. Gott greift
vor allem ein, wenn Israel und seine Gerechten in Not geraten. Gottes Erbarmen

wird Adam und Eva zuteil, nachdem sie gesündigt haben. Einzigartig ist

Gottes Vaterliebe gegenüber Abraham, dem er seine Freundschaft ein für allemal

geschenkt hat. Gottes väterliche Liebe wird durch die Sünden seiner Kinder
nicht in Frage gestellt. Wenn sie um Hilfe rufen, greift er machtvoll ein, weil er
ihnen liebend verbunden und zugewandt ist. Er liebt sie von ihrer Geburt an,
und seine Liebe wird ihnen niemals entzogen.

4. Folgerungen

a) Von den Aussagen des von Frau Strotmann erfaßten Frühjudentums über
Gott als Vater heben sich der Abbaruf Jesu und sein inhaltliches Umfeld als

17 Gewiß ist hier nur die Anrede romp (Vater!) im Lukastext ursprünglich. Aber auch
die matthäische Anrede konnte von ihren Betern, ob judenchristlichen oder heidenchristlichen,

aus dem jesuanischen Geist der Vertraulichkeit gebetet werden.
18 Strotmann, A., Mein Vater bist Du! (Sir 51,10). Zur Bedeutung der Vaterschaft

Gottes in kanonischen und nichtkanonischen frühjüdischen Schriften. Frankfurt a. M.
1991 (FTS 39).



Abba, Vater! 523

Ganzes zunächst nicht augenfällig ab. Wir können aber nicht übersehen, daß
dieser das Beten Jesu prägende Abbaruf wie auch sein Umfeld von jesuanischen
Vater-Aussagen über Gott seine ganze Verkündigung trägt und durchdringt und
das in Worte faßt, was Jesus als Königsherrschaft Gottes schon in seiner
irdischen Zeit gegenwärtig setzt. Nicht umsonst versteht Jesus sein eigenes Einstehen

für die Sünder und seine Freundschaft mit ihnen als die großmütige und
liebreiche Vergebung des Vaters, wie das vor allem das Gleichnis vom Verlorenen

Sohn veranschaulicht (Lk 15,11-32). In diesem Sinn scheint all das, was
das frühe Judentum über.die Liebe und das väterliche Handeln Gottes sagte, in
Jesus und seinem Leben verdichtet und zusammengefaßt.

b) Nochmals weise ich darauf hin, daß der Abbaruf Jesu als solcher ein
einzigartiger Ausdruck des Vertrauens und der Vertraulichkeit zwischen Jesus
und seinem Vatergott ist. Er war ein Wagnis und eine kühne Bahnbrechertat
Jesu, der das Abba auch seinen Jüngern schenkte. Es ist kaum zufällig, daß,
soweit wir sehen, Jesus im ganzen frühen Judentum als solchem mit seinem
Abbaruf keinen Vorgänger hatte und keinen Nachfolger fand. Unter den Texten,

die Frau Strotmann untersucht hat, finden sich allerdings jene Aussagen aus

der Schrift «Joseph und Aseneth», in denen Aseneth nach ihrer Umkehr zu Gott
als ihrem Vater mit einer Innigkeit und Vertraulichkeit betet, die dem Abbaruf
nicht nachsteht.19 Immerhin liegt hier ein Roman vor, dessen Vorstellungswelt
und Sprache den Alltag jüdischen Lebens hinter sich läßt. Der Abbaruf Jesu

spiegelt aber seinen Alltag und will den Alltag seiner Jüngerinnen und Jünger
aufbrechen und verwandeln. Mit diesem Ruf hat Jesus zwar nicht die Grenzen
dessen, was das frühe Judentum von seinem Gott und Vater dachte und empfand,

überschritten, aber die Schranke dessen, was es diesem Gott gegenüber
sprachlich für angemessen hielt. Gewiß hat er das als Jude getan und auch

aufgrund der Erfahrungen gewagt, die sein Volk im Lauf der Geschichte mit
seinem Gott und seiner Liebe gemacht hatte. Wenn wir aber annehmen dürfen,
daß Jesus sein Wirken als Verkünder des Heils und des endzeitlichen Erbarmens
Gottes durch eine Berufserfahrung aufgenommen hat, so wird sein Abbaruf
auch dieser Erfahrung entsprungen sein. Andererseits liegt es durchaus nahe

anzunehmen, daß jüdisches Beten zu Gott als Vater auch in Sprachformen, die

den menschlichen Abstand zu Gott hervorheben, von einer vertraulichen

Innigkeit getragen sein kann und immer konnte, die das abba Jesu auch sprachlich

in kürzester Form ausdrückt und zusammenfaßt.

c) Abschließend weise ich daraufhin, daß ich es nicht für möglich halte, aus

dem AbbarufJesu Folgerungen für seine übermenschliche Gottessohnschaft zu

ziehen. Gewiß war dieser Ruf ein Ausdruck seiner Sendung als endzeitlicher
Bote und Sprecher Gottes. Doch enthält er keine Elemente in sich, die ihn als

solchen und für sich genommen zu einer notwendigen und eindeutigen, zu einer

19 Vor allem 12,8.13-15. Vgl. Dies., ibid. 254-271.



524 Abba, Vater!

erkennbaren Wirkung seiner göttlichen Herkunft als Sohn Gottes machen. Erst
aufgrund unseres anderswoher stammenden Glaubens an diese Herkunft Jesu
können wir auch in seinem Abbaruf einen Ausdruck seiner Gottessohnschaft im

strengen Sinn des Wortes sehen.

IV Ist die VatervorstellungJesu patriarchal geprägt?

1. Meines Erachtens ist es nicht möglich, Jesu Vorstellung von Gott als Vater
patriarchal 2u verstehen. Im Zusammenhang dieses Aufsat2es kann ich aber nur
kur2 auf das Gleichnis vom Verlorenen Sohn oder den Verlorenen Söhnen (Lk
15,11-32) eingehen, um 2u 2eigen, daß Jesus offenbar die Vaterschaft Gottes
nicht patriarchal aufgefaßt hat. Der Vater, der hier handelt, versteht seinen

jüngeren Sohn nicht als Eigentum oder seinen Knecht, der seiner Gewalt
untersteht, sondern entläßt ihn ohne Widerspruch in die Fremde. Die Liebe hat
das Verhältnis des Vaters 2um Sohn schon immer geprägt, sonst hätte dieser, als

er am Verhungern war, nie gewagt, 2um Vater 2urück2ukehren. Der Vater eilt
ihm entgegen, als er ihn von ferne erblickt. Kuß und Umarmung 2eigen die

Vergebung und die Liebe an, die er seinem Sohn nie entaogen hat. Schuhe und

Kleidung sind Zeichen dafür, daß sein Leben, das er verloren hatte, neu

gewonnen ist. Er ist wieder eingeholt in die Fülle des Zuhause, die der Vater neu
mit ihm teilt, als ob er ihn nie ausge2ahlt hätte. Der Ring, den er ihm an den

Finger steckt, drückt aus, daß der Vater nicht nur seine Habe mit ihm teilt,
sondern auch seine Macht mit ihm 2usammen ausübt, ohne Angst, seine eigene
Stellung und Würde zu verlieren. Der Sohn verfügt neu über alles, was dem
Vater gehört, was auch vom älteren Sohn ausgesagt wird (15,31). Das Freudenmahl,

das gefeiert wird, ist das Bild der vollkommenen Gemeinschaft, die Sohn
und Vater wieder verbindet, der Freiheit, die dem Sohn wie seinesgleichen
2usteht. Seite an Seite kosten sie das Leben aus, das sie als Teilhaber
zusammenschließt.

2. Zweifellos hat Jesus Gott und seinen Vater seinen Hörerinnen und
Hörern als Mann vorgestellt. Eine andere Möglichkeit, die Jesus erlaubte, seine

Tätigkeit als Bote Gottes wenigstens eine Zeitlang ungehindert auszuüben, war
damals undenkbar. Erst die gesellschaftliche Entwicklung, die sich vor allem in
unserem Jahrhundert angebahnt und ausgeformt hat, wird es erlauben, das

Gottesbild einem androgynen Denken entsprechend neu zu entwerfen.

20 S. D'Angelo, M.R., Abba and «Father», 623—630 (Anm. 11).



Abba, Vater! 525

V. Zu den Anliegen von Mary Rose D'Angelo 20

Frau D'Angelo trägt in ihrem Aufsatz zunächst allgemeine Erwägungen über die
Abba-Anrede Jesu vor, in denen sie unter anderem die Geschichtlichkeit dieser
Anrede ablehnt. Dazu habe ich mich oben geäußert. Sie schlägt dann vor, die

Vorstellungjesu von Gott als Vater im Horizont der römischen Vorstellung vom
Kaiser alspaterpatriae zu verstehen, nämlich als gewolltes Gegenüber dazu. Ich
glaube nicht, daß dieser Vorschlag in den damaligen Zeitverhältnissen oder in
den Evangelien eine Stütze findet. Jesus wuchs auf, als die ersten römischen
Statthalter in Judäa für Ordnung sorgten und herodianische Vierfürsten Galiläa
und Peräa vorstanden. Sie alle hüteten sich damals, den Anschauungen des

jüdischen Volkes zu nahe zu treten oder in sein Brauchtum einzugreifen. Auch
lehnte Kaiser Tiberius (14—37 n. Chr.), wie Tacitus berichtet21, den Titel pater
patriae ab.

Frau D'Angelo denkt daran, daß Jesus vor allem die Königsherrschaff seines

Vaters im Gegensatz zum Machtanspruch Rom und des Kaisers verstanden
habe. Das ist auch deswegen abwegig, weil Jesus hier an alte, echt jüdische
Erwartungen anknüpfte und sie zudem ganz unpolitisch als erbarmendes
Eingreifen des liebenden Gottes zugunsten der Sünder und der Kinder seines

Volkes in Not verkündete. Er wußte sich, wie wir gesehen haben, mit seinem
Vaterbild von Gott in keinem Gegensatz zur entsprechenden jüdischen
Uberlieferung, sondern ließ diese in seinem Denken und Handeln, in seinem Wirken
und Fordern umfassend lebendig werden. Die Vorstellung von der Macht
Gottes trat hinter Jesu Liebe auch sprachlich stark zurück. Ich sehe wirklich
nirgends im Leben und Denken Jesu einen Ansatz gegeben, der vermuten ließe,

er habe sein Vaterbild mit dem römischen paterpatriae verglichen und als sein

Gegenüber verstanden. Wie wir gesehen haben, läßt dieses Vaterbild als solches

auch keinen patriarchalen Hintergrund erkennen.

21 Annales I, 72, I.


	Abba, Vater! : Überlegungen zum Stand der Frage

