Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 3

Artikel: Abba, Vater! : Uberlegungen zum Stand der Frage
Autor: Ruckstuhl, Eugen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761170

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761170
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EuGceEN RucksTUuHL

Abba, Vater!

Uberlegungen zum Stand der Frage

Die Auseinandersetzung der Fachleute um die Gottesanrede Abba, die im
Neuen Testament Jesus zugeschrieben wird, ist seit 1981 wesentlich mitgeprigt
worden durch die Abhandlung von Georges Schelbert, «Sprachgeschichtliches
zu <ABBA»».! Schelbert hat dann in seiner Abschiedsvorlesung an der Theo-
logischen Fakultit Freiburg vom 25. Juni 1992 und in einem Nachtrag dazu den
gegenwirtigen Stand der Frage dargestellt.? Die folgenden Uberlegungen die-
nen einer weitern Erhellung des Sachverhalts.

L. Vorschlige zur Erklirung der Sprachform von ‘abbd’ 3

1. Schelbert nennt in der erwihnten Vorlesung vier Vorschlige, die aus der
sprachlichen Form der Abba-Anrede Jesu ihre Einzigartigkeit im jiidischen
Raum, das hei3t ihre Abwesenheit in jiidischen Gebeten zu begriinden such-
ten*: a) Das abba sei als kindliches Lallwort entstanden und als solches von
Jesus auf Gott tibertragen worden; b) abba sei als Parallelschépfung zu imma (die
Mutter; Mutter!) gebildet und auch als Kindersprache verstanden worden;

! ScHELBERT, G., «Sprachgeschichtliches zu <Abbar», in: Casetti, P./Keel, O./Schenker,
A. (Hg.), Mélanges Dominique Barthélemy. Etudes bibliques offertes 4 I'occasion de son
60e anniversaire. Fribourg, Géttingen 1981, 395-447 (OBO 38).

2 DeRrs., Abba, Vater! Stand der Frage, in: FZPh7h 40 (1993) 3, 259-281.

3 Ibid. 265-271.

* Der Einfachheit und Lesbarkeit wegen habe ich das in diesem Aufsatz hiufig
vorkommende ’abb4’ (Umschrift) nachfolgend immer mit abba wiedergegeben, wie das
auch anderswo gebriuchlich ist. Auch’imma’ (die Mutter; Mutter!) wird im folgenden nur
imma geschrieben.



516 Abba, Vater!

c) abba sei eine Verkleinerungsform (Viterchen), wie sie zur Zeit Jesu und schon
frither fiir lingere mit ab (Vater) zusammengesetzte Namen gebriduchlich war;
sie wurde als zirtlich empfunden und auch als Anruf verwendet; d) abba sei zur
Zeit Jesu eine umgangssprachliche Aussage- und Anredeform fiir Vater im Kreis
der Familie gewesen und von Jesus als Anrede Gottes gebraucht worden.

2. Ich versuche hier zusammenzufassen und gelegentlich in Frage zu stel-
len, was Schelbert gegen diese Vorschlige einwendet.

Zu a) und b): abba ist weder als Lallwort noch als Parallelschépfung zu
imma entstanden. Es ist jedenfalls abgeleitet von “ab (ein Vater) und bedeutet
«der Vater»; es wurde auch als Anrede verwendet. Die gewthnliche Form dieses
status determinatus ist "abd’. Die Form abba diente der lautlichen Verstirkung
des ersten a durch Verdoppelung des b3, oder sie ergab sich durch nachtrigliche
Angleichung an imma. Weder imma noch abba kann als Kindersprache erklirt
werden.

Zu c): DaB lingere Namen, die mit ’ab zusammengesetzt waren — wie etwa
Abraham - zur Verkleinerungsform abba verkiirzt wurden und so auch einen
Zirtlichkeitswert erhielten, ist verstindlich. Daf} aber das einsilbige “ab zu abba
verlingert und so als Verkleinerungsform mit Zirtlichkeitswert empfunden
wurde, ist kaum einsichtig. Zudem sind die beiden iltesten Belege fiir die
Gebetsanrede abba (Gal 4,6; Rém 8,15) griechisch mit 0 natrp wiedergegeben
worden, eine Anrede, die keineswegs zirtlich klingt. Diese Ubersetzung ent-
spricht vielmehr dem aramiischen status determinatus abba (der Vater), der
auch als Anrede diente.

Zu d): Die Griinde, die Schelbert gegen diese Erklirung anfiihrt®, sind
meines Erachtens unzureichend. Er hilt es nimlich fiir recht wahrscheinlich,
daB zur Zeit Jesu die Sprachform abba die einzige Méglichkeit gewesen sei, auf
aramiisch von einem Vater eine Aussage zu machen oder ihn als Vater anzu-
reden. Dieses abba habe nimlich, so vermutet Schelbert, damals schon das
unbestimmte ’ab (ein Vater) wie auch die Sprachform ’abi (mein Vater), die
beide der Hochsprache angehérten, verdringt. Damit wire der Unterschied
zwischen dem im Kreis der Familie gebriuchlichen mundartlichen abba und
einem hochsprachlichen Ausdruck fiir Vater dahingefallen. Wenn Jesus Gott
«Vater» oder «mein Vater» nennen wollte, wire ihm nur mehr das abba zur
Verfiigung gestanden. Zur Stiitze dieser Annahme verweist Schelbert auf die
palistinischen Targume Onkelos und Jonathan; sie kennen nur noch die
Wortform abba fiir «Vater» und «mein Vater».

5 S. FITZMYER, J.A., «ABBA and Jesus’ Relation to God», in: A Cause de I’Evangile.
Etudes sur les Synoptiques et les Actes. Mélanges offerts 2 Dom Jacques Dupont. Paris
1985 (LD 123), 15-38, hier 18 f. mit Anm. 10; vgl. ScHELBERT, Abba 267, Anm. 31
(Anm. 2).

6 Ibid. 269-271.



Abba, Vater! 517

Nun ist aber zu sagen, daf} die Sprache dieser beiden Targume nach dem
hervorragenden Aramaisten Joseph A. Fitzmyer eine Frithform des Spataramai-
schen darstellt, weil sie «zu viele» morphologische Formen und auch Wendun-
gen enthalten, die sich im Mittelaramiischen nicht finden. 7 Thre Sprache diirfte
sich im Lauf des zweiten Jahrhunderts n. Chr. nach und nach zu der Form
entwickelt haben, in der sie uns vorliegt. Man wird aber schwerlich damit
rechnen koénnen, daB diese Entwicklung schon zur Zeit Jesu in Gang gekommen
ist. Dafiir lassen sich auch die zwei Grabinschriften auf Gebein-Urnen im Raum
von Jerusalem (um 50 n. Chr.), die wahrscheinlich je einen Familienvater abba
nennen, nicht anfiihren. 8 Sie sind kaum ein hochsprachliches Zeugnis, sondern
nur eine Umsetzung der Familiensprache.

Hier mufl dann darauf verwiesen werden, dal die Zeugnisse fiir das Vor-
handensein des hochsprachlichen ’abi in Qumran (7 Fille)? es ihrerseits sehr
wahrscheinlich machen, daf3 dieses "abi zur Zeit Jesu noch gebriuchlich war und
abba nur umgangssprachlich den Familienvater nannte. Darauf weist auch das
ndtep pov, mit dem Mt in 26,39.42 zweimal das abba seiner Mk-Vorlage (14,36)
iibersetzt, weil er jedenfalls das ’abi zur Anrede fiir Gott angemessener fand als
das abba; vgl. dazu seine Vaterunseranrede 6,9b. Dal3 die Anrede abba fiir Gott
zur Zeit Jesu und noch spiter etwas Ungewohntes und darum Auffallendes war,
dafiir biirgen auch die beiden Paulusstellen Gal 4,6 und Rom 8,15, die an das
abba des irdischen Jesus erinnern, der offenbar diese mundartliche Sprachform
fiir den Familienvater als Anrede auf Gott tibertragen hatte. Auch Mk 14,36
zeigt mit seinem abba 6 matnp, daB der Evangelist in seiner Missionstitigkeit
unter den Griechen das auffallende abba des aramiisch betenden Jesus als
Erinnerungan ihn tiberlieferte. Es konnte aber nur deswegen auffallen, weil ein
anderer Jude es damals kaum wagte, Gott mundartlich so anzureden.

3. Istes nurein Zufall, daf3 die beiden uns erhaltenen aramiischen Gebets-
texte aus Qumran Gott weder Vater noch gar abba anreden, sondern als Gott,
Hochster, Herrscher oder Herr?!0 Es sind zwar literarische Texte. Dennoch
verraten sie, was sich ihren Betern an gebriuchlichen Wendungen zur Anrede
an Gott aufdringte. Und wenn auch nicht ausgeschlossen werden kann, dal3
andere aramiisch sprechende jiidische Beterinnen und Beter als Jesus, sei es zu
seiner Zeit, sei es spiter, Gott mit dem einfachen abba angeredet haben, ohne an
Jesus anzukniipfen, so ist es doch eher unwahrscheinlich. '

7 S. Frrzmyer, ABBA 23, Anm. 40 (Anm. 5).
8 S. ScHELBERT, Abba 270 mit Anm. 41 (Anm. 2); vgl. Frrzmyer, ibid. 21 f. mit
Anm. 33.

9 S. FITZMYER, ibid. 21 f.
10°S. den Text beider Gebete bei SCHELBERT, Abba 263 f. (Anm. 2).



518 Abba, Vater!

11. Hat der irdische Jesus Gott wirklich als abba angeredet ?

1. Das Paunluszengnis Gal 4,6 und Rim 8,15

Nach beiden Stellen reden die Christen, aus deren Umbkreis Paulus schreibt, und
jene, denen er schreibt, beten Gott aramaéisch als abba an, obschon sie griechisch
reden und beten. Diese Gebetsanrede kann nicht in einer Griechisch sprechen-
den Gemeinde entstanden sein, aber auch nicht in der Aramaiisch sprechenden
Hilfte der Urgemeinde von Jerusalem. Die beiden Stellen setzen nimlich in
ihrem Textzusammenhang voraus, dal3 dieses abba auf das irdische Wirken des
menschgewordenen Gottessohnes zuriickgeht, der den Christinnen und Chri-
sten durch seinen Geist nachosterlich an seiner Gottessohnschaft Anteil gibt
und sie betend Gott so anreden lehrt, wie er das in seinem irdischen Leben getan
hatte. Das ist vor allem in Gal 4,1-7 deutlich, liegt aber auch dem Gesamttext
Rom 8,1-17 zugrunde. Offenbar wurde diese Gottesanrede als Kennzeichen der
Sprache und des Betens Jesu in Erinnerung an den Irdischen und sein voréster-
liches Leben auch in der Griechisch sprechenden Hilfte der Urgemeinde iiber-
nommen und fand von da den Weg in die frithe Heidenmission.

Eine andere Erklirung dieser beiden Texte ist kaum moglich. Um eine
Erscheinungsform ekstatischer Rede in Griechisch sprechenden Christenge-
meinden kann es sich nicht handeln!!l, da Paulus das ekstatische Reden im
eigentlichen Sinn als ein Stammeln einzelner Gemeindeglieder im Rahmen des
Gottesdienstes auffal3t, das den Mitchristen nicht verstindlich ist, wenn es nicht
durch eine eigene Gnadengabe ausgelegt wird (1 Kor 12.4). Das gemeinsame
liturgische Beten im Geist, getragen von der Gottesanrede abba, ist nicht
ekstatisch zu nennen.

2. Der Gebetskampf Jesu Mk 14,36

Auch der Gebetskampf Jesu im Garten Getsemani ist als solcher eine geschicht-
liche Erinnerung.!? Ein erster Hinweis darauf ist schon die Nennung dieses
Ortsnamens. Die anwesenden Jiinger erfiillen wie tiberall im Mk-Ev die Rolle
von Zeugen; die vielleicht nicht vormarkinische Einfithrung der Dreiergruppe
unterstreicht das Zeugnis.!3 In diesem Zusammenhang darf nicht tbersehen

"1 Gegen D’AnGELO, M.R., Abba and «Father»: Imperial Theology and the Jesus
Tradition, in: /BL 11 (1992) 4, 611-630, hier 615.

12 Gegen DiEs,, ibid. 614 f.

13 Vgl. dazu DScHULNIGG, P., Sprache, Redaktion und Intention des Markus-Evange-
liums. Eigentiimlichkeiten der Sprache des Markus-Evangeliums und ihre Bedeutung fiir

die Redaktionskritik. Stuttgart 1984 (SBB 11), 388-392; 403-410 passim.



Abba, Vater! 519

werden, dall der Abbaruf deutlich den Gebetskampf eréffnet und der diesem
Kampf folgenden Feststellung Jesu, dal3 die drei eingeschlafen sind, vorausgeht.
Petrus wird fiir das ganze Geschehen der eigentliche Gewihrsmann des Evan-
gelisten gewesen sein. Schon oben habe ich erwihnt, dall der Abbaruf Jesu mit
seiner griechischen Ubersetzung darauf verweist, wie wichtig es fir Mk war,
diesen Ruf des Irdischen als denkwiirdige Erinnerung an ihn weiterzugeben.
Die ‘markinische Darstellung des Gebetskampfes Jesu diirfte iibrigens zwei
voneinander abweichende Uberlieferungsformen miteinander verarbeitet ha-
ben, die zwar grundlegend das gleiche Geschehen erzihlten, aber mit wechseln-
den Personen (Jinger/Dreiergruppe) und mit gegensitzlichen Aussagen
(«wenn moglich»; «alles ist dir méglich»). Diese Doppelaussagen verstirken die
Absicht des Evangelisten, das Gewicht des Erzihlten hervorzuheben. Er hat es
aber auch parinetisch — als Mahnung zur Wachsamkeit — genutzt.

3. Die Abba-Anrede Jesu als Kennzeichen seines Betens

Wenn wir annehmen diirfen, dall Gott von Jesus als abba angeredet wurde, so
wie im sprachlichen Umfeld, in dem er aufwuchs, der Familienvater abba
genannt wurde, liegt es nahe, daf3 Jesus in seinem Beten immer oder meistens
Gott als abba anrief. Auf eine solche Gewohnheit weist das Lk-Ev hin. Ver-
mutlich war zur Zeit seiner Abfassung die Verwendung des aramiischen abba in
der Liturgie und im Gebetsleben des hellenistischen Christentums, wie Paulus
noch voraussetzte, schon erloschen. So verwundert es uns nicht, daf3 Lk das abba
seiner Mk-Vorlage in der Wiedergabe des Gebetskampfes Jesu wegliB3t und es
mit dem einfachen griechischen ndtep (Vater) iibersetzt und ersetzt. Wenn er
nun dieses zusatzlose mdtep als Anrede an Gott auch im GrofBlen Jesusgebet
verwendet (11,2b), so setzt er jedenfalls voraus, dal3 Jesus auch die Bitte um die
Heiligung des Namens Gottes und um das Kommen seiner Kénigsherrschaft,
die gewil} sein eigenes Urgebet war, jeweils mit dem Abbaruf eingeleitet, diesen
aber auch seinen Jiingerinnen und Jingern weitergereicht hat. Dieses ndtep =
abba verwandte Lk auch in den beiden Bittrufen, die er Jesus am Kreuz in den
Mund legt: « Vater, vergib ihnen! Denn sie wissen nicht, was sie tun» (23,34a).
«Vater, in deine Hinde empfehle ich meinen Geist» (23,46a). Das einfache
natep = abba findet sich nochmals — neben ¢ matnp (ebenfalls = Anredeform;
vgl. Mk 14,36) — in Lk 10,21 par Mt 11,25 f. (Q). Wichtig ist in diesem
Zusammenhang ferner Joh 12,27 f. Diese beiden Verse sind hochstwahrschein-
lich eine Zusammenfassung und johanneische Umsetzung von Mk 14,34-36; sie
setzen die Kenntnis des Mk-Ev oder einer Vorform davon voraus. Deswegen
kann das hier zweimal vorkommende ndtep nur als Wiedergabe des markini-
schen Abbarufs Jesu verstanden werden. Ubersehen wir aber nicht, daB in Joh
12,28 nicht nur ein Parallelismus zu Mk 14,36 vorliegt, sondern auch, wenig-
stens mittelbar, zu Lk 11,2bc. Das «verherrliche deinen Namen» bedeutet



520 Abba, Vater!

johanneisch nichts anderes als: Erweise die Heiligkeit deines Vaternamens =
offenbare deine tiberweltliche Macht, indem du in dieser Stunde an mir tust, was
deinem viterlichen Willen entspricht. Vgl. auch Joh 17,1.5.

Alle diese Uberlegungen machen es recht wahrscheinlich, daB Jesus betend
gewohnlich Gott als abba angerufen hat. Dieses abba entfiel nur in seinem
Gebet am Kreuz, wo Jesus mit den Eingangsworten des Ps 22 rief: «Mein Gott,
mein Gott, warum hast du mich verlassen?»

111 Sinn und Gewicht der Abba-Anrede Jesu

1. Zeigt das abba fesu Vertranlichkeit Gott gegeniiber an?

Wie wir erkannt haben, hat Jesus das abba, mit dem er Gott anredete, aus der
Umgangssprache der Familie, die ihren Vater so nannte, geschopft. Gerade
dieser Ursprung seiner Gebetsanrede fiel damals offenbar auf. Wir kénnen
deswegen kaum dariiber hinwegsehen, dal3 dieses abba eine gewisse Nihe und
Unmittelbarkeit ausstrahlte, die das Verhiltnis zwischen dem Vater und den
tibrigen Gliedern seiner Familie kennzeichnete. Diese Unmittelbarkeit und
Nihe diirfen wir gewiB als Vertraulichkeit verstehen, auch wenn sie in manchen
Fillen und gelegentlich getriibt sein konnte. Zum vornherein ist auch anzu-
nehmen, daBl diese Vertraulichkeit nicht nur das Verhiltnis des Vaters und
seiner unerwachsenen Kinder zueinander prigte, sondern gewchnlich auch
zwischen dem Vater und seinen heranwachsenden und erwachsenen S6hnen
und Téchtern noch lebendig war. 14 Wir diirfen deswegen annehmen, daB die
Ubertragung der Abba-Anrede auf Gott durch Jesus die Vertraulichkeit Jesu
seinem gottlichen Vater gegeniiber spiegelt, den er als den grenzenlos Lieben-
den verkiindete.

Verstindlicherweise sucht Schelbert in seiner Abschiedsvorlesung das
Gewicht der jesuanischen Gebetsanrede abba, soweit er ihre Einzigartigkeit
nicht ganz ablehnt!3, méglichst zu schwichen. So weist er darauf hin, daB Jesus
Gott — unter Verwendung entsprechender aramaiischer Fiirwortsuffixe — auch
«mein Vaterr, «euer Vater», «unser Vater» genannt hat.!® Allein darunter leidet

" Wie diese Vertraulichkeit der Anrede von damaligen Aramiisch sprechenden
Juden empfunden wurde, kénnen wir nicht genau wissen und darum auch nicht mit
mundartlichen Ausdriicken heutiger Sprachen vergleichen. Ein Fingerzeig dafiir, dal3 das
abba fiir sie nicht allzu gewshnlich klang, ist die Tatsache, daB} es gleich lautete wie der
status determinatus abba (der Vater) und griechisch nicht mit nannag (Papa), sondern mit
0 motnp oder mdtep (Vater!) iibersetzt wurde.

15°S. ScHELBERT, Abba 275 f.; 271 f. (Anm. 2).

16 S. DERs., ibid. 272.



Abba, Vater! 521

die Vertraulichkeit des abba Jesu keineswegs; denn es steht als Ausdruck seiner
Nihe zum Vater und dessen Nihe zu ihm zunichst auf eigenen Fiillen.

Mit Recht hebt Schelbert an der gleichen Stelle hervor, daB} Jesus im «Ju-
belruf» (Mt 11,25 f. par Lk 10,21) die zweifache Abba-Anrede mit der Abstand
wahrenden Anrede «Herr des Himmels und der Erde» verbunden hat. Diese
Anrede weist vermutlich darauf hin, daB Gott jenen, die hartnickig seine
Liebesbotschaft ablehnen, seine Menschenfreundlichkeit und Liebe, an die sie
nicht glauben wollen, verbirgt.

AnschlieBend erinnert Schelbert dann daran, daB3 Jesus als Bote Gottes die
Konigsherrschaft Gottes verkiindete. War aber diese Botschaft ein Gegenge-
wicht zur Abba-Anrede Gottes durch Jesus? Entfaltete sich das konigliche
Walten Gottes nicht in der Fiirsorge Jesu fiir die Armen, Hungernden und
Kranken, fiir die Unterdriickten und Siinder, denen Jesus durch seine Tischge-
meinschaft Gottes Vergebung und Freundschaft schenkte? Der Abbaruf Jesu
war in Wirklichkeit ein sprechender Ausdruck fiir die Gegenwart der Kénigs-
herrschaft Gottes, der seine konigliche Macht durch Jesus dafiir einsetzte, um
sich aller liebend zu erbarmen, die Jesus Vertrauen schenkten.

Die Gebetsanrede abba, die Jesus als Mensch und Jude auf dieser Erde
vollzog und auch seinen Jingern schenkte, wirkt nach Gal 4,1-7 und Rém
8,1-17 durch den Geist des Gottessohnes auch nachésterlich weiter. Der Sohn
erbaut durch seinen Abbaruf die Glaubensfamilie Gottes, indem er seine
Schwestern und Briider, die Téchter und S6hne Gottes, mit sich und seinem
Vater zusammenschlie3t. In dieser Familie lebt die gleiche Vertraulichkeit um
den Vater wie in einer judischen Familie zur Zeit Jesu. Nicht umsonst heiflen die
S6hne und Tochter Gottes in Rom 8,16 f. auch seine tékva (Kinder), ein
Ausdruck, der in den paulinischen Briefen nicht selten einen vertraulichen
Unterton hat; vgl. unter andern 1 Kor 4,14.17; Gal 4,19; Phil 2,22; 1 Thess 2,7.
Auch der Hinweis auf das Erbe in beiden paulinischen Abbastellen sprengt den
Rahmen des Vertraulichen nicht; denn das Erbe ist hier nichts anderes als die
vollendete Gemeinschaft der Sohne und T6chter Gottes mit ihrem abba und mit

Jesus, dem Erstgeborenen unter vielen Schwestern und Briidern; vgl. Rom
8,28-30; Gal 4,1-7.

2. Das abba Jesu und sein jesuanisches Umfeld

Wir haben vorgingig gesehen, daB3 die Gebetsanrede Jesu als solche durch ihre
Herkunft aus dem Leben jiidischer Familien zur Zeit Jesu einen Aussagewert in
sich trigt, der ihr verniinftigerweise nicht abgesprochen werden sollte. Dieser
Aussagewert umschlieBt gegenseitige Vertraulichkeit zwischen Gott und Jesus
wie auch dessen Jingerinnen und Jiingern. Sie ist Zeichen und Frucht der Liebe,
die vom Vater ausgeht, aber ebenso Zeichen und Frucht der liebenden Antwort
Jesu und aller, die seinen Abbaruf nachvollziehen. Es wire aber gewiB3 falsch,



522 Abba, Vater!

wenn wir diese Gottesanrede von ihrem inhaltlichen Umfeld, das die Verkiin-
digung, das Leben und Wirken des irdischen Jesus darstellen, trennen wiir-
den. .

Leider ist es aber nicht moglich, hier dieses Umfeld breit zu entfalten. Ich
verweise auf das GroBe Gebet Jesu, das als ganzes unter dem Abbaruf steht (Lk
11,2b—4 par Mt 6,9b-13).17 Seine ersten zwei Bitten schlieBen die Verkiindi-
gung und das Wirken Jesu ein und stellen, wie schon frither gesagt wurde, das
Utrgebet Jesu dar, aber auch das Beten seiner Jiinger. Durch das Erbarmen ihres
Vaters sollen sich jene, die an Jesus glauben, in Menschen des Erbarmens
verwandeln lassen (Lk 6,36). Wer immer um die guten Gaben Gottes bittet,
wird die Firsorge seines/ihres abba erfahren; denn wenn schon ein irdischer
Vater sich den Bitten seiner Tochter/seines Sohnes nicht entziehen wird, kann
sich dann etwa der Vater droben den Noéten seiner Kinder und ihrem Vertrauen
verweigern? (Mt 7,1-11 par Lk 11,11-13) In dieser Welt des Elends sollen sich
die Jingerinnen und Jiinger Jesu niemals fiirchten; denn Gott, ihr Vater, ist
entschlossen, sie durch sein konigliches Walten zu retten (Lk 12,32).

3. Der Beitrag von Angelika Strotmann'®

Frau Strotmann hat in ihrem Buch: Mein Vater bist Du! iiber 50 Stellen von 16
verschiedenen Schriften aus frihjidischer Zeit zwischen 200 v. Chr. und 135
n. Chr. duBerst sorgfiltig auf ihre Aussagen iiber Gott als Vater untersucht und
alle Begleitvorstellungen, die hier jeweils mit der Vaterschaft Gottes verbunden
sind und sie prigen, ermittelt. Diese Vaterschaft gilt meistens Israel. Gott greift
vor allem ein, wenn Israel und seine Gerechten in Not geraten. Gottes Erbar-
men wird Adam und Eva zuteil, nachdem sie gesiindigt haben. Einzigartig ist
Gottes Vaterliebe gegeniiber Abraham, dem er seine Freundschaft ein fiir alle-
mal geschenkt hat. Gottes viterliche Liebe wird durch die Siinden seiner Kinder
nicht in Frage gestellt. Wenn sie um Hilfe rufen, greift er machtvoll ein, weil er
ihnen liebend verbunden und zugewandt ist. Er liebt sie von ihrer Geburt an,
und seine Liebe wird ihnen niemals entzogen.

4. Folgerungen

a) Von den Aussagen des von Frau Strotmann erfaliten Frithjudentums iiber
Gott als Vater heben sich der Abbaruf Jesu und sein inhaltliches Umfeld als

' Gewil3 ist hier nur die Anrede ndtep (Vater!) im Lukastext urspriinglich. Aber auch
die matthidische Anrede konnte von ihren Betern, ob judenchristlichen oder heidenchrist-
lichen, aus dem jesuanischen Geist der Vertraulichkeit gebetet werden.

'8 STROTMANN, A., Mein Vater bist Du! (Sir 51,10). Zur Bedeutung der Vaterschaft
Gottes in kanonischen und nichtkanonischen friihjiidischen Schriften. Frankfurt a. M.

1991 (FTS 39).



Abba, Vater! 523

Ganzes zunichst nicht augenfillig ab. Wir kénnen aber nicht iibersehen, dal3
dieser das Beten Jesu prigende Abbaruf wie auch sein Umfeld von jesuanischen
Vater-Aussagen tiber Gott seine ganze Verkiindigung trigt und durchdringt und
das in Worte fallt, was Jesus als Konigsherrschaft Gottes schon in seiner irdi-
schen Zeit gegenwirtig setzt. Nicht umsonst versteht Jesus sein eigenes Einste-
hen fur die Siinder und seine Freundschaft mit ihnen als die groBmiitige und
liebreiche Vergebung des Vaters, wie das vor allem das Gleichnis vom Verlo-
renen Sohn veranschaulicht (Lk 15,11-32). In diesem Sinn scheint all das, was
das frithe Judentum iiber die Liebe und das viterliche Handeln Gottes sagte, in
Jesus und seinem Leben verdichtet und zusammengefalt.

b) Nochmals weise ich darauf hin, dafl der Abbaruf Jesu als solcher ein
einzigartiger Ausdruck des Vertrauens und der Vertraulichkeit zwischen Jesus
und seinem Vatergott ist. Er war ein Wagnis und eine kithne Bahnbrechertat
Jesu, der das Abba auch seinen Jiingern schenkte. Es ist kaum zufillig, daf,
soweit wir sehen, Jesus im ganzen frithen Judentum als solchem mit seinem
Abbaruf keinen Vorginger hatte und keinen Nachfolger fand. Unter den Tex-
ten, die Frau Strotmann untersucht hat, finden sich allerdings jene Aussagen aus
der Schrift «Joseph und Aseneth», in denen Aseneth nach ihrer Umkehr zu Gott
als ihrem Vater mit einer Innigkeit und Vertraulichkeit betet, die dem Abbaruf
nicht nachsteht.!® Immerhin liegt hier ein Roman vor, dessen Vorstellungswelt
und Sprache den Alltag jiidischen Lebens hinter sich li3t. Der Abbaruf Jesu
spiegelt aber seinen Alltag und will den Alltag seiner Jiingerinnen und Jiinger
aufbrechen und verwandeln. Mit diesem Ruf hat Jesus zwar nicht die Grenzen
dessen, was das frithe Judentum von seinem Gott und Vater dachte und emp-
fand, tuberschritten, aber die Schranke dessen, was es diesem Gott gegeniiber
sprachlich fiir angemessen hielt. Gewil3 hat er das als Jude getan und auch
aufgrund der Erfahrungen gewagt, die sein Volk im Lauf der Geschichte mit
seinem Gott und seiner Liebe gemacht hatte. Wenn wir aber annehmen diirfen,
dal3 Jesus sein Wirken als Verkiinder des Heils und des endzeitlichen Erbarmens
Gottes durch eine Berufserfahrung aufgenommen hat, so wird sein Abbaruf
auch dieser Erfahrung entsprungen sein. Andererseits liegt es durchaus nahe
anzunehmen, daf jiidisches Beten zu Gott als Vater auch in Sprachformen, die
den menschlichen Abstand zu Gott hervorheben, von einer vertraulichen
Innigkeit getragen sein kann und immer konnte, die das abba Jesu auch sprach-
lich in kiirzester Form ausdriickt und zusammenfaft.

c) AbschlieBend weise ich darauf hin, daB3 ich es nicht fiir méglich halte, aus
dem Abbaruf Jesu Folgerungen fiir seine ibermenschliche Gottessohnschaft zu
ziehen. Gewil3 war dieser Ruf ein Ausdruck seiner Sendung als endzeitlicher
Bote und Sprecher Gottes. Doch enthilt er keine Elemente in sich, die ihn als
solchen und fiir sich genommen zu einer notwendigen und eindeutigen, zu einer

19 Vor allem 12,8.13-15. Vgl. Digs., ibid. 254-271.



524 Abba, Vater!

erkennbaren Wirkung seiner géttlichen Herkunft als Sohn Gottes machen. Erst
aufgrund unseres anderswoher stammenden Glaubens an diese Herkunft Jesu
kénnen wir auch in seinem Abbaruf einen Ausdruck seiner Gottessohnschaft im
strengen Sinn des Wortes sehen.

IV, Ist die Vatervorstellung Jesu patriarchal geprigt?

1. Meines Erachtens ist es nicht méglich, Jesu Vorstellung von Gott als Vater
patriarchal zu verstehen. Im Zusammenhang dieses Aufsatzes kann ich aber nur
kurz auf das Gleichnis vom Verlorenen Sohn oder den Verlorenen Shnen (Lk
15,11-32) eingehen, um zu zeigen, dal} Jesus offenbar die Vaterschaft Gottes
nicht patriarchal aufgefaBBt hat. Der Vater, der hier handelt, versteht seinen
jingeren Sohn nicht als Eigentum oder seinen Knecht, der seiner Gewalt
untersteht, sondern entlaflt ihn ohne Widerspruch in die Fremde. Die Liebe hat
das Verhiltnis des Vaters zum Sohn schon immer geprigt, sonst hitte dieser, als
er am Verhungern war, nie gewagt, zum Vater zuriickzukehren. Der Vater eilt
ihm entgegen, als er ihn von ferne erblickt. Kufl und Umarmung zeigen die
Vergebung und die Liebe an, die er seinem Sohn nie entzogen hat. Schuhe und
Kleidung sind Zeichen dafiir, daB3 sein Leben, das er verloren hatte, neu
gewonnenist. Er ist wieder eingeholt in die Fiille des Zuhause, die der Vater neu
mit ihm teilt, als ob er ihn nie ausgezahlt hitte. Der Ring, den er ihm an den
Finger steckt, driickt aus, dal3 der Vater nicht nur seine Habe mit ihm teilt,
sondern auch seine Macht mit ihm zusammen ausiibt, ohne Angst, seine eigene
Stellung und Wiirde zu verlieren. Der Sohn verfiigt neu iber alles, was dem
Vater gehort, was auch vom ilteren Sohn ausgesagt wird (15,31). Das Freuden-
mahl, das gefeiert wird, ist das Bild der vollkommenen Gemeinschaft, die Sohn
und Vater wieder verbindet, der Freiheit, die dem Sohn wie seinesgleichen
zusteht. Seite an Seite kosten sie das Leben aus, das sie als Teilhaber zusam-
menschlieBt.

2. Zweifellos hat Jesus Gott und seinen Vater seinen Hoérerinnen und
Hoérern als Mann vorgestellt. Eine andere Moglichkeit, die Jesus erlaubte, seine
Titigkeit als Bote Gottes wenigstens eine Zeitlang ungehindert auszuiiben, war
damals undenkbar. Erst die gesellschaftliche Entwicklung, die sich vor allem in
unserem Jahrhundert angebahnt und ausgeformt hat, wird es erlauben, das
Gottesbild einem androgynen Denken entsprechend neu zu entwerfen.

208, D’ANGELO, M.R., Abba and «Father», 623-630 (Anm. 11).



Abba, Vater! 525

V. Zu den Anliegen von Mary Rose D’ Angelo 20

FrauD’Angelo trigt in ihrem Aufsatz zunichst allgemeine Erwigungen tiber die
Abba-Anrede Jesu vor, in denen sie unter anderem die Geschichtlichkeit dieser
Anrede ablehnt. Dazu habe ich mich oben geiuBert. Sie schligt dann vor, die
Vorstellung Jesu von Gott als Vater im Horizont der romischen Vorstellung vom
Kaiser als pater patriae zu verstehen, nimlich als gewolltes Gegeniiber dazu. Ich
glaube nicht, dafl dieser Vorschlag in den damaligen Zeitverhiltnissen oder in
den Evangelien eine Stiitze findet. Jesus wuchs auf, als die ersten rémischen
Statthalter in Judia fiir Ordnung sorgten und herodianische Vierfiirsten Galilda
und Peria vorstanden. Sie alle hiiteten sich damals, den Anschauungen des
jidischen Volkes zu nahe zu treten oder in sein Brauchtum einzugreifen. Auch
lehnte Kaiser Tiberius (14-37 n. Chr.), wie Tacitus berichtet2!, den Titel pater
patriae ab.

Frau D’ Angelo denkt daran, daB Jesus vor allem die Kénigsherrschaft seines
Vaters im Gegensatz zum Machtanspruch Rom und des Kaisers verstanden
habe. Das ist auch deswegen abwegig, weil Jesus hier an alte, echt jiidische
Erwartungen ankniipfte und sie zudem ganz unpolitisch als erbarmendes Ein-
greifen des liebenden Gottes zugunsten der Siinder und der Kinder seines
Volkes in Not verkiindete. Er wullte sich, wie wir gesehen haben, mit seinem
Vaterbild von Gott in keinem Gegensatz zur entsprechenden jiidischen Uber-
lieferung, sondern lieB diese in seinem Denken und Handeln, in seinem Wirken
und Fordern umfassend lebendig werden. Die Vorstellung von der Macht
Gottes trat hinter Jesu Liebe auch sprachlich stark zuriick. Ich sehe wirklich
nirgends im Leben und Denken Jesu einen Ansatz gegeben, der vermuten lieRe,
er habe sein Vaterbild mit dem rémischen pater patriae verglichen und als sein
Gegeniiber verstanden. Wie wir gesehen haben, 148t dieses Vaterbild als solches
auch keinen patriarchalen Hintergrund erkennen.

21 Annales 1, 72, 1.



	Abba, Vater! : Überlegungen zum Stand der Frage

