
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 3

Artikel: Kann die Theologie der naturwissenschaftlichen Vernunft die Welt als
Schöpfung verständlich machen?

Autor: Fischer, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761169

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761169
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johannes Fischer

Kann die Theologie der
naturwissenschaftlichen Vernunft die Welt
als Schöpfung verständlich machen?

/
Zu den Ergebnissen der Aufklärung gehört, daß Fragen des Weltbilds
aus der Zuständigkeit der Religion in die Kompetenz der Naturwissenschaften

übergegangen sind.1 Sieht man von fundamentalistischen
Reaktionen und Einwänden ab, so verursachen die Erkenntnisse der

physikalischen Kosmologie oder der biologischen Entwicklungslehre
heute keine religiösen Kontroversen mehr.

In den letzten Jahren ist freilich auf Seiten der Theologie ein neues,
intensives Interesse an Fragen des naturwissenschaftlichen Weltbildes
zu beobachten. Im Rahmen einer «Theologie der Natur» wird der
Versuch unternommen, das von den Naturwissenschaften entworfene
Bild der Entstehung des Kosmos in die theologische Wahrnehmung zu
überführen und vom biblischen Schöpfungsglauben her zu interpretieren.

Der Primat der naturwissenschaftlichen Erkenntnis bleibt dabei

unbestritten, soweit es um die Feststellung der Naturzusammenhänge
geht. Die Theologie kann die naturwissenschaftlichen Forschungsergebnisse

nur rezipieren und hat keine eigene Kompetenz auf diesem

1 Genaugenommen ist natürlich das, was wir «Weltbild» nennen, selbst ein Produkt
der Aufklärung, nämlich insofern es eine bestimmte, auf dem Subjekt-Objekt-Gegensatz
beruhende Erkenntnisbeziehung in sich schließt. Will man also präzis sein, muß man
sagen, daß in dem Maße, wie die Wahrnehmung der Welt den Status eines «Weltbilds»
bekommt, die Religion ihre Zuständigkeit für diese Wahrnehmung verliert.



492 Kann die Theologie der naturwissenschaftlichen Vernunft die

Gebiet. Ihre Kompetenz bezieht sich darauf, das naturwissenschaftliche
Bild der Welt in den umfassenden Rahmen des biblischen
Schöpfungsverständnisses einzuordnen. Dies geschieht freilich mit einem
weitreichenden Anspruch. Ist doch dabei als Adressat solchen Bemühens die
naturwissenschaftliche Vernunft selbst im Visier. Es geht um nicht
weniger, als «der naturwissenschaftlichen Vernunft die Welt als Schöpfung

und die Geschichte der Welt als Wirken Gottes verständlich zu
machen»2. Die Theologie setzt sich m. a. W. zur Aufgabe, die
naturwissenschaftliche Vernunft über den Schöpfungscharakter jenes
Universums aufzuklären, das diese vor Augen hat. Damit läuft dieses

theologische Unternehmen faktisch darauf hinaus, die mit der Neuzeit

eingetretene religiöse Neutralisierung der Weltbildfrage rückgängig zu
machen. Das naturwissenschaftliche Weltbild, sei es als physikalische
Kosmologie oder als Theorie der offenen Systeme, wird zum Gegenstand

theologischer Auslegungen und gewinnt somit wieder religiöse
Relevanz.

Hinter dem neu erwachten theologischen Interesse an der Weltbildfrage

steht das Anliegen, eine mit der Neuzeit einsetzende Entwicklung
zu korrigieren, welche als Fehlentwicklung eingestuft wird und an der
sich die Theologie wesentliche Mitschuld gibt. Die Reduktion der

Religion auf das fromme Subjekt und seine existentiellen Befindlichkeiten

hat hiernach dazu geführt, daß die äußere Natur aus religiöser
Wahrnehmung und Verantwortung entlassen und ganz den
Naturwissenschaften überlassen worden ist. Heute, im Zeitalter der ökologischen
Krise, sind wir mit den Folgen dieser Entwicklung konfrontiert. So

stellt sich heutiger Theologie die Aufgabe, die naturwissenschaftlich
erforschte Natur in die Wahrnehmung des Schöpfungsglaubens
zurückzuholen. «Nachdem Menschen durch Jahrhunderte hindurch sich
bemüht haben, die Schöpfung Gottes als Natur zu verstehen, um sie nach
den naturwissenschaftlich entdeckten Gesetzen verwertbar zu machen,
kommt es heute darauf an, diese erkennbare, beherrschbare und nutzbare

Natur als Gottes Schöpfung zu verstehen und als solche achten zu
lernen.»3

2 Link, Christian, Schöpfung. Schöpfungstheologie angesichts der Herausforderungen

des 20. Jahrhunderts, Gütersloh 1991, 347.
3 Moltmann, Jürgen, Gott in der Schöpfung. Oekologische Schöpfungslehre, München

1985, 35.



Welt als Schöpfung verständlich machen? 493

Unverkennbar spielt in alledem auch die Sorge mit, daß der
Schöpfungsglaube, wenn er jegliche Relevanz für das Weltbild des modernen
Menschen verliert, überhaupt seine Relevanz einbüßt.4 Diese Sorge
beruht auf der scheinbar selbstverständlichen und daher in der Regel
nicht weiter reflektierten Prämisse, daß der Schöpfungsglaube im Horizont

der Frage nach der Wirklichkeit zur Geltung gebracht und bewährt
werden muß, in welchem auch die Naturwissenschaften sich orientieren.

Theologie und Naturwissenschaften, so ein gängiges Argument,
sind beide auf dieselbe, eine Wirklichkeit bezogen, und so muß der in
der christlichen Rede von der Schöpfung enthaltene Wahrheitsanspruch,

wenn es denn hier nicht bei leeren Behauptungen bleiben soll,
sich in Auseinandersetzung mit den Naturwissenschaften «verständlich
machen» lassen.

Um es direkt zu sagen: Ich halte dieses Unternehmen schon im
Ansatz für verfehlt und will dies in den folgenden Ausführungen
begründen. Die Verquickung des Schöpfungsglaubens mit Fragen des

naturwissenschaftlichen Weltbildes beruht auf einem fundamentalen
theologischen Mißverständnis. Im Grunde wiederholen sich darin die
Irrtümer des 19. Jahrhunderts, welche damals dazu geführt haben, daß

sich die theologische Apologetik in einen aussichtslosen Konflikt mit
den Naturwissenschaften verstrickte, nur mit dem Unterschied, daß

man sich heute im Einvernehmen mit den Naturwissenschaften zu

bewegen sucht. Ich werde so vorgehen, daß ich zunächst die Aporien
verdeutliche, in welche dieses Unternehmen unvermeidlich führt, um
dann daran die These zu knüpfen, daß die christliche Rede von der

Schöpfung nicht, wie es hier unterstellt wird, im Horizont der Frage
nach der Wirklichkeit verständlich zu machen ist, sondern allein im
Horizont der Frage nach dem Geist, in welchem Menschen sich auf
Wirklichkeit beziehen und Wirklichkeit erleben, wahrnehmen und
handelnd gestalten.

4 «Die Unerreichbarkeit für naturwissenschaftliche Kritik bedeutet nämlich zugleich
die Irrelevanz der theologischen Aussagen nicht nur für die Arbeit des Naturwissenschaftlers,

sondern auch für das mit Recht an den Ergebnissen der Naturwissenschaften orientierte

Weltbild der heutigen Menschheit. Gerade die von der Naturwissenschaft erforschte
Natur müßte von der Theologie als Schöpfung Gottes in Anspruch genommen werden.»
Pannenberg, W., «Kontingenz und Naturgesetz», in: A.M.K1. Müller/W. Pannenberg,
Erwägungen zu einer Theologie der Natur, Gütersloh 1970, 33-80, 35.



494 Kann die Theologie der naturwissenschaftlichen Vernunft die

II
Das Problem, an welchem besagter Anspruch scheitern muß, der
naturwissenschaftlichen Vernunft die Welt als Schöpfung verständlich
machen zu können, läßt sich in Kürze so beschreiben. In biblischer
Perspektive meint «Schöpfung» ein freies Handeln Gottes. Diese Sicht ist
auch in der gegenwärtigen schöpfungstheologischen Diskussion
weitgehend akzeptiert.5 Die Naturwissenschaften dagegen haben es nicht
mit Handlungen, sondern mit Ereignissen zu tun. Der Anspruch, der
naturwissenschaftlichen Vernunft die Welt als Schöpfung verständlich
zu machen, erfordert damit, daß das Schöpfungshandeln Gottes in die

Ereignisperspektive der Naturwissenschaften übersetzt und an den

Naturvorgängen identifiziert wird. Wie aber soll das möglich sein? In
der Antwort auf diese Frage kommen so unterschiedliche Theologen
wie J. Moltmann und W. Pannenberg überein: dadurch, daß Gottes

schöpferische Freiheit in der Kontingenz alles Naturgeschehens
aufgewiesen wird, insbesondere im kontingenten, «epigenetischen» Charakter

der Evolution.6 Doch was für eine Auffassung von «Freiheit» wird

5 «Die Schöpfungslehre führt das Dasein der Welt auf Gott als ihren Ursprung zurück,
indem sie die Wirklichkeit Gottes hinüberführt zum Dasein der Welt. Das geschieht durch
die Vorstellung von einem Handeln Gottes, und erst dadurch wird die Welt hinsichtlich
ihres Ursprungs aus Gott als Schöpfung bestimmt.... Ihr Dasein ist kontingent, Ereignis
und Ausdruck eines freien Aktes göttlichen Wollens und Handelns.» Pannenberg, W.,
Systematische Theologie, Bd. 2, Göttingen 1991, 15. Pannenberg widmet im ersten Band
seiner Systematischen Theologie (Göttingen 1988, 398 ff., 416 ff.) dem Begriff des
Handelns in seiner Anwendung auf Gott eingehende Überlegungen. Dabei bleibt freilich die
kommunikative Konstitution des Handelns außer Betracht, in welcher, wie im Folgenden
gezeigt werden soll, der Schlüssel zum Verständnis religiöser Rede von Gottes Handeln
liegt. Niemand ist von Natur aus Handelnder, sondern allein dadurch, daß er am Sprachspiel

der Verständigung über Handlungen teilnimmt, und jede Wahrnehmung einer
Handlung beruht auf der Unterstellung der Möglichkeit solcher Verständigung. Daß die
biblische Rede von der Schöpfung ein Handeln Gottes meint, wird auch von G. Altner
(Die Überlebenskrise der Gegenwart. Ansätze zum Dialog mit der Natur in Naturwissenschaft

und Theologie, Darmstadt 1988, 91) betont gegenüber Tendenzen zu einer
Verschmelzung von Schöpfungstheologie und der Theorie der offenen Systeme, welche
darauf hinauslaufen, daß der Gedanke eines Handelns Gottes faktisch durch weltimmanente

Erklärungsmodelle abgelöst wird.
6 Schon in Pannenbergs Aufsatz «Kontingenz und Naturgesetz» (a. a. O., Anm. 4) ist

der Gedanke leitend, daß die theologische Deutung der Wirklichkeit aus dem freien
Geschichtshandeln Gottes im Bereich der Naturwissenschaften eine Entsprechung haben
müsse in der Annahme einer grundsätzlichen Kontingenz alles Geschehens. Ähnlich
äußert sich Pannenberg in seiner Systematischen Theologie (Bd. 2, a. a. O. [Anm. 147]):
«Gerade der Zufallsfaktor, den Jacques Monod im Gegensatz zu teleologischen Deutungen
der Evolution so stark betont hat, ist für eine theologische Interpretation der Evolutions-



Welt als Schöpfung verständlich machen? 495

damit unterstellt? In der Terminologie Kants ausgedrückt wird hiermit
«Freiheit» im Zusammenhang der unter den Bedingungen von Raum,
Zeit und Kausalität stehenden «Erscheinungen» aufgewiesen — für
Kant ein völlig unmöglicher Gedanke. Für ihn hat die Freiheit des

Handelns als das Vermögen, «eine Reihe von Begebenheiten von selbst

anzufangen», nicht Kontingenz im Zusammenhang der Erscheinungen
zur Bedingung, so als ließe sich auf dieser Ebene das im Begriff der
Freiheit gedachte schlechthin erste Anfangen identifizieren.7 Auch
wenn die Welt ein durchgehend determinierter Kausalzusammenhang
wäre, ließe sich nach der Kantschen Auffassung der Freiheit innerweltliches

Geschehen als Manifestation freien, spontanen, schöpferischen
Handelns auffassen. Und so ist es, so muß man folgern, auch für das

theologische Verständnis der Welt aus Gottes schöpferischem Handeln

völlig unerheblich, ob diese als «Erscheinung», d. h. unter den

Bedingungen von Raum und Zeit, ein geschlossener Kausalzusammenhang8

schritte als Ausdruck eines fortgesetzten schöpferischen Handelns Gottes wichtig....
Entscheidend für die Möglichkeit einer theologischen Interpretation der evolutiven Prozesse
im Sinne eines schöpferischen Geschichtshandelns Gottes ist der < epigenetische >, auf jeder
Stufe durch das Hinzutreten von unableitbar Neuem gegebene Charakter der Evolution.
«Mußte sich Pannenberg in jenem Aufsatz von 1970 noch mit der für das 19. Jahrhundert
so charakteristischen Frage auseinandersetzen, wie angesichts der Gesetzlichkeit der Natur
der Gedanke eines kontingenten Handelns Gottes möglich ist, so profitiert 15 Jahre später
Moltmanns «Gott in der Schöpfung» von einer veränderten naturwissenschaftlichen
Diskussionslage, für die die evolutive Perspektive und damit der Gedanke der Kontingenz
der Natur ins Zentrum gerückt ist. Scheinbar bruchlos kann die Theologie daran anknüpfen

mit dem Gedanken, daß Gottes Geschichtshandeln sich in evolutiver Geschehens-

kontingenz manifestiert und daß das «offene System der Schöpfung» auf «das geschichtliche

Schaffen Gottes angelegt ist» (a. a. O. [Anm. 3] 217).
7 Freiheit kann man nach Kant «positiv durch ein Vermögen bezeichnen, eine Reihe

von Begebenheiten von selbst anzufangen, so, daß in ihr selbst nichts anfängt, sondern sie,
als unbedingte Bedingung jeder willkürlichen Handlung, über sich keine der Zeit nach

vorhergehende Bedingungen verstattet, indessen daß doch ihre Wirkung in der Reihe der
Erscheinungen anfängt, aber darin niemals einen schlechthin ersten Anfang ausmachen kann».

(Kant, Immanuel, Kritik der Reinen Vernunft, Werke in zehn Bänden, hrsg. von Wei-
SCHEDEL, Wilhelm, Frankfurt a. M. 1968, Bd. 4, 503, Hervorhebung von mir).

8 So versuchte die altprotestantische Orthodoxie im Rahmen ihrer concursus-Lehre
Gottes actio mit dem Kausalzusammenhang der Welt zusammenzudenken. Freilich
interpretierte sie Gottes actio selbst mit dem aristotelischen Kausalschema. Damit ergab sich der
Gedanke zweier verschiedener Ursachen, einerseits innerweltlicher, andererseits göttlicher,

und dieser Gedanke führte in erhebliche Schwierigkeiten. Denn darin, daß eine

Wirkung einer bestimmten, als hinreichend erachteten Ursache zugeschrieben wird, ist
unterstellt, daß aufgrund dieser Ursache die betreffende Wirkung in jedem Falle eingetreten

wäre, auch wenn alles Übrige, was sonst noch als Ursache in Frage kommt, nicht
vorhanden gewesen wäre. Damit aber wird allem Übrigen bestritten, daß in ihm die
Ursache gelegen ist. So schließt eine Mehrzahl von (jeweils hinreichenden) Ursachen sich



496 Kann die Theologie der naturwissenschaftlichen Vernunft die

oder ein Prozeß im Sinne der Prozeßphilosophie oder ein Offenes

System mit den Merkmalen der Selbstorganisation und Selbsttranszendenz

ist. Es ist daher ein unzulässiger Schluß, wenn man von der
innerweltlichen Kontingenz auf die Freiheit und schöpferische Potenz

göttlichen Handelns folgert, von der Theorie der offenen Systeme auf
die creatio continua, überhaupt von der Ereignisperspektive auf die
Perspektive des Handelns und der Freiheit.

Es zeigt sich damit, daß das theologische Ansinnen, «der
naturwissenschaftlichen Vernunft die Welt als Schöpfung... verständlich zu
machen», faktisch darauf hinausläuft, die Schöpfung aus der Sphäre

göttlicher Freiheit in den Bereich der Erscheinungswelt (im Sinne

Kants) hineinzuverlegen. Aus dem Handeln Gottes wird innerweltliche
Geschehenskontingenz, über die sich mit theologischem Vokabular
vielfältig spekulieren läßt. Prägnant auf den Begriff gebracht ist dies in
der Rede vom «offenen System der Schöpfung»9. Aus der Verlagerung
der Schöpfung in die Immanenz der Erscheinungswelt erklärt sich im
übrigen die starke Tendenz, auch den Schöpfer noch in die Weltimmanenz

hineinzuverlegen. Denn wenn erst einmal das Schöpferische mit
Geschehenskontingenz identifiziert ist, wenn es erst einmal in der

Ereignis-Sprache definiert ist als die Unableitbarkeit neuer Zustände

wechselseitig aus, und dies erklärt die Überzeugungskraft des cartesischen Modells im
17. Jahrhundert, demzufolge sich die Welt wie ein aufgezogenes Uhrwerk durch ihre
eigene Kausalität fortbewegt und dazu nicht nur keiner göttlichen Kausalität bedarf,
sondern diese geradezu ausschließt. Im Grunde zeigt sich hier das Defizit der alten,
metaphysisch bestimmten Schöpfungslehre, die über keinen ausreichenden Handlungsbegriff

verfügte und alles im Begriff der Kausalität dachte. An Stelle der lösbaren Frage,
wie Handeln (Freiheit) und Kausalität zusammenbestehen können, stellte sich ihr die
letztlich unlösbare Frage, wie zwei Arten von jeweils hinreichenden Ursachen, wie göttliche

und innerweltliche Kausalität, zusammenbestehen können. Immerhin deutet sich
die Handlungsperspektive in dem Versuch der Orthodoxie an, jene Aporie über den

Begriff der Anwesenheit, der omnipraesentia, zu lösen, welche mit Bezug darauf, daß von
ihr eine Wirkung ausgeht, ausdrücklich von bloßer adessentia unterschieden wurde. (Vgl.
Ratschow, Carl Heinz, Lutherische Dogmatik zwischen Orthodoxie und Aufklärung,
Teil II, Gütersloh 1966, 209, 220 f.) Führt man sich die Problemstellung der Orthodoxie
vor Augen, dann drängt sich der Eindruck auf, daß die heutige Diskussion im Grunde
immer noch in derselben Problemstellung gefangen ist. Muß nicht die Theologie genau
deshalb eine Naturkontingenz postulieren, weil andernfalls, wenn die Natur ein geschlossener

Kausalzusammenhang wäre, kein Platz wäre für die göttliche Kausalität bzw. für ein
göttliches Einwirken auf das innerweltliche Geschehen? Auch heutige Theologie, so
scheint es, denkt die Schöpfung eher im Begriff der Kausalität als im Begriff des Handelns
und der Freiheit.

9 Moltmann, Gott in der Schöpfung, a. a. O. (Anm. 3) 217; Link, Schöpfung, a. a. O.

(Anm. 2) 439 ff.



Welt als Schöpfung verständlich machen? 497

aus alten, dann ereignet sich Schöpfung im Fluß des Geschehens selbst,
und Gott wird zum Namen für dessen innere Struktur und Dynamik.10

Man kann die sich hier zeigende Aporie noch schärfer fassen, indem
man sie auf ihre kommunikativen Wurzeln zurückführt. Ich will hierauf
etwas näher eingehen, um meine These vorzubereiten, daß der Sinn der
Rede von der Schöpfung in der kommunikativen, «geistlichen» Dimension

statt auf der Ebene der Ontologie und des Weltbildes aufgesucht
werden muß. Es läßt sich zeigen11, daß sich der Gegensatz von
Kausalität und Freiheit, an welchem Kant das Problem der Freiheit erörtert,
auf zwei Arten von Dialogen, von Frage-Antwort-Spielen, von
unterschiedlichen Kommunikationen also, zurückführen läßt. Das, was wir
Ursache nennen, läßt sich rekonstruieren als Antwort auf eine Warum-
Frage, die durch das Eintreten eines bestimmten Ereignisses, sagen wir
des Ereignisses b, provoziert ist.12 Die Antwort besteht in der Angabe
eines Ereignisses a, zu dessen Begriff es gehört, daß auf das Eintreten
eines Ereignisses von der Beschreibung <a> das Eintreten eines Ereignisses

von der Beschreibung <b> folgen muß. Die Kausalerklärung
enthält also analytische Notwendigkeit13, und dies erklärt die naive

Intuition, daß eine Ursache ihre Wirkung «mit Notwendigkeit»
hervorbringt.

10 Der Sog, den Schöpfer in die Schöpfung hineinzuverlegen, geht in besonderem
Maße von der Theorie der offenen Systeme aus, insofern zum Begriff des Systems dessen

Selbststeuerung (Selbstorganisation, Selbsttranszendenz) im Verhältnis zu seiner Umgebung

gehört. Damit bleibt kein Platz mehr fur einen transzendenten Schöpfer, der von
außen das Geschehen lenkt, sondern allenfalls noch für eine transzendente Weltumgebung,

die mit der sich selbst steuernden Welt im Austausch steht.
11 Vgl. Fischer, Johannes, Glaube als Erkenntnis. Studien zum Wahrnehmungscharakter

des christlichen Glaubens, München 1989,152 ff. (Kausalität als Dialogphänomen)
und 166 ff. (Intentionalität als Dialogphänomen).

12 Vgl. Koenig,Josef, Bemerkungen über den Begriff der Ursache, in: Ders., Vorträge
und Aufsätze, hrsg. von Patzig, Günther, 1978, 122-255.

13 Man mag sich das an dem Beispiel vergegenwärtigen, daß eine sich bewegende
Billardkugel eine in Ruhe befindliche Billardkugel anstößt mit der Wirkung, daß letztere
dadurch in Bewegung gerät. Der Begriffder Billardkugel schließt analytisch Elastizität ein,
und diese ist eben durch das Verhalten definiert, das die Billardkugeln zeigen. So enthält
die kausale Erklärung der plötzlichen Bewegung der einen Billardkugel durch den Stoß der
anderen analytische Notwendigkeit, und hieraus resultiert die Intuition, daß der
Zusammenstoß zweier Billardkugeln mit Notwendigkeit eine solche Wirkung hervorbringen
muß (sonst wären es eben keine Billardkugeln). Wie die Billardkugel, so sind überhaupt
die Gegenstände der Physik wie z. B. Elektronen durch bestimmte Eigenschaften
definiert, und die Erklärung physikalischer Vorgänge, und zwar auch statistischer Vorgänge,
aus den Eigenschaften dieser Gegenstände enthält somit dasselbe analytische Moment.
Vgl. zum Problem Fischer, Glaube als Erkenntnis, a. a. O. (Anm. 11) 152 ff.



498 Kann die Theologie der naturwissenschaftlichen Vernunft die

Auch das Handeln und die Freiheit sind dialogisch konstituiert.
Wenn wir etwas als Handeln wahrnehmen, dann ist dabei, im Unterschied

zur reinen Naturkausalität, die prinzipielle Möglichkeit einer
Verständigung mit einem Handelnden unterstellt, den wir auf sein
Handeln ansprechen und nach dessen Gründen fragen können. Auch
Gründe lassen sich, wie Ursachen, als Antworten auf Warum-Fragen
auffassen, im Unterschied zu Ursachen freilich als solche, die im Dialog
mit dem Handelnden dieser selbst gibt (oder geben würde). Entgegen
einem verbreiteten Mißverständnis gilt es dabei zu sehen, daß die
Freiheit des Handelns nicht gleichbedeutend ist mit Nicht-Determiniertheit.

Vielmehr bedeutet sie, daß ein Verhalten (in der Perspektive
dieses Dialogs) nicht durch Ursachen, sondern durch Gründe determiniert

ist. Als unfrei kommt in dieser Dialogperspektive ein Verhalten in
den Blick, wenn es, wie bei neurotischen Zwangshandlungen, aus den
Gründen, die der Betreffende angibt, nicht hinreichend verständlich
wird, so daß im Dialog über den Betreffenden und sein Verhalten hinter
dieses zurück nach Ursachen gefragt werden muß.

Der Unterschied zwischen beiden Dialogen besteht darin, daß im
Dialog der Kausalerklärung der besprochene Vorgang auf Seiten beider

Dialogpartner für deren Wissen gegeben, also Gegenstand von
Beobachtung ist, während im Dialog mit dem Handelnden die Handlung mit
dem Wissen des einen Dialogpartners gegeben, also durch dessen Wissen

bestimmt ist.14 Ob ein Verhalten überhaupt eine Handlung ist, was
für eine Handlung es ist und welche Gründe sie hinter sich hat,

14 Will man diesen Sachverhalt präzis fassen, so muß man hier zwischen zwei
Begriffen unterscheiden, die ich «Tun» und «Handeln» nennen will. Handeln ist konstituiert

durch die intersubjektive Zurechnung von Verhalten unter der Einforderung von
Verantwortung und Rechenschaft. Hier ist die Perspektive des Zurechnenden (z. B. eines
Richters oder Staatsanwalts) ausschlaggebend dafür, als was für eine Handlung ein
Verhalten in Betracht kommt (z. B. als unterlassene Hilfeleistung). Ob der betreffende
Tatbestand erfüllt ist, hängt freilich von bestimmten Wissensbedingungen auf Seiten des

Handelnden ab (hat der Angeschuldigte überhaupt gewußt, daß der andere seine Hilfe
brauchte? Hat er ihn bemerkt? Hätte er ihn bemerken können/müssen?). Insofern ist die

Handlung mit dem Wissen des Handelnden gegeben. Beim Tun dagegen ist es die
Eigenperspektive des Tuenden auf sein Verhalten, woran sich bestimmt, als was für ein Tun
dieses im gemeinsamen Wahrnehmungsfeld aufzufassen ist («Was tust Du?» «Ich gehe
einkaufen. »). Ob etwas ein Tun ist und was für ein Tun es ist, bestimmt sich daran, als was
es dem Tuenden bewußt ist. Insofern ist auch das Tun mit dem Wissen des Tuenden
gegeben. In diesem Punkt also kommen Handeln und Tun überein, und das unterscheidet
sie von jenem Bereich des Wirklichen, der für unser Wissen gegeben ist. Genaugenommen
handelt es sich also bei der Unterscheidung von Wissen und Tun bzw. Handeln um zwei
Arten von Wissen bzw. Wissensbereichen.



Welt als Schöpfung verständlich machen? 499

bestimmt sich im gemeinsamen Wahrnehmungsfeld der Kommunikationspartner

am diesbezüglichen Wissen des Handelnden. Deshalb muß
im Zweifelsfall der andere fragen.

Daß kausale Determination und Freiheit des Handelns nicht in
Widerspruch zueinander stehen, ergibt sich daraus, daß, wie gesagt,
auch das Handeln determiniert ist, nämlich durch die Gründe, die den
Handelnden zu seinem Handeln bestimmen. Wenn einer für sein
Verhalten keine Gründe zu nennen weiß, dann weckt dies Zweifel an seiner

Handlungskompetenz. Daß Freiheit und Kausalität, Handlungsebene
und Ereignisebene, Gründe und Ursachen sich nicht in Beziehung
setzen und aufeinander abbilden lassen, daß also hier nicht das eine am
anderen «verständlich gemacht» und aufgewiesen werden kann, erklärt
sich daraus, daß es sich hierbei überhaupt nicht um etwas an der

gegenständlichen Wirklichkeit Aufweisbares, sondern um zwei
verschiedene Kommunikationen handelt - die Kommunikation mit dem
Handelnden einerseits, die Kommunikation der Beobachter (unter
Ausblendung der Perspektive eines Handelnden) andererseits, durch welche

unsere Wahrnehmung in bezug auf ein und denselben Vorgang, z. B.

eine Armbewegung, unterschiedlich bestimmt wird: In der Perspektive
der einen Kommunikation sehen wir diese als Handlung (z. B. als ein

Zeigen oder Winken), in der Perspektive der anderen Kommunikation
als kausal (durch Muskelkontraktionen, auslösende Reize im zentralen

Nervensystem) bedingtes Ereignis.15 Um beides aufeinander abbilden

15 Diese kommunikative Bestimmung und Bindung der Wahrnehmung ist konstitutiv
für die Struktur intersubjektiver Kommunikation. Diese kann nur gelingen aufgrund der

wechselseitigen Bindung der Wahrnehmung, welche es unmöglich macht, daß der eine
den anderen beliebiger Wahrnehmung (z. B. als Organismus) und dementsprechender
(kausaler) Einwirkung unterwirft. Die Perspektive der einen Person auf sich selbst und ihr
Handeln ist bindend auch für die Wahrnehmung der anderen Person (weshalb diese im
Zweifelsfall fragen muß). Nur aufgrund dieser wechselseitigen Bindung der Wahrnehmung

kann sich ein gemeinsames Wahrnehmungsfeld konstituieren, über das intersubjektive

Verständigung möglich ist. So verifiziert sich uns der Handlungscharakter der
Armbewegung in der kommunikativen Bestimmung unserer Wahrnehmung durch die
Auskunft des Handelnden: Tatsächlich, jetzt haben wir ihn auch vor Augen. Die «Erfahrung»

einer Handlung darf also nicht so vorgestellt werden, daß sie in einer Sinneswahrnehmung

besteht, welche mit einer «Deutung» als Handlung verbunden wird, sondern es

handelt sich um eine kommunikativ bestimmte Erfahrung. Nimmt man den kommunikativen

Rahmen weg, bleibt von der Wahrnehmung der Handlung nichts übrig. Das
bedeutet aber im Blick auf die Erfahrung der Schöpfung, sofern diese ein Handeln Gottes

meint, daß auch diese eine kommunikativ bestimmte Erfahrung ist und nicht nur eine

«Deutung» oder «Interpretation» der Welt. Und auch hier muß dann gelten, daß von der

Wahrnehmung der Schöpfung nichts mehr übrig bleibt, wenn man den kommunikativen
Rahmen wegnimmt. Überhaupt wird man die religiöse Erfahrung in dieser Weise aufzu-



500 Kann die Theologie der naturwissenschaftlichen Vernunft die

und ins Verhältnis setzen zu können, müßten wir eine dritte Perspektive
einnehmen können, welche die kommunikativen Perspektiven des

Handelns und der Kausalität in sich vereinigt und für die also ein

Vorgang zugleich als Handeln aus Gründen und als kausal bedingtes

Ereignis im Blick ist. Dazu aber müßte der Handelnde sowohl als

Kommunikationspartner anwesend sein (bzw. als anwesend vorgestellt
werden), um unserer Wahrnehmung den Vorgang als Handlung zu

bestimmen, als auch abwesend sein (bzw. als abwesend vorgestellt
werden), da der Vorgang anders nicht als kausal bedingtes Ereignis im Blick
wäre. Beides zugleich aber ist offensichtlich unmöglich. So lassen sich

Freiheit und Kausalität prinzipiell nicht aufeinander abbilden oder ins

Verhältnis setzen. Sie fallen in unterschiedliche Sprachspiele mit
unterschiedlichen kommunikativen Perspektiven. Was hier in bezug auf die

Kausalität ausgeführt wurde, das gilt aber für die Beobachtungs- bzw.

Ereignisperspektive überhaupt, also auch für eine als kontingent begriffene

Natur. Andererseits gilt: Selbst wenn die Welt in der kommunikativen

Perspektive der Kausalität ohne Rest durchzuerklären und also

vollkommen determiniert wäre, wäre es nicht im geringsten ein
Widerspruch, in der anderen kommunikativen Perspektive Gott auf die Freiheit

seines Handelns an der Welt anzusprechen und ihm für die Erhaltung

der Welt Dank zu sagen.16

fassen haben, daß sie ihre Bestimmtheit aus dem Zusammenhang religiöser Kommunikation

und nicht losgelöst davon gewinnt. Warum sonst sucht der Glaubende die
Bestimmtheit solcher Erfahrung z. B. im Gebet?

16 Wer hier einwenden wollte, daß doch von Freiheit nicht die Rede sein könne,
wenn alles kausal determiniert ist, der begeht eben den Fehler, beide Kommunikationen zu

vermengen und ineinander abzubilden, oder, in Kants Terminologie, die Freiheit vom
Kausalzusammenhang der Erscheinungswelt abhängig zu machen. In diesem Einwand
begegnet ein Grundmißverständnis der Freiheit, nämlich ihre Gleichsetzung mit
NichtDeterminiertheit bzw. mit dem Vermögen, «unter identischen Umständen anders handeln
zu können». (Dieses Mißverständnis liegt z. B. der Argumentation von POTHAST, Ulrich,
Die Unzulänglichkeit der Freiheitsbeweise, Frankfurt a. M. 1980, zugrunde.) Ein
durchgehend determinierter Naturzusammenhang, in welchem unter identischen Umständen
Identisches geschehen muß und nichts anderes geschehen kann, scheint damit Freiheit,
also auch ein freies Geschichtshandeln Gottes, auszuschließen. Tatsächlich liegt hier
jedoch eine Verwechslung von Freiheit und Zurechnungsfähigkeit vor. Die Bedingung,
unter identischen Umständen anders handeln zu können, ist die Bedingung für
Zurechnungsfähigkeit. Sie drückt etwas aus, das durch die Umstände eingeräumt ist: Priester und
Levit im Samaritergleichnis hätten, da sie an jenem Ort vorbeigekommen sind, den
Verwundeten gesehen haben und zur Hilfe in der Lage waren, anders handeln können, als
sie gehandelt haben, und insofern kann ihnen ihr Verhalten als unterlassene Hilfeleistung
zugerechnet werden. Über die Freiheit von Priester und Levit ist damit nicht das Geringste
ausgesagt. Daß das Problem der Freiheit auf einer ganz anderen Ebene liegt, zeigt sich



Welt als Schöpfung verständlich machen? 501

Der Fehler jenes Bemühens, die Natur als Schöpfung verständlich zu

machen, läßt sich jetzt präziser fassen. Er besteht genau darin, daß man
dabei jene unmögliche «dritte» Perspektive meint einnehmen zu können,

um von dieser her Gottes freies Handeln zur naturwissenschaftlich
erkannten Natur ins Verhältnis zu setzen. Dieser Versuch ist, wie
gezeigt, im Ansatz aporetisch. Unvermeidlicherweise rutscht man dabei

in die Ereignisperspektive der Naturwissenschaften ab, weil es ja darum

geht, die in dieser Ereignisperspektive wahrgenommene Welt als

Schöpfung verständlich zu machen. In dieser Perspektive aber kommt
Gottes Beteiligung nur noch als (denkmögliche) Ursächlichkeit, nicht
aber als Handeln in den Blick. Dementsprechend blaß und leer ist der

theologische Gehalt, der aus solcher Betrachtung der Natur gewonnen
wird. Gott wird in die den Naturwissenschaften eigene theoretische

Perspektive gerückt und dort zum Gegenstand entsprechender Spektu-
lationen gemacht, welche im übrigen erhebliche Zweifel daran aufkommen

lassen, ob hier wirklich, wie es beansprucht wird, die Natur als

Schöpfung verständlich gemacht wird oder nicht vielmehr umgekehrt
der Schöpfer als wirkendes Prinzip der Natur.17

daran, daß Antigone, was die Umstände ihres Handelns betrifft, gewiß anders hätte
handeln können, als sie gehandelt hat, und daß sie gleichwohl nicht anders handeln konnte

aus Gründen, die von ganz anderer Art waren als der Bedingungszusammenhang der
äußeren Umstände; gerade in der Determination durch diese Gründe handelte sie in
höchstem Maße frei. Während jemand zurechnungsfähig ist, wenn er unter identischen
Umständen anders hätte handeln können, ist jemand frei, wenn er der Urheber seines
Verhaltens ist. Urheber seines Verhaltens aber ist derjenige, dessen Verhalten durch
Gründe statt durch Ursachen bestimmt ist. Freiheit ist damit an eine kommunikative
Perspektive geknüpft, nämlich an die Kommunikation über Handlungen, in welcher sich
Handelnde mit ihren Gründen präsentieren. Als frei betrachten wir denjenigen, der
anderen und sich selbst sein Verhalten hinreichend aus Gründen verständlich machen
kann, so daß nicht, wie z. B. bei psychischen Störungen, hinter ihn zurück nach Ursachen
für sein Verhalten gefragt werden muß. «Hinreichend» aus Gründen verständlich machen

heißt, nicht aus irgendwelchen, sondern aus vernunftgemäßen Gründen verständlich
machen. Wo jemand, wie bei Suchtverhalten, zwar sein Verhalten mit irgendwelchen
Gründen rationalisieren kann, aber gegen alle Gründe der Vernunft handelt, betrachten
wir ihn nicht als frei. Der Begriff der Freiheit setzt damit einen Begriff vernünftiger
Verständigung bzw. Selbstverständigung voraus. - Auch Gottes Freiheit läßt sich adäquat
nur in diesem kommunikativen Horizont denken, nicht dagegen auf der Ebene der

Entgegensetzung von Kausalität und Kontingenz.
17 Ganz abgesehen davon muß es als zweifelhaft gelten, ob die naturwissenschaftliche

Vernunft mit solchen theologischen Spekulationen überhaupt etwas anfangen kann, ob
hier also wirklich etwas «verständlich gemacht» wird. «Was soll der Biologe oder Physiker
damit anfangen, wenn ihm gesagt wird, es sei Gottes Geist, der die <Muster und
Symmetrien,... die Felder und materiellen Zusammenballungen der kosmischen Energie)
wirke? Hier werden... die Argumentationsebenen der Physik (Struktur, Energie, Infor-



502 Kann die Theologie der naturwissenschaftlichen Vernunft die

Die hier sich zeigende Problematik betrifft nicht nur die «Theologie
der Natur», sondern sie ist darüberhinaus von grundsätzlicher theologischer

Bedeutung. In denselben Fehler ist alle Theologie verstrickt,
welche das Handeln Gottes im Horizont innerweltlicher Vernunft und

Erfahrung verständlich zu machen bzw. als etwas zu erweisen sucht, was
sich dort «mit guten Gründen» behaupten18 läßt. Man muß sich hier
vergegenwärtigen, daß die Erkenntnisprämisse neuzeitlicher Vernunft,
die Welt zu erkennen etsi Deus non daretur, nicht nur den Objektbereich
der Erkenntnis betrifft, derart, daß Gott als mögliche Hypothese zur
Erklärung der Welt ausgeschlossen wird, sondern daß damit die
kommunikative Perspektive ausgeschlossen wird, in welcher der religiöse
Glaube sich auf Gott bezieht und in der er der Beziehung der Welt auf
Gottes Handeln gewahr wird. Stattdessen wird die Welt exklusiv aus der
kommunikativen Perspektive menschlicher Intersubjektivität erkannt.
Damit stellt sich das Problem, das oben im Blick auf die naturwissenschaftliche

Vernunft verdeutlicht wurde, im Hinblick auf die Vernunft
insgesamt. Die religiöse Wahrnehmung der Wirklichkeit unter Gottes
Handeln und die vernünftige Welterkenntnis im Horizont menschlicher

Intersubjektivität sind in unterschiedlichen kommunikativen
Perspektiven verankert. Jeder Versuch, Gottes Handeln und die durch die

mation) und der Theologie (Ewigkeit, Gott, Geist) ohne Vermittlung ineinandergeschoben,

ja nahezu zur Deckung gebracht. Doch auch der Theologe hat Anlaß zu fragen, ob es auf
diese Weise nicht zu vorschnellen Identifikationen und Vereinnahmungen kommt, die
einstweilen nur dies erreichen, daß Gott zum Schlüssel des Rätsels der Evolution und sein
Geist zu einem jedermann zugänglichen Erklärungsprinzip des Kosmos erhoben wird.»
Link, Schöpfung, a. a. O. (Anm. 2) 427. Das von Link angeführte Zitat stammt von
Moltmann, Gott in der Schöpfung, a. a. O. (Anm. 3) 25. Daß hier die Argumentationsebenen

der Physik und der Theologie ohne Vermittlung ineinandergeschoben werden, ist

zwar richtig, die Frage ist nur, wie hier überhaupt eine Vermittlung aussehen soll. Zu
fragen ist auch, was innerhalb der Theologie das Kriterium sein soll dafür, ob derartige
theologische Spekulationen als wahr gelten sollen oder nicht. Wenn die Frage: «Wie muß
Gott, wie muß Schöpfung, wie muß das Wirken von Gottes Geist gedacht werden in
Anbetracht von Evolution, der Theorie der offenen Systeme usw.?» zur Leitfrage
theologischer Arbeit wird: Wie will die Theologie dann dem Vorwurf entgehen, daß ihr Gott
eine bloße theologische Konstruktion und damit pure Setzung des theologischen Bewußtseins

ist?
18 So der Anspruch Pannenbergs: «Die christliche Theologie hat... zu zeigen, daß und

wie sich aus dem Offenbarungsgeschehen, das der christliche Glaube als solches in
Anspruch nimmt, eine zusammenhängende Interpretation von Gott, Mensch und Welt
entwickeln läßt, die sich im Verhältnis zum Erfahrungswissen von der Welt und dem
menschlichen Leben, sowie zum Reflexionswissen der Philosophie, mit guten Gründen als

wahr vertreten läßt, darum auch im Verhältnis zu alternativen religiösen und
nichtreligiösen Weltinterpretationen als wahr behauptet werden kann.» Pannenberg, Systematische

Theologie, Bd. 2, a. a. O. (Anm. 5) 11.



Welt als Schöpfung verständlich machen 503

Vernunft erkannte Welt aufeinander zu beziehen und das eine am
anderen verständlich zu machen, läuft mithin auf die Anmaßung jener
unmöglichen «dritten» Perspektive hinaus, welche die sich ausschließenden

kommunikativen Perspektiven des Glaubens und der Vernunft
in sich vereinigen müßte. Aus der Unmöglichkeit dieser dritten
Perspektive folgt, daß die Theologie den Wirklichkeits- und Wahrheitsgehalt

ihrer Rede von Gottes Handeln nicht an der durch die Vernunft
erkannten Wirklichkeit verständlich oder einsichtig machen kann. Gottes

Wirklichkeit ist in diesem Sinne welttranszendent. Für die Rede von
Gottes Welttranszendenz ist dabei entscheidend, daß diese ganz von der
welttranszendierenden kommunikativen Perspektive her begriffen werden

muß, in welcher der Glaube sich auf Gottes Handeln bezieht. Nur
dann läßt sich der Gedanke von Gottes Welttranszendenz von allem
metaphysischen Ballast freihalten. Dies wird gleich an der biblischen
Rede von der Schöpfung deutlich werden.

III
Nun mag man fragen, ob mit diesen Überlegungen nicht Glaube und

Vernunft, Wirklichkeit Gottes und Weltwirklichkeit, Theologie und
Wissenschaften auf unerträgliche Weise auseinandergerissen werden.
Verlieren Theologie und Religion nicht alle Relevanz für das

wissenschaftlich bestimmte Welt- und Selbstverständnis des modernen
Menschen, wenn die Wirklichkeit, auf die sie sich beziehen, so sehr jenseits
des Bereichs angesiedelt ist, welcher den Naturwissenschaften
gegenständlich ist? Droht hier nicht der Rückfall in jene fromme Innerlichkeit,

welche sich auf ihre kommunikative Perspektive zurückzieht und
die äußere Welt sich selbst bzw. der Wissenschaft und Technik überläßt?
Muß man es demgegenüber nicht unbedingt begrüßen, daß Theologie
und Naturwissenschaften heute in ein neues Stadium ihrer Beziehungen

eingetreten zu sein scheinen, erzwungen durch die «Notgemeinschaft
der ökologischen Krise», in der die «ständigen Abgrenzungsversuche»
der Theologen «gegenüber den Naturwissenschaften nicht mehr nötig
sind», in der beide Seiten sich «keine Aufteilung der einen Wirklichkeit»

mehr leisten können und beide «gemeinsam zum ökologischen

Weltbewußtsein kommen» werden?19

19 Molt.mann, Gott in der Schöpfung, a. a. O. (Anm. 3) 48. Das häufig anzutreffende
und auch hier geltend gemachte Argument, Theologie und Naturwissenschaften bezögen



504 Kann die Theologie der naturwissenschaftlichen Vernunft die

Die vorstehenden Überlegungen wären mißverstanden, würde man
aus ihnen solche Beziehungslosigkeit zwischen Schöpfungsglauben und
naturwissenschaftlich erkannter Natur, zwischen dem theologischen
Reden von Gottes Handeln und vernünftig erkannter Weltwirklichkeit
folgern. Es geht ihnen vielmehr um die Frage, auf welche Weise beides

aufeinander zu beziehen ist. Diesbezüglich bestreiten sie, daß das

theologische Denken selbst in der Lage ist, diese Beziehung herzustellen und
Natur als Schöpfung zu verstehen geben zu können. Sie machen
demgegenüber geltend, daß diese Beziehung überhaupt nicht auf der Ebene

der theoretischen Wirklichkeitskonzepte hergestellt werden kann, wie
dies dort versucht wird, wo der theologische Gedanke der Schöpfung
und naturwissenschaftliche Weltbilder ineinander geschoben werden20,
sondern daß, weil es sich hier um unterschiedliche kommunikative
Perspektiven handelt, diese Beziehung nur kommunikativ gestiftet wer-

sich doch auf die «eine Wirklichkeit» und stünden daher in einer natürlichen «Partnerschaft»

derart, daß sie sich, statt sich diese Wirklichkeit aufzuteilen, über ihre jeweilige
Sicht dieser Wirklichkeit austauschen und ihre Erkenntnisse aufeinander beziehen können,

besitzt nur eine vordergründige Plausibilität. Denn selbst wenn es diese eine
Wirklichkeit gibt - und nicht bloß, wie Wissenschaftstheorie und Philosophie teilweise
nahelegen, einen Pluralismus von unterschiedlichen Wirklichkeitskonzepten, haben Theologie
und Naturwisschaften ersichtlich unterschiedliche Perspektiven auf diese Wirklichkeit.
Die entscheidende Frage ist dann, ob diese Perspektiven ineinander überfuhrbar und
abbildbar sind oder nicht. Nur wenn sie überführbar sind, haben Theologie und
Naturwissenschaften ein gemeinsames Erkenntnisfeld. Das eben müßte geklärt werden. Mit der
suggestiven Berufung auf die «eine» Wirklichkeit wird dieses Problem nur überdeckt. Daß
die Theologie angesichts der ökologischen Krise den Dialog mit den Naturwissenschaften
suchen muß, kann vernünftigerweise nicht bestritten werden. Die Frage ist, was Gegenstand

dieses Dialogs sein soll: die angeblich gemeinsame «eine» Wirklichkeit, die
vermeintliche Abbildbarkeit der Wirklichkeitskonzepte ineinander, oder gerade die
fundamentale Differenz der Perspektiven. Die Naturwissenschaft fragt nach dem, was in der
Natur «der Fall» ist, die Theologie nach dem Geist, durch den uns «Wirklichkeit» gerade
über das hinaus, was der Fall ist, erschlossen ist und in dem wir uns erlebend und handelnd,
erkennend und gestaltend auf «Wirklichkeit» beziehen. Die Theologie muß, indem sie

gerade auf dieser Differenz insistiert, das Defizit naturwissenschaftlicher Erkenntnis ins
Bewußtsein heben, welche ungeheuer erfolgreich ist in der Erforschung der Naturzusammenhänge,

aber dabei die Frage nach dem Geist ausblendet, in welchem wir uns auf die
Wirklichkeit hin orientieren. Die Naturwissenschaft mit dieser Frage zu konfrontieren, sie
in den Horizont dieser Frage zurückzuholen, darin liegt die eigentliche theologische
Aufgabe angesichts der ökologischen Krise. Und diesbezüglich enthalten die biblischen
Überlieferungen ein reiches Potential an Orientierung.

20 Irgendwelche Beziehungen und Analogien lassen sich natürlich immer finden,
doch stellt sich dann die Frage nach dem theologischen Erkenntnisgewinn. Selbst noch
zwischen der biblischen Sühnetheologie und dem Weltbild der modernen Physik lassen
sich Beziehungen aufzeigen, vgl. Wassermann, Christoph, Biblische Sühnetheologie im
Kontext eines Weltbildes der modernen Physik, in JBTh Bd. 6 (1991) 195-211, bes.

210 f.



Welt als Schöpfung verständlich machen? 505

den kann. Was hindert den Glauben, die Welt, wie die Wissenschaften
sie beschreiben, in Lob, Dank oder Bitte vor Gott zu bringen und damit
in die kommunikative Perspektive von Gottes Handeln zu rücken?
Solch kommunikative Situierung der Welt geschieht zum Beispiel in
modernen Nachdichtungen von Schöpfungspsalmen auf der Grundlage
von- physikalischer Kosmologie und Evolutionstheorie. Wenn die

Theologie einen Beitrag zum Verständis der Welt als Schöpfung leisten

kann, dann nur so, daß sie zu solcher kommunikativer Situierung der
Welt anleitet. Statt Gottes Handeln in die Welt zu projizieren und als

Geschehenskontingenz dingfest zu machen, gilt es umgekehrt, die Welt
kommunikativ in den Horizont von Gottes Handeln zu stellen, wie dies
die Schöpfungspsalmen tun. Kurzum, das Problem der Wahrnehmung
der Welt als Schöpfung betrifft nicht die «Interpretation» und «Deutung»

der Welt auf der Ebene des theologischen Denkens, sondern die
kommunikative Situierung der Welt auf der Ebene des Glaubens, weil
die Wahrnehmung der Welt als Schöpfung an eine bestimmte kommunikative

Perspektive gebunden ist, welche nicht diejenige des

theologischen Diskurses ist.

Das wird sofort evident, wenn man sich der Frage zuwendet, wie die

Schöpfung im biblischen Zusammenhang zur Sprache kommt. Ist die

biblische Rede von der Schöpfung vorstellbar ohne die Schöpfungspsalmen,

ohne die Gattung des Hymnus? Man muß sich die Schärfe des

Gegensatzes vor Augen führen, der zwischen der Wahrnehmung der

Schöpfung im Psalm und ihrer Wahrnehmung in der heutigen «Theologie

der Natur» besteht. Indem letztere die Schöpfung auf der Ebene

naturwissenschaftlicher Weltbilder ins Gespräch zu bringen sucht,

bringt sie die Schöpfung unter den neuzeitlichen Subjekt-Objekt-
Gegensatz. Das Denken nimmt hier seinen Standpunkt in sich selbst,

denkt sich «Welt», wie sie in den diversen naturwissenschaftlichen
Theorien beschrieben wird, und bringt dann den biblischen
Schöpfungsglauben so ins Spiel, daß es Gott hinzudenkt und ihn zur gedachten
Welt in Beziehung setzt. Das kann, wie bei J. Moltmann, in der Weise

geschehen, daß die Welt als Offenes System gedacht wird und Gott, weil
der Begriff des Offenen Systems das Vorhandensein einer Systemumgebung

impliziert, als die welttranszendente Umgebung der Welt

gedacht wird, mit der die Welt in ständigem Austausch steht und aus der
sie sich erneuert.21 Das ist neuzeitliche Metaphysik in naturwissen-

21 Moltmann, Gott in der Schöpfung, a. a. O. (Anm. 3) 212 ff.



506 Kann die Theologie der naturwissenschaftlichen Vernunft die

schaftlichem Gewand auf der Basis des Subjekt-Objekt-Gegensatzes.22
Als Kontrast hierzu mag man sich Psalm 104 vor Augen halten. Der
Standpunkt des Psalmisten ist nicht der Standpunkt des in sich selbst

gegründeten Denkens, das sich Gott und Welt gegenübersetzt und beides

aufeinander bezieht, der Psalmist nimmt vielmehr seinen Standpunkt

in der über den Weltzusammenhang hinausführenden
Anredebeziehung zu dem, der hier als «Du» zur Sprache kommt. Weil hier der
Welttranszendenz Gottes in der kommunikativen Perspektive Rech-

nung getragen ist, deshalb kann nun hier Gott ganz unmittelbar im
Diesseits der Welt wahrgenommen werden, indem der Psalmist deren

Ordnung und Schönheit an sich vorüberziehen läßt und darin Gottes

Ordnung stiftende Gegenwart erkennt. Wahrnehmung Gottes und

Wahrnehmung der Welt verschmelzen hier miteinander, und im Unterschied

zu den Anstrengungen und Verzwungenheiten metaphysischen
Denkens geschieht dies auf die denkbar müheloseste und
selbstverständlichste Weise. Die Welt wird als Raum der Gegenwart Gottes

transparent, und als solcher gewinnt sie ihre Einheit.23 Natürlich
begegnet auch in Psalm 104 ein bestimmtes «Weltbild», und zwar eines,
das nicht mehr das unsrige ist. Doch ist die kommunikative Grundeinstellung,

von der her sich der Wahrnehmung des Psalmisten die Welt als

Gottes Schöpfung und als Raum seiner Gegenwart enthüllt, von diesem
Weltbild gänzlich unabhängig. Mögen die Weltbilder wechseln, die hier

22 Die Sache hat die Schwierigkeit, daß das denkende Subjekt ja selbst Teil der
gedachten Welt ist, der es als dem Objekt seines Denkens gegenübersteht und von der es

sich also denkend unterscheidet. Bei Schleiermacher ist aus dieser Aporie die Konsequenz
gezogen, die Schöpfung im nichtgegenständlichen Bewußtsein, jenseits des Subjekt-
Objekt-Gegensatzes, aufzusuchen. Schleiermachers höchst wichtige Unterscheidung
zwischen dem Gebiet der Fömmigkeit und dem «fremden», den Subjekt-Objekt-Gegensatz in
sich tragenden Gebiet der Naturwissenschaft scheint freilich heute angesichts der Euphorie

des Gesprächs mit den Naturwissenschaften nicht mehr in die Bewußtseinslage zu

passen, und so wird Schleiermacher vornehmlich als einer von denen zitiert, welche die
Entfremdung zwischen Theologie und Naturwissenschaft verschuldet haben.

23 Im metaphysischen «Welt»-Konzept bleibt die Frage offen, «inwiefern die Welt
überhaupt als Ganzheit erfaßt werden kann und worin sie ihre Ganzheit gewinnt» (Mil-
denberger, Friedrich, Grundwissen der Dogmatik. Ein Arbeitsbuch, Stuttgart 1982, 105).
Mildenberger zitiert Wilhelm Herrmann (Veröffentlichung der Diktate Herrmanns, 1925,
49): «Für den Glauben ist die Welt anders wie für den Menschen, der Gott nicht kennt.
Wenn der Glaube in uns erwacht, sehen wir eine völlig verwandelte Welt (2 Kor 5,17).
Denn der sich uns offenbarende Gott macht uns damit die Welt zu einem Ganzen. Vorher
ist sie für uns eine Vielheit, die in ihrer grenzenlosen Ausbreitung uns völlig unverständlich

ist».



Welt als Schöpfung verständlich machen 507

begegnende Form kommunikativer Vergegenwärtigung der Welt als

Raum der Gegenwart Gottes bleibt davon unberührt. Daher können
Psalmen zu allen Zeiten gesungen werden. Die zentrale Bedeutung des

kommunikativen Aspekts wird zusätzlich durch die Beobachtung
unterstrichen, daß in Psalm 104 eine hochreflektierte Wahrnehmung der
Welt mit ihren Lebensräumen und ihrer Ordnung begegnet. Die
Tatsache, daß diese Reflexion sich nicht in Form einer theoretischen
Betrachtung, sondern in der kommunikativen Perspektive des Psalms

vollzieht, zeigt deren konstitutive Bedeutung für die Wahrnehmung der

Schöpfung. Die Schöpfungspsalmen machen es evident: Zu sagen, die
Welt sei Schöpfung, heißt nicht, sie auf der Ebene des Denkens als

Wirkung einer transzendenten Ursache auszugeben, sondern vielmehr,
sie in einen bestimmten Kommunikationszusammenhang zu rücken.

Man könnte hier nun fortfahren: Was bedeutet es, daß die

Schöpfungsmittlerschaft Christi im Hymnus (Kol 1,15—20) begegnet? Was

bedeutet es, daß in Gen 1 und 2 von der Schöpfung in Form von
Erzählungen die Rede ist, welche ja als solche einen bestimmten
kommunikativen Sinn haben, der sich von dem einer Theorie offener
Systeme sehr unterscheidet? Wir können dem hier nicht im einzelnen
nachgehen. Für unseren Zusammenhang soll die Einsicht genügen, daß

den metaphysischen Fallen, die gerade auf dem Gebiet der Schöpfungslehre

ausgelegt sind, nur zu entgehen ist, wenn man sich die
kommunikativen Zusammenhänge bewußt macht, in welchen die Wahrnehmung

der Schöpfung verankert ist. Der Anspruch der Theologie, der
naturwissenschaftlichen Vernunft die Welt als Schöpfung verständlich
machen zu können, scheitert an der letztlich banalen Tatsache, daß

weder die Theologie noch die Naturwissenschaften Psalmen rezitieren,
Lieder zum Lob des Schöpfers singen oder von der Erschaffung der Welt
erzählen.

IV

Ich komme damit zu meiner abschließenden These: Der Zugang zur
Wahrnehmung der Schöpfung liegt für das heutige Bewußtsein nicht in
der Frage nach der Wirklichkeit, sondern in der Frage nach dem Geist,
durch den uns die Welt in ihrer Vertrauenswürdigkeit erschlossen ist
und in dem wir uns erlebend und handelnd auf die Welt, auf Mitmensch
und Natur, beziehen.



508 Kann die Theologie der naturwissenschaftlichen Vernunft die

Die Fixierung der Schöpfungslehre auf die Frage nach der
Wirklichkeit reicht weit zurück und ist letztlich auf den Einfluß zurückzuführen,

den die griechische Metaphysik auf die christliche Theologie
ausgeübt hat. Es galt, das kontingente Sein der Welt im ewigen Sein

Gottes zu verankern, um sich auf diese Weise der Vertrauenswürdigkeit
der Welt zu versichern. So wurde die biblische Rede von der Schöpfung
in ontologische Kategorien umgegossen. Dieses ontologische Verständnis

der Schöpfung ist, obgleich es bis in die Gegenwart nachwirkt, im
Grunde schon mit der Aufklärung zerbrochen, nämlich damit, daß Gott
und Welt unter den Subjekt-Objekt-Gegensatz geraten sind und die Welt
zum Erkenntnisfeld neuzeitlicher Wissenschaft wurde. Die vorstehenden

Überlegungen haben gezeigt, daß die dadurch entstandene Situation

zur Rückbesinnung auf die kommunikativen Ursprünge der
Wahrnehmung der Schöpfung nötigt. Die Rede von der Welt als Schöpfung
stellt, recht begriffen, vor das Problem der kommunikativen Situierung
der Welt. Kommunikation aber hat es mit «Geist» zu tun. Die Frage,

warum wir uns aufeine Kommunikation einlassen sollen, durch die sich

uns die Welt als Schöpfung vergegenwärtigt, kann ihre Antwort nur im
Horizont der Frage finden, aus welchem Geist wir leben und erkennend
und gestaltend zu Mensch und Natur in Beziehung treten wollen.

Auch der Begriff des Geistes hat eine lange metaphysische Tradition
hinter sich. Darauf ist hier nicht einzugehen.24 Ich will statt dessen

skizzieren, wie ich im Folgenden den Begriff verstehe. Alle gegenständliche

Wirklichkeit ist über Kommunikation erschlossen. Eben das

macht sie «gegenständlich», daß sie als Gegenstand von Kommunikation

erschlossen ist. Man denke daran, wie sich einem Kind Wirklichkeit

erschließt, indem es fragt, was dies ist und was jenes und warum
etwas so ist und nicht anders und was einer tut und warum er es tut.
Wenn nun aber die gegenständliche Wirklichkeit allererst durch
Kommunikation, durch die Verständigung über die Wirklichkeit, erschlossen

ist, dann liegt das, was hier «Kommunikation» heißt, aller
gegenständlichen Wirklichkeit, insbesondere auch allem gegenständlich
thematisierten Tun und Handeln, voraus und muß als etwas anderes

begriffen werden. Und ebenso muß dann das zur Kommunikation
Bestimmende und in Kommunikation Vermittelnde als etwas anderes

begriffen werden denn als etwas, das wir auf der Ebene des gegenständ-

24 Vgl. dazu Welker, Michael, Gottes Geist. Neukirchen-Vluyn 1992, 262 ff.



Welt als Schöpfung verständlich machen? 509

liehen Bewußtseins lokalisieren oder auf der Ebene des Tuns oder
Handelns normativ einfordern können. Eben dieses in Kommunikation
bestimmend Erfahrene soll durch den Begriff des Geistes bezeichnet
werden. Man denke an ein glückendes Gespräch, in dem wir uns selbst

vergessen können, d. h. kein gegenständliches Bewußtsein haben von
dem, was «wir» in jedem Augenblick «tun», und in welchem wir
solchermaßen die Erfahrung machen, daß nicht eigentlich wir das

Gespräch führen, sondern daß wir durch den Geist des Gesprächs
Geführte sind. In der Reflexion auf diese Erfahrung mag uns dieser als

Geist der Freundschaft, des wechselseitigen Respekts usw. bewußt werden.

Vertrauen, Offenheit, Liebe, Freude, Mitleiden sind weitere
Beispiele für solche nichtgegenständlichen und nicht auf der Ebene des

Handelns einforderbaren Grundbestimmungen geistbestimmter
Kommunikation, welche für unseren Umgang miteinander fundamental
sind.

Es ist leicht zu sehen, daß so verstandender «Geist» gerade für die

religiöse Kommunikation von besonderer Bedeutung ist.25 Ist diese

doch dadurch charakterisiert, daß in ihr nicht nur in einem bestimmten
Geist kommuniziert wird, sondern auch mit der Intention kommuniziert

wird, den Geist, der sich durch sie vermittelt, an sich selbst zu

erfahren und wirken zu lassen, als Geist des Trostes, des Vertrauens, der

Hoffnung, der Freude usw. Die entscheidende Funktion einer Religion
liegt daher in der ständig neuen kommunikativen Vergegenwärtigung
und Situierung ihrer Überlieferung, durch welche sich deren Geist auf
jede neue Gegenwart überträgt.

Unsere oben aufgestellte These beruht also auf der Unterscheidung
zwischen der Ebene dessen, was durch Kommunikation, als deren

25 Gewiß ist der biblische Begriff des Geistes Gottes weiter gefaßt als der hier
eingeführte, schon deshalb, weil Gottes Geist nicht nur in menschlicher Kommunikation,
sondern auch in der Natur, überhaupt in allen Lebensphänomenen wirkt. Dennoch
ermöglicht der eingeführte Geistbegriff Anschluß an die biblische Rede von Gottes Geist,
wirkt dieser doch eben auch in menschlicher Kommunikation, und zwar in genau jenen
Phänomenen (Freude, Trost, Glaube/Vertrauen, Hoffnung usw.), die oben aufgeführt
sind. Wer hier geltend machen wollte, daß Gottes Geist etwas völlig anderes ist, das sich
nicht unter ein gemeinsames Genus mit anderen Geisterfahrungen fassen läßt, der wird
durch das Neue Testament selbst eines Besseren belehrt. Dieses kann Gottes Geist in
einem Atemzug mit dem Geist der Welt nennen und dazu mahnen, die Geister kritisch zu
unterscheiden, was eben deshalb notwendig ist, weil Gottes Geist in einem pluralen Feld

von Geistphänomenen begegnet.



510 Kann die Theologie der naturwissenschaftlichen Vernunft die

Gegenstand, konstituiert ist — Schleiermachers «Wissen» und «Tun»26 —

und dem Geschehen geistbestimmter Kommunikation selbst. Die
These besagt, daß der Sinn der christlichen Rede von der Schöpfung
nicht auf der ersten Ebene aufgefunden werden kann, also weder in
theologisch interpretierten naturwissenschaftlichen Weltbildern noch
in einer ontologischen Tiefenstruktur der Wirklichkeit, sondern daß er
sich vielmehr in der kommunikativen Vergegenwärtigung des Geistes

aktualisiert, welcher als Geist des Vertrauens, der Freude, der Achtung,
des Mitleidens usw. zur Wirklichkeit und zu allem Lebendingen in
Beziehung setzt. In den Schöpfungserzählungen und Schöpfungspsalmen

begegnet der Geist eines elementaren Grundvertrauens in die

Wirklichkeit und die Gewährleistung des Lebens, in ihnen findet dieser
Geist seine kommunikative Gestalt und inhaltlich-bestimmten
Ausdruck. Warum sonst werden Psalmen gesungen und Geschichten vom
Anfang erzählt, wenn nicht um der kommunikativen Vergegenwärtigung

dieses Geistes willen? So konkret der 104. Psalm von der
gegenständlichen Welt, ihren Lebensräumen und der ordnenden Hand ihres

Schöpfers zu reden weiß, so sehr dient doch all dies der Vergegenwärtigung

des Geistes, durch welchen der Psalmist sich in Lob und
spürbarer Freude auf Welt und Schöpfer bezogen weiß. Wo immer die
biblischen Schöpfungstexte in dieser Weise «geistlich» rezipiert werden,
da erfüllen sie zwar nicht die alte Funktion der Schöpfungsmythen,
deren Rezitation realiter die Stabilität und Dauer des Universums
garantierte, aber doch eine für das Bewußtsein der Gegenwart analoge
Funktion, nämlich allen gegenläufigen Kontingenzerfahrungen zum
Trotz ein geistlich fundiertes Grundvertrauen in die Welt zu vermitteln,
ohne das menschliches Leben nicht möglich ist. Und zugleich sensibilisieren

sie, wie der 104. Psalm eindrücklich vor Augen führt, für die

Ordnung und Schönheit der Welt, ein Punkt, dem im Zeitalter der

ökologischen Krise besonderes Gewicht zukommt.

26 Vgl. den § 3 von Schleiermachers Glaubenslehre: «Die Frömmigkeit, welche die
Basis aller kirchlichen Gemeinschaften ausmacht, ist rein für sich betrachtet weder ein
Wissen noch ein Tun, sondern eine Bestimmtheit des Gefühls oder des unmittelbaren
Selbstbewußtseins. » (Schleiermacher, Friedrich, Der christliche Glaube nach den Grundsätzen

der evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt, hrsg. von Martin Rede-

ker, Bd. 1,1960,14). Die Unterscheidung von Wissen und Tun ist vollständig, insofern sie

den gesamten Bereich des gegenständlichen Wissens abdeckt, also alles, was für unser
Wissen gegeben ist («Wissen»), und alles, was mit unserem Wissen gegeben ist («Tun»). Vgl.
hierzu oben Anm. 14.



Welt als Schöpfung verständlich machen? 511

Treffen diese Überlegungen im Ansatz zu, dann ergeben sich aus

ihnen nicht zuletzt Anfragen an die hermeneutischen Prämissen der
biblischen Exegese. Diese hat uns gründlich aufgeklärt über die biblische

Sicht der Schöpfung, über die Ordnung der Lebensräume und die

Stellung des Menschen und der übrigen Lebewesen, über Gen 1—11 als

Grundgeschehen: Das alles ist erhellend und wichtig. Aber solange es

auf der Ebene der Wirklichkeitsauffassung und -erfahrung verbleibt,
fehlt die Vermittlung mit der Gegenwart, die sich nun einmal in einer
anderen Welt orientieren muß. Gewiß lassen sich Parallelitäten
feststellen, etwa zwischen der an Lebensräumen und Ganzheiten orientierten

biblischen Wahrnehmung der Naturphänomene und heutigem
ökologischem Denken — aber was folgt daraus? Wenn nahegelegt wird, daß

die biblische Wahrnehmung heutigem ökologischem Denken als eine
Art Leitorientierung dienen könne und solle, dann stellt sich doch die

Frage, ob letzteres darauf überhaupt angewiesen ist. War es die biblische

Wahrnehmung der Schöpfung, welche uns die ökologische Poblematik
hat entdecken lassen, oder verhält es sich nicht genau umgekehrt? Und
dient uns nicht, wenn uns die biblische Wahrnehmung der Schöpfung in
ökologischer Hinsicht fasziniert, gerade die heutige ökologische
Vernunft als Leitorientierung? Solange sich die Argumentation auf dieser
Ebene bewegt, bleibt es bei dem, was ich «Applikation» nennen möchte:

Die biblischen Texte werden nach ihrem Inhalt genommen und auf
inhaltliche Fragen und Problemzusammenhänge in der Gegenwart wie
die ökologische Problematik appliziert. Aus ihnen werden Gesichtspunkte,

mögliche Wahrnehmungsweisen und Auffassungen erhoben,
wobei es der Vernunft der Gegenwart vorbehalten bleibt zu entscheiden,

was davon sie sich zu eigen machen will und was nicht (es sei denn,
man vertritt einen dezidiert fundamentalistischen Standpunkt). Hier ist
die Gegenwart nicht durch die biblischen Texte selbst zu einer bestimmten

Wahrnehmung oder Einstellung verbunden.
Letzteres ist erst da der Fall, wo nicht nur der Inhalt der biblischen

Texte erhoben und auf Gegenwartsfragen appliziert wird, sondern wo
die biblischen Texte kommunikativ aktualisiert werden in der Gegenwart,

so daß ihr Geist die Gegenwart verwandelt. Mögen wir uns dem
biblischen Weltbild in vieler Hinsicht entfremdet haben, in der Suche

nach dem Geist, der zum Leben verhilft, kann auch die Gegenwart sich

wiedererkennen, dies nicht zuletzt in Anbetracht der ökologischen
Krise: Aus welchem Geist leben wir? In welches Verhältnis zur Welt
sind wir durch diesen Geist vermittelt? Zu welcher Wahrnehmung des



512 Kann die Theologie der naturwissenschaftlichen Vernunft die

Lebens sind wir durch ihn verbunden? Wie sind wir durch ihn in
Verantwortung genommen für Mitmensch und Mitwelt? Wie, in
welcher kommunikativen Gestalt und Praxis vergegenwärtigt er sich uns?

Die letzte Frage ist besonders akut in einer Zeit, in welcher im Zuge
gesellschaftlicher Modernisierungsprozesse auch die Formen religiöser
Kommunikation einem tiefgreifenden Wandel unterworfen sind. Hier
liegt m. E. die entscheidende Herausforderung und Aufgabe heutiger
theologischer Hermeneutik. Wie deutlich geworden ist, bedarf es zur
Erfüllung dieser Aufgabe einer Theorie religiöser Kommunikation,
welche für sämtliche theologischen Disziplinen die gemeinsame her-
meneutische Grundlage liefert, von der biblischen Exegese über die

Systematik bis zur Praktischen Theologie.27

V

Daß die Religion in der Neuzeit ihre Zuständigkeit für Weltbildfragen
verloren hat, das hat Gründe gehabt, die auch heute in einer multireligiösen

Welt nicht erledigt sind. Bedingt vor allem durch die Erfahrung
der Religionskriege, wurde eine von religiösen Rücksichten und
Bindungen emanzipierte Vernunft zum Garanten der gemeinsamen, und

zwar über alle religiösen Differenzen hinweg gemeinsamen Welt. Die
Entstehung der neuzeitlichen Naturwissenschaft muß als ein Teil dieses

Vorgangs begriffen werden. Christliche Existenz vollzieht sich seither
in einer eigentümlichen Doppelheit. Insofern der Christ an der säkularen

Vernunft partizipiert, lebt er als Staatsbürger, Wissenschaftler,
Techniker, Philosoph usw. in der durch diese Vernunft erschlossenen

Welt, und dies ist eine Welt ohne Gott. In ihren Diskursen in Politik,
Recht, Wirtschaft, Wissenschaft oder Kultur ist für die Eigenperspektive

der Religionen, für die Berufung auf Gott oder andere religiöse
Instanzen, kein Raum. Gegenüber der Alternative des religiösen
Fundamentalismus, dem die Säkularität der modernen Welt ein Dorn im

27 Damit, daß die Rede von der Schöpfung von der ontologischen Ebene in den
Horizont der Frage nach dem Geist überführt wird, in welchem wir uns wahrnehmend
und handelnd auf Wirklichkeit beziehen, muß auch die Schöpfungsethik sich auf dieser
Ebene begründen, als Ethik des Lebens aus dem Geist, der in der kommunikativen
Vergegenwärtigung der Schöpfung erfahren wird und der - wie in Psalm 104 - in Beziehung

setzt zu allem Lebendigen. Vgl. zur Struktur einer solchen Ethik Fischer, Johannes,
Leben aus dem Geist. Zur Grundlegung christlicher Ethik, Zürich 1994.



Welt als Schöpfung verständlich machen? 513

Auge ist und der mit dem Versuch ihrer Re-Christianisierung oder

Re-Islamisierung die alten Konflikte von neuem heraufzubeschwören
droht, muß dies als zivilisatorische Errungenschaft betrachtet werden,
die es gerade in der heutigen Weltsituation zu verteidigen gilt.28 Insofern

der Christ andererseits an der kommunikativen Perspektive des

Glaubens teilhat, in welche die säkulare Welt in Gottesdienst, Fürbitte
oder in der ethischen Reflexion des Glaubenden hineingeholt wird,
existiert er mit dieser Welt vor Gott.29 Betrachtet man die Dinge auf
diesem Hintergrund, dann sind die Versuche, das naturwissenschaftliche

Weltbild in die religiöse Wahrnehmung zurückzuholen, ein Schritt
zurück hinter die Weichenstellungen der Neuzeit und die darin eingeleitete

Differenzierung zwischen säkularer Vernunft und religiösem
Glauben.

28 Es ist m. E. eine falsche Auffassung des Fundamentalismus, wenn man ihn mit der
Exklusivität religiöser Orientierungen gleichsetzt und von daher fordert, daß die Religionen

im postmodern-pluralistischen Zeitalter zu nicht-exklusiven und daher
pluralismusverträglichen Orientierungen finden sollten. So etwa Welsch, Wolfgang, Orientierung in
der pluralistischen Gesellschaft, in: Evangelische Kommentare 8/94, 476-479. Dies käme,
was die christliche Religion betrifft, auf die Preisgabe des christlichen Bekenntnisses
hinaus, das nun einmal exklusiv auf Gottes Offenbarung in Jesus Christus hin orientiert ist.
Und so löst eine solche Forderung keine religiösen Konflikte, sondern provoziert geradezu
den Konflikt mit vorhandenen Exklusivorientierungen religiöser Gemeinschaften, seien
sie christlich, jüdisch, islamisch oder von noch anderer Art. Das Wesen des Fundamentalismus

besteht vielmehr darin, daß er die neuzeitliche Differenzierung zwischen säkularer

Vernunft und religiösem Glauben nicht anerkennt und dementprechend religiöse
Ansprüche anmeldet in dem Bereich, der eigentlich der säkularen Vernunft vorbehalten
ist (und dazu womöglich noch, wie der Kreationismus, die säkulare Vernunft in Anspruch
zu nehmen sucht). Der Fundamentalismus ist damit ein spezifisch modernes Phänomen.
Wenn in einer Gesellschaft jene Ausdifferenzierung der Bereiche der Vernunft und des

religiösen Glaubens grundsätzlich anerkannt ist, dann können die in ihr vertretenen
religiösen Orientierungen in ihrer jeweiligen Eigenperspektive ruhig exklusiv sein, und
man kann dennoch im gesellschaftlichen Zusammenhang im Frieden miteinander
verkehren. Daß es in konkreten Fragen wie zum Beispiel der gesetzlichen Regelung des

Schwangerschaftsabbruchs gleichwohl zu fundamentalen und schwer lösbaren Konflikten
kommen kann, ist damit nicht ausgeschlossen; nur sind dies keine Konflikte zwischen
verschiedenen religiösen Exklusivansprüchen, sondern Konflikte zwischen religiösen
Orientierungen und der auf den gerechten Ausgleich gesellschaftlicher Interessen gerichteten

säkularen Vernunft.
29 «Der Gott, der uns in der Welt leben läßt ohne die Arbeitshypothese Gott, ist der

Gott, vor dem wir dauernd stehen. Vor und mit Gott leben wir ohne Gott.» Bonhoeffer,
Dietrich, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft, hrsg. von
Bethge, Eberhard, Gütersloh 111980, 178. Bei Bonhoeffer sind Neuzeit-Reflexionen und

christologische Reflexionen über den Gott, der sich «aus der Welt herausdrängen <läßt>

ans Kreuz» (ebd.), auf eine eigentümliche und nicht unproblematische Weise miteinander
verschränkt.



514 Kann die Theologie der naturwissenschaftlichen Vernunft die

Im Kern geht es also um die Frage, ob die Theologie diesen
neuzeitlichen Differenzierungsprozeß für sich selbst mitzuvollziehen bereit
ist. Daß dies gerade ihr besonders schwer fällt, ist verständlich; beruhte
doch die christliche Theologie seit ihren Anfängen auf dem Bündnis
von Glaube und Vernunft. Doch wenn die vorstehenden Überlegungen
im Ansatz zutreffen, dann gibt es keinen Weg zurück. Die Perspektiven
der säkularen Vernunft und des religiösen Glaubens lassen sich nicht
mehr in einer einheitlichen Konzeption der Wirklichkeit zusammenbinden.

Und es beruht auf einem merkwürdigen Mißverständnis
neuzeitlicher Vernunft, wenn man gerade sie, die aus dem Bedürfnis nach

Neutralisierung religiöser Ansprüche hervorgegangen ist und die sich
die Welt produktiv und konstruktivistisch nach eigenen Entwürfen
vergegenständlicht, in Zeugenschaft zu nehmen sucht für die Plausibi-
lität religiöser Wirklichkeitsdeutungen, wie dies seitens der Theologie
im Dialog mit den Naturwissenschaften geschieht. Die Annahme, man
könne in den naturwissenschaftlichen Modellen der Wirklichkeit der

Schöpfung ansichtig werden, ist im übrigen nicht ganz frei von einer
vorneuzeitlichen Naivität. Dagegen stehen der hypothetische Status

neuzeitlich-naturwissenschaftlichen Wissens sowie Kants skeptischer
Einwand, daß, selbst wenn es für die Vernunft eine zwingende
Denknotwendigkeit gibt, sich die Welt in einer bestimmten Weise zu denken,

sich doch daraus nicht aufdie Beschaffenheit der Welt, sondern nur
auf die Beschaffenheit unseres Erkenntnisvermögens schlußfolgern
läßt, das sich die Welt eben nicht anders denken kann.30 So hat hier die

Theologie den Schritt in die Moderne noch vor sich. Er wird darin
bestehen müssen, daß an die Stelle des ontologischen Denkens ein
Denken in kommunikativen Räumen und Perspektiven tritt, mit
welchem der Differenzierung zwischen Vernunft und Glauben Rechnung
getragen werden kann.31

30 Kant, Immanuel, Kritik der teleologischen Urteilskraft (Werke in zehn Bänden,
a. a. O. [Anm. 7], Bd. 8, 469 ff., bes. 515.

31 Vgl. dazu Fischer, Johannes, Pluralismus, Wahrheit und die Krise der Dogmatik,
ZThK 91 (1994) 4.


	Kann die Theologie der naturwissenschaftlichen Vernunft die Welt als Schöpfung verständlich machen?

