Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 3

Artikel: Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie
Autor: Knebel, Sven K.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761168

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761168
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SveN K. KNEBEL

Vom Ursprung der Soziologie
aus der posttridentinischen Theologie™

Der Gedanke, daf3 kontingente Massenphinomene von der Art, wie sie
den Gegenstand der empirischen Sozialwissenschaft bilden, nimlich
menschliche Willensakte, eine RegelmiBigkeit aufweisen, die es plau-
sibel macht, sie in derselben Riicksicht, in der sie mefSbar sind, auch als
irgendwie determiniert zu betrachten — dieser Gedanke, der eine nomo-
thetische, sprich Gesetze formulierende, Wissenschaft auf diesem Sek-
tor iiberhaupt erst hat auf den Plan rufen konnen —, dieser Gedanke ist
noch nicht sehr alt, und trotzdem hat er die Aufmerksamkeit der Wis-
senschaftshistoriker in einem ungleich geringeren Maf3 auf sich gezogen
als der Gesetzesbegriff der klassischen Physik. Fiir die aus soziologischer
Perspektive unternommenen Rekonstruktionsversuche der eigenen
Disziplin fithrt der Weg in der Regel nicht wesentlich iiber die Mitte des
19. Jahrhunderts hinaus: epochemachend die Physique sociale des Bel-
giers Adolphe Quételet.! Dahinter tauchen zwar die tiber anderthalb

* Leicht tiberarbeitete Fassung eines Vortrags, der im Sommersemester 1990 in dem
von Franz Xaver Kaufmann und Niklas Luhmann veranstalteten Religionssoziologischen
Colloquium der Universitit Bielefeld gehalten wurde.

! Dieses der Titel der zweiten Auflage von 1869. Vgl. nach ilteren Arbeiten
(H. Zeisel, N. Glazer, E. Jonas, H. Maus) SHEYNIN, O.B., «Quetelet as a Statisticiany, in:
Archive for history of exact sciences 36 (1986) 281-325. PorTER, Th.M., «Lawless Society:
Social Science and the Reinterpretation of Statistics in Germany, 1850-1880», in: KRUGER,
Lorenz/Daston, Lorraine J./HEIDELBERGER, Michael (Hgg.), The Probabilistic Revolu-
tion, vol. 1, Cambridge/Mass. 21989, 351-75.



464 Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie

Jahrhunderte aufgetiirmten Gebirge der Moralstatistik auf, aber abge-
sehen davon, daB3 das vorhandene Interesse an meBbaren Gleichge-
wichtserscheinungen durch rein demographisches Material, die natiir-
lichen Tatsachen von Geburt, Geschlecht und Tod, bequemer als etwa
durch die Kriminalstatistik zu befriedigen war, scheint dieses Unter-
nehmen auch noch keine wissenschaftlichen Ambitionen entwickelt zu
haben. Hinter dieser Vorstufe der empirischen Sozialwissenschaft aber,
durch die sie so ziemlich koextensiv mit der biirgerlich-kapitalistischen
Epoche wird, beginnt die Wiiste. Monika Bohme nennt dafiir folgenden
Grund:
«Der Entwicklung einer statistischen Gesellschaftsanalyse hatte viele Kir-
chenjahrhunderte ein Hemmnis christlicher Prigung entgegengestanden:
Den Menschen, das Ebenbild Gottes, und die Gesellschaft als Organismus
gottlicher Provenienz in naturwissenschaftlicher Manier erforschen zu wol-
len, war tabuisiert gewesen; dem Schopfer in die Karten schauen zu wollen,
galt einerseits als Hybris, andererseits als tiberfliissig... Nicht die Erfor-
schung der Funktionsweise der Gesellschaft galt deshalb als wichtig, son-
dern die strikte Befolgung der gottlichen Vorschriften.»
Schuld wire demnach gar nicht einmal das Elend mit den Daten
gewesen, deren Erhebung eine funktionierende Biirokratie und damit
den modernen Staat oder eine entwickelte Verkehrswirtschaft voraus-
setzt. Sondern die Schuld hitte, viel grundsitzlicher, «die Befangenheit
in theologischer Denkweise»?, charakterisiert durch 1) ein den Sozial-
wissenschaften hinderliches Menschenbild, 2) einen mystifizierenden
Gesellschaftsbegriff, 3) die Tabuzone Providenz und 4) dadurch, daf3
menschliches Handeln ausschliefSlich in normativer Riicksicht habe
thematisch werden diirfen. Punkt 2) und Punkt 3) halte ich fiir indis-
kutabel. Die scholastische Theologie kennt tiberhaupt nicht die Gesell-
schaft im emphatischen Sinn, geschweige denn, dal3 es ihr eingefallen
wire, die feudale Stindeordnung aus der Schopfungsordnung zu dedu-
zieren; was hier spukt, sind vermutlich Reminiszenzen des franzosi-
schen Traditionalismus. Und daf die Moralstatistik sogar vorwiegend
von Geistlichen geférdert worden ist, weil sie sich erbauliche Auf-
schliisse tiber die Vorsehung versprochen haben, ist zu bekannt, als daf3

2 B&HME, Monika, Die Moralstatistik. Ein Beitrag zur Geschichte der Quantifizierung
in der Soziologie, dargestellt an den Werken Adolphe Quételets und Alexander von
Oettingens, Koéln, Wien 1971, 35.



Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie 465

dariiber Worte zu verlieren wiren.? An Punkt 1) und 4) scheint schon
eher etwas zu sein. Der Kernvorwurf, der der «theologischen Denk-
weise» gemacht wird, sei noch einmal aus anderer Sicht prisentiert. Es
ist ja nicht so, daB3 es materiell zwischen Theologie und Soziologie
tiberhaupt keine Beriihrungspunkte gibe, aber nach gingiger Auffas-
sung divergieren sie gerade in dem Punkt, tiber den Theologen und
Soziologen noch am ehesten miteinander ins «Gesprich»* kommen. In
seinem Beitrag «Zu den anthropologischen Grundlagen der Sozialwis-
senschaften» widmet der Karlsruher Philosoph Hans Lenk 1983 ein
paar Worte auch einem Ansatz, der sich theologische oder christliche
Anthropologie nennt:
«Die theologische Anthropologie ... bezieht ihren spezifischen Ansatzpunkt
aus der Lehre von der Stellung des Menschen vor Gott. Sie motiviert sich
von der religiosen Grundsituation und der theologischen Basisfrage. Ihr
EinfluB auf die Sozialwissenschaften empirischer Art diirfte duBerst gering
sein. Am ehesten 148t sich noch in der Sozialethik und etwa der katholischen
Soziallehre sowie in theologisch fundierten Naturrechtslehren ein Einflull
theologisch-anthropologischer Ansitze aufzeigen.»?3
Was die Theologen iiber den Menschen zu sagen haben, gibt allenfalls
normativ etwas her: fiir das, was sein soll, nicht fiir das, was ist. So lautet
der immer variierte Standardvorwurf. Je entschiedener sich folglich die
Soziologie als sczence versteht, je «positivistischer» sie ist, desto unwahr-
scheinlicher ist die Vorstellung, die Theologie kénnte hier auch nur im
Ansatz etwas verloren haben.

3 «It is strange how many of the men who worked in the 17th to 18th centuries at
statistics were theologians: Neumann, Derham, Siissmilch and Price!» (PEarsoN, Karl,
The History of Statistics in the 17th and 18th Centuries, Hg. E.S. Pearson, London 1978,
81). Vgl. den exzellenten Aufsatz von DUPAQUIER, J., Providence et probabilité, in: Revue de
synthése 106 (1985) 81-95.

4 Vgl. z. B. HoLLwEG, A., Theologie und Empirie. Ein Beitrag zum Gesprich zwi-
schen Theologie und Sozialwissenschaften in den USA und Deutschland, Stuttgart
1971.

5> LENK, Hans, «Zu den anthropologischen Grundlagen der Sozialwissenschaften», in:
Ders.: Zwischen Wissenschaftstheorie und Sozialwissenschaft, Frankfurt a. M. 1986,
145.



466 Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie

These

Demungeachtet behaupte ich: Die Soziologie ist, genetisch gesehen, ein
Ableger der Theologie. ® Dabei soll unter « Theologie» ein um Freiheit,
Stinde und Gnade zentrierter akademischer Diskurs verstanden wer-
den. Unter «Soziologie» (es geht wohlgemerkt nur um eine historisch
brauchbare Nominaldefinition zur Bezeichnung des Ankniipfungs-
punktes, etwa auf der Hohe Quételet) ein Diskurs, welcher von der
Voraussetzung ausgeht, es sei moglich, das menschliche Handeln mit
mathematischen Mitteln zu analysieren und auch fiir diesen Bereich
GesetzmiBigkeiten aufzustellen.

Ich prizisiere meine These: Die Soziologie ist ein Ableger der
katholischen Theologie. Und noch priziser: ein Ableger der sog. posttri-
dentinischen Theologie, d. h. derjenigen, die auf dem Boden des am
13. Januar 1547 auf dem Trienter Konzil verabschiedeten gegenrefor-
matorischen Rechtfertigungsdekrets steht. Sollte es jemals spezifisch
theologische Widerstinde gegen jenes Projekt Soziologie zu tberwinden
gegeben haben, das in der Tenbruckschule geradezu als die « Grundlage
des modernen Wirklichkeitsverstindnisses» gehandelt wird7, dann sind
diese Widerstinde in der katholischen Theologie des 17. Jahrhunderts
jedenfalls nicht existent. Vielmehr hat diese Theologie nachweislich das
transzendentale oder Erfahrung iiberhaupt erst erméglichende Apriori
der empirischen Sozialwissenschaften in die Welt gesetzt: den Eigen-
wert der grolen Zahl. Denn das ist doch die unerlidf3liche Vorbedin-
gung. Solange die Analyse menschlichen Handelns qualitativ verfihrt,
kommt dabei eine praktische Philosophie aristotelischen Zuschnitts
heraus. Auch die Kategorie der Kontingenz allein schafft es nicht: Die
Rede von Kontingenz kann steckenbleiben in einer Metaphysik des
freien Willens. Ohne die grof3e Zahl als das Element des Kontingenten
tehlt der Begriff der gleichartigen Massenerscheinungen, es fehlt
zumindest das Moty fiir die Einfiihrung statistischer Methoden, ja letzt-
lich des ganzen methodischen Apparats, in dessen Ausarbeitung die
Sozialwissenschaften ihre Kraft investieren. Wenn ich behaupte, daf3
die Soziologie ein Ableger der Theologie ist, dann nicht, weil ich Filia-

¢ Dem Autor schwebt kein Dreistadiengesetz vor. Comte meint, wenn er «Theolo-
gie» sagt, Religion, und wenn er «Soziologie» sagt, einen bestimmten Religionsersatz.

7 Bock, Michael, Soziologie als Grundlage des modernen Wirklichkeitsverstindnis-
ses. Zur Entstehung des modernen Weltbildes, Stuttgart 1980, besonders 106 ff.



Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie 467

tionen anzubieten hitte. Noch vor jeder Frage nach der Filiation ist die
posttridentinische Theologie das diskursive Ereignis, welches «die
Soziologie» von jeder traditionellen Analyse menschlichen Handelns
trennt. Gemeint ist auch nicht, daf3 einzelne Theologen vom Pathos der
Empirie ergriffen irgendwelche einschliagigen Forschungen angestellt
hitten. Sondern gemeint ist, dafl die Theologenzunft an einem be-
stimmten geschichtlichen Punkt gezwungen gewesen ist, sich deutlich
zu machen, dal3 das menschliche Handeln, insofern es als Massenphi-
nomen betrachtet wird, anders zu betrachten ist, als wenn es so betrachtet
wird, wie es nach dem Klischee der «theologischen Denkweise» ent-
spricht, nimlich ausschlieBlich normativ.

Erlduterung

«Unter 1000 Einwohnern von Madrid ist es notwendig, da3 heute eine
Todstinde begangen wird.» Das ist ein fiir die Theologie des 17. Jahr-
hunderts charakteristischer, immer wiederholter Satz. Wissenssoziolo-
gisch wiirde man ihn vermutlich als eine von den Priestern im Beicht-
stuhl erworbene und pseudoexakt hochgerechnete Lebenserfahrung
interpretieren. In der Tat, auf eine solide Induktion stiitzt er sich nicht,
er ist nicht Gberpriifbar. Man darf sogar den Verdacht haben, daf3 es ihm
auf die genaue Zahl 1000 gar nicht ankommt, sondern daf3 «1000» mehr
beispielshalber fiir irgendeine und aus Vorsicht einerseits so gro3 bemes-
sene groBe Zahl steht, daf jeder rationale Zweifel an der Wahrheit der
Aussage niedergeschlagen wird, andererseits jedoch wiederum nicht so
grof3, dal3 sie dariber trivial wiirde: schon eine noch tberschaubare
Teilmenge aller Einwohner von Madrid soll hinreichen, um sie wahr zu
machen. (Statistische Argumente beginnen, nebenbei bemerkt, um
1630 durchaus eine Rolle zu spielen. Einer der Theologen, die uns noch
speziell beschiftigen werden, scheut sich nicht, den Satz, dall mehr
Frauen als Minner pridestiniert seien, demographisch mit einem
angeblichen Fraueniiberhang von 6:1 in seiner Heimatstadt Sevilla
zu stiitzen.® Dabei ist zu beachten, daB3 die Hafenstadt Sevilla mit
150 000 Einwohnern zeitweilig selbst London in den Schatten gestellt

8 Ruiz DE MoNTOYA, Diego §J., Commentarii ac Disputationes ad quaestiones XXIII
et XXIV ex prima parte S. Thomae: De Praedestinatione ac reprobatione hominum et
angelorum, Lyon 1629, 595 f. :



468 Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie

hat. Die fehlende Uberpriifbarkeit trennt den Satz iiber die 1000 Ma-
drider von einer wissenschaftlich exakten Aussage. Aber daraus spricht
alles andere denn laxes, unreflektiertes Vertrauen in eine vorwissen-
schaftlich wilde Induktion. Wenn der posttridentinische Theologe ver-
teidigt, dal} bezogen auf eine begrenzt groffe Zah!/ von Subjekten etwas
notwendig wahr sei — das Sichereignen einer Todsiinde —, was bezogen
auf jedes einzelne Subjekt fiir sich genommen nicht nur nicht notwendig
wahr, sondern absolut vermeidlich ist und von ihm auch um jeden Preis
vermieden werden mul3, weil es um sein Seelenheil geht, dann spielt die
Notwendigkeitsbehauptung offenbar auf einer anderen Ebene als der,
auf der sie mit der Moral in Konflikt geriete. Fiir Aussagen tiber indi-
viduelles Handeln und fiir solche iiber massenhaftes Handeln gelten
prinzipiell verschiedene Regeln. Das ist die Botschaft des nur zum
Schein empirischen Satzes iiber die 1000 Madrider. Um dieser Botschaft
willen wird er stereotyp wiederholt. Diese Botschaft aber zu bewahr-
heiten, ist selber keine Sache der Induktion mehr. Dal} bezogen auf
massenhaftes Handeln etwas gilt, was fiir keinen Einzelfall gilt, die
Notwendigkeitsbehauptung selber, resultiert ebensowenig aus /nduk-
tion wie aus der Perspektive des den je Einzelnen verpflichtenden Sit-
tengesetzes; dies aber ist die fiir die menschliche Praxis allein mafige-
bliche Perspektive. In doppelter Beziehung, formal wie material, iiber-
steigt der Satz den Horizont des traditionellen Moraldiskurses. Genau
hier spielt der Theologe seine Uberlegenheit aus. Wenn der Beweis fiir
den aufgestellten Satz kein empirischer ist, man andererseits aber auch
nicht sagen kann, daf3 das Gegenteil dieses Satzes logisch widerspriich-
lich wire, was bleibt dann noch iibrig? Daf} er sich aus einer Glaubens-
wahrheit ableitet. Fiir den posttridentinischen Theologen hat unser Satz
dogmatischen Rang. Wie es dazu gekommen ist, und welche Folgen das
wissenschaftsgeschichtlich gehabt hat, dariiber ist jetzt zu sprechen.

9 HERRERA PuGa, Pedro, Sociedad y delincuencia en el Siglo de Oro, Madrid 1974,
61.



Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie 469

Katholische Anthropologie

a) Willensfreiheit

Die auf dem Trienter Konzil angesichts der protestantischen Heraus-
forderung endgiiltig kanonisierte katholische Anthropologie gleicht
einer Ellipse mit zwei Brennpunkten: der eine Brennpunkt ist das
Dogma von der Willensfrezheiz, der andere das Dogma von der Wil-
lensschwdche, woraus die Hilfsbedtrftigkeit des Menschen folgt. Die
obersten Kategorien dieser Anthropologie sind die beiden Urhandlun-
gen!0, auf die alles andere handlungstheoretisch zuriickgefiithrt werden
kann: das Ja und das Nein. Das Dogma von der Willensfreiheit ist sehr
simpel. Es gebe keine Situation, in welcher der Mensch, statt /z zu sagen,
nicht auch Nein sagen konnte. Die Willensfreiheit wird kirchlich defi-
niert als die Freiheit zum Nein.!! Damit tradiert die Kirche den nach-
gerade stabilsten okzidentalen Minimalkonsens dariiber, was den Men-
schen als Vernunftwesen ausmacht. Denn die anthropologische Merk-
malseinheit von Rationalitiat und Willensfreiheit, wie sie uns heute ganz
selbstverstindlich, manchem womdglich als Errungenschaft der Auf-
klirung erscheint, hat, als peripatetisch-stoisches Amalgam!?, spi-
testens im zweiten nachchristlichen Jahrhundert (bei Alexander
v. Aphrodisias) fertig dagestanden. Auch die Sozialforschung unserer
Tage interessieren Zustimmungen und Ablehnungen ja nicht, insofern
es sich dabei um reflexartige Reaktionen handelt, sondern ausschlie3-
lich unter der Bedingung, daB dieses Zustimmungen und Ablehnungen
produzierende Lebewesen zugleich reflektierend dariiber steht und
damit Herr seiner Zustimmungen und Ablehnungen ist. Beides muf3
ihm in einem bestimmten Sinn gleichmiglich sein. Storungen der so
verstandenen Indifferenz sind, soweit es geht, technisch auszuschalten.
Durch die Interviewtechnik etwa wird moglichen Beeinflussungen vor-

10" «Der Mensch ist das handelnde Wesen. Er ist..., kann man auch sagen: das stel-
lungnehmende Wesen. Die Akte seines Stellungnehmens nach auBlen nennen wir Hand-
lungen» (GEHLEN, Arnold, Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt, Bonn
51955; 33)

! Si quis dixerit, liberum hominis arbitrium a Deo motum et excitatum... assentiendo
Deo excitanti atque vocanti... neque posse dissentire, si velit...: anathema sit (Conc. Trid.
sess. 6 can. 4).

12 Vgl. Inwoob, B., Ethics and Human Action in Early Stoicism, Oxford 1985,
44. 67.



470 Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie

gebeugt, die in der Fragestellung oder in der Abfolge der Fragen liegen.
Wenn der erfahrene Interviewer die Antworten, die kommen, dennoch
vielleicht sogar zu einem groflen Teil vorhersieht, dann doch nur in
einem Sinn, der zu der elementaren methodischen Indifferenzfiktion
nicht im Widerspruch steht. Anders als die Verhaltensforschung expe-
rimentiert die Sozialforschung mit Gegenstinden einer méglichen Stel-
lungnahme, deren determinierende Wirkung mit Flei3 neutralisiert ist.
An der Wahlkabine, in der der Stimmbiirger souverin sein Kreuz
macht, hitte man einerseits das Symbol dieser okzidentalen Vorstellung
vom Menschen als dem Herrn seiner Zustimmungen und Ablehnungen
und andererseits das Symbol dafiir, fiir wie zerbrechlich trotz allem und
daher schutzwiirdig diese Vorstellung gilt. Im 16. Jahrhundert hilt die
katholische Kirche es jedenfalls fiir notig, ihr dadurch zur Hilfe zu
kommen, daf} sie sie zum Dogma erhebt. Eine wichtige Folge davon ist
die, daB3 zwischen den Versuchungen und den Gnaden, d. h. zwischen
dem, wozu man Nein, und dem, wozu man Ja sagen soll, handlungstheo-
retisch keinerlei Unterschied mehr gemacht wird. Das Subjekt, wie es
namentlich in der jetzt entstehenden und genau deswegen auch so
umstrittenen Jesuitentheologie konzipiert wird, kann ebenso souverin
in das Gnadenangebot wie in die Versuchung zur Stinde ezzwilligen oder
auch nicht einwilligen.!3 Die Gnade sitzt nicht mehr automatisch am
lingeren Hebel. Manche Jesuiten gehen so weit zu behaupten, Gott
konnte bis in alle Ewigkeit Gnaden auf Gnaden hiufen, ohne dal3 die
«Erpressung» logisch zwingend auch Erfolg hitte, d. h. daf3 der Wille —
wenigstens einmal — Ja sagt. Unter der Bedingung der dogmatisierten
Willensfreiheit bleibt das Ja ein radikal kontingentes Ereignis.

b) Willensschwiche

Ich komme zum zweiten Brennpunkt der anthropologischen Ellipse,
zur Willensschwiche. Der Wille ist zwar frei, aber er ist zu labil, als daf}
ihm selbst unter den giinstigsten Umstinden zugetraut werden diirfte,

1> MoriNa, Luis §J., Liberi arbitrii cum gratiae donis Concordia (EA 1588), Hg.
J- Rabeneck, Ofia, Madrid 1953, 57; Suarez, Francisco SJ., De vera intelligentia auxilii
efficacis. Opera omnia, Paris 1856 ff. T. 10, 645 ff.



Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie 471

dal} er das schafft, wozu er qua frezer Wille doch imstande sein miil3te,
namlich dann, wenn er Nein sagen soll, zzmer Nein zu sagen. « Wenn
einer von dem einmal absolvierten Menschen behauptet, ... er konne es
schaffen, das ganze Leben hindurch a//e Siinden zu vermeiden, auch die
leichten, ...: anathema sit.»'* Damit wird das pelagianische Menschen-
bild,verdammt, wonach der Mensch ohne Siinde sein kénnte, wenn er
nur ernsthaft wollte. Alle Menschen sind Siinder, ausnahmslos. An
dieser Stelle mufl man einen Blick auf den Anfang dieser Kontroverse
werfen. Er fillt etwa in das Jahr 415. Augustins Mitstreiter Hieronymus
148t in einem fingierten Dialog zwischen sich und einem Pelagianer
diesen auf die Frage, ob er seine These vom Vermeidenkénnen der
Stinde befristet oder unbefristet meine, antworten, das sei eine vollig
tberfliissige Frage. Denn wenn die These fiir eine gewisse Frist wahr
sei, dann sei sie logischerweise auch unbefristet wahr. Wer einen Tag
lang sich der Siinde enthalten kann, kénne es auch am nichsten, und
wer zwel Tage, konne es auch am dritten, und wer drei Tage, auch
dreiflig Tage, dreihundert Tage und dreitausend Tage, «und solange er
eben sich ihrer enthalten will»!5. Ubrigens wolle er, fihrt der geschulte
Dialektiker fort, keineswegs behaupten, es habe jemals einen gegeben,
welcher das geschafft hitte, sondern nur, dal3 einer es immerhin wiirde
schaffen konnen. Die Moglichkeit sei kategorial etwas anderes als die
Wirklichkeit. Genau das nimmt ihm der Schildtriger der Orthodoxie
nicht ab. Einen rein logischen Begriff der « Moglichkeit» kennt er nicht,
und dal} etwas, das noch nie der Fall gewesen ist, in Zukunft immerhin
der Fall sein konnte, lehnt er ab. Wenn nur das «moglich» ist, argu-
mentiert er mit der Diodorschen gegen die Chrysippsche Modallogik,
was entweder bereits jetzt der Fall ist oder in Zukunft noch der Fall sein
wird, wir aber ja nicht wissen konnen, was in Zukunft der Fall sein wird,
dann gebe es keinen Grund anzunehmen, daf} in Zukunft etwas der Fall
sein wird, was vorher noch nie der Fall gewesen ist. Fiir Hieronymus ist
das Mogliche kategorial durch den Erfahrungsraum, der zugleich den
Erwartungshorizont absteckt, determiniert. «Es gibt nichts Neues unter
der Sonne.» Nur so ist z. B. das Bibelwort von dem Kamel, das eher
durchs Nadelor geht, als daB3 der Reiche ins Himmelreich kommt, auf
eine Weise buchstiblich wahr, wie es dem Pelagianer, bei seiner

14 Conc. Trid. sess. 6 cap. 16 can. 23.
15 HieronyMus, Dialogus adversus Pelagianos sub persona Attici Catholici et Crito-
buli Haeretici. Opera omnia T. 2, MPL 23, 523 f.



472 Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie

Primisse einer offenen Zukunft, absolut nicht nachvollziehbar ist.!©
Der Augustinismus hat fiir diese These bekanntlich geradezu biologi-
sche Griinde, einen als «Erbsiinde» sich fortzeugenden Hang zum
Bésen. Infolge von Adams Siindenfall seien die sittlichen Krifte des
Menschen so in Verfall geraten, dal3 er ohne die Gnadenprothese kaum
auch nur ein paar Schritte machen kann, und schon sei er erschopft.
Daher die Plausibilitit der Fristenlosung, fiir die Hieronymus eintritt.
Man kann zwar, aber man kann nicht lange. Wihrend das spitere
Mittelalter zwischen dieser augustinischen Anthropologie des ge-
schwichten Zustandes und den Verlockungen, die von der pelagiani-
schen Anthropologie der Gesundheit ausgehen, noch schwankt, hat das
Trienter Konzil genau mit diesem Schwanken nun Schluf3 gemacht. Es
bekriftigt unmifiverstindlich die Position der Willensschwiche. Selbst
der Kirchenlehrer Thomas v. Aquin mul sich von seinen Kommenta-
toren jetzt den Vorwurf gefallen lassen, den pelagianischen Verlockun-
gen nicht immer entschieden genug entgegengetreten zu sein.!” Auch
wenn jede eznzelne all der Siinden, welche einer im Lauf seines Lebens
begeht, fiir sich genommen sehr wohl hitte vermieden werden kénnen:
Alle insgesamt zu vermeiden sei absolut unméglich. Und das gilt nicht
nur fiir die Bagatellsiinden, sondern auch fiir die Todstinden. Wihrend
sich bei diesen die Frist, innerhalb deren sie fir vermeidbar gehalten
werden, wenigstens noch nach Jahren bemifit, schrumpft sie bei jenen
auf Tage, ja Stunden. Man wird die Analogie zu unserem Ausgangs-
punkt, dem Satz iiber die 1000 Madrider, bemerken. In beiden Fillen
rekurriert eine der Willensfreiheit an sich gefihrliche These auf den
Willensakt als Massenphinomen. In der Tat ful3t der Satz tiber die 1000
Madrider dogmatisch auf diesem Dogma von der Willensschwiche. 18
Zwischen dem augustinisch motivierten Dogma und dem daraus abge-
leiteten Satz besteht gleichwohl ein wichtiger Unterschied. Wenn einer
von den 1000 Madridern siindigt, tut er das unabhingig davon, dal3 sich
wihrenddessen die anderen 999 vielleicht der Siinde enthalten. Alle
handeln unabhingig voneinander. Dafl 999 sich der Siinde enthalten,
hat keinen Einflul3 auf das Verhalten dessen, der durch sein Verhalten
den Satz iiber die 1000 Madrider wahr macht. Im Gegensatz dazu lif3t

16 Ders., Dialogus 525 f.

17 Vgl. z. B. ZuMEL, Francisco OM., In Primam Secundae S. Thomae Commentario-
rum T. II, Salamanca 1594, 111a.

18 Tn Kombination mit Mt 18,7: Necesse est, ut veniant scandala.



Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie 473

die fiir die augustinische Anthropologie grundlegende Parallelisierung
der sittlichen mit den korperlichen Kriften das Ereignis Stinde kausal
determiniert sein, denn zwischen dem Dauerstrel3 und dem Erlahmen
der Kraft besteht ein Zusammenhang. Je linger die Versuchungen
unterdriickt worden sind, desto groB3er und ab einem gewissen Punkt
unwiderstehlich werde der Druck. Irgendwann reillt sozusagen der
Geduldsfaden.!® Damit sind wir an der entscheidenden Weichenstel-
lung angelangt. Die posttridentinische Theologie spaltet sich in zwei
Lager, in eines, das auch weiterhin konservativ mit Augustin argumen-
tiert, und in eines, welches im Interesse der Willensfreiheit behauptet,
das Dogma von der Unmoglichkeit, alle Siinden zu vermeiden, miisse
auch ohne die Hypothese einer durch fortgesetzte Betitigung notwen-
dig erlahmenden Kraft auskommen kénnen. Der in Neapel lehrende
Jesuit Albertini verbindet 1606 die berithmte Regel, da3 zwar jede
Stinde fiir sich genommen (divisive) vermeidbar ist, nicht aber alle
Stinden zusammengenommen (collective), systematisch mit dem Postu-
lat der Nachwirkungsfreiheit. 20 Das bedeute aber, daf3 die Begriindung
fiir das Dogma nicht nur auf das individuelle Subjekt, sondern genauso
auf ein Kollektiv von Subjekten anwendbar sein muB3. Albertinis Ordens-
bruder Diego Ruiz de Montoya, der schon erwihnte Sevillaner?!, fin-
giert ausdriicklich, um die Nachwirkungsfreiheit methodisch sicherzu-
stellen, das Beispiel von 100 000 Menschen, die im Lauf der Zeit eine
Kirche betreten, und in bezug auf die es unfehlbar sei, daf} irgendeiner
sich dabei schlecht benehmen wird. 22 Das Individuum selber wird iber
die Zeitachse genau nach diesem Schema diskontinuierlich konzipiert: als
eine endliche Serie einzelner Aktatome. Zwischen dem biographischen
Kollektiv freier Handlungen und dem Kollektiv freier Subjekte sei
handlungstheoretisch prinzipiell kein Unterschied. 23 Die Denkanstren-

19 ZumEL, In Primam Secundae (Anm. 17) 106a. 109a/b.

20 ALBERTINI, Francesco §J., Corollaria I (EA 1606), Lyon 1629, 288aB. 289a,/b («sine
dependentia partis posterioris a priorin).

2l Vgl. KneBEL, Sven K., «Ruiz de Montoya», in: Biographisch-Bibliographisches
Kirchenlexikon Bd. 8, Herzberg 1994.

22 .. Quod... clarius ostenditur in diversis hominibus sibi succedentibus..., similiter in
uno eodemque homine, respectu diversorum temporum... (Ruiz bE MonTOYA, Commen-
tarii ac Disputationes ad quaestionem XXII et bonam partem quaestionis XXIII ex prima
parte S. Thomae: De providentia praedefiniente etc., Lyon 1631, 129b).

23 ArBerTing, Corollaria (Anm. 20) 287bB; Granapo, Diego §J., In universam Pri-
mam Secundae commentarii, Sevilla 1625, 392b. 393a; Ruiz bE MoNTOYA, De providentia
(Anm. 22) 131b. 132a; Esparza, Martin de §J., Cursus theologicus T. 1, Lyon 31685,
520b.



474 Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie

gung dieser Theologengruppe gilt nun dem Nachweis, dal} ungeachtet
dieser anthropologisch unerhért schwachen Pramissen das Risiko, dal3
der Pelagianismus doch Recht hat, ausgeschlossen werden kann: nicht,
weil der problematische Fall, daf einer aus eigener Kraft alle Siinden
vermeidet, an sich, aus inneren Griinden, unmoglich wire, sondern
weil er — und damit komme ich zum Zentrum meiner Ausfiithrungen —
das absolut unwahbrscheinliche Ereignis ist.

Moralische Unmiglichkert

Im traditionell scholastischen Kalkiil ist der Begriff der Wahrschein-
lichkeit nicht auf Ereignisse bezogen. Genau im Vorbereitungsstadium
des Trienter Rechtfertigungsdekrets tritt nun bei einem der federfiih-
renden Konzilstheologen aus Salamanca erstmals derjenige Terminus
argumentativ massiv in Erscheinung, der von nun an die Unwahr-
scheinlichkeit eines Ereignisses bezeichnen wird: der Terminus «mo-
ralische» Unmoglichkeit. « Darum niamlich», schreibt Andreas de Vega
1546, «behaupten wir, daB3 ein Siinder nicht lange in einer Todsiinde
bleiben kann, ohne daf} er eine andere hinzufiigt, weil es dullerst
schwierig ist, dal3 der gegenteilige Fall eintritt, und kaum oder niemals
wird man unter 1000 Siindern esnen finden, der lediglich in einer ein-
zigen Todsiinde ein ganzes oder auch nur ein halbes Jahr verharrt hit-
te.»24 Genau diesen Sachverhalt, daf3 etwas «nur duBerst selten und mit
groBer Schwierigkeit verbunden vorkommt», tauft er «moralisch un-
moglichy». 23 So wie sie aus der Taufe gehoben wird, ist die Sache freilich
schon alles andere als klar. Die noch am schnellsten aufzuklirende
Unklarheit steckt in der Vieldeutigkeit des Ausdrucks moralisch. Die
Unterscheidung «physice/moraliter», ein Leitfossil des posttridentini-
schen Diskurses, ist semantisch noch véllig unausgeleuchtet, aber so
viel ist sicher: Die Kategorie «moralisch» organisiert die Welt auf das
empirische Bediirfnis hin, sie steht fiir die Tatsache, daf3 die Weltauch in
dem Bereich der vom freien Willen abhingigen Ereignisse verlidBlich
funktioniert, sie steht fiir den Grund dieser VerliBlichkeit, und sie steht

% VEGA, Andrés de OFM., De justificatione doctrina universa, Kéln 1572/ND 1964,
862b.

% Degs., De justificatione 651a: <impossibilia moraliter> dicuntur, quae fieri non
possunt, nisi rarissime et cum magna difficultate.



Vom Utsprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie 475

tiir die Folge dieser VerlifBlichkeit, namlich die Moglichkeit, rational zu
prognostizieren. Sie steht #ich?, woran wir heute zuerst denken wiirden,
tiir die Sphire des Sollens. Nur deswegen, weil es keine deontische
Kategorie ist, haben die Theologen im Anschlul3 an die Festellung, daf3
die Unmoglichkeit alle Siinden zu vermeiden, eine moralische, keine
physische sei, diskutieren kénnen, ob diese Unmoglichkeit zugleich den
Menschen auch von der Pflichz entbindet, es zu wollen. Manche behaup-
ten das zwar, denn Gott verpflichte ja zu nichts Unmoglichem — Oxgh?
implies Can —, aber die Rigoristen bestreiten es. Dieser Punkt braucht
uns hier nicht weiter zu beschiftigen. Halten wir nur fest: «moralisch»
ist eine absolut wertfreie Kategorie. Es ist dieselbe, die einem aus
spiteren Zusammensetzungen, z. B. «Moralstatistik», im Ohr ist.26 So
wie sie erklirt ist, hat sie allerdings den Nachteil, daB3 sie ziemlich weich
ist. Die «moralische Unmoglichkeit», von der Vega spricht, sie gibt sich
zwar als eine statistisch gehirtete Erfahrungsregel, aber ihre Plausibi-
litdt ist immer noch die der traditionellen Alltagsweisheit. Was «mora-
lisch» anpeilt, Zs# das Phinomen Alltag, und was es urteilend ins Recht
setzt, sznd die Plausibilititen des common sense. Das nicht Alltagliche als
das «moralisch Unmogliche»: Fiir das praktische Leben mag das ja
geniigen; nur 148t sich darauf kein Dogma griinden. Damit hingt eine
weitere Unklarheit zusammen. Jene «Schwierigkeit», dal3 besagter Fall
vorkommt, was ist damit gemeint? HeiBt das: es ist «schwierig» im
Hinblick auf die Macht der Umstinde, unter denen das Subjekt agiert,
also psychologisch schwierig, vom Leistungsvermégen her gedacht?
Oder heiB3t das: es ist aus der Beobachterperspektive «schwierign, den
betreffenden Fall zu verifizieren? Bei Vega liegt der Akzent offenbar auf
der zweiten Bedeutung. Er muB3 auch darauf liegen, wenn man, wie
Vega es tut, die augustinische Hypothese verwirft, ohne deswegen den
Vorwurf sich einhandeln zu wollen, die menschlichen Krifte pelagia-
nisch zu iberschitzen, denn eine solche Uberschitzung lige nach
kirchlicher Lehre bereits in der Annahme, dall die Gnade etwas
Schwieriges dem Leistungsvermogen lediglich erleichtere, anstatt: alle-
rerst moglich macht. 27 Die mit dem Terminus «moralische Unméglich-
keit» bezeichnete Schwierigkeit wurzelt zwar in der Psychologie, es ist
aber trotzdem keine psychologische. Damit stand die posttridentinische

% Vgl. KNEBEL, «Necessitas moralis ad optimum (I). Zum historischen Hintergrund
der Wahl der besten aller méglichen Welten», in: Studia Leibnitiana 23 (1991) 7.
27 Conc. Milevitanum (416 n. Chr.) Can. 5.



476 Vom Ussprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie

Theologie vor der doppelten Aufgabe, jenseits der Psychologie und jezn-
seits des common sense eine strenge Begriindung dafiir zu finden, warum es
«schwierig» ist, daf} der Risikofall eintritt. Diese Begriindung hat zwi-
schen 1568 und 1588 kein geringerer entwickelt als Luis Molina.

Difformititsaxiom

Molina fragt sich, warum der Pelagianer in dem Hieronymus-Gesprich
mit seinem Argument eigentlich Unrecht hat. Warum ist es falsch, dal3,
wenn man dreimal hintereinander eine Siinde vermeiden kann, man es
auch dreitausendmal konnte? Das scheint doch ein korrekter Induk-
tionsschluf} zu sein: Jede einzelne Siinde ist vermeidbar, also auch alle.
Seine Antwort lautet zunichst: der Induktionsschlufl sei prinzipiell
logisch minderwertig, das disqualifiziere ihn. So kann man z. B. daraus,
daf3 Miitter erfahrungsgemil3 ihre Kinder lieben, nicht schlielen, daf3
Medea ihr Kind liebt: Es ist lediglich plausibel.28 Ich will die Stich-
haltigkeit des Arguments nicht untersuchen. Andere Jesuiten haben
etwa bestritten, daB} es sich in dem fraglichen Fall iiberhaupt um einen
korrekten Induktionsschlufl handele. Entscheidend ist die Distanzie-
rung von den Verallgemeinerungen des gesunden Menschenverstandes,
die hier zum Ausdruck kommt. Die behauptete «moralische» Unmog-
lichkeit, dreitausendmal hintereinander die Siinde zu vermeiden, stof3t
sich bei Molina sehr bewuBt gerade von der Sphire ab, in der man nach
dem Bisherigen gerade den Herrschaftsbereich des «Moralischen» ver-
mutet hitte. Wenn nun so vielmehr der Pelagianismus in die common
sense-Ecke geriickt wird, was ist die Alternative zu Pelagianismus und
common sense? Es ist der methodische Grundsatz, daf3 freie menschliche
Handlungen zwar keine Zufallsereignisse sizd, aber wie Zufallsereig-
nisse aufgefa/st werden miissen. In Molinas Worten: « Die Unmoglich-
keit, von der wir hier reden, hat mit der eine Ahnlichkeit, die man in
solchen Dingen zu beobachten pflegt, welche dem Zufall unterworfen
sind.»?? Das beste Beispiel fiir sie sei das Wiirfelspiel. Man lerne daraus,

% MoLINA, Tractatus de gratia (1568), in: STEGMULLER, Friedrich (Hg.), Geschichte
des Molinismus I. Neue Molinaschriften, Miinster 1935, 102.

2 MOLINA, Brief an Aquaviva, 21.4.1584, in: STEGMULLER, Geschichte 615; Degs.,
Concordia (Anm. 13) 123 Rabeneck: ... est sermo de impossibilitate... morali quae simi-
litudinem habet cum ea quae in rebus casui subiectis cerni solet...



Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie 477

daB durch die Wiederholung oder die VergroBerung der Zahl dessen,
was fiir sich genommen leicht auf eine ganz bestimmte Weise sich
ereignen kann, die Schwierigkeit anwichst, daf3 alles zusammen sich auf
die namliche Weise ereignet; und die Anzahl der gleichartigen Fille
konne so hoch angesetzt werden, dal3 es geradezu unméglich ist, daB3
alles sich auf die nimliche Weise ereignet. 30 Je mehr Wiirfel auf einmal
geworfen werden, oder je ofter ein und derselbe Wiirfel hintereinander,
desto schwieriger werde es, daB3 sie alle bzw. ein und derselbe jedesmal die
gleiche Augenzahl zeigen. So dal3, wenn 1000 auf einmal geworfen
werden bzw. einer tausendmal, es absolut unmdglich sein wird, dal3
immer die gleiche Augenzahl herauskommt. Entsprechend nun sei es
im Einzelfall nicht schwierig, die Siinde zu vermeiden. Je gréBler aber
der Handlungszeitraum bemessen ist, je mehr Handlungen dazukom-
men, je grofer die Frequenz der Versuchungen ist, desto schwieriger
werde es, und es lasse sich eine Frist ansetzen, innerhalb welcher der
freie, aber schwache Wille unterliegen mul3. Es sei schwieriger, fehlerlos
200 Seiten abzuschreiben als eine oder zwei von diesen zweihundert fiir
sich genommen, genauso wie es schwieriger sei, beim Ballspiel eine
Trefferserie zu erzielen, als dann und wann zu treffen.3! Je nachdem,
wie grof3 der Zeitraum angesetzt wird, desto grofier oder kleiner sei auch
diese Schwierigkeit.3? Die Schwierigkeit, in der die «moralische Un-
moglichkeit» fundiert ist, wird von Molina also als eine verinderliche,
nimlich unmittelbar von der Zahl der Fille abhingige, Grofe inter-
pretiert. Eine Reihe gleichférmiger kontingenter Ereignisse wird #mzso
unwahrscheinlicher, je linger sie ist. Molina formuliert folgendermafllen:
«Diese Art Unmoglichkeit entspringt aus der Schwierigkeit, dal3 etwas
sich auf eine ganz bestimmte Weise ereignet, wenn die Sache sich nicht
leicht immer auf die ndmliche Weise ereignet.»33 Ich gebe noch stich-
wortmillig ein paar Varianten dieses Difformititsaxioms aus einigen
Molinisten des 17. Jahrhunderts. Es sei, so werden sie sagen, Gottes

30 ... ex repetitione vel accessione eorum quorum singula facile evenire possunt certo
quodam modo, oriri maiorem difficultatem, ut simul omnia eodem modo eveniant, tan-
tumque earundem rerum numerum posse accipi, ut impossibile sit omnia eodem modo
evenire (DEers., Concordia 124 f.).

31 Degs., De gratia (Anm. 28) 102.

32 .. quo maius constituetur tempus, eo erit maior impossibilitas, et quo minus eo
minor... (DErs., Brief an Aquaviva [Anm. 29] 615).

33 Ders., Concordia (Anm. 13) 123: Ortum vero habet huiusmodi impossibilitas ex
difficultate, quod aliquid certo quodam modo contingat, quando facile non est rem eodem
modo evenire.



478 Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie

Wille, bei physikalischen Effekten immer gleichférmig mitzuwirken,
bei kontingenten Effekten aber ungleichfirmig. 3* Ungleichformigkeit sei
das wabrscheinlichere Ereignis, weil dazu weniger erforderlich ist.3% Die
zwel einander kontrir entgegengesetzten Allsitze tber kontingent
Zukiinftiges, nimlich der bejahende und der verneinende, seien jeweils
beide immer falsch, das ihnen im logischen Urteilsquadrat kontradikto-
risch entgegengesetzte subkontrire Paar unbestimmt partikulirer Sitze
hingegen Zmmer wahr.36 Odet, konkreter: Man moge eine Menge von
Personen betrachten, die unabhingig voneinander iiber die Berufswahl
nachdenken, ohne daf3 die Wahl eines bestimmten Berufs fiir den einen
schwieriger wire als fiir den anderen. Man moge ferner annehmen, daf3
sich die Motivation, gerade dzesen Beruf zu ergreifen und jenen nicht, bei
allen so ziemlich die Waage hilt. Unfehlbar werde es dann so heraus-
kommen, dal3 nicht alle Personen jenen Beruf werden gewihlt, und
nicht alle den anderen werden ausgeschlagen haben.37 Darauf, daB die
Zufallsverteilung38 garantiert ist, beruht providentiell die Aufrechter-
haltung der Gesellschaft insgesamt, speziell die der sozialen Arbeitstei-
lung: Kein verniinftiger Mensch, sagt Ruiz de Montoya, werde befiirch-
ten, dall jemals alle Bauern oder alle Kaufleute oder alle Schmiede
ausgehen werden.3° Auf dieses Paradigma «Berufswahl» legt Ruiz aus
methodischen Griinden tberhaupt grof3tes Gewicht, weil es von spe-
zifisch theologischen Primissen abstrahiert. Man kénne daran sehen,
daf es sich iiberall um strukturell identische Probleme handelt. 40

34 BErRNALDO DE QUIROS, Antonio SJ., Selectae disputationes theologicae, Lyon 1658,
39a/b.

35 ALDRETE, Bernardo §J., Commentaria ac Disputationes in tertiam partem S. Tho-
mae, T. 1, Lyon 1652, 4a/b; Esparza, Cursus (Anm. 23) 493 ff.

3% ALBERTINI, Corollaria (Anm. 20) 250b. 253 f.

37 ALDRETE, Commentaria (Anm. 35) 4b.

38 ... concluditur..., impossibilem esse moraliter totalem uniformitatem semper bene,
aut semper male operandi in unoquoque individuo similiter indifferenti..., necnon parvam
eiusmodi difformitatem contingere in paucioribus, in plerisque vero aliam ex iis diffor-
mitatibus, quae magis accedunt ad maximam, quam ad minimam omnium difformitatum,
ac proinde plerosque homines saepe vitare, saepe non vitare peccata venialia; idque...
evenire... cum fundamento... majoris probabilitatis et spei ac timoris ita fore, quam fore
opposito modo (Esparza, Cursus [Anm. 23] 520b).

¥ Ruiz bDE MonTOYA, De providentia [Anm. 22] 107a.

%0 Ders., De providentia 128b.



Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie 479

Determinismus

Der herausfordernde Fall bleibt trotzdem der Satz iiber die 1000 Madri-
der. Wenn unter 1000 Madridern «notwendig» gesiindigt wird — seit
etwa 1600 spricht man, in genauer Symmetrie zur «moralischen
Unmoglichkeit» eines Ereignisses, von der «moralischen Notwendig-
keit» des Gegenteils —, dann fragt es sich, welchen Status diese seit
Molina nun wahrscheinlichkeitstheoretisch untermauerte « Notwendig-
keit» denn hat. Angenommen, der unwahrscheinliche Fall tritt ein, daf3
999 sich der Siinde enthalten haben, was folgt daraus fir Nr. 1000?
Dieses vielleicht spitzfindig klingende Problem stellt sich natiirlich
nicht, solange die Zahl 1000, wie bei Vega und tibrigens auch noch bei
Molina, eine fagon de parler fiir eine unbestimmt grofle Zahl ist. Es stellt
sich, sobald 1000 ein absolutes Limit setzt. Die Limitposition macht
Ernst mit einer bisher nicht hinlinglich eingeldsten dogmatischen Vor-
gabe: der Fristenlosung. Vom individuellen Lebenslauf iibertragen auf
das handlungstheoretisch ja dquivalente Kollektiv von Subjekten hief3
das, daf3 die Menge, bezogen auf die das notwendige Eintreten einer
Todstinde verifizierbar ist, und die Teilmenge, bezogen auf die es noch
nicht verifizierbar ist, auch bezifferbar sein miissen. Bezifferbar zwar
nicht fiir uns, aber bezifferbar vom Standpunkt des gottlichen Vorher-
wissens. Gott kennt, so meinen die Jesuiten in der Generation nach
Molina, die genaue Zahl des Kollektivs, auf dem die «moralische Not-
wendigkeit» lastet. Mit Annahmen dieser und dhnlicher Art werden so
gegen 1620 die letzten Spuren der fiir die Kategorie «moralisch» anfangs
charakteristisch gewesenen Unverbindlichkeit getilgt. «Moralisch»
wird aus einer «weichen» zu einer «harten» Kategorie. Wenn eine auf n
Fille bezogene moralische Notwendigkeit sich in n—1 Fillen noch nicht
bewahrheitet hat, dann soll das den Fall n irgendwie determinieren,
oder anders gesagt, die moralische Notwendigkeit induziert einen
Zusammenhang zwischen zwei voneinander unabhingigen und absolut
kontingenten Tatsachen, dem Nichteintritt des betreffenden Ereignis-
ses in n—1 Fillen und seinem Eintritt im Fall n. 4! Damit gerit natiirlich
die Voraussetzung der ganzen Spekulation unter Druck, das Dogma von

41 ZuMEL, In Primam Secundae (Anm. 17) 169a. 171a; GraNADO, In Primam Secun-
dae (Anm. 23) 392 f.; Ruiz DE MonTOYA, De providentia (Anm. 22) 129 f.; ALDRETE,
Commentaria (Anm. 35) 4a; BERNALDO DE QUIROS, Selectae disputationes (Anm. 34) 38b
und andere.



480 Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie

der Willensfreiheit. Wie sehr es unter Druck steht, mag der folgende aus
den vielen damals diskutierten Losungsvorschligen veranschaulichen:
Wenn einer, ohne dal} er es merkt, irgendwo eingeschlossen wird, so
dal er nicht hinauskann, er aber auch gar nicht hinauswill, dann verhilt
sich die Einschrinkung seiner Bewegungsfreiheit akzidentell zu dieser
seiner freien Entscheidung; diese sei ihm daher genauso zurechenbar,
als wire er gar nicht eingeschlossen. > Die moralische Notwendigkeit
als ein Gehiuse, aus dem es kein Entrinnen gibt — dergleichen kennt
man. Man erinnert sich an die Faszination, die fiir die Soziologen des
19. Jahrhunderts darin gelegen hat, dall die Selbstmordquoten stati-
stisch eine so hohe Konstanz aufweisen, obwohl jeder einzelne Fall
dieser groBten Todslinde doch ein kontingentes Ereignis ist. Quételet
schwirmt von dem festen «Budget der Gefingnisse, der Galeeren und
Schafotte». Eine hemmungslose Hypostasierung statistischer Gesetzma-
Bigkeiten konstatiert hier der Historiker, und daf} die Verwechslung
solcher Gesetzmifigkeiten mit den realen Ursachen der Erscheinungen
in der Folge erst wieder mithsam habe abgebaut werden miissen.43
Sollte diese Kritik zutreffen, dann wiren die Erfinder der moralischen
Notwendigkeit zweihundert Jahre frither schon kliiger gewesen. Als die
Theologen, die sie waren, waren sie gegen gewisse Versuchungen ein-
fach immun.

Erkenntnistheorie

Reden 146t sich nach iibereinstimmender Auffassung aller Jesuiten seit
Molina von «moralischer» Unmdglichkeit bzw. Notwendigkeit aus-
schlieBlich in Riicksicht auf ein prognostizierendes Subjekt. Sie ist die
Eigenschaft einer Aussage #ber die Wirklichkeit, nicht eine Realitit
auBerhalb unseres Kopfes. Meistens wird das so ausgedriickt, daf3 an der
Wahrheit der betreffenden Aussage zu zweifeln «unverniinftigy wire;
«unverniinftign wie der Zweifel an gutverbiirgten historischen Tatsa-
chen, etwa an der, daf3 Cicero gelebt hat, wovon man sich ja auch nicht
durch den Augenschein iiberzeugen kann. Wenn um 1650 trotzdem
heil3 diskutiert wird, ob die Notwendigkeit in dem Satz tiber die

42 ZuMEL, In Primam Secundae (Anm. 17) 166b. 171a.
43 Vgl. Bock, Soziologie (Anm. 7) 80 £.



Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie 481

1000 Madrider oder in irgendwelchen Wiirfelspiel- oder Lotteriebei-
spielen eine solche «von Seiten der Dinge» oder aber eine solche «von
Seiten unseres Verstandes» sei, dann ist damit gemeint: ob diese Not-
wendigkeit eine apriorische oder bloB empirisch ist. Diejenigen, die
behaupten, es sei eine Notwendigkeit a priori, argumentieren mathe-
matisch mit dem Begriff der Gleichméglichkeit. Die anderen meinen,
unser Verstand gelange ausschlieBlich induktiv zu dem Difformitits-
axiom#, und deswegen sei die daraus abgeleitete Notwendigkeitsbe-
hauptung im Einzelfall u. U. auch falsch. Zum Beispiel kénne die
Zusammensetzung eines solchen Kollektivs von 1000 Leuten irgendwie
manipuliert sein; warum sollte Gott, der Allwissende, nicht fiir eine
Zusammensetzung sorgen konnen, die von der Regel abweichende
Ergebnisse zeitigt? Dieser Auffassungsunterschiede ungeachtet, sind
nun beide Lager gleichermallen weit von der Annahme entfernt, daf3,
wenn 999 sich der Siinde enthalten, dieser Umstand irgendeinen néti-
genden Einfluf} auf das Verhalten von Nr. 1000 hat. Ruiz de Montoya,
der, wie wir gleich noch sehen werden, aus einer fiir Soziologen inter-
essanten Perspektive die Realititsgeltung der moralischen Notwendig-
keit stirker betont als die meisten anderen Jesuiten, konstruiert sie in
seiner seit 1594 nachweisbaren und iiber drei Jahrzehnte anhaltenden
Beschiftigung mit diesem Problem auf zwei Ebenen. Auf der Realitits-
ebene bezeichnet sie einen behavioristisch gesetzmiBigen Zusammen-
hang zwischen Reiz und Reaktion. Die meisten Handlungen seien nach
ihren Strukturmerkmalen — Subjekt der Handlung, Art der Handlung,
Ort der Handlung, Zeitpunkt, Dauer, Umfang, Hiufigkeit usw. — durch
Motive und Umstinde mehr oder weniger vollstindig determiniert, so
daB, wenn man die Mechanik der Motive nur durchschauen und alle
Storfaktoren in Anschlag bringen kénnte, das meiste prognostizierbar
wire.* Ruiz definiert: «Moralische Unfehlbarkeit heiBt die vermoge

# BERNALDO DE QUIROS, Selectae disputationes (Anm. 34) 39a (zitiert bei KNEBEL,
«Necessitas moralis ad optimum [III]. Naturgesetz und Induktionsproblem in der Jesu-
itenscholastik wihrend des zweiten Drittels des 17. Jahrhundertsy», in: Studia Leibnitiana
24 [1992] 205).

4 Humanis coniecturis de huiusmodi futuris eventibus propterea potest subesse fal-
sum..., quia non comprehendunt quanta sit vis et vehementia motivorum et circunstan-
tiarum, quam vim si homines comprehenderent et evidenter scirent, nullas alias circun-
stantias interventuras esse, nisi eas, quarum vim comprehendunt: tunc ex vi motivorum
infallibilium certo et evidenter inferrent talem actum esse eliciendum de facto (Ruiz bE
MonTtova, De providentia [Anm. 22] 164a).



482 Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie

des ganzen Ensembles von Ursachen und Umstinden so grofle Neigung
des Willens zu einer bestimmten Handlung, dal} er diese Handlung
(faktisch) zmmer vollbringt, seoft er unter dem Eindruck des gleichen
Ensembles von Umstinden steht, obwohl es ihm an sich frei steht, nicht
so zu handeln.»46 Die Kausalanalyse fithrt nun in den seltensten Fillen
auf eine Mechanik der Motive, durch die eine bestimmte, also ihrem
Typ nach feststehende, Handlung rundum, in allen ihren Einzelheiten,
determiniert ist, d. h. daB3 sie just von diesem Subjekt just an diesem Ort
just zu diesem Zeitpunkt just so und nicht anders hat erwartet werden
miissen, d. h. abgesehen davon, ob das mit der Willensfreiheit iiber-
haupt vereinbar wire. 4’ Meistens wird sie nach einigen ihrer Variablen
determiniert sein, nach anderen nicht. Zum Beispiel mégen Subjekt, Art
und Ort feststehen, Zeitpunkt und Umfang aber nicht. Es kann auch
sein, daB3 weder das Subjekt noch die Art noch der Ort noch der Zeit-
punkt feststehen, sondern nur die Gattung der Handlung und im tbri-
gen ein bestimmter Zeitraum, eine Art Optionsfrist sozusagen. Das ist
der Fall bei der «Todsiinde», die heute unter 1000 Madridern vorkom-
men wird. Das Individuum, welches die Siinde sich wird zuschulden
kommen lassen, steht dann genauso dahin wie der konkrete Tatbestand.
Genauso abstrakt sprechen wir heute z. B. von dem «Drogenkonsumpy,
um ihn statistisch auf seine Bedingungen hin zu analysieren. Die Not-
wendigkeit, die so durch eine Anzahl durch sie #nich? festgelegter, nur
durch ein logisches Oder verkniipfter Variablen vagiers48, ist aber Ruiz

# Moralis infallibilitas appellatur tanta propensio voluntatis ad aliquem actum ex vi
totius collectionis causarum et circunstantiarum, ut semper eliciat talem actum, quoties
aequalem collectionem... circunstantiarum acceperit, licet absolute possibile sit non elicere
talem actum (RuizpE MonTtoya, Commentarii ac Disputationes de scientia Dei etc., Paris
1629, 825b).

47 Dggs., De scientia (Anm. 46) 780b.

48 Plurimae sunt res, per quarum disiunctivam indeterminationem vagari potest
infallibilitas, quae nullam illarum rerum in singulari determinet, sed tantum in confuso et
in universali. Potest namque vagari primo circa personas, secundo circa genera, vel species,
aut individua operationum... Tertio vagari potest circa extensionem ad plura obiecta
materialia, vel pauciora. Quarto circa maiorem aut minorem intensionem. Quinto circa
eliciendum actum in hoc vel in alio instanti. Sexto circa magis aut minus diuturnam
durationem, seu continuationem actls. Septimo circa diversa loca, in quibus operari
poteris. Octavo circa eas circunstantias omnes, quae, licet non sint obiecta formalia
operationis, nihilominus ad illam eliciendam adiuvant, sive per se, sive per accidens,
interius vel exterius... Indeterminata et generalis infallibilitas aliquando vagatur circa illa
omnia..., aliquando vero non vagatur circa illa omnia, sed quaedam illorum determinat,
alia vero non determinat... (Ruiz DE MonTOYA, De providentia [Anm. 22] 106 f£.).



Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie 483

zufolge nichtsdestoweniger durchaus real. Damit man das von ihr
behaupten kann, mul} ihr gar nicht ein bestimmtes Individuum zu
einem bestimmten Zeitpunkt unterliegen. Es gentigt, dal3 sie sich wirk-
lich auf den gangen Zeitraum oder auf das ganze Kollektiv bezieht, auf
deren Basis der Eintritt eines bestimmten Ereignisses eben prognosti-
zierbar sein soll. #° — Nun nimmt die Zeit stindig ab, innerhalb welcher
die Prognose sich bestitigen kann, ohne daf3 sie sich bisher erfullt hitte.
Bleibt die moralische Notwendigkeit fiir den Rest der Zeit trotzdem
intakt? Ja und nein. Ab irgendeinem Zeitpunkt wird sie, soweit sie in
der Mechanik der Motive fundiert ist, umgekippt sein. Wir kennen
diesen Zeitpunkt zwar nicht, aber auf jeden Fall wird sie hinfillig sein,
wenn die Prognose ihre letzte Chance hat, sich doch noch zu bewahr-
heiten. Denn der Kausalnexus zwischen Reiz und Reaktion macht dann
ja in keinem hoheren Grad zu der betreffenden Handlung geneigt als zu
jedem beliebigen fritheren Zeitpunkt auch schon. Ruiz folgert daraus,
daBl die moralische Notwendigkeit eben nicht nur auf dieser realen
Ebene spielt. Mit dem Ablauf der Zeit dndert sich die Basis fiir die
moralische Notwendigkeit. Es kommt, weil wzr im Unterschied zu Gott
nicht wissen, unter welchen Bedingungen sie #och und unter welchen sie
nicht mebr gilt, zu einer von uns aus gesehen a/lmdblichen Verlagerung
von der Mechanik der Motive zum Wahrscheinlichkeitskalkiil, welcher
mit bereits vergangenen Ereignissen rechnet und zwischen dem Nicht-
eingetretensein des erwarteten Ereignisses und seinem kiinftigen Ein-
tritt einen hypothetischen, eben rein rechnerischen Zusammenhang
herstellt. Auf dieser Ebene ist die moralische Notwendigkeit dann eben
auch nur ein Rechenergebnis, ein Erzeugnis der schluB3folgernden Ver-
nunft.’’ Deswegen determiniert der Nichteintritt des Ereignisses in
n—1 Fillen den Fall n allerdings zwar, aber nur logisch, nicht kausal.

# ... vaga infallibilitas electionis integre sumpta, et relata ad suum adaequatum

tempus, et ad totam collectionem cogitationum et circumstantiarum, ex quibus resultat, ut
sic est omnino realis et intrinseca (DErs., De providentia 130b).

50 Alteram infallibilitatem appello devolutam ab extrinseco et denominatione ratio-
nis ultimate constitutam, quoniam non provenit ex rebus, tantummodo nunc et realiter
existentibus, sed ultra illas requirit aliquod ens rationis praesupponi praeteriisse, vel
futurum esse, videlicet negationem alicuius actts. Haec infallibilitas non opponitur liber-
tati morali (DErs., De providentia 130a).



484 Vom Ussprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie

Zwischenbilanz

Meine Ausgangsthese lautete: Die Soziologie ist ein Ableger der post-
tridentinischen katholischen Theologie. Wenn es mir gelungen sein
sollte, das bis hierher einigermafBBen plausibel zu machen, so stiitzt sich
dieser Eindruck auf zwei Punkte:

1) auf die Tatsache, dal3 menschliches Handeln entmoralisiert und
unabhingig vom individuellen Handlungssubjekt hat zum Gegenstand
werden konnen;

2) auf die Erklidrung dafiir, nimlich den methodischen Grundsatz,
menschliches Handeln als zufallsartig zu interpretieren.

Der woméglich entscheidende Beweisschritt steht indessen noch
aus. Das Konzept der moralischen Notwendigkeit wire zur Sterilitit
verurteilt gewesen, wenn die Alternative zu den schwammigen Weis-
heiten des common sense nur in dem zwar soliden, aber blo3 negativen
Grundsatz bestanden hitte, Gleichférmigkeit sei der absolut unwahr-
scheinliche Fall. Die behavioristische Fassung der moralischen Not-
wendigkeit, die Ruiz de Montoya vertritt, beruht offenbar noch auf
einem anderen Grundsatz. Wenn sein Schiiler Diego Granado biindig
definiert: « Moralisch notwendig» heille ein Ereignis, welches bei gleich
oder fast gleich bewandten Umstinden immer genauso eintreten wiir-
de’!, dann meint er nicht, dal alle zufallsgenerierten Serien dasselbe
Merkmal, nimlich UnregelmiBigkeit, aufweisen werden, sondern er
meint, daf} es Handlungen, also kontingente Ereignisse, gibt, die in dem
Sinn konditioniert sind, daf3 gleiche Umstinde immer das gleiche
Resultat zeitigen: Wenn p, dann q. Menschliches Handeln hat axch die
Eigenschaft, gleichférmig und vorhersehbar zu sein. Im Begriff der
«moralischen Notwendigkeit» konkurriert mit dem Difformititsaxiom
offenbar ein Uniformititsaxiom. Da in der Tat erst beides zusammen das
konstituiert, was wir eine statistische GesetzmaBigkeit nennen wiirden,
ist die Verkniipfung dieser scheinbar doch kontriren Axiome im selben
Konzept der «moralischen Notwendigkeit» ein Ereignis von wissen-
schaftsgeschichtlich groBter Tragweite. Wir missen uns fragen, unter
welcher Voraussetzung diese Verkniipfung funktioniert hat.

31 GrANADO, Commentarii in primam partem Summae Theologicae S. Thomae
T. 1/2, Pont-a-Mousson 21624, 660: Unde illud dicitur <moraliter necessarium>, quod
stantibus circumstantiis eisdem, aut fere eisdem, semper eodem modo eveniret.



Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie 485

Uniformititsaxiom

Zunichst: Sie funktioniert mitnichten immer. In der zweiten Hilfte des
17. Jahrhunderts wird der Lehrbetrieb der Jesuiten gerade auf die sdu-
berliche Unterscheidung zweier radikal verschiedener Paradigmen von
moralischer Notwendigkeit Wert legen. Das eine Paradigma orientiert
sich am Beispiel von der Mutterliebe, das andere am Beispiel vom
Wiirfelspiel. Das eine habe seinen Grund in der heftigen Neigung zu der
einen Seite innerhalb einer Handlungsalternative, das andere in der auf
ein Kollektiv glezchmiglicher Fille zu beziehenden vagen Notwendig-
keit. 32 Die beiden Paradigmen, das zufallstheoretisch argumentierende
Wiirfelspielparadigma und das psychologisch argumentierende Nei-
gungsparadigma, sind offenkundig verschiedener Herkunft. Den Urhe-
ber des einen haben wir kennengelernt. Es ist Molina. Auf wen das
andere zuriickgeht, ist undeutlich, es stammt aber seinem ganzen
Zuschnitt nach aus dem konservativen, nach wie vor augustinisch
geprigten Milieu. In der moraltheologischen Kasuistik um 1600 wim-
melt es nur so von Handlungen, die zwar an sich unerlaubt sind, die aber
dank mildernder Umstinde, als da wiren der 7riebstaun, die Schwere der
Versuchung usw., als «moralisch notwendig» u. U. sogar entschuldigt
werden konnen. Noch Friedrich Engels entschuldigt in seiner Lage der
arbeitenden Klasse in England so den proletarischen Alkoholismus. 3 Der
Augustinismus fordert die Auffassung vom Durchschnittsmenschen als
eines vernunftlos agierenden und daher auch nur bedingt zurechnungs-
fihigen Opfers der Umstinde.3* Die Macht der Umstinde setzt sich
dabei hauptsichlich tiber drei Mechanismen psychologisch um: den
Faktor Leidenschaften, den Faktor Gewohnheit und den Faktor Trieb-
natur. «Moralisch notwendig» heif3t im Neigungsparadigma eine durch
solche ichfremden Instanzen konditionierte Handlung. Unnétig zu

52 Vgl. KneBEL, Necessitas moralis ad optimum (I) (Anm. 26) 11.

53 Marx-ENGELs-Werke Bd. 2, 332.

5 Vgl. z. B. 1594 ZuMEL, In Primam Secundae (Anm. 17) 104a: ... Est... intelligenda
non de necessitate physica..., sed de necessitate morali. Morale namque est, quod ut in
plurimum et saepius contingit. Et sane ita evenit, quod homines ut in plurimum operantur
secundum fines, quibus affecti sunt, nisi diligentissime curent opposita: non est autem
morale, quod id frequenter curent, sed rarissime. Die Beispiele meistens der Sexualsphire
entnommen: Si juvenis sollicitetur a muliere pulchra loco et tempore opportuno, quando
etiam ipse sollicitabatur passione concupiscibili, impossibile est moraliter loquendo, quod
solis viribus naturae resistat (Bangs, Domingo O.P., Comentarios inéditos a la Prima
Secundae de S. Tomids, Hg. Beltrin de Heredia, 3. Bd, Salamanca 1948, 92).



486 Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie

betonen, wie sehr diese Anthropologie derjenigen, um deretwillen
Molina auf das Wiirfelspielparadigma zurtickgreift, widerspricht. Unné-
tig auch zu betonen, wie sehr das Neigungsparadigma dafiir jenen
Induktionen des common sense schmeichelt, auf die Molina so schlecht zu
sprechen ist. Ohne eine fundamentale Umbesetzung in seinen Primis-
sen wire das Neigungsparadigma der moralischen Notwendigkeit fiir
die von den Jesuiten vertretene Theologie der Willensfreiheit inakzep-
tabel geblieben. Welche Umbesetzung also hat stattfinden miissen, um
im Neigungsparadigma den Grund fiir die Gleichférmigkeit menschli-
chen Handelns mit dem Difformititsaxiom zu verkntpfen?

Rationalitir

Ein paar der von Ruiz de Montoya angefiihrten Beispiele fiir solche
Notwendigkeiten, bei denen die Art der Handlung und ihr Subjekt
feststehen?’, mdgen die Differenz verdeutlichen. Jeder Kapitin wiirde
unfehlbar im Hafen bleiben, wenn er sicher wire, dal3, sobald er ihn
verlassen hat, das Schiff einem Piratenangriff ausgesetzt sein wiirde.
Genauso unfehlbar wiirde kein Kaufmann diesem Schiff seine Waren
anvertrauen. Man wird einen Kaufmann unfehlbar dazu bringen, da3 er
seine Waren schnellstmoglich wird zu verduflern suchen, wenn man
ihm glaubhaft versichert, daB3 in naher Zukunft ein Uberangebot von
Waren dieser Sorte zu erwarten steht. 3 Wenn einem Staat von auflen
Gefahr droht, dann wird jeder Herrscher vor allem fiir die Herstellung
des inneren Friedens Sorge tragen. Wenn der Missionierungseifer grof3
ist, die regionalen Erfolgsaussichten aber unterschiedlich sind, dann
werden die Mittel unfehlbar da eingesetzt werden, wo man sich mit dem
geringsten Aufwand den groBten Erfolg verspricht. 7 Und so weiter. All
diese moralischen Notwendigkeiten sind interessebedingt. °® Der Inter-
essenkalkil impliziert eine rationale Beziehung zwischen Mittel und
Zweck, sei es okonomisch, d. h. im materiellen Eigeninteresse, sei es

55 Vaga infallibilitas operationum sub eadem specie et comparatione unius personae
(Ruiz bE MoNTOYA, De providentia [Anm. 22] 110b).

36 DERs., De providentia 111b.

57 DeRrs., De providentia 157 ff.

8 Zum Interesse als «neuem Paradigma» im 17. Jahrhundert vgl. die auf ganz ande-
rem Material fuBenden Ausfihrungen von HirscHmAN, Albert O., Leidenschaften und
Interessen, dt. Ausg. Frankfurt a. M. 1980, 51 ff.



Vom Ussprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie 487

politisch, d. h. im Sinn der Staatsraison, sei es um anderer Zwecke
willen. Seine Grundvoraussetzung ist, dal} de facto rational, d. h. inter-
essenkonform, gehandelt wird. Das Neigungsparadigma besagt dann,
daB wann immer das Subjekt zu der Uberzeugung gelangt, daB3 die eine
Seite einer Alternative sehr vorteilhaft fiir es ist und das Gegenteil sehr
nachteilig, und im ibrigen kein Grund vorliegt, warum es nicht so
handeln sollte, wie der Vorteil es gebietet, es unfehlbar auch so handeln
wird.>® DalB rational agiert wird, ist der entscheidende Umstand, der bei
Ruiz auch ausdriicklich in die Formulierung seiner Wenn-Dann-Sitze
als ihre Wahrheitsbedingung miteinflie3t. 0 Nur wenn man unterstellt,
dafl die Mutter auch bei Vernunft ist, kann man aus den anderen
Umstinden: der Todesgefahr, in der das Kind schwebt, daraus, daf3 ein
Heilmittel zur Hand ist, und aus einem iibrigens starken, etwa dynasti-
schen, Interesse am Leben des Kindes, zwingend folgern, daf die Mut-
ter ihm dieses Mittel auch geben wird.®! Also gerade nicht der Topos
von der Mutterliebe trigt den Schlul}, sondern daf3 das betreffende Sub-
jekt sich absolut berechenbar verhilt. Im Einzelfall muf3 diese Bedin-
gung keineswegs zutreffen. Dabei denkt der Jesuit weniger an patholo-
gische Erscheinungen als vielmehr an kapriziose Bekundungen jener
durch keine noch so starken Motive suspendierten Freiheit zum Nein. 62
Denn das eben sichert dieser Lesart des Neigungsparadigmas ihre
enorme Uberlegenheit iiber den psychologischen Kalkiil mit den Lei-
denschaften, den Gewohnheiten und den Trieben: Die «moralisch not-
wendige» Handlung bleibt trotzdem absolut frei. Uber den Interessen-
kalkiil konnen die Umstinde das Handeln mehr oder weniger vollstin-
dig konditionieren, ohne dall der Mensch deswegen aufgehort hitte, der
Herr seiner Handlungen zu sein. Aus diesem Grund besteht, mit Max
Weber zu reden, allerdings auch lediglich die Chance, dal3 aus p tatsich-
lich q folgt. Oder, wie ein Schiiler von Ruiz sagt: Jedes moralisch
notwendige Ereignis ist, bevor es existiert, in dem Sinn zur Existenz
determiniert, dal3 es wahrscheinlicher ist, dal3 es existieren wird, als dal} es

39 Infallibilitas moralis eligendi bonum aliquod, determinat voluntatem, quoties
intellectus evidenter judicat, hoc expedire valde, et eius oppositum esse valde nocivum et
malum eligenti, et aliunde nulla difficultas retardat ab electione illius boni (Ruiz DE
MonTova, De providentia [Anm. 22] 161).

60 DErs., De scientia (Anm. 46) 835b. Vgl. De providentia (Anm. 22) 159b: ... mani-
festam habet infallibilitatem in homine rationis compote.

61 Degs., De providentia 158b.

62 Dgrs., De scientia (Anm. 46) 780b.



488 Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie

nicht existieren wird. % Dal} der Kaufmann Soundso sich den markt-
wirtschaftlichen Mechanismen nicht beugt, ist zwar unwahrscheinlich,
aber immerhin moglich. Vielleicht bekundet er ja lieber seine Willens-
freiheit. Die Chance erhoht sich, je weniger die Prognose, daf3 ein
Kaufmann unter den besagten Umstinden verkaufen wird, auf eine
individuelle Verkaufshandlung fixiert ist, oder anders gesagt, je mehr sie
von den individuellen Umstinden der vorhergesagten Handlung ab-
strahiert, von Ort, Zeit und der Person gerade dieses Kaufmanns. Daher
steht bei Ruiz diejenige Art von moralischer Notwendigkeit systema-
tisch ganz oben an, die zur Basis nicht das einzelne Subjekt, sondern
eben die grofe Zahl hat.

Deus sociologicus

Eine Einschrinkung ist gleichwohl angebracht. Hitte aufgrund der
genannten Voraussetzungen im Schol3 der posttridentinischen Theolo-
gie die Soziologie als Wissenschaft entsteben konnen? Als Wissenschaft
in dem Sinn, wie sie seit dem 19. Jahrhundert fest davon iiberzeugt ist,
daB sie eine sei? Ich glaube nicht. Nach dem scholastischen Wissen-
schaftsverstindnis hitte es kein Subjekt fiir eine scfentia gegeben, die mit
statistischen Gesetzmiligkeiten operiert. Die scientia, die wir besitzen,
ist rationalen Typs. Thre Beweisfithrungen zielen darauf ab, daf} das
Gegenteil logisch unmoglich ist. Alles andere ist nicht Wissenschatft,
sondern, schon aufgrund unseres beschrinkten Erfahrungshorizonts,
prinzipiell unsicher. Das einzige Subjekt, das fiir diese Wissenschaft
tberhaupt in Betracht kime, wire daher Gott. Gottes s¢zentza ist anderen
Typs. Sie umfalt alle Tatsachenwahrheiten. Sie umfal3t auch hypothe-
tische Wahrheiten. Gott weil3, wie Peter in jeder beliebigen Situation
reagieren wiirde. Da/f Gott das weil}, ist geradezu das Kernstiick der
Jesuitentheologie. Aber wie weil3 Er das? Die Unfehlbarkeit, mit der Er
es weil3, beruht auf keinem Kausalwissen, weil das im Widerspruch zur
Willensfreiheit stiinde. Er weil} es also, wie Er alle facts auch weil,
unmittelbar und punktgenau. Mag es noch so wahrscheinlich sein, dal3

63 ... omne ens, cuius productio est necessaria moraliter, habet antequam existat,
aliquam determinationem ad existendum, ratione cuius probabilius est extiturum, quam
non extiturum... conceditur ab ipso Didaco Ruiz... (PEREZ, Antonio S]., In primam partem
D. Thomae tractatus V. Opus posthumum, Rom 1656, 297b)



Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie 489

aus p q folgt, diese Wahrscheinlichkeit ist #zch der Grund dafiir, daf Er
das weil}. Gottes scientia reduziert sich auf die Form puren Faktenwis-
sens. Fiir die herrschende Theologie gab es auch keinen Grund, mit
dieser Reduktion irgendwie unzufrieden zu sein. Wenn Gott die Wir-
kung direkt sieht, warum sollte Er sie aus Motiven erschlieBen wollen?
Wenn Gott alles Einzelne sieht, warum sollte er etwas im allgemeinen
wissen wollen? Im Gegenteil, beides wiirde die Erhabenheit des gott-
lichen Wissens nur schmilern. An der Erhabenheit des gottlichen Wis-
sens perlt der Kalkil mit der moralischen Notwendigkeit einfach ab.
Der Satz tiber die 1000 Madrider hingt sozusagen in der Luft. Diese
Schranke zu tberwinden, ist auch Ruiz de Montoya nicht gelungen.
Denn in dem System von Ruiz operiert Gott tatsichlich, anstatt alles bis
ins einzelne festzulegen, zur Verwirklichung seiner Absichten lieber mit
vagen Notwendigkeiten. Gott wez/5, dal3 unter der Voraussetzung einer
bestimmten Weltordnung durch die Umstinde selber unfehlbar jene
Zufallsverteilung produziert werden wird, die fiir die Aufrechterhal-
tung der sozialen Arbeitsteilung sorgt.% Oder dall ein bestimmtes
Ensemble von Umstinden zzmer zu bestimmten Handlungen fihrt.
Dieses Wissen habe eine von dem Faktenwissen grundverschiedene
Struktur. Es beinhalte nicht die an und fiir sich zufillige Gleichzeitigkeit
von p und q, sondern die Implikation « Wenn p, dann g».% «Die Aus-
sage, wie sie der unmittelbare Gegenstand dieses gottlichen Wissens ist,
ist eine aus Notwendigkeit und Kontingenz kombinierte Modalaussa-
ge... Anteil an der Notwendigke:t hat die moralische Unfehlbarkeit inso-
fern, als der Eintritt der betreffenden Handlung immer unter den
gleichen Umstanden verifizierbar ist. Wesentlich grofleren Anteil hat
sie jedoch an der Kontingenz, da es an und fiir sich méglich ist, daf3 die
Handlung nicht eintritt.»%® Ein Wissen um rein empirische Gesetzmi-
Bigkeiten, wie wir heute sagen wiirden, hat Ruiz de Montoya also nicht
allein konzipiert, er hat ihre Wissenswiirdigkeit auch so hoch angesetzt,

64 Ruiz bE MonTtoya, De scientia (Anm. 46) 827a.

65 DERS., De scientia 828b (zitiert bei KNEBEL, «Scientia media. Ein dikursarchiolo-
gischer Leitfaden durch das 17. Jh.», in: Archiv fiir Begriffsgeschichte 34 [1991] 282).

% ... At vero propositio, quae prorium et immediatum obiectum est huius scientiae,
modalis est modo quodam mixto ex necessitate et contingentia... Sed infallibilitas moralis
aliquid de necessitate participat, quatenus semper in omnibus aequalibus circunstantiis
verificatur fieri talem actum, sed multo plus participat de contingentia, quatenus est
absolute possibile talem actum non fieri (Ruiz bE MonTtova, De scientia [Anm. 46]
836b).



490 Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie

dal der einzige, der von seiner intellektuellen Kapazitit her imstande
wire, dieses Wissen zu haben, es in seinem Wissens- und Willenshaus-
halt auch hat. Gott als deas sociologicus — es ist prizise diese um 1630
aufgetauchte Vision, die, wie das Echo auf Ruiz de Montoya lehrt, von
der Theologenzunft nahezu einmiitig abgelehnt worden ist. Aullerhalb
der Zunft jedoch gab es zu dieser Zeit niemanden, dem sich das Problem
auch nur hitte stellen kénnen.



	Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie

