
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 3

Artikel: Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie

Autor: Knebel, Sven K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761168

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761168
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sven K. Knebel

Vom Ursprung der Soziologie
aus der posttridentinischen Theologie*

Der Gedanke, daß kontingente Massenphänomene von der Art, wie sie

den Gegenstand der empirischen Sozialwissenschaft bilden, nämlich
menschliche Willensakte, eine Regelmäßigkeit aufweisen, die es plausibel

macht, sie in derselben Rücksicht, in der sie meßbar sind, auch als

irgendwie determiniert zu betrachten — dieser Gedanke, der eine
nomothetische, sprich Gesetze formulierende, Wissenschaft auf diesem Sektor

überhaupt erst hat auf den Plan rufen können —, dieser Gedanke ist
noch nicht sehr alt, und trotzdem hat er die Aufmerksamkeit der
Wissenschaftshistoriker in einem ungleich geringeren Maß auf sich gezogen
als der Gesetzesbegriff der klassischen Physik. Für die aus soziologischer
Perspektive unternommenen Rekonstruktionsversuche der eigenen
Disziplin führt der Weg in der Regel nicht wesentlich über die Mitte des

19. Jahrhunderts hinaus: epochemachend die Physique sociale des

Belgiers Adolphe Quételet.1 Dahinter tauchen zwar die über anderthalb

* Leicht überarbeitete Fassung eines Vortrags, der im Sommersemester 1990 in dem

von Franz Xaver Kaufmann und Niklas Luhmann veranstalteten Religionssoziologischen
Colloquium der Universität Bielefeld gehalten wurde.

1 Dieses der Titel der zweiten Auflage von 1869. Vgl. nach älteren Arbeiten
(H. Zeisel, N. Glazer, F.Jonas, H. Maus) Sheynin, O.B., «Quetelet as a Statistician», in:
Archive for history of exact sciences 36 (1986) 281-325. Porter, Th.M., «Lawless Society:
Social Science and the Reinterpretation of Statistics in Germany, 1850-1880», in: Krüger,
Lorenz/DASTON, Lorraine J./Heidelberger, Michael (Hgg.), The Probabilistic Revolution,

vol. 1, Cambridge/Mass. 21989, 351—75.



464 Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie

Jahrhunderte aufgetürmten Gebirge der Moralstatistik auf, aber
abgesehen davon, daß das vorhandene Interesse an meßbaren
Gleichgewichtserscheinungen durch rein demographisches Material, die
natürlichen Tatsachen von Geburt, Geschlecht und Tod, bequemer als etwa
durch die Kriminalstatistik zu befriedigen war, scheint dieses
Unternehmen auch noch keine wissenschaftlichen Ambitionen entwickelt zu
haben. Hinter dieser Vorstufe der empirischen Sozialwissenschaft aber,
durch die sie so ziemlich koextensiv mit der bürgerlich-kapitalistischen
Epoche wird, beginnt die Wüste. Monika Böhme nennt dafür folgenden
Grund:

«Der Entwicklung einer statistischen Gesellschaftsanalyse hatte viele
Kirchenjahrhunderte ein Hemmnis christlicher Prägung entgegengestanden:
Den Menschen, das Ebenbild Gottes, und die Gesellschaft als Organismus
göttlicher Provenienz in naturwissenschaftlicher Manier erforschen zu wollen,

war tabuisiert gewesen; dem Schöpfer in die Karten schauen zu wollen,
galt einerseits als Hybris, andererseits als überflüssig... Nicht die
Erforschung der Funktionsweise der Gesellschaft galt deshalb als wichtig,
sondern die strikte Befolgung der göttlichen Vorschriften.»

Schuld wäre demnach gar nicht einmal das Elend mit den Daten

gewesen, deren Erhebung eine funktionierende Bürokratie und damit
den modernen Staat oder eine entwickelte Verkehrswirtschaft voraussetzt.

Sondern die Schuld hätte, viel grundsätzlicher, «die Befangenheit
in theologischer Denkweise»2, charakterisiert durch 1) ein den
Sozialwissenschaften hinderliches Menschenbild, 2) einen mystifizierenden
Gesellschaftsbegriff, 3) die Tabuzone Providenz und 4) dadurch, daß

menschliches Handeln ausschließlich in normativer Rücksicht habe

thematisch werden dürfen. Punkt 2) und Punkt 3) halte ich für
indiskutabel. Die scholastische Theologie kennt überhaupt nicht die Gesellschaft

im emphatischen Sinn, geschweige denn, daß es ihr eingefallen
wäre, die feudale Ständeordnung aus der Schöpfungsordnung zu
deduzieren; was hier spukt, sind vermutlich Reminiszenzen des französischen

Traditionalismus. Und daß die Moralstatistik sogar vorwiegend
von Geistlichen gefördert worden ist, weil sie sich erbauliche
Aufschlüsse über die Vorsehung versprochen haben, ist zu bekannt, als daß

2 Böhme, Monika, Die Moralstatistik. Ein Beitrag zur Geschichte der Quantifizierung
in der Soziologie, dargestellt an den Werken Adolphe Quételets und Alexander von
Oettingens, Köln, Wien 1971, 35.



Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie 465

darüber Worte zu verlieren wären.3 An Punkt 1) und 4) scheint schon
eher etwas zu sein. Der Kernvorwurf, der der «theologischen
Denkweise» gemacht wird, sei noch einmal aus anderer Sicht präsentiert. Es

ist ja nicht so, daß es materiell zwischen Theologie und Soziologie
überhaupt keine Berührungspunkte gäbe, aber nach gängiger Auffassung

divergieren sie gerade in dem Punkt, über den Theologen und

Soziologen noch am ehesten miteinander ins «Gespräch»4 kommen. In
seinem Beitrag «Zu den anthropologischen Grundlagen der
Sozialwissenschaften» widmet der Karlsruher Philosoph Hans Lenk 1983 ein

paar Worte auch einem Ansatz, der sich theologische oder christliche

Anthropologie nennt:
«Die theologische Anthropologie... bezieht ihren spezifischen Ansatzpunkt
aus der Lehre von der Stellung des Menschen vor Gott. Sie motiviert sich

von der religiösen Grundsituation und der theologischen Basisfrage. Ihr
Einfluß auf die Sozialwissenschaften empirischer Art dürfte äußerst gering
sein. Am ehesten läßt sich noch in der Sozialethik und etwa der katholischen
Soziallehre sowie in theologisch fundierten Naturrechtslehren ein Einfluß
theologisch-anthropologischer Ansätze aufzeigen.»5

Was die Theologen über den Menschen zu sagen haben, gibt allenfalls
normativ etwas her: für das, was sein soll, nicht für das, was ist. So lautet
der immer variierte Standardvorwurf. Je entschiedener sich folglich die

Soziologie als science versteht, je «positivistischer» sie ist, desto
unwahrscheinlicher ist die Vorstellung, die Theologie könnte hier auch nur im
Ansatz etwas verloren haben.

3 «It is Strange how many of the men who worked in the 17th to 18th centuries at
statistics were theologians: Neumann, Derham, Süssmilch and Price!» (Pearson, Karl,
The History of Statistics in the 17th and 18th Centuries, Hg. E.S. Pearson, London 1978,
81). Vgl. den exzellenten Aufsatz von Dupaquier,J., Providence et probabilité, in: Revue de

synthèse 106 (1985) 81-95.
4 Vgl. z. B. Hollweg, A., Theologie und Empirie. Ein Beitrag zum Gespräch

zwischen Theologie und Sozialwissenschaften in den USA und Deutschland, Stuttgart
1971.

5 Lenk, Hans, «Zu den anthropologischen Grundlagen der Sozialwissenschaften», in:
Ders. : Zwischen Wissenschaftstheorie und Sozialwissenschaft, Frankfurt a. M. 1986,
145.



466 Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie

These

Demungeachtet behaupte ich: Die Soziologie ist, genetisch gesehen, ein

Ableger der Theologie.6 Dabei soll unter «Theologie» ein um Freiheit,
Sünde und Gnade zentrierter akademischer Diskurs verstanden werden.

Unter «Soziologie» (es geht wohlgemerkt nur um eine historisch
brauchbare Nominaldefinition zur Bezeichnung des Anknüpfungspunktes,

etwa auf der Höhe Quételet) ein Diskurs, welcher von der

Voraussetzung ausgeht, es sei möglich, das menschliche Handeln mit
mathematischen Mitteln zu analysieren und auch für diesen Bereich

Gesetzmäßigkeiten aufzustellen.
Ich präzisiere meine These: Die Soziologie ist ein Ableger der

katholischen Theologie. Und noch präziser: ein Ableger der sog.
posttridentinischen Theologie, d. h. derjenigen, die auf dem Boden des am
13. Januar 1547 auf dem Trienter Konzil verabschiedeten gegenrefor-
matorischen Rechtfertigungsdekrets steht. Sollte es jemals spezifisch
theologische Widerstände gegen jenes Projekt Soziologie zu überwinden
gegeben haben, das in der Tenbruckschule geradezu als die «Grundlage
des modernen Wirklichkeitsverständnisses» gehandelt wird7, dann sind
diese Widerstände in der katholischen Theologie des 17. Jahrhunderts
jedenfalls nicht existent. Vielmehr hat diese Theologie nachweislich das

transzendentale oder Erfahrung überhaupt erst ermöglichende Apriori
der empirischen Sozialwissenschaften in die Welt gesetzt: den Eigenwert

der großen Zahl. Denn das ist doch die unerläßliche Vorbedingung.

Solange die Analyse menschlichen Handelns qualitativ verfährt,
kommt dabei eine praktische Philosophie aristotelischen Zuschnitts
heraus. Auch die Kategorie der Kontingenz allein schafft es nicht: Die
Rede von Kontingenz kann steckenbleiben in einer Metaphysik des

freien Willens. Ohne die große Zahl als das Element des Kontingenten
fehlt der Begriff der gleichartigen Massenerscheinungen, es fehlt
zumindest das Motiv für die Einführung statistischer Methoden, ja letztlich

des ganzen methodischen Apparats, in dessen Ausarbeitung die
Sozialwissenschaften ihre Kraft investieren. Wenn ich behaupte, daß

die Soziologie ein Ableger der Theologie ist, dann nicht, weil ich Filia-

6 Dem Autor schwebt kein Dreistadiengesetz vor. Comte meint, wenn er «Theologie»

sagt, Religion, und wenn er «Soziologie» sagt, einen bestimmten Religionsersatz.
7 Bock, Michael, Soziologie als Grundlage des modernen Wirklichkeitsverständnisses.
Zur Entstehung des modernen Weltbildes, Stuttgart 1980, besonders 106 ff.



Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie 467

tionen anzubieten hätte. Noch vor jeder Frage nach der Filiation ist die

posttridentinische Theologie das diskursive Ereignis, welches «die

Soziologie» von jeder traditionellen Analyse menschlichen Handelns

trennt. Gemeint ist auch nicht, daß einzelne Theologen vom Pathos der

Empirie ergriffen irgendwelche einschlägigen Forschungen angestellt
hätten. Sondern gemeint ist, daß die Theologenzunft an einem
bestimmten geschichtlichen Punkt gezwungen gewesen ist, sich deutlich
zu machen, daß das menschliche Handeln, insofern es als Massenphänomen

betrachtet wird, anders zu betrachten ist, als wenn es so betrachtet
wird, wie es nach dem Klischee der «theologischen Denkweise»
entspricht, nämlich ausschließlich normativ.

Erläuterung

«Unter 1000 Einwohnern von Madrid ist es notwendig, daß heute eine
Todsünde begangen wird.» Das ist ein für die Theologie des 17.

Jahrhunderts charakteristischer, immer wiederholter Satz. Wissenssoziologisch

würde man ihn vermutlich als eine von den Priestern im Beichtstuhl

erworbene und pseudoexakt hochgerechnete Lebenserfahrung
interpretieren. In der Tat, auf eine solide Induktion stützt er sich nicht,
er ist nicht überprüfbar. Man darf sogar den Verdacht haben, daß es ihm
aufdie genaue Zahl 1000 gar nicht ankommt, sondern daß « 1000» mehr
beispielshalber für irgendeine und aus Vorsicht einerseits so groß bemessene

große Zahl steht, daß jeder rationale Zweifel an der Wahrheit der

Aussage niedergeschlagen wird, andererseits jedoch wiederum nicht so

groß, daß sie darüber trivial würde: schon eine noch überschaubare

Teilmenge aller Einwohner von Madrid soll hinreichen, um sie wahr zu
machen. (Statistische Argumente beginnen, nebenbei bemerkt, um
1630 durchaus eine Rolle zu spielen. Einer der Theologen, die uns noch
speziell beschäftigen werden, scheut sich nicht, den Satz, daß mehr
Frauen als Männer prädestiniert seien, demographisch mit einem

angeblichen Frauenüberhang von 6:1 in seiner Heimatstadt Sevilla
zu stützen.8 Dabei ist zu beachten, daß die Hafenstadt Sevilla mit
150 000 Einwohnern zeitweilig selbst London in den Schatten gestellt

8 Ruizde Montoya, Diego SJ., Commentarii ac Disputationes ad quaestiones XXIII
et XXIV ex prima parte S. Thomae: De Praedestinatione ac reprobatione hominum et

angelorum, Lyon 1629, 595 f.



468 Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie

hat.9 Die fehlende Überprüfbarkeit trennt den Satz über die 1000
Madrider von einer wissenschaftlich exakten Aussage. Aber daraus spricht
alles andere denn laxes, unreflektiertes Vertrauen in eine vorwissenschaftlich

wilde Induktion. Wenn der posttridentinische Theologe
verteidigt, daß bezogen auf eine begrenzt große Zahl von Subjekten etwas

notwendig wahr sei - das Sichereignen einer Todsünde —, was bezogen
auf jedes einzelne Subjekt für sich genommen nicht nur nicht notwendig
wahr, sondern absolut vermeidlich ist und von ihm auch um jeden Preis
vermieden werden muß, weil es um sein Seelenheil geht, dann spielt die

Notwendigkeitsbehauptung offenbar auf einer anderen Ebene als der,
auf der sie mit der Moral in Konflikt geriete. Für Aussagen über
individuelles Handeln und für solche über massenhaftes Handeln gelten
prinzipiell verschiedene Regeln. Das ist die Botschaft des nur zum
Schein empirischen Satzes über die 1000 Madrider. Um dieser Botschaft
willen wird er stereotyp wiederholt. Diese Botschaft aber zu bewahrheiten,

ist selber keine Sache der Induktion mehr. Daß bezogen auf
massenhaftes Handeln etwas gilt, was für keinen Einzelfall gilt, die

Notwendigkeitsbehauptung selber, resultiert ebensowenig aus Induktion

wie aus der Perspektive des den je Einzelnen verpflichtenden
Sittengesetzes; dies aber ist die für die menschliche Praxis allein maßgebliche

Perspektive. In doppelter Beziehung, formal wie material,
übersteigt der Satz den Horizont des traditionellen Moraldiskurses. Genau
hier spielt der Theologe seine Überlegenheit aus. Wenn der Beweis für
den aufgestellten Satz kein empirischer ist, man andererseits aber auch
nicht sagen kann, daß das Gegenteil dieses Satzes logisch widersprüchlich

wäre, was bleibt dann noch übrig? Daß er sich aus einer Glaubenswahrheit

ableitet. Für den posttridentinischen Theologen hat unser Satz

dogmatischen Rang. Wie es dazu gekommen ist, und welche Folgen das

wissenschaftsgeschichtlich gehabt hat, darüber ist jetzt zu sprechen.

9 Herrera Puga, Pedro, Sociedad y delincuencia en el Siglo de Oro, Madrid 1974,
61.



Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie 469

Katholische Anthropologie

a) Willensfreiheit

Die auf dem Trienter Konzil angesichts der protestantischen
Herausforderung endgültig kanonisierte katholische Anthropologie gleicht
einer Ellipse mit zwei Brennpunkten: der eine Brennpunkt ist das

Dogma von der Willensfreiheit, der andere das Dogma von der Wil-
\e.nsschwäche, woraus die Hilfsbedürftigkeit des Menschen folgt. Die
obersten Kategorien dieser Anthropologie sind die beiden Urhandlun-
gen10, auf die alles andere handlungstheoretisch zurückgeführt werden
kann: das Ja und das Nein. Das Dogma von der Willensfreiheit ist sehr

simpel. Es gebe keine Situation, in welcher der Mensch, stattJa zu sagen,
nicht auch Nein sagen könnte. Die Willensfreiheit wird kirchlich
definiert als die Freiheit zum Nein.11 Damit tradiert die Kirche den
nachgerade stabilsten okzidentalen Minimalkonsens darüber, was den
Menschen als Vernunftwesen ausmacht. Denn die anthropologische
Merkmalseinheit von Rationalität und Willensfreiheit, wie sie uns heute ganz
selbstverständlich, manchem womöglich als Errungenschaft der
Aufklärung erscheint, hat, als peripatetisch-stoisches Amalgam12,
spätestens im zweiten nachchristlichen Jahrhundert (bei Alexander
v. Aphrodisias) fertig dagestanden. Auch die Sozialforschung unserer
Tage interessieren Zustimmungen und Ablehnungen ja nicht, insofern
es sich dabei um reflexartige Reaktionen handelt, sondern ausschließlich

unter der Bedingung, daß dieses Zustimmungen und Ablehnungen
produzierende Lebewesen zugleich reflektierend darüber steht und
damit Herr seiner Zustimmungen und Ablehnungen ist. Beides muß
ihm in einem bestimmten Sinn gleichmöglich sein. Störungen der so

verstandenen Indifferenz sind, soweit es geht, technisch auszuschalten.
Durch die Interviewtechnik etwa wird möglichen Beeinflussungen vor-

10 «Der Mensch ist das handelnde Wesen. Er ist..., kann man auch sagen: das

stellungnehmende Wesen. Die Akte seines Stellungnehmens nach außen nennen wir
Handlungen» (Gehlen, Arnold, Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt, Bonn
51955, 33).

11 Si quis dixerit, liberum hominis arbitrium a Deo motum et excitatum... assentiendo
Deo excitanti atque vocanti... neque posse dissentire, si velit...: anathema sit (Cone. Trid.
sess. 6 can. 4).

12 Vgl. Inwood, B., Ethics and Human Action in Early Stoicism, Oxford 1985,
44. 67.



470 Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie

gebeugt, die in der Fragestellung oder in der Abfolge der Fragen liegen.
Wenn der erfahrene Interviewer die Antworten, die kommen, dennoch
vielleicht sogar zu einem großen Teil vorhersieht, dann doch nur in
einem Sinn, der zu der elementaren methodischen Indifferenzfiktion
nicht im Widerspruch steht. Anders als die Verhaltensforschung
experimentiert die Sozialforschung mit Gegenständen einer möglichen
Stellungnahme, deren determinierende Wirkung mit Fleiß neutralisiert ist.
An der Wahlkabine, in der der Stimmbürger souverän sein Kreuz
macht, hätte man einerseits das Symbol dieser okzidentalen Vorstellung
vom Menschen als dem Herrn seiner Zustimmungen und Ablehnungen
und andererseits das Symbol dafür, für wie zerbrechlich trotz allem und
daher schutzwürdig diese Vorstellung gilt. Im 16. Jahrhundert hält die
katholische Kirche es jedenfalls für nötig, ihr dadurch zur Hilfe zu

kommen, daß sie sie zum Dogma erhebt. Eine wichtige Folge davon ist
die, daß zwischen den Versuchungen und den Gnaden, d. h. zwischen
dem, wozu man Nein, und dem, wozu manJa sagen soll, handlungstheoretisch

keinerlei Unterschied mehr gemacht wird. Das Subjekt, wie es

namentlich in der jetzt entstehenden und genau deswegen auch so

umstrittenen Jesuitentheologie konzipiert wird, kann ebenso souverän
in das Gnadenangebot wie in die Versuchung zur Sünde einwilligen oder
auch nicht einwilligen.13 Die Gnade sitzt nicht mehr automatisch am

längeren Hebel. Manche Jesuiten gehen so weit zu behaupten, Gott
könnte bis in alle Ewigkeit Gnaden auf Gnaden häufen, ohne daß die

«Erpressung» logisch zwingend auch Erfolg hätte, d. h. daß der Wille —

wenigstens einmal — Ja sagt. Unter der Bedingung der dogmatisierten
Willensfreiheit bleibt das Ja ein radikal kontingentes Ereignis.

h) Willensschwäche

Ich komme zum zweiten Brennpunkt der anthropologischen Ellipse,
zur Willensschwäche. Der Wille ist zwar frei, aber er ist zu labil, als daß
ihm selbst unter den günstigsten Umständen zugetraut werden dürfte,

13 Molina, Luis SJ., Liberi arbitrii cum gratiae donis Concordia (EA 1588), Hg.
J. Rabeneck, Ona, Madrid 1953, 57; Suarez, Francisco SJ., De vera intelligentia auxilii
efficacis. Opera omnia, Paris 1856 ff. T. 10, 645 ff.



Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie 471

daß er das schafft, wozu er qua freier Wille doch imstande sein müßte,
nämlich dann, wenn er Nein sagen soll, immer Nein zu sagen. «Wenn
einer von dem einmal absolvierten Menschen behauptet,... er könne es

schaffen, das ganze Leben hindurch alle Sünden zu vermeiden, auch die

leichten,...: anathema sit.»i4 Damit wird das pelagianische
Menschenbild,verdammt, wonach der Mensch ohne Sünde sein könnte, wenn er
nur ernsthaft wollte. Alle Menschen sind Sünder, ausnahmslos. An
dieser Stelle muß man einen Blick auf den Anfang dieser Kontroverse
werfen. Er fällt etwa in das Jahr 415. Augustins Mitstreiter Hieronymus
läßt in einem fingierten Dialog zwischen sich und einem Pelagianer
diesen auf die Frage, ob er seine These vom Vermeidenkönnen der
Sünde befristet oder unbefristet meine, antworten, das sei eine völlig
überflüssige Frage. Denn wenn die These für eine gewisse Frist wahr
sei, dann sei sie logischerweise auch unbefristet wahr. Wer einen Tag
lang sich der Sünde enthalten kann, könne es auch am nächsten, und

wer zwei Tage, könne es auch am dritten, und wer drei Tage, auch

dreißig Tage, dreihundert Tage und dreitausend Tage, «und solange er
eben sich ihrer enthalten will»15. Übrigens wolle er, fährt der geschulte
Dialektiker fort, keineswegs behaupten, es habe jemals einen gegeben,
welcher das geschafft hätte, sondern nur, daß einer es immerhin würde
schaffen können. Die Möglichkeit sei kategorial etwas anderes als die

Wirklichkeit. Genau das nimmt ihm der Schildträger der Orthodoxie
nicht ab. Einen rein logischen Begriff der «Möglichkeit» kennt er nicht,
und daß etwas, das noch nie der Fall gewesen ist, in Zukunft immerhin
der Fall sein könnte, lehnt er ab. Wenn nur das «möglich» ist,
argumentiert er mit der Diodorschen gegen die Chrysippsche Modallogik,
was entweder bereits jetzt der Fall ist oder in Zukunft noch der Fall sein

wird, wir aber ja nicht wissen können, was in Zukunft der Fall sein wird,
dann gebe es keinen Grund anzunehmen, daß in Zukunft etwas der Fall
sein wird, was vorher noch nie der Fall gewesen ist. Für Hieronymus ist
das Mögliche kategorial durch den Erfahrungsraum, der zugleich den

Erwartungshorizont absteckt, determiniert. «Es gibt nichts Neues unter
der Sonne.» Nur so ist z. B. das Bibelwort von dem Kamel, das eher
durchs Nadelör geht, als daß der Reiche ins Himmelreich kommt, auf
eine Weise buchstäblich wahr, wie es dem Pelagianer, bei seiner

14 Conc. Trid. sess. 6 cap. 16 can. 23.
15 Hieronymus, Dialogus adversus Pelagianos sub persona Attici Catholici et Crito-

buli Haeretici. Opera omnia T. 2, MPL 23, 523 f.



472 Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie

Prämisse einer offenen Zukunft, absolut nicht nachvollziehbar ist.16

Der Augustinismus hat für diese These bekanntlich geradezu biologische

Gründe, einen als «Erbsünde» sich fortzeugenden Hang zum
Bösen. Infolge von Adams Sündenfall seien die sittlichen Kräfte des

Menschen so in Verfall geraten, daß er ohne die Gnadenprothese kaum
auch nur ein paar Schritte machen kann, und schon sei er erschöpft.
Daher die Plausibilität der Fristenlösung, für die Hieronymus eintritt.
Man kann zwar, aber man kann nicht lange. Während das spätere
Mittelalter zwischen dieser augustinischen Anthropologie des

geschwächten Zustandes und den Verlockungen, die von der pelagiani-
schen Anthropologie der Gesundheit ausgehen, noch schwankt, hat das

Trienter Konzil genau mit diesem Schwanken nun Schluß gemacht. Es

bekräftigt unmißverständlich die Position der Willensschwäche. Selbst

der Kirchenlehrer Thomas v. Aquin muß sich von seinen Kommentatoren

jetzt den Vorwurf gefallen lassen, den pelagianischen Verlockungen

nicht immer entschieden genug entgegengetreten zu sein.17 Auch
wenn jede einzelne all der Sünden, welche einer im Lauf seines Lebens

begeht, für sich genommen sehr wohl hätte vermieden werden können:
Alle insgesamt zu vermeiden sei absolut unmöglich. Und das gilt nicht
nur für die Bagatellsünden, sondern auch für die Todsünden. Während
sich bei diesen die Frist, innerhalb deren sie für vermeidbar gehalten
werden, wenigstens noch nach Jahren bemißt, schrumpft sie bei jenen
auf Tage, ja Stunden. Man wird die Analogie zu unserem Ausgangspunkt,

dem Satz über die 1000 Madrider, bemerken. In beiden Fällen
rekurriert eine der Willensfreiheit an sich gefährliche These auf den

Willensakt als Massenphänomen. In der Tat fußt der Satz über die 1000

Madrider dogmatisch auf diesem Dogma von der Willensschwäche.18

Zwischen dem augustinisch motivierten Dogma und dem daraus
abgeleiteten Satz besteht gleichwohl ein wichtiger Unterschied. Wenn einer

von den 1000 Madridern sündigt, tut er das unabhängig davon, daß sich
währenddessen die anderen 999 vielleicht der Sünde enthalten. Alle
handeln unabhängig voneinander. Daß 999 sich der Sünde enthalten,
hat keinen Einfluß auf das Verhalten dessen, der durch sein Verhalten
den Satz über die 1000 Madrider wahr macht. Im Gegensatz dazu läßt

16 Ders., Dialogus 525 f.
17 Vgl. z. B. Zumel, Francisco OM., In Primam Secnndae S. Thomae Commentario-

rum T. II, Salamanca 1594, lila.
18 In Kombination mit Mt 18,7: Necesse est, ut veniant scandala.



Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie 473

die für die augustinische Anthropologie grundlegende Parallelisierung
der sittlichen mit den körperlichen Kräften das Ereignis Sünde kausal

determiniert sein, denn zwischen dem Dauerstreß und dem Erlahmen
der Kraft besteht ein Zusammenhang. Je länger die Versuchungen
unterdrückt worden sind, desto größer und ab einem gewissen Punkt
unwiderstehlich werde der Druck. Irgendwann reißt sozusagen der
Geduldsfaden.19 Damit sind wir an der entscheidenden Weichenstellung

angelangt. Die posttridentinische Theologie spaltet sich in zwei

Lager, in eines, das auch weiterhin konservativ mit Augustin argumentiert,

und in eines, welches im Interesse der Willensfreiheit behauptet,
das Dogma von der Unmöglichkeit, alle Sünden zu vermeiden, müsse
auch ohne die Hypothese einer durch fortgesetzte Betätigung notwendig

erlahmenden Kraft auskommen können. Der in Neapel lehrende

Jesuit Albertini verbindet 1606 die berühmte Regel, daß zwar jede
Sünde für sich genommen (divisive) vermeidbar ist, nicht aber alle
Sünden zusammengenommen (collective), systematisch mit dem Postulat

der Nachwirkungsfreiheit.20 Das bedeute aber, daß die Begründung
für das Dogma nicht nur auf das individuelle Subjekt, sondern genauso
aufein Kollektiv von Subjekten anwendbar sein muß. Albertinis Ordensbruder

Diego Ruiz de Montoya, der schon erwähnte Sevillaner21,
fingiert ausdrücklich, um die Nachwirkungsfreiheit methodisch sicherzustellen,

das Beispiel von 100 000 Menschen, die im Lauf der Zeit eine
Kirche betreten, und in bezug auf die es unfehlbar sei, daß irgendeiner
sich dabei schlecht benehmen wird.22 Das Individuum selber wird über
die Zeitachse genau nach diesem Schema diskontinuierlich konzipiert: als

eine endliche Serie einzelner Aktatome. Zwischen dem biographischen

Kollektiv freier Handlungen und dem Kollektiv freier Subjekte sei

handlungstheoretisch prinzipiell kein Unterschied.23 Die Denkanstren-

19 Zumel, In Primam Secundae (Anm. 17) 106a. 109a/b.
20 Albertini, Francesco SJ., Corollaria I (EA 1606), Lyon 1629, 288aB. 289a/b («sine

dependentia partis posterions a priori»).
21 Vgl. Knebel, Sven K., «Ruiz de Montoya», in: Biographisch-Bibliographisches

Kirchenlexikon Bd. 8, Herzberg 1994.
22 Quod... clarius ostenditur in diversis hominibus sibi succedentibus..., similiter in

uno eodemque homine, respectu diversorum temporum... (Ruizde Montoya, Commen-
tarii ac Disputationes ad quaestionem XXII et bonam partem quaestionis XXIII ex prima
parte S. Thomae: De Providentia praedeflniente etc., Lyon 1631, 129b).

23 Albertini, Corollaria (Anm. 20) 287bB; Granado, Diego SJ., In universam
Primam Secundae commentarii, Sevilla 1625, 392b. 393a; Ruizde Montoya, De Providentia
(Anm. 22) 131b. 132a; Esparza, Martin de SJ., Cursus theologicus T. 1, Lyon 31685,
520b.



474 Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie

gung dieser Theologengruppe gilt nun dem Nachweis, daß ungeachtet
dieser anthropologisch unerhört schwachen Prämissen das Risiko, daß

der Pelagianismus doch Recht hat, ausgeschlossen werden kann: nicht,
weil der problematische Fall, daß einer aus eigener Kraft alle Sünden

vermeidet, an sich, aus inneren Gründen, unmöglich wäre, sondern
weil er — und damit komme ich zum Zentrum meiner Ausführungen —

das absolut unwahrscheinliche Ereignis ist.

Moralische Unmöglichkeit

Im traditionell scholastischen Kalkül ist der Begriff der Wahrscheinlichkeit

nicht auf Ereignisse bezogen. Genau im Vorbereitungsstadium
des Trienter Rechtfertigungsdekrets tritt nun bei einem der federführenden

Konzilstheologen aus Salamanca erstmals derjenige Terminus
argumentativ massiv in Erscheinung, der von nun an die Unwahr-
scheinlichkeit eines Ereignisses bezeichnen wird: der Terminus
«moralische» Unmöglichkeit. «Darum nämlich», schreibt Andreas de Vega
1546, «behaupten wir, daß ein Sünder nicht lange in einer Todsünde
bleiben kann, ohne daß er eine andere hinzufügt, weil es äußerst

schwierig ist, daß der gegenteilige Fall eintritt, und kaum oder niemals
wird man unter 1000 Sündern einen finden, der lediglich in einer
einzigen Todsünde ein ganzes oder auch nur ein halbes Jahr verharrt
hätte.»24 Genau diesen Sachverhalt, daß etwas «nur äußerst selten und mit
großer Schwierigkeit verbunden vorkommt», tauft er «moralisch
unmöglich». 25 So wie sie aus der Taufe gehoben wird, ist die Sache freilich
schon alles andere als klar. Die noch am schnellsten aufzuklärende
Unklarheit steckt in der Vieldeutigkeit des Ausdrucks moralisch. Die
Unterscheidung «physice/moraliter», ein Leitfossil des posttridentinischen

Diskurses, ist semantisch noch völlig unausgeleuchtet, aber so

viel ist sicher: Die Kategorie «moralisch» organisiert die Welt auf das

empirische Bedürfnis hin, sie steht für die Tatsache, daß die Welt auch in
dem Bereich der vom freien Willen abhängigen Ereignisse verläßlich
funktioniert, sie steht für den Grund dieser Verläßlichkeit, und sie steht

24 Vega, Andres de OFM., De justificatione doctrina universa, Köln 1572/ND 1964,
862b.

25 Ders., De justificatione 651a: <impossibilia moraliter> dicuntur, quae fieri non
possunt, nisi rarissime et cum magna difficultate.



Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie 475

für die Folge dieser Verläßlichkeit, nämlich die Möglichkeit, rational zu

prognostizieren. Sie steht nicht, woran wir heute zuerst denken würden,
für die Sphäre des Sollens. Nur deswegen, weil es keine deontische

Kategorie ist, haben die Theologen im Anschluß an die Festeilung, daß

die Unmöglichkeit alle Sünden zu vermeiden, eine moralische, keine

physische sei, diskutieren können, ob diese Unmöglichkeit zugleich den
Menschen auch von der Pflicht entbindet, es zu wollen. Manche behaupten

das zwar, denn Gott verpflichte ja zu nichts Unmöglichem - Ought

implies Can —, aber die Rigoristen bestreiten es. Dieser Punkt braucht

uns hier nicht weiter zu beschäftigen. Halten wir nur fest: «moralisch»
ist eine absolut wertfreie Kategorie. Es ist dieselbe, die einem aus

späteren Zusammensetzungen, z. B. «Moralstatistik», im Ohr ist.26 So

wie sie erklärt ist, hat sie allerdings den Nachteil, daß sie ziemlich weich
ist. Die «moralische Unmöglichkeit», von der Vega spricht, sie gibt sich

zwar als eine statistisch gehärtete Erfahrungsregel, aber ihre Plausibi-
lität ist immer noch die der traditionellen Alltagsweisheit. Was «moralisch»

anpeilt, ist das Phänomen Alltag, und was es urteilend ins Recht

setzt, sind die Plausibilitäten des common sense. Das nicht Alltägliche als

das «moralisch Unmögliche»: Für das praktische Leben mag das ja

genügen; nur läßt sich darauf kein Dogma gründen. Damit hängt eine
weitere Unklarheit zusammen. Jene «Schwierigkeit», daß besagter Fall
vorkommt, was ist damit gemeint? Heißt das: es ist «schwierig» im
Hinblick auf die Macht der Umstände, unter denen das Subjekt agiert,
also psychologisch schwierig, vom Leistungsvermögen her gedacht?
Oder heißt das: es ist aus der Beobachterperspektive «schwierig», den
betreffenden Fall zu verifizieren? Bei Vega liegt der Akzent offenbar auf
der zweiten Bedeutung. Er muß auch darauf liegen, wenn man, wie
Vega es tut, die augustinische Hypothese verwirft, ohne deswegen den
Vorwurf sich einhandeln zu wollen, die menschlichen Kräfte pelagia-
nisch zu überschätzen, denn eine solche Überschätzung läge nach
kirchlicher Lehre bereits in der Annahme, daß die Gnade etwas
Schwieriges dem Leistungsvermögen lediglich erleichtere, anstatt:
allererst möglich macht.27 Die mit dem Terminus «moralische Unmöglichkeit»

bezeichnete Schwierigkeit wurzelt zwar in der Psychologie, es ist
aber trotzdem keine psychologische. Damit stand die posttridentinische

26 Vgl. Knebel, «Nécessitas moralis ad optimum (I). Zum historischen Hintergrund
der Wahl der besten aller möglichen Welten», in: Studia Leibnitiana 23 (1991) 7.

27 Conc. Milevitanum (416 n. Chr.) Can. 5.



476 Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie

Theologie vor der doppelten Aufgabe, jenseits der Psychologie und
jenseits des common sense eine strenge Begründung dafür zu finden, warum es

«schwierig» ist, daß der Risikofall eintritt. Diese Begründung hat
zwischen 1568 und 1588 kein geringerer entwickelt als Luis Molina.

Dijformitätsaxiom

Molina fragt sich, warum der Pelagianer in dem Hieronymus-Gespräch
mit seinem Argument eigentlich Unrecht hat. Warum ist es falsch, daß,

wenn man dreimal hintereinander eine Sünde vermeiden kann, man es

auch dreitausendmal könnte? Das scheint doch ein korrekter
Induktionsschluß zu sein: Jede einzelne Sünde ist vermeidbar, also auch alle.
Seine Antwort lautet zunächst: der Induktionsschluß sei prinzipiell
logisch minderwertig, das disqualifiziere ihn. So kann man z. B. daraus,

daß Mütter erfahrungsgemäß ihre Kinder lieben, nicht schließen, daß

Medea ihr Kind liebt: Es ist lediglich plausibel.28 Ich will die

Stichhaltigkeit des Arguments nicht untersuchen. Andere Jesuiten haben

etwa bestritten, daß es sich in dem fraglichen Fall überhaupt um einen
korrekten Induktionsschluß handele. Entscheidend ist die Distanzierung

von den Verallgemeinerungen des gesunden Menschenverstandes,
die hier zum Ausdruck kommt. Die behauptete «moralische» Unmöglichkeit,

dreitausendmal hintereinander die Sünde zu vermeiden, stößt
sich bei Molina sehr bewußt gerade von der Sphäre ab, in der man nach
dem Bisherigen gerade den Herrschaftsbereich des «Moralischen»
vermutet hätte. Wenn nun so vielmehr der Pelagianismus in die common

sense-Ecke gerückt wird, was ist die Alternative zu Pelagianismus und
common sense? Es ist der methodische Grundsatz, daß freie menschliche

Handlungen zwar keine Zufallsereignisse sind, aber wie Zufallsereignisse

aufgefaßt werden müssen. In Molinas Worten: «Die Unmöglichkeit,

von der wir hier reden, hat mit der eine Ähnlichkeit, die man in
solchen Dingen zu beobachten pflegt, welche dem Zufall unterworfen
sind.»29 Das beste Beispiel für sie sei das Würfelspiel. Man lerne daraus,

28 Molina, Tractatus de gratia (1568), in: Stegmüller, Friedrich (Hg.), Geschichte
des Molinismus I. Neue Molinaschriften, Münster 1935, 102.

29 Molina, Brief an Aquaviva, 21.4.1584, in: Stegmüller, Geschichte 615; Ders.,
Concordia (Anm. 13) 123 Rabeneck:... est sermo de impossibilitate... morali quae simi-
litudinem habet cum ea quae in rebus casui subiectis cerni solet...



Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie 477

daß durch die Wiederholung oder die Vergrößerung der Zahl dessen,

was für sich genommen leicht auf eine ganz bestimmte Weise sich

ereignen kann, die Schwierigkeit anwächst, daß alles zusammen sich auf
die nämliche Weise ereignet; und die Anzahl der gleichartigen Fälle
könne so hoch angesetzt werden, daß es geradezu unmöglich ist, daß
alles sich auf die nämliche Weise ereignet.30 Je mehr Würfel auf einmal
geworfen werden, oder je öfter ein und derselbe Würfel hintereinander,
desto schwieriger werde es, daß sie alle bzw. ein und derselbe jedesmal die

gleiche Augenzahl zeigen. So daß, wenn 1000 auf einmal geworfen
werden bzw. einer tausendmal, es absolut unmöglich sein wird, daß
immer die gleiche Augenzahl herauskommt. Entsprechend nun sei es

im Einzelfall nicht schwierig, die Sünde zu vermeiden. Je größer aber
der Handlungszeitraum bemessen ist, je mehr Handlungen dazukommen,

je größer die Frequenz der Versuchungen ist, desto schwieriger
werde es, und es lasse sich eine Frist ansetzen, innerhalb welcher der
freie, aber schwache Wille unterliegen muß. Es sei schwieriger, fehlerlos
200 Seiten abzuschreiben als eine oder zwei von diesen zweihundert für
sich genommen, genauso wie es schwieriger sei, beim Ballspiel eine
Trefferserie zu erzielen, als dann und wann zu treffen.31 Je nachdem,
wie groß der Zeitraum angesetzt wird, desto größer oder kleiner sei auch
diese Schwierigkeit.32 Die Schwierigkeit, in der die «moralische
Unmöglichkeit» fundiert ist, wird von Molina also als eine veränderliche,
nämlich unmittelbar von der Zahl der Fälle abhängige, Größe
interpretiert. Eine Reihe gleichförmiger kontingenter Ereignisse wird umso

unwahrscheinlicher, je länger sie ist. Molina formuliert folgendermaßen:
«Diese Art Unmöglichkeit entspringt aus der Schwierigkeit, daß etwas
sich auf eine ganz bestimmte Weise ereignet, wenn die Sache sich nicht
leicht immer auf die nämliche Weise ereignet.»33 Ich gebe noch
stichwortmäßig ein paar Varianten dieses Difformitätsaxioms aus einigen
Molinisten des 17. Jahrhunderts. Es sei, so werden sie sagen, Gottes

30 ex repetitione vel accessione eorum quorum singula facile evenire possunt certo
quodam modo, oriri maiorem difficultatem, ut simul omnia eodem modo eveniant, tan-
tumque earundem rerum numerum posse accipi, ut impossibile sit omnia eodem modo
evenire (Ders., Concordia 124 f.).

31 Ders., De gratia (Anm. 28) 102.
32 quo maius constituetur tempus, eo erit maior impossibilitas, et quo minus eo

minor... (Ders., Brief an Aquaviva [Anm. 29] 615).
33 Ders., Concordia (Anm. 13) 123: Ortum vero habet huiusmodi impossibilitas ex

difficultate, quod aliquid certo quodam modo contingat, quando facile non est rem eodem
modo evenire.



478 Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie

Wille, bei physikalischen Effekten immer gleichförmig mitzuwirken,
bei kontingenten Effekten aber ungleichförmig.34 Ungleichförmigkeit sei

das wahrscheinlichere Ereignis, weil dazu weniger erforderlich ist.35 Die
zwei einander konträr entgegengesetzten Allsätze über kontingent
Zukünftiges, nämlich der bejahende und der verneinende, seien jeweils
beide immerfalsch, das ihnen im logischen Urteilsquadrat kontradiktorisch

entgegengesetzte subkonträre Paar unbestimmt partikulärer Sätze

hingegen immer wahr.36 Oder, konkreter: Man möge eine Menge von
Personen betrachten, die unabhängig voneinander über die Berufswahl
nachdenken, ohne daß die Wahl eines bestimmten Berufs für den einen

schwieriger wäre als für den anderen. Man möge ferner annehmen, daß

sich die Motivation, gerade diesen Beruf zu ergreifen undjenen nicht, bei
allen so ziemlich die Waage hält. Unfehlbar werde es dann so
herauskommen, daß nicht alle Personen jenen Beruf werden gewählt, und
nicht alle den anderen werden ausgeschlagen haben.37 Darauf, daß die

Zufallsverteilung38 garantiert ist, beruht providentiell die Aufrechterhaltung

der Gesellschaft insgesamt, speziell die der sozialen Arbeitsteilung:

Kein vernünftiger Mensch, sagt Ruiz de Montoya, werde befürchten,

daß .jemals alle Bauern oder alle Kaufleute oder alle Schmiede

ausgehen werden.39 Auf dieses Paradigma «Berufswahl» legt Ruiz aus
methodischen Gründen überhaupt größtes Gewicht, weil es von
spezifisch theologischen Prämissen abstrahiert. Man könne daran sehen,
daß es sich überall um strukturell identische Probleme handelt.40

34 Bernaldo de Quiros, Antonio SJ., Selectae disputationes theologicae, Lyon 1658,
39a/b.

35 Aldrete, Bernardo SJ., Commentaria ac Disputationes in tertiam partem S. Tho-
mae, T. 1, Lyon 1652, 4a/b; Esparza, Cursus (Anm. 23) 493 ff.

36 Albertini, Corollaria (Anm. 20) 250b. 253 f.
37 Aldrete, Commentaria (Anm. 35) 4b.
38 concluditur..., impossibilem esse moraliter totalem uniformitatem semper bene,

aut semper male operandi in unoquoque individuo similiter indifferenti..., necnon parvam
eiusmodi difformitatem contingere in paucioribus, in plerisque vero aliam ex iis diffor-
mitatibus, quae magis accedunt ad maximam, quam ad minimam omnium difformitatum,
ac proinde plerosque homines saepe vitare, saepe non vitare peccata venialia; idque...
evenire... cum fundamento... majoris probabilitatis et spei ac timoris ita fore, quam fore

opposito modo (Esparza, Cursus [Anm. 23] 520b).
39 Ruiz de Montoya, De Providentia [Anm. 22] 107a.
40 Ders., De Providentia 128b.



Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie 479

Determinismus

Der herausfordernde Fall bleibt trotzdem der Satz über die 1000 Madrider.

Wenn unter 1000 Madridern «notwendig» gesündigt wird — seit

etwa 1600 spricht man, in genauer Symmetrie zur «moralischen

Unmöglichkeit» eines Ereignisses, von der «moralischen Notwendigkeit»

des Gegenteils -, dann fragt es sich, welchen Status diese seit

Molina nun wahrscheinlichkeitstheoretisch untermauerte «Notwendigkeit»

denn hat. Angenommen, der unwahrscheinliche Fall tritt ein, daß

999 sich der Sünde enthalten haben, was folgt daraus für Nr. 1000P

Dieses vielleicht spitzfindig klingende Problem stellt sich natürlich
nicht, solange die Zahl 1000, wie bei Vega und übrigens auch noch bei
Molina, einefaçon deparier für eine unbestimmt große Zahl ist. Es stellt
sich, sobald 1000 ein absolutes Limit setzt. Die Limitposition macht
Ernst mit einer bisher nicht hinlänglich eingelösten dogmatischen
Vorgabe: der Fristenlösung. Vom individuellen Lebenslauf übertragen auf
das handlungstheoretisch ja äquivalente Kollektiv von Subjekten hieß
das, daß die Menge, bezogen auf die das notwendige Eintreten einer
Todsünde verifizierbar ist, und die Teilmenge, bezogen auf die es noch
nicht verifizierbar ist, auch bezifferbar sein müssen. Bezifferbar zwar
nicht für uns, aber bezifferbar vom Standpunkt des göttlichen
Vorherwissens. Gott kennt, so meinen die Jesuiten in der Generation nach

Molina, die genaue Zahl des Kollektivs, auf dem die «moralische
Notwendigkeit» lastet. Mit Annahmen dieser und ähnlicher Art werden so

gegen 1620 die letztenSpuren der für die Kategorie «moralisch» anfangs
charakteristisch gewesenen Unverbindlichkeit getilgt. «Moralisch»
wird aus einer «weichen» zu einer «harten» Kategorie. Wenn eine auf n
Fälle bezogene moralische Notwendigkeit sich in n—1 Fällen noch nicht
bewahrheitet hat, dann soll das den Fall n irgendwie determinieren,
oder anders gesagt, die moralische Notwendigkeit induziert einen

Zusammenhang zwischen zwei voneinander unabhängigen und absolut

kontingenten Tatsachen, dem Nichteintritt des betreffenden Ereignisses

in n-1 Fällen und seinem Eintritt im Fall n.41 Damit gerät natürlich
die Voraussetzung der ganzen Spekulation unter Druck, das Dogma von

41 Zumel, In Primam Secundae (Anm. 17) 169a. 171a; Granado, In Primam Secun-
dae (Anm. 23) 392 f.; Ruiz de Montoya, De Providentia (Anm. 22) 129 f.; Aldrete,
Commentaria (Anm. 35) 4a; Bernaldo de Quiros, Selectae disputationes (Anm. 34) 38b
und andere.



480 Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie

der Willensfreiheit. Wie sehr es unter Druck steht, mag der folgende aus
den vielen damals diskutierten Lösungsvorschlägen veranschaulichen:
Wenn einer, ohne daß er es merkt, irgendwo eingeschlossen wird, so

daß er nicht hinauskann, er aber auch gar nicht hinauswill, dann verhält
sich die Einschränkung seiner Bewegungsfreiheit akzidentell zu dieser

seiner freien Entscheidung; diese sei ihm daher genauso zurechenbar,
als wäre er gar nicht eingeschlossen.42 Die moralische Notwendigkeit
als ein Gehäuse, aus dem es kein Entrinnen gibt - dergleichen kennt
man. Man erinnert sich an die Faszination, die für die Soziologen des

19. Jahrhunderts darin gelegen hat, daß die Selbstmordquoten
statistisch eine so hohe Konstanz aufweisen, obwohl jeder einzelne Fall
dieser größten Todsünde doch ein kontingentes Ereignis ist. Quételet
schwärmt von dem festen «Budget der Gefängnisse, der Galeeren und
Schafotte». Eine hemmungslose Flypostasierung statistischer Gesetzmäßigkeiten

konstatiert hier der Historiker, und daß die Verwechslung
solcher Gesetzmäßigkeiten mit den realen Ursachen der Erscheinungen
in der Folge erst wieder mühsam habe abgebaut werden müssen.43

Sollte diese Kritik zutreffen, dann wären die Erfinder der moralischen

Notwendigkeit zweihundert Jahre früher schon klüger gewesen. Als die

Theologen, die sie waren, waren sie gegen gewisse Versuchungen
einfach immun.

Erkenntnistheorie

Reden läßt sich nach übereinstimmender Auffassung aller Jesuiten seit

Molina von «moralischer» Unmöglichkeit bzw. Notwendigkeit
ausschließlich in Rücksicht auf ein prognostizierendes Subjekt. Sie ist die

Eigenschaft einer Aussage über die Wirklichkeit, nicht eine Realität
außerhalb unseres Kopfes. Meistens wird das so ausgedrückt, daß an der
Wahrheit der betreffenden Aussage zu zweifeln «unvernünftig» wäre;
«unvernünftig» wie der Zweifel an gutverbürgten historischen Tatsachen,

etwa an der, daß Cicero gelebt hat, wovon man sich ja auch nicht
durch den Augenschein überzeugen kann. Wenn um 1650 trotzdem
heiß diskutiert wird, ob die Notwendigkeit in dem Satz über die

42 Zumel, In Primam Secundae (Anm. 17) 166b. 171a.
43 Vgl. Bock, Soziologie (Anm. 7) 80 f.



Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie 481

1000 Madrider oder in irgendwelchen Würfelspiel- oder Lotteriebeispielen

eine solche «von Seiten der Dinge» oder aber eine solche «von
Seiten unseres Verstandes» sei, dann ist damit gemeint: ob diese

Notwendigkeit eine apriorische oder bloß empirisch ist. Diejenigen, die

behaupten, es sei eine Notwendigkeit a priori, argumentieren
mathematisch mit dem Begriff der Gleichmöglichkeit. Die anderen meinen,
unser Verstand gelange ausschließlich induktiv zu dem Difformitäts-
axiom44, und deswegen sei die daraus abgeleitete Notwendigkeitsbehauptung

im Einzelfall u. U. auch falsch. Zum Beispiel könne die

Zusammensetzung eines solchen Kollektivs von 1000 Leuten irgendwie
manipuliert sein; warum sollte Gott, der Allwissende, nicht für eine

Zusammensetzung sorgen können, die von der Regel abweichende

Ergebnisse zeitigt? Dieser Auffassungsunterschiede ungeachtet, sind

nun beide Lager gleichermaßen weit von der Annahme entfernt, daß,

wenn 999 sich der Sünde enthalten, dieser Umstand irgendeinen
nötigenden Einfluß auf das Verhalten von Nr. 1000 hat. Ruiz de Montoya,
der, wie wir gleich noch sehen werden, aus einer für Soziologen
interessanten Perspektive die Realitätsgeltung der moralischen Notwendigkeit

stärker betont als die meisten anderen Jesuiten, konstruiert sie in
seiner seit 1594 nachweisbaren und über drei Jahrzehnte anhaltenden

Beschäftigung mit diesem Problem auf zwei Ebenen. Auf der Realitätsebene

bezeichnet sie einen behavioristisch gesetzmäßigen Zusammenhang

zwischen Reiz und Reaktion. Die meisten Handlungen seien nach
ihren Strukturmerkmalen - Subjekt der Handlung, Art der Handlung,
Ort der Handlung, Zeitpunkt, Dauer, Umfang, Häufigkeit usw. - durch
Motive und Umstände mehr oder weniger vollständig determiniert, so

daß, wenn man die Mechanik der Motive nur durchschauen und alle
Störfaktoren in Anschlag bringen könnte, das meiste prognostizierbar
wäre.45 Ruiz definiert: «Moralische Unfehlbarkeit heißt die vermöge

44 Bernaldo de Quiros, Selectae disputationes (Anm. 34) 39a (zitiert bei Knebel,
«Nécessitas moralis ad optimum [III]. Naturgesetz und Induktionsproblem in der
Jesuitenscholastik während des zweiten Drittels des 17. Jahrhunderts», in: Studia Leibtiitiana
24 [1992] 205).

45 Humanis coniecturis de huiusmodi futuris eventibus propterea potest subesse fal-

sum..., quia non comprehendunt quanta sit vis et vehementia motivorum et circunstan-
tiarum, quam vim si homines comprehenderent et evidenter scirent, nullas alias circun-
stantias interventuras esse, nisi eas, quarum vim comprehendunt: tunc ex vi motivorum
infallibilium certo et evidenter inferrent talem actum esse eliciendum de facto (Ruiz de
Montoya, De Providentia [Anm. 22] 164a).



482 Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie

des ganzen Ensembles von Ursachen und Umständen so große Neigung
des Willens zu einer bestimmten Handlung, daß er diese Handlung
(faktisch) immer vollbringt, sooft er unter dem Eindruck des gleichen

Ensembles von Umständen steht, obwohl es ihm an sich frei steht, nicht
so zu handeln.»46 Die Kausalanalyse führt nun in den seltensten Fällen
auf eine Mechanik der Motive, durch die eine bestimmte, also ihrem

Typ nach feststehende, Handlung rundum, in allen ihren Einzelheiten,
determiniert ist, d. h. daß sie just von diesem Subjekt just an diesem Ort
just zu diesem Zeitpunkt just so und nicht anders hat erwartet werden

müssen, d. h. abgesehen davon, ob das mit der Willensfreiheit
überhaupt vereinbar wäre.47 Meistens wird sie nach einigen ihrer Variablen
determiniert sein, nach anderen nicht. Zum Beispiel mögen Subjekt, Art
und Ort feststehen, Zeitpunkt und Umfang aber nicht. Es kann auch

sein, daß weder das Subjekt noch die Art noch der Ort noch der
Zeitpunkt feststehen, sondern nur die Gattung der Handlung und im übrigen

ein bestimmter Zeitraum, eine Art Optionsfrist sozusagen. Das ist
der Fall bei der «Todsünde», die heute unter 1000 Madridern vorkommen

wird. Das Individuum, welches die Sünde sich wird zuschulden

kommen lassen, steht dann genauso dahin wie der konkrete Tatbestand.

Genauso abstrakt sprechen wir heute z. B. von dem «Drogenkonsum»,
um ihn statistisch auf seine Bedingungen hin zu analysieren. Die
Notwendigkeit, die so durch eine Anzahl durch sie nicht festgelegter, nur
durch ein logisches Oder verknüpfter Variablen vagiert48, ist aber Ruiz

46 Moralis infallibilitas appellatur tanta propensio voluntatis ad aliquem actum ex vi
totius collectionis causarum et circunstantiarum, ut semper eliciat talem actum, quoties
aequalem collectionem... circunstantiarum acceperit, licet absolute possibile sit non elicere
talem actum (Ruizde Montoya, Commentarii ac Disputationes de scientia Dei etc., Paris
1629, 825b).

47 Ders., De scientia (Anm. 46) 780b.
48 Plurimae sunt res, per quarum disiunctivam indeterminationem vagari potest

infallibilitas, quae nullam illarum rerum in singulari determinet, sed tantum in confuso et
in universali. Potest namque vagari primo circa personas, secundo circa genera, vel species,
aut individua operationum... Tertio vagari potest circa extensionem ad plura obiecta
materialia, vel pauciora. Quarto circa maiorem aut minorem intensionem. Quinto circa
eliciendum actum in hoc vel in alio instand. Sexto circa magis aut minus diuturnam
durationem, seu continuationem actus. Septimo circa diversa loca, in quibus operari
poteris. Octavo circa eas circunstantias omnes, quae, licet non sint obiecta formalia
operationis, nihilominus ad illam eliciendam adiuvant, sive per se, sive per accidens,
interius vel exterius... Indeterminata et generalis infallibilitas aliquando vagatur circa illa
omnia..., aliquando vero non vagatur circa ilia omnia, sed quaedam illorum déterminât,
alia vero non déterminât... (Ruizde Montoya, De Providentia [Anm. 22] 106 f.).



Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie 483

zufolge nichtsdestoweniger durchaus real. Damit man das von ihr
behaupten kann, muß ihr gar nicht ein bestimmtes Individuum zu
einem bestimmten Zeitpunkt unterliegen. Es genügt, daß sie sich wirklich

auf den ganzen Zeitraum oder auf das ganze Kollektiv bezieht, auf
deren Basis der Eintritt eines bestimmten Ereignisses eben prognostizierbar

sein soll.49 - Nun nimmt die Zeit ständig ab, innerhalb welcher
die Prognose sich bestätigen kann, ohne daß sie sich bisher erfüllt hätte.

Bleibt die moralische Notwendigkeit für den Rest der Zeit trotzdem
intakt? Ja und nein. Ab irgendeinem Zeitpunkt wird sie, soweit sie in
der Mechanik der Motive fundiert ist, umgekippt sein. Wir kennen
diesen Zeitpunkt zwar nicht, aber auf jeden Fall wird sie hinfällig sein,

wenn die Prognose ihre letzte Chance hat, sich doch noch zu bewahrheiten.

Denn der Kausalnexus zwischen Reiz und Reaktion macht dann

ja in keinem höheren Grad zu der betreffenden Handlung geneigt als zu

jedem beliebigen früheren Zeitpunkt auch schon. Ruiz folgert daraus,
daß die moralische Notwendigkeit eben nicht nur auf dieser realen
Ebene spielt. Mit dem Ablauf der Zeit ändert sich die Basis für die
moralische Notwendigkeit. Es kommt, weil wir im Unterschied zu Gott
nicht wissen, unter welchen Bedingungen sie noch und unter welchen sie

nicht mehr gilt, zu einer von uns aus gesehen allmählichen Verlagerung
von der Mechanik der Motive zum Wahrscheinlichkeitskalkül, welcher
mit bereits vergangenen Ereignissen rechnet und zwischen dem Nicht-
eingetretensein des erwarteten Ereignisses und seinem künftigen Eintritt

einen hypothetischen, eben rein rechnerischen Zusammenhang
herstellt. Aufdieser Ebene ist die moralische Notwendigkeit dann eben

auch nur ein Rechenergebnis, ein Erzeugnis der schlußfolgernden
Vernunft.50 Deswegen determiniert der Nichteintritt des Ereignisses in
n-1 Fällen den Fall n allerdings zwar, aber nur logisch, nicht kausal.

49
vaga infallibilitas electionis integre sumpta, et relata ad suum adaequatum

tempus, et ad totam collectionem cogitationum et circumstantiarum, ex quibus résultat, ut
sic est omnino realis et intrinseca (Ders., De Providentia 130b).

50 Alteram infallibilitatem appello devolutam ab extrinseco et denominatione ratio-
nis ultimate constitutam, quoniam non provenit ex rebus, tantummodo nunc et realiter
existentibus, sed ultra illas requirit aliquod ens rationis praesupponi praeteriisse, vel
futurum esse, videlicet negationem alicuius actus. Haec infallibilitas non opponitur liber-
tati morali (Ders., De Providentia 130a).



484 Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie

Zwischenbilanz

Meine Ausgangsthese lautete : Die Soziologie ist ein Ableger der
posttridentinischen katholischen Theologie. Wenn es mir gelungen sein

sollte, das bis hierher einigermaßen plausibel zu machen, so stützt sich
dieser Eindruck auf zwei Punkte:

1) auf die Tatsache, daß menschliches Handeln entmoralisiert und

unabhängig vom individuellen Handlungssubjekt hat zum Gegenstand
werden können;

2) auf die Erklärung dafür, nämlich den methodischen Grundsatz,
menschliches Handeln als zufallsartig zu interpretieren.

Der womöglich entscheidende Beweisschritt steht indessen noch

aus. Das Konzept der moralischen Notwendigkeit wäre zur Sterilität
verurteilt gewesen, wenn die Alternative zu den schwammigen
Weisheiten des common sense nur in dem zwar soliden, aber bloß negativen
Grundsatz bestanden hätte, Gleichförmigkeit sei der absolut
unwahrscheinliche Fall. Die behavioristische Fassung der moralischen
Notwendigkeit, die Ruiz de Montoya vertritt, beruht offenbar noch auf
einem anderen Grundsatz. Wenn sein Schüler Diego Granado bündig
definiert: «Moralisch notwendig» heiße ein Ereignis, welches bei gleich
oder fast gleich bewandten Umständen immer genauso eintreten
würde51, dann meint er nicht, daß alle zufallsgenerierten Serien dasselbe

Merkmal, nämlich Unregelmäßigkeit, aufweisen werden, sondern er
meint, daß es Handlungen, also kontingente Ereignisse, gibt, die in dem
Sinn konditioniert sind, daß gleiche Umstände immer das gleiche
Resultat zeitigen: Wenn p, dann q. Menschliches Handeln hat auch die

Eigenschaft, gleichförmig und vorhersehbar zu sein. Im Begriff der
«moralischen Notwendigkeit» konkurriert mit dem Difformitätsaxiom
offenbar ein Uniformitätsaxiom. Da in der Tat erst beides zusammen das

konstituiert, was wir eine statistische Gesetzmäßigkeit nennen würden,
ist die Verknüpfung dieser scheinbar doch konträren Axiome im selben

Konzept der «moralischen Notwendigkeit» ein Ereignis von
wissenschaftsgeschichtlich größter Tragweite. Wir müssen uns fragen, unter
welcher Voraussetzung diese Verknüpfung funktioniert hat.

51 Granado, Commentarii in primam partem Summae Theologicae S. Thomae
T. 1/2, Pont-à-Mousson 21624, 660: Unde illud dicitur <moraliter necessarium>, quod
stantibus circumstantiis eisdem, aut fere eisdem, semper eodem modo eveniret.



Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie 485

Uniformitätsaxiom

Zunächst: Sie funktioniert mitnichten immer. In der zweiten Hälfte des

17. Jahrhunderts wird der Lehrbetrieb der Jesuiten gerade auf die
säuberliche Unterscheidung zweier radikal verschiedener Paradigmen von
moralischer Notwendigkeit Wert legen. Das eine Paradigma orientiert
sich am Beispiel von der Mutterliebe, das andere am Beispiel vom
Würfelspiel. Das eine habe seinen Grund in der heftigen Neigung zu der
einen Seite innerhalb einer Handlungsalternative, das andere in der auf
ein Kollektiv gleichmöglicher Fälle zu beziehenden vagen Notwendigkeit.

52 Die beiden Paradigmen, das zufallstheoretisch argumentierende
Würfelspielparadigma und das psychologisch argumentierende
Neigungsparadigma, sind offenkundig verschiedener Herkunft. Den Urheber

des einen haben wir kennengelernt. Es ist Molina. Auf wen das

andere zurückgeht, ist undeutlich, es stammt aber seinem ganzen
Zuschnitt nach aus dem konservativen, nach wie vor augustinisch

geprägten Milieu. In der moraltheologischen Kasuistik um 1600 wimmelt

es nur so von Handlungen, die zwar an sich unerlaubt sind, die aber
dank mildernder Umstände, als da wären der Triebstau, die Schwere der

Versuchung usw., als «moralisch notwendig» u. U. sogar entschuldigt
werden können. Noch Friedrich Engels entschuldigt in seiner Lage der
arbeitenden Klasse in England so den proletarischen Alkoholismus.53 Der
Augustinismus fördert die Auffassung vom Durchschnittsmenschen als

eines vernunftlos agierenden und daher auch nur bedingt zurechnungsfähigen

Opfers der Umstände.54 Die Macht der Umstände setzt sich
dabei hauptsächlich über drei Mechanismen psychologisch um: den

Faktor Leidenschaften, den Faktor Gewohnheit und den Faktor Triebnatur.

«Moralisch notwendig» heißt im Neigungsparadigma eine durch
solche ichfremden Instanzen konditionierte Handlung. Unnötig zu

52 Vgl. Knebel, Nécessitas moralis ad optimum (I) (Anm. 26) 11.
53 MARX-ENGELS-Werke Bd. 2, 332.
54 Vgl. 2. B. 1594 Zumel, In Primam Secundae (Anm. 17) 104a:... Est... intelligenda

non de necessitate physica..., sed de necessitate morali. Morale namque est, quod ut in
plurimum et saepius contingit. Et sane ita evenit, quod homines ut in plurimum operantur
secundum fines, quibus affecti sunt, nisi diligentissime curent opposita: non est autem
morale, quod id frequenter curent, sed rarissime. Die Beispiele meistens der Sexualsphäre
entnommen: Si juvenis sollicitetur a muliere pulchra loco et tempore opportuno, quando
etiam ipse sollicitabatur passione concupiscibili, impossibile est moraliter loquendo, quod
solis viribus naturae résistât (Banes, Domingo O.P., Comentarios inéditos a la Prima
Secundae de S. Tomas, Hg. Beltrân de Heredia, 3. Bd, Salamanca 1948, 92).



486 Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie

betonen, wie sehr diese Anthropologie derjenigen, um deretwillen
Molina auf das Würfelspielparadigma zurückgreift, widerspricht. Unnötig

auch zu betonen, wie sehr das Neigungsparadigma dafür jenen
Induktionen des common sense schmeichelt, auf die Molina so schlecht zu

sprechen ist. Ohne eine fundamentale Umbesetzung in seinen Prämissen

wäre das Neigungsparadigma der moralischen Notwendigkeit für
die von den Jesuiten vertretene Theologie der Willensfreiheit inakzeptabel

geblieben. Welche Umbesetzung also hat stattfinden müssen, um
im Neigungsparadigma den Grund für die Gleichförmigkeit menschlichen

Handelns mit dem Difformitätsaxiom zu verknüpfen?

Rationalität

Ein paar der von Ruiz de Montoya angeführten Beispiele für solche

Notwendigkeiten, bei denen die Art der Handlung und ihr Subjekt
feststehen55, mögen die Differenz verdeutlichen. Jeder Kapitän würde
unfehlbar im Hafen bleiben, wenn er sicher wäre, daß, sobald er ihn
verlassen hat, das Schiff einem Piratenangriff ausgesetzt sein würde.
Genauso unfehlbar würde kein Kaufmann diesem Schiff seine Waren

anvertrauen. Man wird einen Kaufmann unfehlbar dazu bringen, daß er
seine Waren schnellstmöglich wird zu veräußern suchen, wenn man
ihm glaubhaft versichert, daß in naher Zukunft ein Überangebot von
Waren dieser Sorte zu erwarten steht.56 Wenn einem Staat von außen

Gefahr droht, dann wird jeder Herrscher vor allem für die Herstellung
des inneren Friedens Sorge tragen. Wenn der Missionierungseifer groß
ist, die regionalen Erfolgsaussichten aber unterschiedlich sind, dann
werden die Mittel unfehlbar da eingesetzt werden, wo man sich mit dem

geringsten Aufwand den größten Erfolg verspricht.57 Und so weiter. All
diese moralischen Notwendigkeiten sind interessebedingt.58 Der
Interessenkalkül impliziert eine rationale Beziehung zwischen Mittel und
Zweck, sei es ökonomisch, d. h. im materiellen Eigeninteresse, sei es

53 Vaga infallibilitas operationum sub eadem specie et comparatione unius personae
(Ruizde Montoya, De Providentia [Anm. 22] 110b).

56 Ders., De Providentia 111b.
57 Ders., De Providentia 157 ff.
58 Zum Interesse als «neuem Paradigma» im 17. Jahrhundert vgl. die auf ganz anderem

Material fußenden Ausführungen von Hirschman, Albert O., Leidenschaften und
Interessen, dt. Ausg. Frankfurt a. M. 1980, 51 ff.



Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie 487

politisch, d. h. im Sinn der Staatsraison, sei es um anderer Zwecke
willen. Seine Grundvoraussetzung ist, daß de facto rational, d. h.

interessenkonform, gehandelt wird. Das Neigungsparadigma besagt dann,
daß wann immer das Subjekt zu der Uberzeugung gelangt, daß die eine
Seite einer Alternative sehr vorteilhaft für es ist und das Gegenteil sehr

nachteilig, und im übrigen kein Grund vorliegt, warum es nicht so

handeln sollte, wie der Vorteil es gebietet, es unfehlbar auch so handeln
wird.59 Daß rational agiert wird, ist der entscheidende Umstand, der bei
Ruiz auch ausdrücklich in die Formulierung seiner Wenn-Dann-Sätze
als ihre Wahrheitsbedingung miteinfließt.60 Nur wenn man unterstellt,
daß die Mutter auch bei Vernunft ist, kann man aus den anderen
Umständen: der Todesgefahr, in der das Kind schwebt, daraus, daß ein
Heilmittel zur Hand ist, und aus einem übrigens starken, etwa dynastischen,

Interesse am Leben des Kindes, zwingend folgern, daß die Mutter

ihm dieses Mittel auch geben wird.61 Also gerade nicht der Topos
von der Mutterliebe trägt den Schluß, sondern daß das betreffende Subjekt

sich absolut berechenbar verhält. Im Einzelfall muß diese Bedingung

keineswegs zutreffen. Dabei denkt der Jesuit weniger an pathologische

Erscheinungen als vielmehr an kapriziöse Bekundungen jener
durch keine noch so starken Motive suspendierten Freiheit zum Nein.62

Denn das eben sichert dieser Lesart des Neigungsparadigmas ihre
enorme Überlegenheit über den psychologischen Kalkül mit den
Leidenschaften, den Gewohnheiten und den Trieben: Die «moralisch
notwendige» Handlung bleibt trotzdem absolut frei. Über den Interessenkalkül

können die Umstände das Handeln mehr oder weniger vollständig

konditionieren, ohne daß der Mensch deswegen aufgehört hätte, der
Herr seiner Handlungen zu sein. Aus diesem Grund besteht, mit Max
Weber zu reden, allerdings auch lediglich die Chance, daß aus p tatsächlich

q folgt. Oder, wie ein Schüler von Ruiz sagt: Jedes moralisch

notwendige Ereignis ist, bevor es existiert, in dem Sinn zur Existenz

determiniert, daß es wahrscheinlicher ist, daß es existieren wird, als daß es

59 Infallibilitas moralis eligendi bonum aliquod, déterminât voluntatem, quoties
intellectus evidenter judicat, hoc expedire valde, et eius oppositum esse valde nocivum et
malum eligenti, et aliunde nulla difficultas retardât ab electione illius boni (Ruiz de
Montoya, De Providentia [Anm. 22] 161).

60 Ders., De scientia (Anm. 46) 835b. Vgl. De Providentia (Anm. 22) 159b:...
manifestant habet infallibilitatem in homine rationis compote.

61 Ders., De Providentia 158b.
62 Ders., De scientia (Anm. 46) 780b.



488 Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie

nicht existieren wird.63 Daß der Kaufmann Soundso sich den
marktwirtschaftlichen Mechanismen nicht beugt, ist zwar unwahrscheinlich,
aber immerhin möglich. Vielleicht bekundet er ja lieber seine Willensfreiheit.

Die Chance erhöht sich, je weniger die Prognose, daß ein
Kaufmann unter den besagten Umständen verkaufen wird, auf eine
individuelle Verkaufshandlung fixiert ist, oder anders gesagt, je mehr sie

von den individuellen Umständen der vorhergesagten Handlung
abstrahiert, von Ort, Zeit und der Person gerade dieses Kaufmanns. Daher
steht bei Ruiz diejenige Art von moralischer Notwendigkeit systematisch

ganz oben an, die zur Basis nicht das einzelne Subjekt, sondern
eben die große Zahl hat.

Deus sociologicus

Eine Einschränkung ist gleichwohl angebracht. Hätte aufgrund der

genannten Voraussetzungen im Schoß der posttridentinischen Theologie

die Soziologie als Wissenschaft entstehen können? Als Wissenschaft
in dem Sinn, wie sie seit dem 19. Jahrhundert fest davon überzeugt ist,
daß sie eine sei? Ich glaube nicht. Nach dem scholastischen
Wissenschaftsverständnis hätte es kein Subjekt für eine scientia gegeben, die mit
statistischen Gesetzmäßigkeiten operiert. Die scientia, die wir besitzen,
ist rationalen Typs. Ihre Beweisführungen zielen darauf ab, daß das

Gegenteil logisch unmöglich ist. Alles andere ist nicht Wissenschaft,
sondern, schon aufgrund unseres beschränkten Erfahrungshorizonts,
prinzipiell unsicher. Das einzige Subjekt, das für diese Wissenschaft

überhaupt in Betracht käme, wäre daher Gott. Gottes scientia ist anderen

Typs. Sie umfaßt alle Tatsachenwahrheiten. Sie umfaßt auch hypothetische

Wahrheiten. Gott weiß, wie Peter in jeder beliebigen Situation
reagieren würde. Daß Gott das weiß, ist geradezu das Kernstück der

Jesuitentheologie. Aber wie weiß Er das? Die Unfehlbarkeit, mit der Er
es weiß, beruht auf keinem Kausalwissen, weil das im Widerspruch zur
Willensfreiheit stünde. Er weiß es also, wie Er alle facts auch weiß,
unmittelbar und punktgenau. Mag es noch so wahrscheinlich sein, daß

63 omne ens, cuius productio est necessaria moraliter, habet antequam existât,
aliquam determinationem ad existendum, ratione cuius probabilius est extiturum, quam
non extiturum... conceditur ab ipso Didaco Ruiz... (Perez, Antonio SJ., In primam partem
D. Thomae tractatus V. Opus posthumum, Rom 1656, 297b)



Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie 489

aus p q folgt, diese Wahrscheinlichkeit ist nicht der Grund dafür, daß Er
das weiß. Gottes scientia reduziert sich auf die Form puren Faktenwissens.

Für die herrschende Theologie gab es auch keinen Grund, mit
dieser Reduktion irgendwie unzufrieden zu sein. Wenn Gott die
Wirkung direkt sieht, warum sollte Er sie aus Motiven erschließen wollen?
Wenn Gott alles Einzelne sieht, warum sollte er etwas im allgemeinen
wissen wollen? Im Gegenteil, beides würde die Erhabenheit des

göttlichen Wissens nur schmälern. An der Erhabenheit des göttlichen Wissens

perlt der Kalkül mit der moralischen Notwendigkeit einfach ab.

Der Satz über die 1000 Madrider hängt sozusagen in der Luft. Diese
Schranke zu überwinden, ist auch Ruiz de Montoya nicht gelungen.
Denn in dem System von Ruiz operiert Gott tatsächlich, anstatt alles bis
ins einzelne festzulegen, zur Verwirklichung seiner Absichten lieber mit
vagen Notwendigkeiten. Gott weiß, daß unter der Voraussetzung einer
bestimmten Weltordnung durch die Umstände selber unfehlbar jene

Zufallsverteilung produziert werden wird, die für die Aufrechterhaltung

der sozialen Arbeitsteilung sorgt.64 Oder daß ein bestimmtes
Ensemble von Umständen immer zu bestimmten Handlungen führt.
Dieses Wissen habe eine von dem Faktenwissen grundverschiedene
Struktur. Es beinhalte nicht die an und für sich zufällige Gleichzeitigkeit
von p und q, sondern die Implikation «Wenn p, dann q».65 «Die
Aussage, wie sie der unmittelbare Gegenstand dieses göttlichen Wissens ist,
ist eine aus Notwendigkeit und Kontingenz kombinierte Modalaussage...

Anteil an der Notwendigkeit hat die moralische Unfehlbarkeit insofern,

als der Eintritt der betreffenden Handlung immer unter den

gleichen Umständen verifizierbar ist. Wesentlich größeren Anteil hat
sie jedoch an der Kontingenz, da es an und für sich möglich ist, daß die

Handlung nicht eintritt.»66 Ein Wissen um rein empirische Gesetzmäßigkeiten,

wie wir heute sagen würden, hat Ruiz de Montoya also nicht
allein konzipiert, er hat ihre Wissenswürdigkeit auch so hoch angesetzt,

64 Ruiz de Montoya, De scientia (Anm. 46) 827a.
65 Ders., De scientia 828b (zitiert bei Knebel, «Scientia media. Ein dikursarchäolo-

gischer Leitfaden durch das 17. Jh.», in: Archiv für Begriffsgeschichte 34 [1991] 282).
66 At vero propositio, quae prorium et immediatum obiectum est huius scientiae,

modalis est modo quodam mixto ex necessitate et contingentia... Sed infallibilitas moralis
aliquid de necessitate participât, quatenus semper in omnibus aequalibus circunstantiis
verificatur fieri talem actum, sed multo plus participât de contingentia, quatenus est
absolute possibile talem actum non fieri (Ruiz de Montoya, De scientia [Anm. 46]
836b).



490 Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie

daß der einzige, der von seiner intellektuellen Kapazität her imstande

wäre, dieses Wissen zu haben, es in seinem Wissens- und Willenshaushalt

auch hat. Gott als deus sociologicus — es ist präzise diese um 1630

aufgetauchte Vision, die, wie das Echo auf Ruiz de Montoya lehrt, von
der Theologenzunft nahezu einmütig abgelehnt worden ist. Außerhalb
der Zunft jedoch gab es zu dieser Zeit niemanden, dem sich das Problem
auch nur hätte stellen können.


	Vom Ursprung der Soziologie aus der posttridentinischen Theologie

