
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 3

Artikel: Ontologie und Politik : quod racio principantis et subiecti sumitur ex
racione actus et potencie : zum Verhältnis von Metaphysik und Physik
in den ersten Kommentaren zur aristotelischen Politica

Autor: Flüeler, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761167

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761167
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christoph Flüeler

Ontologie und Politik:
Quod racio principantis et subiecti
sumitur ex racione actus et potencie

Zum Verhältnis von Metaphysik und Physik
in den ersten Kommentaren 2ur aristotelischen Politica1

/
Die erste Phase der Rezeption der aristotelischen Politica ist deutlich
geprägt von einem ausgesprochenen Hang, Modelle der aristotelischen

Logik, Physik und Metaphysik in die politische Philosophie zu importieren.

Anhand von zwei Beispielen möchte ich im folgenden zeigen,
wie Begriffe der Aristotelischen Ontologie im späten Mittelalter auf die

politische Wissenschaft angewendet wurden. Es sind dies die Theorie
der Beziehung (relatio) und das Verhältnis von Akt und Potenz.

Im späten Mittelalter diskutierten viele Gelehrte den ontologischen
Status von Beziehungen als ein zentrales philosophisches und theologisches

Problem.2 Aristoteles belebte auch diese Diskussion, obwohl die

1 Leicht überarbeitete Fassung eines Vortrags, der am 7. Juni 1991 in Lissabon am
«Colöquio internacional as relaçôes de poder non pensamento politico da baixa idade
média» vortragen wurde.

2 Vgl. Mark G. Henninger SJ, Relations. Medieval Theories 1250—1325, Oxford
1989. Vgl. auch die älteren - durch die Arbeit von Henninger z. T überholten - Studien
von J.P. Beckmann, Die Relationen der Identität und Gleichheit nach J. Duns Scotus,
Bonn 1967; C. Hartshorne, The Divine Relativity, New Haven, London 1948; A. Krempel,

La doctrine de la relation chez saint Thomas, Paris 1952; J. Weinberg, Abstraction,
Relation, and Induction: Three Essays in the History of Thought, Madison, Milwaukee
1965.



446 Ontologie und Politik: Quod racio principantis et subiecti

Theorie der Beziehung bei ihm eher eine untergeordnete Rolle spielte.3
Die Beziehung wurde von ihm zwar als Kategorie verstanden und war
somit für die Beschreibung der Wirklichkeit notwendig, sie galt aber

zugleich als die schwächste aller Kategorien, weil sie am wenigsten Sein

zu haben schien.4 Die Aktualität dieses philosophischen Problems
bestand für die mittelalterlichen Theologen und Philosophen weniger
darin, daß Aristoteles die Theorie der Beziehung als zentral erachtete,
sondern weil wichtige theologische Probleme seit Augustinus als

Beziehungen verstanden wurden. Die wichtigsten theologischen Fragen

waren ohne Zweifel die innertrinitarischen Beziehungen und die Beziehung

von Gott und Schöpfung.
Daß Aristoteles trotzdem den Ausgangspunkt der Diskussion

bildete, liegt sicher in der überragenden Autorität des Philosophen
begründet. Durch seinen Einfluß wurde die Frage nach dem ontologi-
schen Status der Beziehungen in der scholastischen Diskussion des

13. Jahrhunderts erst aufgeworfen. Wenn die wirkliche Beziehung als

Kategorie ein Akzidens genannt wird, muß sie irgendwie einem Subjekt
inhärieren. Dies bedeutet jedoch, daß bei einer realen Beziehung je zwei
voneinander zu unterscheidende Beziehungen — nennen wir sie R1 und
R2 — angenommen werden müssen, die in zwei voneinander getrennten
Substanzen - nennen wir sie a und b - inhärieren. Nach Aristoteles war
es unmöglich, daß ein Akzidens gleichzeitig zwei Subjekten inhäriert.
Wenn also z. B. zwei weiße Stücke Kalk a und b sich wegen der
Ähnlichkeit der Farbe aufeinander beziehen, dann basiert die eine Beziehung

R1 von a zu b auf einem Akzidens, nämlich der Qualität des

Weißen in a. Andererseits muß eine andere Beziehung R2 angenommen
werden, denn die Beziehung R2 von b zu a basiert auf einem Akzidens,
nämlich der Qualität des Weißen in b. Es gibt somit zwei Beziehungen
in den beiden aufeinanderbezogenen Dingen. Die Beziehung zeichnet
sich aber im Vergleich zu den anderen Kategorien durch folgende
Besonderheiten aus: Die Beziehung basiert immer auf einem anderen

Akzidens, z. B. der Qualität. In unserem Beispiel basiert die Beziehung
zwischen den beiden weißen Stücken Kalk auf der Qualität des Weißen

3 Die wichtigsten Stellen finden sich in Cat. 7 (6a—8b), Metaphys. V,15 (1020b25—

1021M2) und Phys. V,2 (225b 11-13).
4 Metaphys. XIV,1 (1088a21-1088b4): «Das Relative aber ist unter allen Kategorien

am wenigsten eine Natur und ein Wesen und ist später als das Qualitative und das

Quantitative...».



sumitur ex racione actus et potencie 447

in a oder b. Ontologisch am schwierigsten zu lösen war jedoch die

Annahme, daß die Beziehung immer ein esse-ad (ein Bezügliches)
ausdrückte und gleichzeitig als Akzidens ein esse-in (ein Inhärierendes) zu
sein hatte.

Aristoteles unterscheidet im 5. Buch der Metaphysik drei Arten von
Beziehungen: numerische Beziehungen, mentale Beziehungen und

Beziehungen des Aktiven und Passiven. Die numerischen Beziehungen,
zu denen Aristoteles z. B. das Doppelte zum Halben, das Dreifache zum
Drittel zählt, und die mentalen Beziehungen, z. B. das Maß und das

Gemessene, der Wissende und das Gewußte, sollen uns hier nicht
weiter beschäftigen. Was uns hier besonders interessiert sind die
Beziehungen des Bewirkenden zum Affizierten, oder wie Aristoteles sagt:

«Die bewirkenden und affizierten Dinge stehen in Beziehung durch das

bewirkende und affektive (leidende) Vermögen (dynamic, potentia) und
durch die Verwirklichungen (energeia, actus) dieser Vermögen.»5

Die Theorie der Beziehung und die Unterscheidung von Akt und
Potenz sind also schon bei Aristoteles eng miteinander verbunden. Die
Akt-Potenz-Theorie spielt bekanntlich bei Aristoteles für die Erklärung
des Werdens eine zentrale Rolle. Auch gelang es Aristoteles, mit diesem
Modell die Einheit von Form und Materie zu erklären. Aber auch in der

teleologischen Ethik konnte diese Theorie angewandt werden, denn

Handlungen wurden verstanden als Tätigkeiten auf eine Verwirklichung

hin.6 Der Mensch als handelndes Wesen besitzt die Fähigkeit, das

höchste menschliche Ziel, die Glückseligkeit zu verwirklichen. Bei
rationalen Vermögen, zu denen die menschlichen Handlungen gehören,

werden ein Vermögen zu begehren (orexis, appetitus) und ein
Vermögen zu entscheiden (prohairesis, electio oder consilium) benötigt.7 Aber
auch in der aristotelischen Psychologie findet das Begriffspaar Akt-
Potenz seine Anwendung. Die Unterscheidung von intellectus agens und
intellectus possibilis ist im 3. Buch der De anima angelegt, doch wird sie

erst in der arabischen Philosophie zu einer fundamentalen Unterscheidung

der Intellekttheorie.

5 Metaphys. V,15 (1021al4—16): «Activa vero et passiva secundum potentiam activant

et passivam sunt, et actiones potentiarum».
6 Vgl. Metaphys. IX,5: «Da nun die gesamten Vermögen entweder angeboren sind,

wie die der Sinne, oder durch Übung erworben werden, wie etwa das Vermögen, Flöte zu

spielen, oder durch Lernen erworben werden, wie das Vermögen der Künste...».
7 Metaphys. IX,5 (1048al0).



448 Ontologie und Politik: Quod racio principantis et subiecti

II
Im Mittelalter mußten sowohl die Theorie der Beziehungen als auch die
Akt-Potenz-Theorie in einem neuen Kontext diskutiert werden.
Insbesondere die Akt-Potenz-Theorie nimmt im Denken des Thomas von
Aquin eine Schlüsselrolle ein. Da Gott als ewiger, erster Beweger reiner
Akt (reine Tätigkeit) war, und die Schöpfung, verstanden als Potenz,
nicht ohne Beziehung zu ihrem Ursprung gedacht werden konnte und
die Geschöpfe selbst wieder die Fähigkeit zur Verwirklichung besassen,

konnten der ganze Kosmos und die Offenbarung in den Begriffen von
Akt und Potenz gedacht werden.8

Die Ordnung, die die Dinge untereinander verbindet und die Dinge
auf Gott als deren Ursprung und Ziel hinordnet, die Beziehung also, die
eine solche Ordnung stiftet, kann keine rein mentale sein, sondern muß
real sein, d. h. es muß in einem Ding etwas geben, das es auf ein anderes

bezieht. Nach Thomas besitzt die Kategorie der Beziehung zwei

Aspekte: Als Kategorie ist sie ein Akzidens, das einer Sache inhäriert.
Sie ist jedoch kein absolutes Akzidens, das selbst einer Sache inhäriert,
sondern sie basiert auf einem anderen, d. h. absoluten Akzidens, das

dann seinerseits dem Subjekt inhäriert. Die Relatio inhäriert auf diese

Weise mittels des Akzidens der Quantität oder des Akzidens des Wirkens

oder Leidens. Dieses absolute Akzidens, auf dem die Beziehung
basiert, wird von Thomasfundamentum genannt. Zur eigentlichen Natur
{ratio) der Beziehung gehört es jedoch, daß sie sich auf ein anderes
bezieht.9

8 Der Thomismus hat z. T eindringlich auf diesen Sachverhalt hingewiesen. So

schreibt der Dominikaner Gallus Manser, Philosophieprofessor in Freiburg (Schweiz),
gebürtiger Appenzeller und führender Schriftsteller der ehemals einflußreichen Freiburger

Thomistenschule : «In der scharf logischen, konsequenten Durch- und Weiterbildung
der aristotelischen Lehre von Akt und Potenz erblicken wir das innerste Wesen, den

Kernpunkt des Thomismus.» Ders., Das Wesen des Thomismus, Freiburg 31949, S. 100;
«Nur die Akt-Potenzlehre konnte dem Christentum die wissenschaftliche Grundlage
bieten» (S. 63). «Eine christliche Philosophie, eine christlich wissenschaftliche Synthese
muß wegen der Offenbarung auf die aristotelische Akt-Potenzlehre aufbauen.» (S. 63).

9 In Phys. III. lect. 1 n.6. : «considerandum est quod, cum relatio habeat debilissimum
esse, quia consistit tantrum in hoc quod est ad aliud se habere, oportet quod super aliquod
aliud accidens fundetur; quia perfectiora accidentia sunt propinquiora substantiae, et eis
mediantibus alia accidentia substantiae insunt. Maxime autem super duo fundatur relatio,
quae habent ordinem ad aliud, scilicet super quantitatem et actionem.»



sumitur ex racione actus et potencie 449

Daß es notwendig ist, eine reale Beziehung anzunehmen, zeigt
Thomas anhand der Ordnung des Universum. So wie es in einem guten
Heer notwendigerweise eine Ordnung geben muß, so scheint es auch im
Universum zu sein:

«Oportet ergo in ipsis rebus ordinem quemdam esse; hic autem ordo relatio
quaedam est. Unde oportet in rebus ipsis relationes quasdam esse, secundum

quas unum ad alteram ordinatur.»10

Die Einheit des Universum basiert auf einer Beziehung mehrerer Dinge,

d. h. sie basiert auf einer Quantität. Die Quantität allein genügt
jedoch noch nicht, um eine Einheit zu schaffen. Gäbe es die Beziehung
nicht, könnte nicht von einer Einheit gesprochen werden, sondern nur
von einer zufälligen Anhäufung, wie z. B. ein Steinhaufen keine

Ordnung besitzt, sondern die Anhäufung rein zufällig ist. Thomas verwendet

als Beispiel für eine gelungene Ordnung immer wieder das Heer
('exercitus).In einem Heer braucht es eine Einheit, sonst könnte sein

Ziel, der Sieg, nicht erreicht werden. Das Prinzip der Einheit ist jedoch
der Feldherr, der den Soldaten vorsteht. Aus dieser gesellschaftlichen
Beziehung wird eine metaphysische abgeleitet, die alle Beziehungen im
Universum untereinander verbindet und auf ein bestimmtes Ziel
hinordnet. 12

10 Quaest. disp. de pot. 7,9 co.; vgl. auch In Metaphys. V, iect. 17: «Cum enim relatio,
que est in rebus, consistât in ordine quodam unius rei ad aliam, oportet tot modis hujus-
modi relationes esse, quod modis contingit unam rem ad aliam ordinari.» (n.1004).

11 Quaest. disp. de pot. 7,9: «Sic ergo oportet quod res habentes ordinem ad aliquid,
realiter referantur ad ipsum, et quod in eis aliqua res sit relatio. Omnes autem creaturae
ordinantur ad deum et sicut ad principium et sicut ad finem, nam ordo qui est partium
universi ad invicem, est per ordinem qui est totius universi ad deum: Sicut ordo qui est

inter partes exercitus, est propter ordinem exercitus ad ducem, ut patet XII Metaph.»;
Sent. I 44,1,2 co.: «Secundum Philosophum, in II Methaph., bonum universi consistit in
duplici ordine, scilicet in ordine partium universi ad invicem, et in ordine totius universi
ad finem, qui est ipse deus; sicut etiam est in exercitu ordo partium exercitus ad invicem,
secundum diversa officia, et est ordo ad bonum ducis, quod est victoria; et hic ordo est

praecipuus, propter quem est primus ordo»; In Dion, de div. nom. c. 4 lect. 1 : «Est autem
eorum quae sunt in ordinem duplicem finem accipere. Unum scilicet qui est in ipsis
ordinatis, inquantum sunt ordinata ad invicem, quod consistit in habitudine unius ad

alterum.... Secundus finis est bonum quod est supra ordinem; et, secundum hoc, sicut dux
est finis exercitus, sie Deus est finis angelorum sub ordine contentorum.»; Quaest. disp. de

pot. 1,2 adl : «Res enim naturales coordinatae sunt ad invicem, et etiam omnes creaturae.
Deus autem est extra hunc ordinem. Ipse enim est ad quam totus hic ordo ordinatur,
sicut ad bonum extrinsecum, ut exercitus ad ducem, secundum Philosophum, in
XII Metaph.»

12 Metaphys. XII,10 (1075al2-14).



450 Ontologie und Politik: Quod racio principantis et subiecti

Sie wie im Heer, so gibt es, wie Thomas immer wieder betont, zwei
Arten der Ordnung13: die Ordnung der verschiedenen Dinge zueinander,

und die Ordnung des Ganzen auf ein äußeres Ziel hin, das im Heer
der Feldherr ist. Die erste Ordnung kann in bezug auf das vorher
Gesagte eine numerische Beziehung genannt werden (Verhältnis des

Teiles zum Ganzen). Die zweite Ordnung entspricht der Beziehung des

Wirkens.14 Die Parallelen, die Thomas zwischen der Hinordnung des

Heeres auf einen Feldherrn und die Hinordnung des Universums auf
Gott aufweist, sind sehr zahlreich15: Wie Gott steht der Feldherr über
und außerhalb der Ordnung16, d. h. außerhalb der Schöpfung, bzw. dem
Heer; wie Gott das Ziel der Schöpfung ist, so ist der Feldherr das Ziel
des Heeres.17 Wie bei Gott, so ist beim Feldherrn das Gute erhabener als

das Gute der Schöpfung, bzw. des Heeres;18 und wie Gott, so ist auch
der Feldherr dasprincipale agens.19 Die Schöpfung, bzw. das Heer, ist auf
Gott oder den Feldherr hingeordnet und ist um seinetwillen da.20

Bekanntlich hat Aristoteles in der Metaphysik seine Beispiele mit
Vorliebe aus der Natur oder der Kunst entnommen. Auch der Begriff

13 Sent. IV 19,2,2a co; Sent. I 44,1,2 co; Quaest. disp. de spirit, creat. 8 co. ; In
Metaphys. XII,12 nr.4; Sent. I 39,2,1 co; Sent. II 38,1,1 co; ScG 1,42 nr.7; ST I—II
111,5 ral; ScG 1,78 nr.4; Quaest. disp. de ver. 5,3 co.: «totus exercitus ordinatur ad ducem;
unde si non esse ordo ad ducem, non esset ordo partium exercitus ad invicem»; Quaest.
disp. de pot. 7,9 co.; In Eth. 1,1 nr.l.

14 Comp, theol. 1,103: «Si sint multa agenda ordinem habentia, necesse est quod
omnium agentium actiones et motus ordinentur in bonum primi agentis sicut in finem
ultimum, cum enim a superiori agente inferiora agentia moventur, et omne movens
moveat ad finem proprium oportet quod actiones et motus inferiorum agentium tendant in
finem primi agentis: sicut in exercitu omnium ordinum actiones ordinantur sicut in
ultimum ad victoriam, quae est finis ducis»; ST 115,2 co: «in quolibet effectu illud quod est
ultimus finis, proprie est intentum a principali agente; sicut ordo exercitus a duce»; vgl.
auch Sent. III 23,3,1a co und ScG 3,25 nr.10.

15 Vgl. Quaest. disp. de spirit, creat. 8 co; Sent. I 39,2,1 co; Sent. III 23,3,1a co;
Quaest. disp. de pot. 7,9 co; In Dion, de div. nom. 4,1; ScG 3,25 nr. 10: «primi agentis et
motoris sit ultimus finis omnium: sicut finis ducis exercitus est finis omnium sub eo
militantium»; ST I 108,6 co.

16 Quaest. disp. de spirit, creat. 8 co.; Quaest. disp. de pot. 1,2 ral ; Comp, theol. 1,6;
«secundum quod totum Universum ordinatur ad id quod est extra Universum, sicut exercitus

ordinatur ad ducem; aliud secundum quod partes universi ordinantur ad invicem,
sicut et partes exercitus» ScG 1,78 nr.4; In Dion, de div. nom. 4,1; ST I 103,2 ra3.

17 In Dion, de div. nom. 4,1; ScG 3,25 nr.10; ST I 103,2 ra3; ST I 108,6 co.
18 Comp, theol. 1,103; ST I 15,2 co; ST I—II 39,2 ra2: «quam bonum extrinsecum ad

quod multitudo ordinatur, sicut bonum ordinis exercitus est minus quam bonum ducis»; In
Metaphys. 12,12 nr.4.

19 ST I 15,2 co.
20 Quaest. disp. de pot. 7,9 co; In Ethic. 1,1 nr.l; In Metaphys. 12,12 nr.5.



sumitur ex racione actus et potencie 451

energeia {actus, Verwirklichung) entstammt den menschlichen Tätigkeiten.21

Thomas ist dieser Hintergrund natürlich bekannt. Akt und
Potenz werden von den Handlungen abgeleitet und werden vor allem in
den Bewegungen, bei denen immer ein Bewegendes und Bewegtes, ein
Wirkendes und Bewirktes festgestellt wird, beobachtet. Erst in einem
zweiten Schritt wird dann dieses Beispiel als Eigenschaft des Seins im
allgemeinen abgeleitet.22

Aufein drittes Beispiel muß in diesem Zusammenhang hingewiesen
werden: die Beziehung von Herr und Sklave. Aristoteles erwähnt dieses

Beispiel in der Kategorienschrift23, ohne es jedoch zu interpretieren. Es

war den mittelalterlichen Philosophen überlassen, die Natur dieser

Beziehung zu bestimmen. Thomas deutet dieses Verhältnis als Beziehung

des Wirkens:
«... aliae vero relationes fundantur super actionem et passionem: vel secundum

ipsum actum, sicut calefaciens dicitur ad calefactum; vel secundum hoc

21 In Metaphys. IX,3 nr. 1805: «hoc nomen actus, quod ponitur ad significandum
entelchiam et perfectionem, scilicet formam, ab alia hujusmodi, sicut sunt quaecumque
operationes, veniunt maxime ex motibus quantum ad originem vocabuli. Cum enim
nomina sint signa intelligibilium conceptionum, illis primo imponimus nomina, quae
primo intelligimus, licet sint posteriora secundum ordinem naturae. Inter alios autem
actus, maxime est nobis notus et apparens motus, qui sensibiliter a nobis videtur. Et ideo ei

primo impositum fuit nomen actus, et a motu ad alia derivatum est.»; In Metaphys. IX,5
nr. 1824: «Licet enim nomen actus a motu originem sumperit.»; vgl. auch In Metaphys.
IX, 1 nr. 1769 (die Stelle bezieht sich auf Aristoteles, Metaphys. IX,8 [1050a23]).

22 Metaphys. IX,6 (1048a27—31); In Metaphys. ad 1.: «Ex quo manifestum est, cum
potentia dicatur ad actum, quod active possibile vel potens, non solum dicatur quod est
natum movere active, vel moveri ab alio passive, aut simpliciter, secundum quod dicitur
potentia respectu actionis aut passionis communiter, aut modo quodam, secundum quod
potentia dicitur respectu ejus quod est bene agere vel bene pati; sed etiam dicetur possibile
vel potens aliter secundum ordinem ad actum qui est sine motu.» Akt und Potenz leiten
sich also von der Kategorie des Wirkens und Leidens ab. Erst In einem zweiten Schritt
macht Aristoteles und Thomas Akt-Potenz zu einem allgemeinen Seinsmodus: «Postquam
determinavit Philosophus de ente secundum quod dividitur per decern praedicamenta, hic
intendit determinare de ente secundum quod divitur per potentiam et actum.» (In Metaphys.

IX,1 nr. 1768). «Potentia enim et actus, ut plurimum, dicuntur in his quae sunt in
motu, quia motus est actus entis in potentia. Sed principalis intentio hujus doctrinae non
est de potentia et actu secundum quod sunt in rebus mobilibus solum, sed secundum quod
sequuntur ens commune.» (ibid., nr. 1770); vgl. auch In Phys. 111,1 nr.6; In der metaphysischen

Betrachtungsweise ist Akt und Potenz also keine Kategorie mehr. Die Beziehung
von Akt und Potenz als transzendentale Beziehung zu bezeichnen, wäre jedoch voreilig.
Thomas vermeidet diesen Begriff. Vgl. zur Geschichte der transzendentalen Beziehung,
Krempel, La doctrine de la relation, S. 645-670 (vgl. Anm. 2).

23 Cat. 7.



452 Ontologie und Politik: Quod racio principantis et subiecti

quod est egisse, sicut pater refertur ad filium quia genuit; vel secundum

potentiam agendi, sicut dominus ad servum, quia potest eum coercere,»24

Ich habe bisher auf mehrere Beispiele hingewiesen, die alle aus der

praktischen Philosophie stammen. Das Beispiel vom Feldherrn aus der

ars militaria, die als Teil der Politik verstanden wird; der Begriff actus,

der aus den menschlichen Tätigkeiten stammt; und schliesslich das

Verhältnis von Herr und Sklave, das nach Aristoteles zur Ökonomik

gehört. Schließlich ist noch darauf hinzuweisen, daß sowohl djnamis
und sogar noch deutlicherpotentia Begriffe aus dem politischen Jargon
sind.

Aristoteles war für die mittelalterlichen Gelehrten in erster Linie
Logiker, Naturphilosoph und Metaphysiker. Ferner haben die
mittelalterlichen Autoren Aristoteles als in sich geschlossenes Werk verstanden.

Einzelne Werke behandelten die verschiedenen Einzelwissenschaften,
aber insgesamt war das gesamte Werk des Philosophen ein einheitliches
Wissenschaftssystem.25 Außerdem waren die aristotelische Physik und
die Metaphysik schon seit der ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts
bekannt. Die Politik jedoch wurde nach neuesten Kenntnissen erst 1265

erstmals vollständig übersetzt.26 Es lag deshalb nahe, ontologische
Prinzipien in die Politik einzuführen.27

24 In Phys. III. lect. 1 co.
25 Die Einleitungen in die Aristoteles Kommentare von Thomas von Aquin geben

dazu ein schlagendes Zeugnis. Thomas bestimmt jeweils für jedes Werk den Ort in der
Wissenschaft. Vgl. auch die Literatur zu den Wissenschafteinteilungen. Cl. Lafleur,
Quatre introductions à la philosophie au XHIe siècle. Textes critiques et étude historique,
Montréal, Paris 1988.

26 Vgl. Fernand Bossier, «Méthode de traduction et problèmes de chronologie», in:
Guillaume de Moerbeke. Recueil d'Etudes à l'occasion du 700e anniversaire de sa mort
(1286), éd. par Jozef Brams et Willy Vanhamel, Leuven 1989 (Ancient and Medieval
Philosophy. Series 1/7).

27 Begünstigt wurde diese Tendenz ferner durch die Tatsache, daß auf die ersten neun
Bücher der Metaphysica des Avicenna im zehnten und letzten eine Abhandlung über die

praktische Philosophie folgt. Die praktische Philosophie wird bei ihm aus der metaphysischen

Seinsordnung abgeleitet. Avicennas Ableitung der praktischen Philosophie aus der
spekulativen war im späten 13. Jahrhundert wohl bekannt. Die eindeutige Tendenz die

politische Wissenschaft auf metaphysischen Prinzipien aufzubauen, läßt sich am
überzeugendsten auf den Einfluß Avicennas zurückführen. Der Bequemlichkeit halber gleich
wieder ein Schlagwort wie «politischer Avicennismus» einzuführen, wäre jedoch zu
einfach, obwohl einem solchen Begriff mindestens die gleiche Plausibilität zukäme, wie den
irreführenden und überholten Begriffen, wie politischer Augustinismus und politischer
Averroismus. Vgl. dazu Ch. Flüeler, Rezeption und Interpretation der Aristotelischen
Politica im späten Mittelalter, Amsterdam/Philadelphia 1992 (Bochumer Studien zur
Philosphie 19).



sumitur ex racione actus et potencie 453

Dieses Vorgehen läßt sich vor allem bei den ersten Politikkommentatoren

feststellen. Die Frage, die uns im weiteren besonders interessiert
ist ist folgende : Aristoteles erklärt das Verhältnis von Akt-Potenz und
die Kategorie der Beziehung durch Beispiele aus der praktischen
Philosophie. Thomas hat diesen beiden Theoremen besondere Bedeutung
beigemessen. Was geschah jedoch mit den Beispielen, als die
mittelalterlichen Philosophen die praktische Philosophie, namentlich die Politik,

kommentierten.

III
Ich möchte aus den zahlreichen Politikkommentaren einen herausgreifen,

der für unsere Frage besonders aufschlußreich ist: Der Quaestio-
nenkommentar von Petrus de Alvernia. Der Kommentar steht unter
dem Einfluß der thomasischen Aristoteles-Auslegung.28

Im Prolog des Quaestionenkommentars beruft sich Petrus auf die

Unterscheidung von Akt und Potenz. Alles, was durch eine Kunst oder
die Natur geschieht, geschieht durch eine tätige Kraft, da sonst nichts
würde. Es gäbe jedoch keine solche Kraft, wenn nicht eine Form ihr
voran ginge. Aristoteles hat dies in der Metaphysik so ausgedrückt:
«Semper enim ex potestate (potentia?) ente, fit actu ens, ab actu ente»29

und «omne quod fit, fit ex aliquo, et ab aliquo, et hoc specie idem»30.

Auf dieselbe Weise denkt der Mensch durch seinen Intellekt. In der
Vernunft des Menschen existiert nämlich eine Vernunft, die das Denken

bewirkt. Dies ist der tätige Intellekt {intellectus agens). Die Fähigkeit
zu denken (intellectus possibilis) wird also durch einen tätigen Intellekt
bewirkt. Nun wird jedoch angenommen, daß in jeder Gattung das, was

von der Potenz auf den Akt zurückgeführt wird, durch etwas zurückgeführt

wird, das von derselben Art ist. Dies sind jedoch nach Petrus die

species inteIiigibiles. Die species können eingeteilt werden in solche, die
der Grund für das Erkennen sind, und solche, die der Grund sind für das

Handeln. Aus dieser Unterscheidung können die spekulativen und

28 Flüeler, Rezeption und Interpretation, Bd. 19/1, S. 50-71 und 86-131. (vgl.
Anm. 27).

29 Metaphys. IX,8 (1049b24-25).
30 Ibid. (1049b28-29).



454 Ontologie und Politik: Quod racio principantis et subiecti

praktischen Wissenschaften abgeleitet werden.31 Das Ziel der spekulativen

Wissenschaften ist die Wahrheit, das Ziel der praktischen jedoch
das Handeln.

Ein Blick auf den Prolog zum Politikkommentar des Thomas von
Aquin zeigt, daß der Text von Petrus durchaus Ähnlichkeiten aufweist,
aber auch in entscheidenden Punkten abweicht. Es ist hier nicht der

Ort, die beiden Texte ausführlich miteinander zu vergleichen. Auf zwei
Unterschiede lohnt es sich jedoch hinzuweisen. Thomas geht bekanntlich

von dem Satz aus: ars imitatur naturam. Die Prinzipien der Kunst
ahmen die Prinzipien der Natur nach. Wenn also die Kunst das

nachahmt, was in der Natur ist, geht sie ähnlich vor, wie die Natur. Thomas
hebt jedoch hervor, daß der menschliche Intellekt durch eine gewisse
Ähnlichkeit vom göttlichen Intellekt abgeleitet wird und die natürlichen

Dinge von Gott geschaffen wurden. Den theologischen Hintergrund

macht Thomas somit schon zu Beginn seiner Auslegung deutlich.
Petrus hingegen verzichtet vollständig auf eine theologische Begründung.

Was Petrus jedoch von Thomas für eine rein philosophische
Auslegung entnehmen konnte, hat er meisterlich verwendet.

Die politische Philosophie von Petrus scheint ein Thomismus zu

sein, bei dem die Theologie ausgeblendet wurde. Meiner Ansicht nach
ist dieses Thomas-Verständnis nicht einzigartig. Die Pariser Artisten der

siebziger Jahre des 13. Jahrhunderts sind insgesamt stark von Thomas

beeinflußt, nur haben sie den philosophischen Ansatz gegenüber Thomas

stärker betont und sind dadurch mit Thomas in Konflikt geraten.

Bei Petrus wird die ganze Wissenschaft auf die Unterscheidung von
Akt und Potenz zurückgeführt, genauer gesagt auf die Unterscheidung
von intellectus agens und intellectus possibilis. Der aktive Intellekt wird
hingegen nicht - wie bei Thomas - auf den göttlichen Intellekt
zurückgeführt.

Wie zentral diese Unterscheidung auch für die politische Wissenschaft

ist, wird im folgenden in den Fragen zum ersten Buch ersichtlich,

31 Petrus de Alvernia, Questiones supra libros Politicorum, Prol. (Flüeler, Rezeption

und Interpretation, Bd. 19/1, S. 171, vgl. Anm. 27): «Modo ita est, quod sciencia est

habitus, quo intellectus per speciem intelligit et cognoscit. et eciam, quo operatur illud,
cuius speciem habet. Et ideo secundum duplex princpium oportet esse duplicem habitum
sciencie: Unum quo dirigatur in cognicione veritatis, alius quo dirigatur in operacione et
cognicione simul.»



sumitur ex racione actus et potencie 455

vor allem in den Fragen, die die Beziehung von Herr und Sklave
behandeln.

Die 12. Frage des ersten Buches lautet32:

Utrum ubicumque est coniunctio aliquorum in unum sit unum principans
natura et aliud servum et subiectum.

Petrus beantwortet die Frage folgendermaßen: Immer dort, wo etwas
an sich zu einer Einheit zusammengefügt ist, gibt es etwas, was herrscht,
und etwas, was dient. Bei einer zufälligen Zusammenfügung hingegen
kann nicht gesagt werden, daß etwas mehr herrscht als das andere. Wo
aber mehreres eine Einheit bildet, ist neben den materiellen Teilen
etwas anzunehmen, das jene zusammenhält. So gibt es in einer Silbe

nicht nur Buchstaben, sondern noch etwas dazu, nämlich die Natur
dieser Silbe oder deren Form. Es muß also außer den einzelnen Teilen
eine Form angenommen werden, die die einzelnen Teile zu einem
Ganzen zusammenfügt. Das jedoch, was der Ursprung des ganzen Seins

ist, kann herrschend genannt werden.
Petrus verweist auf das 7. Buch der Metaphysik, dem er folgende

Überlegung entnimmt33:

«... ex pluribus entibus in actu non fit totum. Ex pluribus autem entibus in
potencia nihil fit. Ergo oportet esse unum ex pluribus factum, per se esse

compositum ex potencia et actu.»

Nun aber bringt der Grund des Aktes den Grund des Herrschenden
hervor, und die Potenz den Grund des Beherrschten. Wie aber Mehreres
auf verschiedene Weise eine Einheit bildet, so sind auch die Arten der
Herrschaft, je nach der Art der Zusammensetzung verschieden. Die
erste Wurzel (prima radix) der Herrschaft stellen wir dann fest, wenn aus

zwei Komponenten ein Wesen wird, obwohl hier noch nicht im eigentlichen

Sinne von Herrschaft gesprochen werden kann.
Wenn jedoch etwas aus Form und Materie zusammengesetzt ist,

kann von Herrschaft im weiteren Sinne gesprochen werden. Die Form
ist bewegend und herrschend und die Materie bewegt und dienend, wie
wir beim Menschen sehen, der aus Seele und Körper zusammengesetzt
ist.

Den eigentlichsten Grund der Herrschaft (verissima racioprincipan-
tis) findet man dort, wo das Bewegende und Bewegte von einander

32 Petrus de Alvernia, Questiones supra libros Politicorum Ii. I q. 12 (Flüeler,
Rezeption und Interpretation, Bd. 19/1, S. 186-189, vgl. Anm. 27).

33 Petrus de Alvernia, Qq. supra libros Polit., Ii. I q. 12 (Flüeler, Rezeption und

Interpretation, Bd. 19/1, S. 187, vgl. Anm. 7).



456 Ontologie und Politik: Quod racio principantis et subiecti

getrennt sind, ja - je mehr die beiden Extreme dieser Be2iehung von
einander getrennt sind, desto mehr ist eines handelnd und das andere

leidend. Diese Art der Herrschaft finden wir beim ersten Beweger und
den himmlischen Sphären und aus diesem Grund kann im eigentlichen
Sinne die Herrschaft des Herrn über den Sklaven erklärt werden.34

« Aliquando autem in aliis sunt illa moyens et motum separata et quanto plus
sunt separata, tanto plus se habent ad unum agere et aliud pati et ideo in illis
est verissima racio principantis et subiecti, ut in primo mobili et speris
inferioribus. Et ex illa racione proprie sumitur racio servi et domini.»

Ich möchte anhand des vorhin Gesagten folgende Überlegungen
anschließen:

1. Die politische Wissenschaft wird von Petrus metaphysisch begründet.

Die spekulative Wissenschaft und die praktische Wissenschaft werden

als zwei verschiedene Weisen des menschlichen Intellekt verstanden.

Die verschiedenen Wissenschaften werden aufdie Unterscheidung
von Akt und Potenz zurückgeführt.

2. Nicht nur um zu zeigen, daß die Politik eine Wissenschaft ist,

greift Petrus auf die Beziehung von Akt und Potenz zurück, die politische

Wissenschaft selbst wird aus diesen beiden Begriffen abgeleitet.
Herrschaft und Knechtschaft (dominacio et subjectio) sind zwei elementare

Begriffe seiner politischen Philosophie, auf die alle anderen
Formen der Herrschaft zurückgeführt werden.

3. Im dritten bis siebten Kapitel des 1. Buches der Politica, die von
der Sklaverei handeln, werden die Prinzipien der politischen Wissenschaft

erläutert. Die Sklaverei ist somit kein marginales Thema, das von
Petrus z. B. auf die vor allem im Mitteimeeraum weitverbreitete
Sklaverei oder die spätmittelalterlichen Formen der Hörigkeit angewendet
wurde, sondern anhand der Beziehung von Herr und Sklave wird das

Wesen von Herrschaft und Knechtschaft erläutert.
4. Bei Aristoteles werden zentrale metaphysische Begriffe aus der

menschlichen Praxis entnommen und von Aristoteles zu metaphysischer

Bedeutung vertieft und erweitert. Aristoteles sagt selber: der

34 Petrus de Alvernia, Questiones supra libros Politicorum Ii. I q. 12 (Flüeler,
Rezeption und Interpretation, Bd. 19/1, S. 188, vgl. Anm. 27). Vgl. auch Mailand, Bibl.
Ambros. A.lOO.inf., Ii. I q. 9 (Flüeler, Rezeption und Interpretation, Bd. 19/1, S. 240,

vgl. Anm. 27): «Aliquando autem fit composicio aliqua ex pluribus racione ordinjs, que
<se> habent ad invicem sicut a domino et servo. Et in talibus est proprie racio principantis
et subiecti. Et in talibus pluribus ex quibus fit unum racione ordinis, habet veritatem
proposicio Philosophi, quando dicit, quod quando ex aliquibus pluribus fit unum, oportet
unum esse dominans sive principans et aliud subiectum.»



sumitur ex racione actus et potencie 457

Begriff «Verwirklichung (entelecheia) ist von Werk {ergon) abgeleitet. Die
lateinische Übersetzung lautete: «nomen dicitur actus secundum
opus.»35 Petrus geht genau umgekehrt vor. Metaphysische Begriffe
werden auf die Praxis angewendet. Die prägnanten Sätze aus dem

Quaestionenkommentar sprechen für sich. Petrus sagt: «Nunc autem
racio actus facit racionem principis et potencia racionem subiecti.»36

Die anonymen Questiones in libros Politicorum (Mailänder Anonymus) 37,

der von Petrus beeinflußt ist, behauptet: «racio principantis et subiecti
sumitur ex racione actus et potencie.»38

5. Die Begründung der Herrschaftsverhältnisse durch die metaphysischen

Begriffe Akt und Potenz hat für die Anthropologie weitreichende
Folgen. Das Verhältnis von dominus und servus wird als eine reale

Beziehung verstanden und zwar als eine Beziehung des Bewirkens und
des Bewirkten; es gehört zur gleichen Art der Beziehung wie das
Verhältnis von erstem Beweger und der von ihm bewegten Himmelsphären.

Nach dieser Theorie muß es jedoch im Subjekt ein Akzidens geben,
das es auf ein anderes bezieht. Auf den Menschen bezogen heißt dies:
Dem Sklaven muß etwas zukommen, das den Menschen zum Sklaven
macht, so daß er auf seinen Herrn bezogen ist. Ebenso muß dem Herrn
etwas zukommen, was ihn zum Herrn macht: Dies ist nach Petrus im
Herrn, die Fähigkeit zu bewegen und im Sklaven, die Eigenschaft
bewegt zu werden. Aber warum ist es für den Herrn natürlich, zu
bewegen und zu herrschen, und für den Sklaven natürlich, bewegt und
beherrscht zu werden? Auch diese Frage versucht Petrus ganz naturalistisch

zu beantworten. Herr und Sklave können sich nicht der Art nach
unterscheiden, denn beide sind Menschen,und als Menschen sind sie

35 Metaphys. IX,8 (1050a21-22).
36 Petrus de Alvernia, Questiones supra libros Politicorum, Ii. I q. 12. (Flüeler,

Rezeption und Interpretation, Bd. 19/1, S. 187, vgl. Anm. 27).
37 Der Kommentar ist einzig in einer Pergamenthandschrift des 14. Jahrhunderts

zusammen mit den Questiones morales super libros Ethicorum (f. 55r-100r) von Richard
of Kilvington überliefert (vgl. Catologo di manoscritti filosoflci nelle Biblioteche italiane,
vol. 6 (P. Rossi), Firenze 1992, S. 103 f. Der Kommentar ist offensichtlich an der Pariser

Artistenfakultät zu Beginn des 14. Jahrhunderts entstanden (vgl. Flüeler, Rezeption und

Interpretation, Bd. 1, S. 32, 56-70,112, 115, 120-9, 137; vgl. auch Ders., «Die Rezeption
der Politica des Aristoteles an der Pariser Artistenfakultät im 13. und 14. Jahrhundert», in :

Das Publikum politischer Theorie im 14. Jahrhundert, hrsg. von J. Miethke (Schriften des

Historischen Kollegs/Kolloquien 21), München 1992, S. 127-138).
38 Mailand, Bibl. Ambros. A.lOO.inf., Ii. I q. 10 (Flüeler, Rezeption und Interpretation,

Bd. 19/1, S. 242, vgl. Anm. 27).



458 Ontologie und Politik: Quod racio principantis et subiecti

beide frei geboren. Die materielle Veranlagung (dispositio materialis)39

ist jedoch von Mensch zu Mensch verschieden. Bekanntlich hat Thomas

von Aquin das Individuationsprinzip ganz in die Materie gelegt.40

individuationisprincipium materia est.41 Diese Individuationstheorie
versucht Petrus auf die Politik anzuwenden. Die individuelle materielle

Disposition (disposicio materialis indivuduî) ist beim Herrn und beim
Sklaven verschieden. Der Herr verfügt über Klugheit und
Entscheidungsfähigkeit, die dem Sklaven fehlt. Der Sklave besitzt jedoch eine

kräftige Statur. Er ist jedoch nicht ganz ohne Vernunft (sonst wäre er ja

kein Mensch), aber er besitzt selbst keine Einscheidungsfähigkeit
(consilium), weil er eine rein rezeptive (passive) Vernunft hat, die nur fähig
ist, Befehle aufzunehmen und auszuführen. Ausführen kann er sie

jedoch, weil er über mehr körperliche Kräfte verfügt als der Herr.
Insofern sind Herr und Sklave aufeinander angewiesen.42 Die Entschei-

39 Petrus de Alvernia, Questiones supra libros Politicorum, Ii. I q. 13. (Flüeler,
Rezeption und Interpretation, Bd. 19/1, S. 193, vgl. Anm. 27). «Et ideo dicendum, quod
preter illam naturam speciei est in quolibet homine adhuc alia natura, que est disposicio
materialis individui vel secundum materiam vel eciam secundum formam.» vgl. auch
Mailand, Bibl. Ambros. A.lOO.inf., Ii. I q.10 (Flüeler, Rezeption und Interpretation,
Bd. 19/1, S. 244, vgl. Anm. 27): «Et ideo conceditur, quod habent eamdem naturam in
specie et inclinacionem et quantum ad hoc nullus est naturaliter servus. Quantum tarnen
ad naturam individui, ut natura speciei est diversificata in pluribus indivuiduis, sie
naturaliter <unus est> servus et alius non.»

40 Thomas de Aquino, De ente et essentia c.2 (Leonina XLIII, 373A,254-9): «Si

autem significetur natura speciei cum precisione materie designate que est principium
individuationis, sic se habebit per modum partis; et hoc modo significatur nomine huma-
nitatis, humanitas enim significat id unde homo est homo.»

41 De ente et essentia c.2; weiter unten präzisiert Thomas (Leonina XLIII,
S. 370A,73—77): «Et ideo sciendum est quod materia non quolibet modo accepta est
individuationis principium, sed solum materia signata; et dico materiam signatam que sub
determinatis dimensionibus consideratur.» Vergleiche zur Individuationstheorie: G. Manser,

Das Wesen des Thomismus, vgl. oben, S. 645-696. C. Wagner, Materie im Mittelalter.
Edition und Untersuchung zur Summa (11,1) des Nikolaus von Straßburg OP, Fribourg
1986; M.-D. Roland-Gosselin, Le «De ente et essentia» de S. Thomas d'Aquin, Paris
1948. Vgl. auch ST III 77,2: «Quantum igitur ad primum, materia est individuationis
principium omnibus formis inhaerentibus: quia, cum huiusmodi formae, quantum est de

se, sint natae in aliquo esse sicut in subiecto, ex quo aliqua earum reeipitur in materia, quae
non est in alio, iam nec ipsa forma sic existens potest in alio esse. Quantum autem ad

secundum, dicendum est quod individuationis principium est quantitas dimensiva.» Vgl.
auch I. Klinger, Das Prinzip der Individuation bei Thomas von Aquin. Versuch einer
Interpretation und Vergleich mit zwei umstrittenen Opuscula, Münsterschwarzach
1964.

42 Petrus de Alvernia, Questiones supra libros Politicorum, Ii. I q. 13 (Flüeler,
Rezeption und Interpretation, Bd. 19/1, S. 193, vgl. Anm. 27): «Et ideo dicendum, quod
preter illam naturam speciei est in quolibet homine adhuc alia natura, que est disposicio



sumitur ex racione actus et potencie 459

dungsfähigkeit fehlt nicht, weil er der Vernunft völlig ermangelt,
sondern weil seine körperliche Veranlagung, die Ausübung verunmöglicht:
zu stumpf sind seine Sinne, zu kräftig sind seine Glieder, so daß der
Verstand verkümmert bleibt. Jeder Mensch besitzt Vernunft, aber nicht
gleich vollkommen.43 Die oft bestellte Frage, ob bei Aristoteles die
Sklaven noch Menschen seien, kann von Petrus somit anhand des

Individuationsprinzips gelöst werden. Sklaven sind somit ohne Zweifel
Menschen. Daß bei ihnen menschliche Fähigkeiten schwach sind oder

ganz fehlen, ist somit nicht auf eine substantiell verschiedene Form der
Seele zurückzuführen, sondern in der verschieden disponierten Materie
begründet, die die Ausbildung verschiedener Fähigkeiten schwächt
oder verhindert.

Petrus und andere Kommentatoren versuchen auch auf diese Art,
den Frauen schwache Entschlußfähigkeit (consilium invalidum)
nachzusagen. Wir haben uns von solchen Ansichten weit entfernt, vor allem
wenn man bedenkt, daß Petrus und andere Kommentatoren auch die
schwache Entschlußfähigkeit (consilium invalidum) der Frauen auf
ähnliche Weise ableiten.44

materialis individui vel secundum materiam vel eciam secundum formam. Per consequens
disposicio autem per quam aliquis disponitur corpore et anima per consequens ad bene

previdendum, ista faciunt eum esse dominum. Disposicio autem per quam aliquis disponitur

corpore et anima ad non posse previdere et posse exequi bene, ista naturaliter facit
eum esse servum.»

43 Mailand, Bibl. Ambros. A.lOO.inf., Ii. I q. 10 (Flüeler, Rezeption und Interpretation,

Bd. 19/1, S. 245, vgl. Anm. 27): «Et ideo volo, quod dominus et servus habent
eamdem operacionem secundum speciem, sed non eque perfecte propter indisposicionem
virtutum organorum deserviencium intellectuj.»

44 Petrus de Alvernia hat auch einen Kommentar zur Kategorienschrift verfaßt. Vgl.
R. Andrews, «Petrus de Alvernia. Quaestiones super praedicamentis: an Edition», in:
CIMAGL 55 (1987) 3-84. Zu den beiden der kritischen Edition zugrundeliegenden
Manuskripten kann ich eine weitere Handschrift anfügen: Basel UB F.III.20, der auf
f. 113vb—119vb den genannten Kommentar enthält. Die Pergament—Handschrift aus dem
frühen 14. Jh. enthält noch weitere Kommentare zur Logica vetus: f. Ira—17vb: Anonymus,

Scriptum super Porphyrium <Cum sit necessarium grisarori etc. - Subiectum sive

causa materialis istius libri est V universalia prout uniuntur...>; f. 18ra-49rb: Anonymus,
Scriptum super Aristotelis Categorias <Equivoca dicuntur etc. - Subiectum istius libri sive

causa materialis est ens dicibile... - et habetur quod non debet et ideo alienissimus
dicitur>; f. 50ra-90ra: Hervaeus Natalis, Super Aristotelis Perihermenias; f. 91ra-108rb:
Albertus Magnus, De sex principiis; f. 109ra-113vb: Petrus de Alvernia, Questiones

super Porphyrium; f. 119vb-121va: Petrus de Alvernia, Questiones super Perihermenei-
as; f. 125ra-134vb, Anonymus, Quaestiones supra librum Porphyrii, < Questiones supra
librum porphirii in subsequentibus continentur, et queritur primo, utrum universale pre-
dicabile de pluribus sit genus ad quinque predicabilia. Et arguitur primo quod non quo-
niam habitudo generis... — quod est in subiecto est corruptibile et de isto intelligitur, quare



460 Ontologie und Politik: Quod racio principantis et subiecti

IV

Ansätze zu einer moderneren, für uns weniger anstößigen politischen
Anthropologie lassen sich schon im Mittelalter finden. Bisher haben wir
eine politische Theorie kennengelernt, die sehr metaphysisch vorgeht
und die Beziehungen als etwas Reales versteht.

Zum Schluß möchte ich kurz eine Theorie der Beziehung vorstellen,
bei der Beziehungen nicht mehr einfundamentum in re besitzen, sondern

Beziehungen als reine Verstandesdinge aufgefaßt werden: Die Theorie
der Beziehung bei Petrus Aureoli.45 Anhand dieser neuartigen und

eigenwilligen Konzeption läßt sich zeigen, daß daraus abgeleitet, auch
die politische Theorie neu interpretiert werden muß, und somit
politische Beziehungen nicht mehr in der materiellen Disposition der

gesellschaftlichen Individuen liegen, sondern auf einer vernünftigen
Festlegung basieren müssen.

Petrus Aureoli war nach Marc Henninger der erste Denker des

lateinischen Mittelalters, der radikal mit den traditionellen Formen des

mittelalterlichen Realismus brach.46 (Objektive) Beziehungen inhärie-
ren nach ihm nicht in einer Sache, sondern sind sozusagen «zwischen»
zwei Dingen, werden von ihm als «Intervall» oder «Medium» bezeichnet,

das zwei Dinge miteinander verbindet. Da jedoch Beziehungen
einfache Vorstellungen sind, können sie nicht in zwei verschiedenen

Dingen sein. Deshalb kann die Verknüpfung von zwei wirklich
verschiedenen Dingen nur durch den Intellekt geschehen. Die Hauptthese
von Petrus Aureoli: «Relatio... non sit in rebus, sed in sola apprehen-
sione»47 bricht mit der traditionellen Fragestellung, die sich seit Tho-

non valet. Expliciunt questiones supra Porphirium); f. 134vb-145rb: Anonymus, Que-
stiones supra predicamenta, <Incipiunt questiones supra predicamenta. Consequenter
queritur circa librum predicamentorum et primo utrum de ipsis possit esse sciencia et
arguitur quod non quia sciencia est habitur intellectualis....... et per effectum, et hoc bene

concedebatur, non tarnen propter hoc cognoscuntur per sui essenciam quia non valet>;
f. 145ra-147rb: Egidii Romani, Tractatus de medio demonstrationis. Aus diesem
Kommentar wird ersichtlich, daß Petrus de Alvernia einen streng realistischen Standpunkt in
der Theorie der Beziehung vertrat.

45 Petrus Aureoli behandelt die Beziehungen am locus classicus der mittelalterlichen
Diskussion, der 30. und 31. distincio des ersten Buches des Sentenzenkommentars. Vgl.
Commentarium in Primum Librum Sententiarum Pars Prima Auetore. Petro Aureolo
Verberio Ordinis Minorum Archiepiscopo Aquensi, Rom 1596, S. 659—718.

46 Henninger, Relations, S. 150-173, vgl. Anm. 2. Vgl. auch B. Lindner, Die
Erkenntnistheorie des Thomas von Straßburg (Beiträge zur Geschichte der Philosophie
des Mittelalters 27. 4-5), Münster 1930, S. 111-28.

47 Petrus Aureoli, Commentarium in 11. Sent., S. 662a, vgl. Anm. 45.



sumitur ex racione actus et potencie 461

mas von Aquin durchgesetzt hatte.48 Gleichwohl arbeitet er die
zeitgenössische Diskussion auf und widerlegt die bestehenden Meinungen.

So diskutiert er auch die Beziehung des Wirkens und Leidens zu der
auch die Herrschaftsbeziehungen gehören.
Aureoli sagt:49

«De dominio vero et servitus, de quibus dicunt aliqui, quod pertinent ad

secundum modum relationis (d. h. die Beziehung des Wirkens und
Leidens) aut enim dominium et servitus dicunt habitudinem fundatam super
potentiam activam et passivam.»

Wenn Aureoli sagt: dicunt aliqui (einige sagen), meint er offensichtlich
die Kommentatoren der Aristotelischen Politica, wahrscheinlich sogar
Petrus de Alvernia und den Mailänder Anonymus. Er lehnt jedoch die

«naturalistische» Deutung ab, die diese Herrschaftsbeziehung auf die

materiellen Disposition der Individuen basiert, mit den Hinweis, daß

dies offensichtlich nicht den Tatsachen entspreche. Aureoli meint, daß

nicht jeder, der de facto beherrscht wird, körperlich auch so ausgestattet
ist, beherrscht zu werden. Es ist außerdem eine gegenseitige Verpflichtung

(mutua obligatio) vonnöten.50 Diese Verpflichtung kann freiwillig
oder erzwungen sein, aber immer existiert eine solche Verpflichtung
nur im Verstand (sola in apprehensione). Durch diese Verpflichtung
erachtet sich der Herr verpflichtet, den anderen zu beherrschen; somit
ist die Beziehung der Herrschaft und Knechtschaft, wie Aureoli sagt,

nur im Verstand, und existiert nicht in der Sache:

«Respectus dominij et servitutis est in sola apprehensione, et non existens
in re.»51

48 Henninger, Relations, S. 172, vgl. Anm. 2: «Finally, his psychological conceptu-
alist approach should not obscure what I believe to be a fundamental turning-point in the

history of the problem of relation: a change in the very way of thinking about relation. The
radical novelty of Peter's theory lies in conceiving a relation not as in one subject and
<toward another), but rather as an entity between two subjects. The traditional medieval
view of relation as an extra-mental accident ist abandoned.»

49 Petrus Aureoli, Commentarium in 11. Sent., S. 671b, vgl. Anm. 45.
50 Petrus Aureoli, Commentarium in 11. Sent., S. 671b, vgl. Anm. 45: «Sed

manifestum est, quod non sufficit primum ad fundandum dominium, et servitutem, licet enim
intellectu pollentes, et corpore déficientes sint apti nati sint naturaliter dominari his, qui e

contrario sunt corpore pollentes, et intellectu déficientes, ut Philosophus dicit I Polit,
nihilominus ultra hoc requiritur mutua obligatio, non enim omnes, qui tales sunt
naturaliter de facto servi, et domini sunt.»

51 Ibid.



462 Ontologie und Politik: Quod racio principantis et subiecti

Deshalb kann es auch vorkommen, daß Herrschaftbeziehungen sich

auflösen, neu entstehen und nicht ununterbrochen andauern.52

Ich habe im Vorangehenden im wesentlichen zwei Modelle einer
politischen Theorie vorgeführt: einerseits das thomasische Modell bzw.
davon abhängend, wenn nicht sogar ableitend das Modell des Pariser
Artisten Petrus de Alvernia und andererseits das konzeptualistische
Modell des Petrus Aureoli. Beide Theorien unterscheiden sich
fundamental. Die erstere ist streng naturalistisch, die zweite öffnet den Weg
zu einer modernen Ausfassung des «contract social». Zu unterschiedlichen

Anschauungen sind jedoch beide Richtungen gekommen, weil die

metaphysischen Anschauungen sich fundamental unterscheiden und
beide Richtungen Ontologie und Politik eng miteinander verknüpften
und die Prinzipien der sciencia politica aus der Ontologie ableiteten.

52 Petrus Aureoli, Commentarium in 11. Sent., S. 671b, vgl. Anm. 45: «Cum ergo
talis connexio non sit in re; tales enim actus praetereunt, et succedunt, nec continue
manent, restât, quod servitus, et dominium sint in sola apprehensione. » Die aristotelische
Theorie, daß alle Barbaren von Natur aus Sklaven sind, fällt somit ebenfalls um.


	Ontologie und Politik : quod racio principantis et subiecti sumitur ex racione actus et potencie : zum Verhältnis von Metaphysik und Physik in den ersten Kommentaren zur aristotelischen Politica

