Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)
Heft: 3
Artikel: Ontologie und Politik : quod racio principantis et subiecti sumitur ex

racione actus et potencie : zum Verhéltnis von Metaphysik und Physik

in den ersten Kommentaren zur aristotelischen Politica
Autor: Flieler, Christoph
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761167

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761167
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRISTOPH FLUELER

Ontologie und Politik:
Quod racio principantis et subiecti
sumitur ex racione actus et potencie

Zum Verhiltnis von Metaphysik und Physik
in den ersten Kommentaren zur aristotelischen Politica’

7

Die erste Phase der Rezeption der aristotelischen Politica ist deutlich
geprigt von einem ausgesprochenen Hang, Modelle der aristotelischen
Logik, Physik und Metaphysik in die politische Philosophie zu impor-
tieren. Anhand von zwei Beispielen mochte ich im folgenden zeigen,
wie Begriffe der Aristotelischen Ontologie im spiten Mittelalter auf die
politische Wissenschaft angewendet wurden. Es sind dies die Theorie
der Beziehung (relatio) und das Verhiltnis von Akt und Potenz.

Im spiten Mittelalter diskutierten viele Gelehrte den ontologischen
Status von Beziehungen als ein zentrales philosophisches und theolo-
gisches Problem. 2 Aristoteles belebte auch diese Diskussion, obwohl die

! Leicht iberarbeitete Fassung eines Vortrags, der am 7. Juni 1991 in Lissabon am
«Coléquio internacional as relagdes de poder non pensamento politico da baixa idade
média» vortragen wurde.

2 Vgl. Mark G. HENNINGER §], Relations. Medieval Theories 1250-1325, Oxford
1989. Vgl. auch die ilteren — durch die Arbeit von Henninger z. T iibetholten — Studien
von J.P. BEckmaNN, Die Relationen der Identitit und Gleichheit nach J. Duns Scotus,
Bonn 1967; C. HARTsHORNE, The Divine Relativity, New Haven, London 1948; A. KrEMm-
PEL, La doctrine de la relation chez saint Thomas, Paris 1952; ]J. WEINBERG, Abstraction,
Relation, and Induction: Three Essays in the History of Thought, Madison, Milwaukee
1965.



446 Ontologie und Politik: Quod racio principantis et subiecti

Theorie der Bezichung bei ihm eher eine untergeordnete Rolle spielte. 3
Die Beziehung wurde von ihm zwar als Kategorie verstanden und war
somit fiir die Beschreibung der Wirklichkeit notwendig, sie galt aber
zugleich als die schwichste aller Kategorien, weil sie am wenigsten Sein
zu haben schien.# Die Aktualitit dieses philosophischen Problems
bestand fiir die mittelalterlichen Theologen und Philosophen weniger
darin, daB Aristoteles die Theorie der Beziehung als zentral erachtete,
sondern weil wichtige theologische Probleme seit Augustinus als Bezie-
hungen verstanden wurden. Die wichtigsten theologischen Fragen
waren ohne Zweifel die innertrinitarischen Beziehungen und die Bezie-
hung von Gott und Schopfung.

Dal} Aristoteles trotzdem den Ausgangspunkt der Diskussion bil-
dete, liegt sicher in der iiberragenden Autoritit des Philosophen
begriindet. Durch seinen Einflu3 wurde die Frage nach dem ontologi-
schen Status der Beziehungen in der scholastischen Diskussion des
13. Jahrhunderts erst aufgeworfen. Wenn die wirkliche Beziehung als
Kategorie ein Akzidens genannt wird, mul3 sie irgendwie einem Subjekt
inhirieren. Dies bedeutet jedoch, daf3 bei einer realen Beziehung je zwei
voneinander zu unterscheidende Beziehungen — nennen wir sie R! und
R?- angenommen werden miissen, die in zwei voneinander getrennten
Substanzen — nennen wir sie a und b — inhirieren. Nach Aristoteles war
es unmoglich, dafl ein Akzidens gleichzeitig zwei Subjekten inhiriert.
Wenn also z. B. zwei weiBe Sticke Kalk a und b sich wegen der Ahn-
lichkeit der Farbe aufeinander beziehen, dann basiert die eine Bezie-
hung R! von a zu b auf einem Akzidens, nimlich der Qualitit des
WeiBlen in a. Andererseits muB eine andere Beziechung R? angenommen
werden, denn die Beziehung R? von b zu a basiert auf einem Akzidens,
nimlich der Qualitit des Weillen in b. Es gibt somit zwei Beziehungen
in den beiden aufeinanderbezogenen Dingen. Die Beziehung zeichnet
sich aber im Vergleich zu den anderen Kategorien durch folgende
Besonderheiten aus: Die Beziehung basiert immer auf einem anderen
Akzidens, z. B. der Qualitit. In unserem Beispiel basiert die Beziehung
zwischen den beiden weillen Stiicken Kalk auf der Qualitit des Weillen

3 Die wichtigsten Stellen finden sich in Cat. 7 (6a—8b), Metaphys. V,15 (1020b25-
1021b12) und Phys. V,2 (225b11-13).

4 Metaphys. XIV,1 (1088221-1088b4): «Das Relative aber ist unter allen Kategorien
am wenigsten eine Natur und ein Wesen und ist spiter als das Qualitative und das
Quantitative ...».



sumitur ex racione actus et potencie 447

in a oder b. Ontologisch am schwierigsten zu lésen war jedoch die
Annahme, da3 die Bezichung immer ein esse-ad (ein Beziigliches) aus-
driickte und gleichzeitig als Akzidens ein esse-7z (ein Inhirierendes) zu
sein hatte.

Aristoteles unterscheidet im 5. Buch der Metaphysik drei Arten von
Beziehungen: numerische Beziehungen, mentale Beziehungen und
Beziehungen des Aktiven und Passiven. Die numerischen Beziehungen,
zu denen Aristoteles z. B. das Doppelte zum Halben, das Dreifache zum
Drittel zihlt, und die mentalen Beziehungen, z. B. das Mal3 und das
Gemessene, der Wissende und das Gewulte, sollen uns hier nicht
weiter beschiftigen. Was uns hier besonders interessiert sind die Bezie-
hungen des Bewirkenden zum Affizierten, oder wie Aristoteles sagt:

«Die bewirkenden und affizierten Dinge stehen in Beziehung durch das

bewirkende und affektive (leidende) Vermégen (dymamis, potentia) und

durch die Verwirklichungen (energeia, actus) dieser Vermogen.»3

Die Theorie der Beziehung und die Unterscheidung von Akt und
Potenz sind also schon bei Aristoteles eng miteinander verbunden. Die
Akt-Potenz-Theorie spielt bekanntlich bei Aristoteles fiir die Erklirung
des Werdens eine zentrale Rolle. Auch gelang es Aristoteles, mit diesem
Modell die Einheit von Form und Materie zu erkliren. Aber auch in der
teleologischen Ethik konnte diese Theorie angewandt werden, denn
Handlungen wurden verstanden als Titigkeiten auf eine Verwirkli-
chung hin. ® Der Mensch als handelndes Wesen besitzt die Fiahigkeit, das
héchste menschliche Ziel, die Glickseligkeit zu verwirklichen. Bei
rationalen Vermogen, zu denen die menschlichen Handlungen geho-
ren, werden ein Vermogen zu begehren (orexis, appetitus) und ein Ver-
mogen zu entscheiden (probairesis, electio oder consilinm) benotigt.” Aber
auch in der aristotelischen Psychologie findet das Begriffspaar Akt-
Potenz seine Anwendung. Die Unterscheidung von zutellectus agens und
intellectus possibilis ist im 3. Buch der De anima angelegt, doch wird sie
erst in der arabischen Philosophie zu einer fundamentalen Unterschei-
dung der Intellekttheorie.

5 Metaphys. V,15 (1021a14-16): «Activa vero et passiva secundum potentiam acti-
vam et passivam sunt, et actiones potentiarumy.

6 Vgl. Metaphys. IX,5: «Da nun die gesamten Vermogen entweder angeboren sind,
wie die der Sinne, oder durch Ubung erworben werden, wie etwa das Vermdégen, Flote zu

spielen, oder durch Lernen erworben werden, wie das Vermogen der Kiinste...».
7 Metaphys. IX,5 (1048210).



448 Ontologie und Politik: Quod racio principantis et subiecti

7

Im Mittelalter muBten sowohl die Theorie der Beziehungen als auch die
Akt-Potenz-Theorie in einem neuen Kontext diskutiert werden. Insbe-
sondere die Akt-Potenz-Theorie nimmt im Denken des Thomas von
Aquin eine Schliisselrolle ein. Da Gott als ewiger, erster Beweger reiner
Akt (reine Titigkeit) war, und die Schopfung, verstanden als Potenz,
nicht ohne Beziehung zu ihrem Ursprung gedacht werden konnte und
die Geschopfe selbst wieder die Fahigkeit zur Verwirklichung besassen,
konnten der ganze Kosmos und die Offenbarung in den Begriffen von
Akt und Potenz gedacht werden.?

Die Ordnung, die die Dinge untereinander verbindet und die Dinge
auf Gott als deren Ursprung und Ziel hinordnet, die Beziehung also, die
eine solche Ordnung stiftet, kann keine rein mentale sein, sondern muf}
real sein, d. h. es muB in einem Ding etwas geben, das es auf ein anderes
bezieht. Nach Thomas besitzt die Kategorie der Beziehung zwei
Aspekte: Als Kategorie ist sie ein Akzidens, das einer Sache inhiriert.
Sie ist jedoch kein absolutes Akzidens, das selbst einer Sache inhiriert,
sondern sie basiert auf einem anderen, d. h. absoluten Akzidens, das
dann seinerseits dem Subjekt inhiriert. Die Relatio inhiriert auf diese
Weise mittels des Akzidens der Quantitit oder des Akzidens des Wir-
kens oder Leidens. Dieses absolute Akzidens, auf dem die Beziehung
basiert, wird von Thomas fundamentum genannt. Zur eigentlichen Natur

(ratio) der Beziehung gehort es jedoch, dal3 sie sich auf ein anderes
bezieht.?

8 Der Thomismus hat z. T eindringlich auf diesen Sachverhalt hingewiesen. So
schreibt der Dominikaner Gallus MaNser, Philosophieprofessor in Freiburg (Schweiz),
gebiirtiger Appenzeller und fithrender Schriftsteller der ehemals einfluBBreichen Freibur-
ger Thomistenschule: «In der scharf logischen, konsequenten Durch- und Weiterbildung
der aristotelischen Lehre von Akt und Potenz erblicken wir das innerste Wesen, den
Kernpunkt des Thomismus.» DErs., Das Wesen des Thomismus, Freiburg 21949, S. 100;
«Nur die Akt-Potenzlehre konnte dem Christentum die wissenschaftliche Grundlage
bieten» (8. 63). «Eine christliche Philosophie, eine christlich wissenschaftliche Synthese
muf} wegen der Offenbarung auf die aristotelische Akt-Potenzlehre aufbauen.» (S. 63).

9 In Phys. IIL lect. 1 n.6.: «considerandum est quod, cum relatio habeat debilissimum
esse, quia consistit tantum in hoc quod est ad aliud se habere, oportet quod super aliquod
aliud accidens fundetur; quia perfectiora accidentia sunt propinquiora substantiae, et eis
mediantibus alia accidentia substantiae insunt. Maxime autem super duo fundatur relatio,
quae habent ordinem ad aliud, scilicet super quantitatem et actionem.»



sumitur ex racione actus et potencie 449

Dal} es notwendig ist, eine reale Beziechung anzunehmen, zeigt
Thomas anhand der Ordnung des Universum. So wie es in einem guten
Heer notwendigerweise eine Ordnung geben muf3, so scheint es auch im
Universum zu sein:

«Oportet ergo in ipsis rebus ordinem quemdam esse; hic autem ordo relatio
quaedam est. Unde oportet in rebus ipsis relationes quasdam esse, secundum
quas unum ad alterum ordinatur.»'0

Die Einheit des Universum basiert auf einer Beziehung mehrerer Din-
ge, d. h. sie basiert auf einer Quantitit. Die Quantitit allein geniigt
jedoch noch nicht, um eine Einheit zu schaffen. Gibe es die Beziehung
nicht, kdnnte nicht von einer Einheit gesprochen werden, sondern nur
von einer zufilligen Anhidufung, wie z. B. ein Steinhaufen keine Ord-
nung besitzt, sondern die Anhidufung rein zufillig ist. Thomas verwen-
det als Beispiel fiir eine gelungene Ordnung immer wieder das Heer
(excercitus).1! In einem Heer braucht es eine Einheit, sonst konnte sein
Ziel, der Sieg, nicht erreicht werden. Das Prinzip der Einheit ist jedoch
der Feldherr, der den Soldaten vorsteht. Aus dieser gesellschaftlichen
Beziehung wird eine metaphysische abgeleitet, die alle Beziehungen im
Universum untereinander verbindet und auf ein bestimmtes Ziel hin-
ordnet. 12

10 Quaest. disp. de pot. 7,9 co.; vgl. auch In Metaphys. V, lect. 17: «Cum enim relatio,
que est in rebus, consistat in ordine quodam unius rei ad aliam, oportet tot modis hujus-
modi relationes esse, quod modis contingit unam rem ad aliam ordinari.» (n.1004).

" Quaest. disp. de pot. 7,9: «Sic ergo oportet quod res habentes ordinem ad aliquid,
realiter referantur ad ipsum, et quod in eis aliqua res sit relatio. Omnes autem creaturae
ordinantur ad deum et sicut ad principium et sicut ad finem, nam ordo qui est partium
universi ad invicem, est per ordinem qui est totius universi ad deum: Sicut ordo qui est
inter partes exercitus, est propter ordinem exercitus ad ducem, ut patet XII Metaph.»;
Sent. I 44,1,2 co.: «Secundum Philosophum, in II Methaph., bonum universi consistit in
duplici ordine, scilicet in ordine partium universi ad invicem, et in ordine totius universi
ad finem, qui est ipse deus; sicut etiam est in exercitu ordo partium exercitus ad invicem,
secundum diversa officia, et est ordo ad bonum ducis, quod est victoria; et hic ordo est
praecipuus, propter quem est primus ordo»; In Dion. de div. nom. c. 4 lect. 1: «Est autem
eorum quae sunt in ordinem duplicem finem accipere. Unum scilicet qui est in ipsis
ordinatis, inquantum sunt ordinata ad invicem, quod consistit in habitudine unius ad
alterum. ... Secundus finis est bonum quod est supra ordinem; et, secundum hoc, sicut dux
est finis exercitus, sic Deus est finis angelorum sub ordine contentorum. »; Quaest. disp. de
pot. 1,2 ad1: «Res enim naturales coordinatae sunt ad invicem, et etiam omnes creaturae.
Deus autem est extra hunc ordinem. Ipse enim est ad quam totus hic ordo ordinatur,
sicut ad bonum extrinsecum, ut exercitus ad ducem, secundum Philosophum, in
XII Metaph.»

12 Metaphys. XII,10 (1075a12-14).



450 Ontologie und Politik: Quod racio principantis et subiecti

Sie wie im Heer, so gibt es, wie Thomas immer wieder betont, zwei
Arten der Ordnung!3: die Ordnung der verschiedenen Dinge zueinan-
der, und die Ordnung des Ganzen auf ein dulleres Ziel hin, das im Heer
der Feldherr ist. Die erste Ordnung kann in bezug auf das vorher
Gesagte eine numerische Beziehung genannt werden (Verhiltnis des
Teiles zum Ganzen). Die zweite Ordnung entspricht der Beziehung des
Wirkens. !4 Die Parallelen, die Thomas zwischen der Hinordnung des
Heeres auf einen Feldherrn und die Hinordnung des Universums auf
Gott aufweist, sind sehr zahlreich!3: Wie Gott steht der Feldherr iiber
und auflerhalb der Ordnung!6, d. h. auBerhalb der Schépfung, bzw. dem
Heer; wie Gott das Ziel der Schopfung ist, so ist der Feldherr das Ziel
des Heeres. 1”7 Wie bei Gott, so ist beim Feldherrn das Gute erhabener als
das Gute der Schopfung, bzw. des Heeres;!® und wie Gott, so ist auch
der Feldherr das principale agens.1® Die Schépfung, bzw. das Heer, ist auf
Gott oder den Feldherr hingeordnet und ist um seinetwillen da.20

Bekanntlich hat Aristoteles in der Metaphysik seine Beispiele mit
Vorliebe aus der Natur oder der Kunst entnommen. Auch der Begriff

13 Sent. IV 19,2,2a co; Sent. I 44,1,2 co; Quaest. disp. de spirit. creat. 8 co.; In
Metaphys. XII,12 nr.4; Sent. I 39,2,1 co; Sent. IT 38,1,1 co; ScG 1,42 nr.7; ST I-II
111,5ral; ScG 1,78 nr.4; Quaest. disp. de ver. 5,3 co.: «totus exercitus ordinatur ad ducem;
unde si non esse ordo ad ducem, non esset ordo partium exercitus ad invicem»; Quaest.
disp. de pot. 7,9 co.; In Eth. 1,1 nr.1.

14 Comp. theol. 1,103: «Si sint multa agentia ordinem habentia, necesse est quod
omnium agentium actiones et motus ordinentur in bonum primi agentis sicut in finem
ultimum, cum enim a superiori agente inferiora agentia moventur, et omne movens
moveat ad finem proprium oportet quod actiones et motus inferiorum agentium tendant in
finem primi agentis: sicut in exercitu omnium ordinum actiones ordinantur sicut in
ultimum ad victoriam, quae est finis ducis»; ST I 15,2 co: «in quolibet effectu illud quod est
ultimus finis, proprie est intentum a principali agente; sicut ordo exercitus a duce»; vgl.
auch Sent. III 23,3,1a co und ScG 3,25 nr.10.

15 Vgl. Quaest. disp. de spirit. creat. 8 co; Sent. I 39,2,1 co; Sent. III 23,3,1a co;
Quaest. disp. de pot. 7,9 co; In Dion. de div. nom. 4,1; ScG 3,25 nr.10: «primi agentis et
motoris sit ultimus finis omnium: sicut finis ducis exercitus est finis omnium sub eo
militantium»; ST I 108,6 co.

16 Quaest. disp. de spirit. creat. 8 co.; Quaest. disp. de pot. 1,2 ral; Comp. theol. 1,6;
«secundum quod totum universum ordinatur ad id quod est extra universum, sicut exer-
citus ordinatur ad ducem; aliud secundum quod partes universi ordinantur ad invicem,
sicut et partes exercitus» ScG 1,78 nr.4; In Dion. de div. nom. 4,1; ST I 103,2 ra3.

17 In Dion. de div. nom. 4,1; ScG 3,25 nr.10; ST I 103,2 ra3; ST I 108,6 co.

18 Comp. theol. 1,103; ST 1 15,2 co; ST I-II 39,2 ra2: «quam bonum extrinsecum ad
quod multitudo ordinatur, sicut bonum ordinis exercitus est minus quam bonum ducis»; In
Metaphys. 12,12 nr.4.

19 ST I 15,2 co.

20 Quaest. disp. de pot. 7,9 co; In Ethic. 1,1 nr.1; In Metaphys. 12,12 nr.5.



sumitur ex racione actus et potencie 451

energeia (actus, Verwirklichung) entstammt den menschlichen Titigkei-
ten.?! Thomas ist dieser Hintergrund natiirlich bekannt. Akt und
Potenz werden von den Handlungen abgeleitet und werden vor allem in
den Bewegungen, bei denen immer ein Bewegendes und Bewegtes, ein
Wirkendes und Bewirktes festgestellt wird, beobachtet. Erst in einem
zweiten Schritt wird dann dieses Beispiel als Eigenschaft des Seins im
allgemeinen abgeleitet. 2

Auf ein drittes Beispiel muB in diesem Zusammenhang hingewiesen
werden: die Beziehung von Herr und Sklave. Aristoteles erwihnt dieses
Beispiel in der Kategorienschrift?3, ohne es jedoch zu interpretieren. Es
war den mittelalterlichen Philosophen iiberlassen, die Natur dieser
Beziehung zu bestimmen. Thomas deutet dieses Verhiltnis als Bezie-
hung des Wirkens:

«... aliae vero relationes fundantur super actionem et passionem: vel secun-
dum ipsum actum, sicut calefaciens dicitur ad calefactum; vel secundum hoc

2l In Metaphys. IX,3 nr.1805: «hoc nomen actus, quod ponitur ad significandum
entelchiam et perfectionem, scilicet formam, ab alia hujusmodi, sicut sunt quaecumque
operationes, veniunt maxime ex motibus quantum ad originem vocabuli. Cum enim
nomina sint signa intelligibilium conceptionum, illis primo imponimus nomina, quae
primo intelligimus, licet sint posteriora secundum ordinem naturae. Inter alios autem
actus, maxime est nobis notus et apparens motus, qui sensibiliter a nobis videtur. Et ideo ei
primo impositum fuit nomen actus, et a motu ad alia derivatum est.»; In Metaphys. IX,5
nr.1824: «Licet enim nomen actus a motu originem sumperit.»; vgl. auch In Metaphys.
IX,1 nr.1769 (die Stelle bezieht sich auf Aristoteles, Metaphys. I1X,8 [1050a23]).

22 Metaphys. IX,6 (1048227-31); In Metaphys. ad 1.: «Ex quo manifestum est, cum
potentia dicatur ad actum, quod active possibile vel potens, non solum dicatur quod est
natum movere active, vel moveri ab alio passive, aut simpliciter, secundum quod dicitur
potentia respectu actionis aut passionis communiter, aut modo quodam, secundum quod
potentia dicitur respectu ejus quod est bene agere vel bene pati; sed etiam dicetur possibile
vel potens aliter secundum ordinem ad actum qui est sine motu.» Akt und Potenz leiten
sich also von der Kategorie des Wirkens und Leidens ab. Erst In einem zweiten Schritt
macht Aristoteles und Thomas Akt-Potenz zu einem allgemeinen Seinsmodus: « Postquam
determinavit Philosophus de ente secundum quod dividitur per decem praedicamenta, hic
intendit determinare de ente secundum quod divitur per potentiam et actum.» (In Meta-
phys. IX,1 nr.1768). «Potentia enim et actus, ut plurimum, dicuntur in his quae sunt in
motu, quia motus est actus entis in potentia. Sed principalis intentio hujus doctrinae non
est de potentia et actu secundum quod sunt in rebus mobilibus solum, sed secundum quod
sequuntur ens commune.» (ibid., nr.1770); vgl. auch In Phys. IIL,1 nr.6; In der metaphy-
sischen Betrachtungsweise ist Akt und Potenz also keine Kategorie mehr. Die Beziehung
von Akt und Potenz als transzendentale Beziehung zu bezeichnen, wire jedoch voreilig.
Thomas vermeidet diesen Begriff. Vgl. zur Geschichte der transzendentalen Beziehung,
KRreEMPEL, La doctrine de la relation, S. 645-670 (vgl. Anm. 2).

4 Cat. 7.



452 Ontologie und Politik: Quod racio principantis et subiecti

quod est egisse, sicut pater refertur ad filium quia genuit; ve/ secundum
potentiam agendi, sicut dominus ad servum, quia potest eum coercere.»*

Ich habe bisher auf mehrere Beispiele hingewiesen, die alle aus der
praktischen Philosophie stammen. Das Beispiel vom Feldherrn aus der
ars militaria, die als Teil der Politik verstanden wird; der Begriff actus,
der aus den menschlichen Titigkeiten stammt; und schliesslich das
Verhiltnis von Herr und Sklave, das nach Aristoteles zur Okonomik
gehort. SchlieBlich ist noch darauf hinzuweisen, dall sowohl dynamis
und sogar noch deutlicher potentia Begrifte aus dem politischen Jargon

sind.
Aristoteles war fiir die mittelalterlichen Gelehrten in erster Linie

Logiker, Naturphilosoph und Metaphysiker. Ferner haben die mittelal-
terlichen Autoren Aristoteles als in sich geschlossenes Werk verstanden.
Einzelne Werke behandelten die verschiedenen Einzelwissenschaften,
aber insgesamt war das gesamte Werk des Philosophen ein einheitliches
Wissenschaftssystem. 23 AuBlerdem waren die aristotelische Physik und
die Metaphysik schon seit der ersten Hilfte des 12. Jahrhunderts
‘bekannt. Die Politik jedoch wurde nach neuesten Kenntnissen erst 1265
erstmals vollstindig iibersetzt.?6 Es lag deshalb nahe, ontologische
Prinzipien in die Politik einzufiihren.?2’

24 In Phys. II1. lect. 1 co.

% Die Einleitungen in die Aristoteles Kommentare von Thomas von Aquin geben
dazu ein schlagendes Zeugnis. Thomas bestimmt jeweils fiir jedes Werk den Ort in der
Wissenschaft. Vgl. auch die Literatur zu den Wissenschafteinteilungen. Cl. LAFLEUR,
Quatre introductions 2 la philosophie au XIIle siecle. Textes critiques et étude historique,
Montréal, Paris 1988.

26 Vgl. Fernand BossieEr, « Méthode de traduction et problémes de chronologie», in:
Guillaume de Moerbeke. Recueil d’Etudes 2 'occasion du 700¢ anniversaire de sa mort
(1286), éd. par Jozef Brams et Willy Vanhamel, Leuven 1989 (Ancient and Medieval
Philosophy. Series 1/7).

27 Begiinstigt wurde diese Tendenz ferner durch die Tatsache, daf3 auf die ersten neun
Biicher der Metaphysica des Avicenna im zehnten und letzten eine Abhandlung iiber die
praktische Philosophie folgt. Die praktische Philosophie wird bei ihm aus der metaphy-
sischen Seinsordnung abgeleitet. Avicennas Ableitung der praktischen Philosophie aus der
spekulativen war im spiten 13. Jahrhundert wohl bekannt. Die eindeutige Tendenz die
politische Wissenschaft auf metaphysischen Prinzipien aufzubauen, 1463t sich am iiberzeu-
gendsten auf den EinfluB Avicennas zuriickfiihren. Der Bequemlichkeit halber gleich
wieder ein Schlagwort wie «politischer Avicennismus» einzufithren, wire jedoch zu ein-
fach, obwohl einem solchen Begriff mindestens die gleiche Plausibilitidt zukime, wie den
irrefiihrenden und iberholten Begriffen, wie politischer Augustinismus und politischer
Averroismus. Vgl. dazu Ch. FLUELER, Rezeption und Interpretation der Aristotelischen
Politica im spiten Mittelalter, Amsterdam/Philadelphia 1992 (Bochumer Studien zur
Philosphie 19).



sumitur ex racione actus et potencie 453

Dieses Vorgehen 1df3t sich vor allem bei den ersten Politikkommen-
tatoren feststellen. Die Frage, die uns im weiteren besonders interessiert
ist ist folgende: Aristoteles erklirt das Verhiltnis von Akt-Potenz und
die Kategorie der Beziehung durch Beispiele aus der praktischen Phi-
losophie. Thomas hat diesen beiden Theoremen besondere Bedeutung
beigemessen. Was geschah jedoch mit den Beispielen, als die mittelal-
terlichen Philosophen die praktische Philosophie, namentlich die Poli-
tik, kommentierten.

117

Ich mochte aus den zahlreichen Politikkommentaren einen herausgrei-
fen, der fiir unsere Frage besonders aufschlufireich ist: Der Quaestio-
nenkommentar von Petrus de Alvernia. Der Kommentar steht unter
dem EinfluB3 der thomasischen Aristoteles-Auslegung. 28

Im Prolog des Quaestionenkommentars beruft sich Petrus auf die
Unterscheidung von Akt und Potenz. Alles, was durch eine Kunst oder
die Natur geschieht, geschieht durch eine titige Kraft, da sonst nichts
wiirde. Es gibe jedoch keine solche Kraft, wenn nicht eine Form ihr
voran ginge. Aristoteles hat dies in der Metaphysik so ausgedriickt:
«Semper enim ex potestate (potentia?) ente, fit actu ens, ab actu ente»??
und «omne quod fit, fit ex aliquo, et ab aliquo, et hoc specie idem»30.
Auf dieselbe Weise denkt der Mensch durch seinen Intellekt. In der
Vernunft des Menschen existiert nimlich eine Vernunft, die das Den-
ken bewirkt. Dies ist der titige Intellekt (zntellectus agens). Die Fihigkeit
zu denken (intellectus possibilis) wird also durch einen titigen Intellekt
bewirkt. Nun wird jedoch angenommen, daf3 in jeder Gattung das, was
von der Potenz auf den Akt zuriickgefiihrt wird, durch etwas zuriick-
gefithrt wird, das von derselben Art ist. Dies sind jedoch nach Petrus die
species intelligibiles. Die species konnen eingeteilt werden in solche, die
der Grund fiir das Erkennen sind, und solche, die der Grund sind fiir das
Handeln. Aus dieser Unterscheidung kénnen die spekulativen und

2 FLUELER, Rezeption und Interpretation, Bd. 19/1, S. 50-71 und 86-131. (vgl.
Anm. 27).

2 Metaphys. IX,8 (1049b24-25).

30 Ibid. (1049b28-29).



454 Ontologie und Politik: Quod racio principantis et subiecti

praktischen Wissenschaften abgeleitet werden. 3! Das Ziel der spekula-
tiven Wissenschaften ist die Wahrheit, das Ziel der praktischen jedoch
das Handeln.

Ein Blick auf den Prolog zum Politikkommentar des Thomas von
Aquin zeigt, daB der Text von Petrus durchaus Ahnlichkeiten aufweist,
aber auch in entscheidenden Punkten abweicht. Es ist hier nicht der
Ort, die beiden Texte ausfiihrlich miteinander zu vergleichen. Auf zwei
Unterschiede lohnt es sich jedoch hinzuweisen. Thomas geht bekannt-
lich von dem Satz aus: ars imitatur naturam. Die Prinzipien der Kunst
ahmen die Prinzipien der Natur nach. Wenn also die Kunst das nach-
ahmt, was in der Natur ist, geht sie zhnlich vor, wie die Natur. Thomas
hebt jedoch hervor, dal3 der menschliche Intellekt durch eine gewisse
Ahnlichkeit vom géttlichen Intellekt abgeleitet wird und die natiirli-
chen Dinge von Gott geschaffen wurden. Den theologischen Hinter-
grund macht Thomas somit schon zu Beginn seiner Auslegung deutlich.
Petrus hingegen verzichtet vollstindig auf eine theologische Begriin-
dung. Was Petrus jedoch von Thomas fiir eine rein philosophische
Auslegung entnehmen konnte, hat er meisterlich verwendet.

Die politische Philosophie von Petrus scheint ein Thomismus zu
sein, bei dem die Theologie ausgeblendet wurde. Meiner Ansicht nach
ist dieses Thomas-Verstindnis nicht einzigartig. Die Pariser Artisten der
siebziger Jahre des 13. Jahrhunderts sind insgesamt stark von Thomas
beeinflufit, nur haben sie den philosophischen Ansatz gegeniiber Tho-
mas stirker betont und sind dadurch mit Thomas in Konflikt gera-
ten.

Bei Petrus wird die ganze Wissenschaft auf die Unterscheidung von
Akt und Potenz zuriickgefiihrt, genauer gesagt auf die Unterscheidung
von intellectus agens und intellectus possibilis. Der aktive Intellekt wird
hingegen nicht — wie bei Thomas — auf den gottlichen Intellekt zurtick-
gefiihrt.

Wie zentral diese Unterscheidung auch fiir die politische Wissen-
schaft ist, wird im folgenden in den Fragen zum ersten Buch ersichtlich,

31 PETRUS DE ALVERNIA, Questiones supra libros Politicorum, Prol. (FLUELER, Rezep-
tion und Interpretation, Bd. 19/1, S. 171, vgl. Anm. 27): «Modo ita est, quod sciencia est
habitus, quo intellectus per speciem intelligit et cognoscit. et eciam, quo operatur illud,
cuius speciem habet. Et ideo secundum duplex princpium oportet esse duplicem habitum
sciencie: Unum quo dirigatur in cognicione veritatis, alius quo dirigatur in operacione et
cognicione simul.»



sumitur ex racione actus et potencie 455

vor allem in den Fragen, die die Beziehung von Herr und Sklave
behandeln.
Die 12. Frage des ersten Buches lautet3:

Utrum ubicumque est coniunctio aliquorum in unum sit unum principans
natura et aliud servum et subiectum.

Petrus beantwortet die Frage folgendermafien: Immer dort, wo etwas
an sich zu einer Einheit zusammengefiigt ist, gibt es etwas, was herrscht,
und etwas, was dient. Bei einer zufilligen Zusammenfiigung hingegen
kann nicht gesagt werden, dafl etwas mehr herrscht als das andere. Wo
aber mehreres eine Einheit bildet, ist neben den materiellen Teilen
etwas anzunehmen, das jene zusammenhilt. So gibt es in einer Silbe
nicht nur Buchstaben, sondern noch etwas dazu, nimlich die Natur
dieser Silbe oder deren Form. Es muf} also auller den einzelnen Teilen
eine Form angenommen werden, die die einzelnen Teile zu einem
Ganzen zusammenfiigt. Das jedoch, was der Ursprung des ganzen Seins
ist, kann herrschend genannt werden.

Petrus verweist auf das 7. Buch der Metaphysik, dem er folgende
Uberlegung entnimmt 33:

«... ex pluribus entibus in actu non fit totum. Ex pluribus autem entibus in
potencia nihil fit. Ergo oportet esse unum ex pluribus factum, per se esse
compositum ex potencia et actu.»

Nun aber bringt der Grund des Aktes den Grund des Herrschenden
hervor, und die Potenzden Grund des Beherrschten. Wie aber Mehreres
auf verschiedene Weise eine Einheit bildet, so sind auch die Arten der
Herrschaft, je nach der Art der Zusammensetzung verschieden. Die
erste Wurzel (prima radix) der Herrschaft stellen wir dann fest, wenn aus
zwei Komponenten ein Wesen wird, obwohl hier noch nicht im eigent-
lichen Sinne von Herrschaft gesprochen werden kann.

Wenn jedoch etwas aus Form und Materie zusammengesetzt ist,
kann von Herrschaft im weiteren Sinne gesprochen werden. Die Form
ist bewegend und herrschend und die Materie bewegt und dienend, wie
wir beim Menschen sehen, der aus Seele und Korper zusammengesetzt
ist.

Den eigentlichsten Grund der Herrschaft (verissima racio principan-
tis) findet man dort, wo das Bewegende und Bewegte von einander

32 Perrus DE ALVERNIA, Questiones supra libros Politicorum li. 1 q. 12 (FLUELER,
Rezeption und Interpretation, Bd. 19/1, S. 186-189, vgl. Anm. 27).

3 PeTRUS DE ALVERNIA, Qq. supra libros Polit., li. I q. 12 (FLUELER, Rezeption und
Interpretation, Bd. 19/1, S. 187, vgl. Anm. 7).



456 Ontologie und Politik: Quod racio principantis et subiecti

getrennt sind, ja — je mehr die beiden Extreme dieser Beziehung von
einander getrennt sind, desto mehr ist eines handelnd und das andere
leidend. Diese Art der Herrschaft finden wir beim ersten Beweger und
den himmlischen Sphiren und aus diesem Grund kann im eigentlichen
Sinne die Herrschaft des Herrn iiber den Sklaven erklidrt werden.3*

«Aliquando autem in aliis sunt illa movens et motum separata et quanto plus

sunt separata, tanto plus se habent ad unum agere et aliud pati et ideo in illis

est verissima racio principantis et subiecti, ut in primo mobili et speris

inferioribus. Et ex illa racione proprie sumitur racio servi et domini.»
Ich mochte anhand des vorhin Gesagten folgende Uberlegungen
anschlieBen:

1. Die politische Wissenschaft wird von Petrus metaphysisch begriin-
det. Die spekulative Wissenschaft und die praktische Wissenschaft wer-
den als zwei verschiedene Weisen des menschlichen Intellekt verstan-
den. Die verschiedenen Wissenschaften werden auf die Unterscheidung
von Akt und Potenz zuriickgefihrt.

2. Nicht nur um zu zeigen, daf} die Politik eine Wissenschaft ist,
greift Petrus auf die Beziehung von Akt und Potenz zuriick, die politi-
sche Wissenschaft selbst wird aus diesen beiden Begriffen abgeleitet.
Herrschaft und Knechtschaft (dominacio et subjectio) sind zwei elemen-
tare Begriffe seiner politischen Philosophie, auf die alle anderen For-
men der Herrschaft zurickgefiihrt werden.

3. Im dritten bis siebten Kapitel des 1. Buches der Politica, die von
der Sklaverei handeln, werden die Prinzipien der politischen Wissen-
schaft erldutert. Die Sklaverei ist somit kein marginales Thema, das von
Petrus z. B. auf die vor allem im Mittelmeeraum weitverbreitete Skla-
verei oder die spatmittelalterlichen Formen der Horigkeit angewendet
wurde, sondern anhand der Beziehung von Herr und Sklave wird das
Wesen von Herrschaft und Knechtschaft erldutert.

4. Bei Aristoteles werden zentrale metaphysische Begriffe aus der
menschlichen Praxis entnommen und von Aristoteles zu metaphysi-
scher Bedeutung vertieft und erweitert. Aristoteles sagt selber: der

3 PETRUS DE ALVERNIA, Questiones supra libros Politicorum li. I q. 12 (FLUELER,
Rezeption und Interpretation, Bd. 19/1, S. 188, vgl. Anm. 27). Vgl. auch Mailand, Bibl.
Ambros. A.100.inf., 1i. I q. 9 (FLUELER, Rezeption und Interpretation, Bd. 19/1, S. 240,
vgl. Anm. 27): «Aliquando autem fit composicio aliqua ex pluribus racione ordinjs, que
¢se» habent ad invicem sicut a domino et servo. Et in talibus est proprie racio principantis
et subiecti. Et in talibus pluribus ex quibus fit unum racione ordinis, habet veritatem
proposicio Philosophi, quando dicit, quod quando ex aliquibus pluribus fit unum, oportet
unum esse dominans sive principans et aliud subiectum.»



sumitur ex racione actus et potencie 457

Begrift « Verwirklichung (entelecheia) ist von Werk (ergon) abgeleitet. Die
lateinische Ubersetzung lautete: «nomen dicitur actus secundum
opus.» Petrus geht genau umgekehrt vor. Metaphysische Begriffe
werden auf die Praxis angewendet. Die prignanten Sitze aus dem
Quaestionenkommentar sprechen fiir sich. Petrus sagt: «Nunc autem
racio actus facit racionem principis et potencia racionem subiecti.»36
Die anonymen Questiones in libros Politicornm (Mailinder Anonymus)37,
der von Petrus beeinfluBt ist, behauptet: «racio principantis et subiecti
sumitur ex racione actus et potencie.»33

5. Die Begriindung der Herrschaftsverhiltnisse durch die metaphy-
sischen Begriffe Akt und Potenz hat fiir die Anzhropologie weitreichende
Folgen. Das Verhiltnis von dominus und servus wird als eine reale
Bezichung verstanden und zwar als eine Beziehung des Bewirkens und
des Bewirkten; es gehort zur gleichen Art der Beziehung wie das Ver-
hiltnis von erstem Beweger und der von ihm bewegten Himmelsphi-
ren. Nach dieser Theorie mul3 es jedoch im Subjekt ein Akzidens geben,
das es auf ein anderes bezieht. Auf den Menschen bezogen heil3t dies:
Dem Sklaven mul} etwas zukommen, das den Menschen zum Sklaven
macht, so dal3 er auf seinen Herrn bezogen ist. Ebenso muf3 dem Herrn
etwas zukommen, was ihn zum Herrn macht: Dies ist nach Petrus im
Herrn, die Fihigkeit zu bewegen und im Sklaven, die Eigenschaft
bewegt zu werden. Aber warum ist es fiir den Herrn natiirlich, zu
bewegen und zu herrschen, und fiir den Sklaven natiirlich, bewegt und
beherrscht zu werden? Auch diese Frage versucht Petrus ganz natura-
listisch zu beantworten. Herr und Sklave kénnen sich nicht der Art nach
unterscheiden, denn beide sind Menschen,und als Menschen sind sie

35 Metaphys. I1X,8 (1050a21-22).

36 PeTRUS DE ALVERNIA, Questiones supra libros Politicorum, li. I q. 12. (FLUELER,
Rezeption und Interpretation, Bd. 19/1, S. 187, vgl. Anm. 27).

3 Der Kommentar ist einzig in einer Pergamenthandschrift des 14. Jahrhunderts
zusammen mit den Questiones morales super libros Ethicorum (f. 55r—100r) von Richard
of Kilvington tiberliefert (vgl. Catologo di manoscritti filosofici nelle Biblioteche italiane,
vol. 6 (P. Rossi), Firenze 1992, S. 103 f. Der Kommentar ist offensichtlich an der Pariser
Artistenfakultit zu Beginn des 14. Jahrhunderts entstanden (vgl. FLUELER, Rezeption und
Interpretation, Bd. 1, S. 32, 56-70, 112, 115, 120-9, 137; vgl. auch DEgrs., «Die Rezeption
der Politica des Aristoteles an der Pariser Artistenfakultit im 13. und 14. Jahrhundert, in:
Das Publikum politischer Theorie im 14. Jahrhundert, hrsg. von J. MIETHKE (Schriften des
Historischen Kollegs/Kolloquien 21), Miinchen 1992, S. 127-138).

38 Mailand, Bibl. Ambros. A.100.inf,, li. I q. 10 (FLUELER, Rezeption und Interpre-
tation, Bd. 19/1, S. 242, vgl. Anm. 27).



458 Ontologie und Politik: Quod racio principantis et subiecti

beide frei geboren. Die materielle Veranlagung (dispositio materialis)®
ist jedoch von Mensch zu Mensch verschieden. Bekanntlich hat Thomas
von Aquin das Individuationsprinzip ganz in die Materie gelegt.0
individuationis principinm materia est.*! Diese Individuationstheorie ver-
sucht Petrus auf die Politik anzuwenden. Die individuelle materielle
Disposition (disposicio materialis indivudui) ist beim Herrn und beim
Sklaven verschieden. Der Herr verfiigt tiber Klugheit und Entschei-
dungsfihigkeit, die dem Sklaven fehlt. Der Sklave besitzt jedoch eine
kriftige Statur. Er ist jedoch nicht ganz ohne Vernunft (sonst wire er ja
kein Mensch), aber er besitzt selbst keine Einscheidungsfahigkeit (coz-
silium), weil er eine rein rezeptive (passive) Vernunft hat, die nur fihig
ist, Befehle aufzunehmen und auszufiihren. Ausfiihren kann er sie
jedoch, weil er tiber mehr korperliche Krifte verfiugt als der Herr.
Insofern sind Herr und Sklave aufeinander angewiesen. 42 Die Entschei-

% PerrUs DE ALVERNIA, Questiones supra libros Politicorum, 1i. I q. 13. (FLUELER,
Rezeption und Interpretation, Bd. 19/1, S. 193, vgl. Anm. 27). «Et ideo dicendum, quod
preter illam naturam speciei est in quolibet homine adhuc alia natura, que est disposicio
materialis individui vel secundum materiam vel eciam secundum formam.» vgl. auch
Mailand, Bibl. Ambros. A.100.inf., 1i. I q.10 (FLUELER, Rezeption und Interpretation,
Bd. 19/1, S. 244, vgl. Anm. 27): «Et ideo conceditur, quod habent eamdem naturam in
specie et inclinacionem et quantum ad hoc nullus est naturaliter servus. Quantum tamen
ad naturam individui, ut natura speciei est diversificata in pluribus indivuiduis, sic natu-
raliter <unus est> servus et alius non.»

40 THoMmas DE AQUINO, De ente et essentia c.2 (Leonina XLIII, 373A,254-9): «Si
autem significetur natura speciei cum precisione materie designate que est principium
individuationis, sic se habebit per modum partis; et hoc modo significatur nomine huma-
nitatis, humanitas enim significat id unde homo est homo.»

1 De ente et essentia c.2; weiter unten prizisiert Thomas (Leonina XLIII,
S. 370A,73-77): «Et ideo sciendum est quod materia non quolibet modo accepta est
individuationis principium, sed solum materia signata; et dico materiam signatam que sub
determinatis dimensionibus consideratur.» Vergleiche zur Individuationstheorie: G. Man-
SER, Das Wesen des Thomismus, vgl. oben, S. 645-696. C. WAGNER, Materie im Mittelalter.
Edition und Untersuchung zur Summa (IL,1) des Nikolaus von StraBburg OP, Fribourg
1986; M.-D. RoLAND-GOssELIN, Le «De ente et essentia» de S. Thomas d’Aquin, Paris
1948. Vgl. auch ST IIlI 77,2: «Quantum igitur ad primum, materia est individuationis
principium omnibus formis inhaerentibus: quia, cum huiusmodi formae, quantum est de
se, sint natae in aliquo esse sicut in subiecto, ex quo aliqua earum recipitur in materia, quae
non est in alio, iam nec ipsa forma sic existens potest in alio esse. Quantum autem ad
secundum, dicendum est quod individuationis principium est quantitas dimensiva.» Vgl.
auch I. KLINGER, Das Prinzip der Individuation bei Thomas von Aquin. Versuch einer
Interpretation und Vergleich mit zwei umstrittenen Opuscula, Miinsterschwarzach
1964.

42 PETRUS DE ALVERNIA, Questiones supra libros Politicorum, li. I q. 13 (FLUELER,
Rezeption und Interpretation, Bd. 19/1, S. 193, vgl. Anm. 27): «Et ideo dicendum, quod
preter illam naturam speciei est in quolibet homine adhuc alia natura, que est disposicio



sumitur ex racione actus et potencie 459

dungsfihigkeit fehlt nicht, weil er der Vernunft vollig ermangelt, son-
dern weil seine korperliche Veranlagung, die Austibung verunmoéglicht:
zu stumpf sind seine Sinne, zu kriftig sind seine Glieder, so daf3 der
Verstand verkimmert bleibt. Jeder Mensch besitzt Vernunft, aber nicht
gleich vollkommen.4® Die oft bestellte Frage, ob bei Aristoteles die
Sklaven noch Menschen seien, kann von Petrus somit anhand des
Individuationsprinzips gelést werden. Sklaven sind somit ohne Zweifel
Menschen. Dal3 bei ihnen menschliche Fihigkeiten schwach sind oder
ganz fehlen, ist somit nicht auf eine substantiell verschiedene Form der
Seele zuriickzufiihren, sondern in der verschieden disponierten Materie
begriindet, die die Ausbildung verschiedener Fihigkeiten schwicht
oder verhindert.

Petrus und andere Kommentatoren versuchen auch auf diese Art,
den Frauen schwache EntschluBlfihigkeit (consilium invalidum) nach-
zusagen. Wir haben uns von solchen Ansichten weit entfernt, vor allem
wenn man bedenkt, dafl Petrus und andere Kommentatoren auch die
schwache EntschluB3fihigkeit (consilium invalidum) der Frauen auf ihn-
liche Weise ableiten. 44

materialis individui vel secundum materiam vel eciam secundum formam. Per consequens
disposicio autem per quam aliquis disponitur corpore et anima per consequens ad bene
previdendum, ista faciunt eum esse dominum. Disposicio autem per quam aliquis dispo-
nitur corpore et anima ad non posse previdere et posse exequi bene, ista naturaliter facit
eum esse servum.»

43 Mailand, Bibl. Ambros. A.100.inf., 1i. I q. 10 (FLUELER, Rezeption und Interpre-
tation, Bd. 19/1, S. 245, vgl. Anm. 27): «Et ideo volo, quod dominus et servus habent
eamdem operacionem secundum speciem, sed non eque perfecte propter indisposicionem
virtutum organorum deserviencium intellectuj.»

4 Petrus de Alvernia hat auch einen Kommentar zur Kategorienschrift verfaB3t. Vgl.
R. ANDREWS, «Petrus de Alvernia. Quaestiones super praedicamentis: an Editiony, in:
CIMAGL 55 (1987) 3-84. Zu den beiden der kritischen Edition zugrundeliegenden
Manuskripten kann ich eine weitere Handschrift anfiigen: Basel UB F.IIL.20, der auf
f. 113vb-119vb den genannten Kommentar enthilt. Die Pergament—Handschrift aus dem
frithen 14. Jh. enthilt noch weitere Kommentare zur Logica vetus: f. 1ra—17vb: ANONY-
Mus, Scriptum super Porphyrium «Cum sit necessarium grisarori etc. — Subiectum sive
causa materialis istius libri est V universalia prout uniuntur...»; f. 18ra—49rb: ANoNYMUS,
Scriptum super Aristotelis Categorias (Equivoca dicuntur etc. — Subiectum istius libri sive
causa materialis est ens dicibile... — et habetur quod non debet et ideo alienissimus
dicitury; f. 50ra—90ra: HERVAEUS NATALIS, Super Aristotelis Perihermenias; f. 91ra—1081b:
ALBERTUS MAGNUs, De sex principiis; f. 109ra—113vb: PETRUS DE ALVERNIA, Questiones
super Porphyrium; f. 119vb—121va: PETRUSDE ALVERNIA, Questiones super Perihermenei-
as; f. 125ra—134vb, ANoNyMUS, Quaestiones supra librum Porphyrii, <Questiones supra
librum porphirii in subsequentibus continentur, et queritur primo, utrum universale pre-
dicabile de pluribus sit genus ad quinque predicabilia. Et arguitur primo quod non quo-
niam habitudo generis... — quod est in subiecto est corruptibile et de isto intelligitur, quare



460 Ontologie und Politik: Quod racio principantis et subiecti

IV

Ansitze zu einer moderneren, fiir uns weniger anstoBigen politischen
Anthropologie lassen sich schon im Mittelalter finden. Bisher haben wir
eine politische Theorie kennengelernt, die sehr metaphysisch vorgeht
und die Bezichungen als etwas Reales versteht.

Zum Schluf3 méchte ich kurz eine Theorie der Beziehung vorstellen,
bei der Beziehungen nicht mehr ein fundamentum in re besitzen, sondern
Beziehungen als reine Verstandesdinge aufgefal3t werden: Die Theorie
der Beziehung bei Petrus Aureoli.®® Anhand dieser neuartigen und
eigenwilligen Konzeption 1463t sich zeigen, daf} daraus abgeleitet, auch
die politische Theorie neu interpretiert werden muf3, und somit poli-
tische Beziehungen nicht mehr in der materiellen Disposition der
gesellschaftlichen Individuen liegen, sondern auf einer verninftigen
Festlegung basieren miissen.

Petrus Aureoli war nach Marc Henninger der erste Denker des
lateinischen Mittelalters, der radikal mit den traditionellen Formen des
mittelalterlichen Realismus brach. 46 (Objektive) Beziehungen inhirie-
ren nach ihm nicht in einer Sache, sondern sind sozusagen «zwischen»
zwei Dingen, werden von ihm als «Intervall» oder « Medium» bezeich-
net, das zwei Dinge miteinander verbindet. Da jedoch Beziehungen
einfache Vorstellungen sind, kénnen sie nicht in zwei verschiedenen
Dingen sein. Deshalb kann die Verkniipfung von zwei wirklich ver-
schiedenen Dingen nur durch den Intellekt geschehen. Die Hauptthese
von Petrus Aureoli: «Relatio... non sit in rebus, sed in sola apprehen-
sione»4’ bricht mit der traditionellen Fragestellung, die sich seit Tho-

non valet. Expliciunt questiones supra Porphirium»; f. 134vb—145rb: ANonyMmus, Que-
stiones supra predicamenta, <Incipiunt questiones supra predicamenta. Consequenter
queritur circa librum predicamentorum et primo utrum de ipsis possit esse sciencia et
arguitur quod non quia sciencia est habitur intellectualis... —... et per effectum, et hoc bene
concedebatur, non tamen propter hoc cognoscuntur per sui essenciam quia non valety;
f. 145ra—147rb: Ecipnn Romang, Tractatus de medio demonstrationis. Aus diesem Kom-
mentar wird ersichtlich, daB} Petrus de Alvernia einen streng realistischen Standpunkt in
der Theorie der Beziehung vertrat.

45 Petrus Aureoli behandelt die Beziehungen am locus classicus der mittelalterlichen
Diskussion, der 30. und 31. distincio des ersten Buches des Sentenzenkommentars. Vgl.
Commentarium in Primum Librum Sententiarum Pars Prima Auctore. Petro Aureolo
Verberio Ordinis Minorum Archiepiscopo Aquensi, Rom 1596, S. 659-718.

4 HENNINGER, Relations, S. 150-173, vgl. Anm. 2. Vgl. auch B. LiNDNER, Die
Erkenntnistheorie des Thomas von StraBburg (Beitrige zur Geschichte der Philosophie
des Mittelalters 27. 4-5), Miinster 1930, S. 111-28.

47 PeTRUS AUREOL], Commentarium in 1. Sent., S. 662a, vgl. Anm. 45.



sumitur ex racione actus et potencie 461

mas von Aquin durchgesetzt hatte. 48 Gleichwohl arbeitet er die zeit-
genossische Diskussion auf und widerlegt die bestehenden Meinun-
gen.

So diskutiert er auch die Beziehung des Wirkens und Leidens zu der
auch die Herrschaftsbeziehungen gehéren.
Aureoli sagt: 4

«De dominio vero et servitus, de quibus dicunt aliqui, quod pertinent ad

secundum modum relationis (d. h. die Beziechung des Wirkens und Lei-

dens)... aut enim dominium et servitus dicunt habitudinem fundatam super

potentiam activam et passivam.»
Wenn Aureoli sagt: dicant aliqui (einige sagen), meint er offensichtlich
die Kommentatoren der Aristotelischen Politica, wahrscheinlich sogar
Petrus de Alvernia und den Mailinder Anonymus. Er lehnt jedoch die
«naturalistische» Deutung ab, die diese Herrschaftsbeziehung auf die
materiellen Disposition der Individuen basiert, mit den Hinweis, daf}
dies offensichtlich nicht den Tatsachen entspreche. Aureoli meint, dall
nicht jeder, der de facto beherrscht wird, kdrperlich auch so ausgestattet
ist, beherrscht zu werden. Es ist aulerdem eine gegenseitige Verpflich-
tung (mutua obligatio) vonnéten. 0 Diese Verpflichtung kann freiwillig
oder erzwungen sein, aber immer existiert eine solche Verpflichtung
nur im Verstand (sola in apprebensione). Durch diese Verpflichtung
erachtet sich der Herr verpflichtet, den anderen zu beherrschen; somit
ist die Beziehung der Herrschaft und Knechtschaft, wie Aureoli sagt,
nur im Verstand, und existiert nicht in der Sache:

«Respectus dominij et servitutis est in sola apprehensione, et non existens
i 51
in re.»

48 HENNINGER, Relations, S. 172, vgl. Anm. 2: «Finally, his psychological conceptu-
alist approach should not obscure what I believe to be a fundamental turning-point in the
history of the problem of relation: a change in the very way of thinking about relation. The
radical novelty of Peter’s theory lies in conceiving a relation not as in one subject and
<toward another>, but rather as an entity between two subjects. The traditional medieval
view of relation as an extra-mental accident ist abandoned.»

4 PrTRUS AUREOLI, Commentarium in ll. Sent., S. 671b, vgl. Anm. 45.

50 PETRUS AUREOLI, Commentarium in 1L Sent., S. 671b, vgl. Anm. 45: «Sed mani-
festum est, quod non sufficit primum ad fundandum dominium, et servitutem, licet enim
intellectu pollentes, et corpore deficientes sint apti nati sint naturaliter dominari his, qui e
contrario sunt corpore pollentes, et intellectu deficientes, ut Philosophus dicit I Polit.
nihilominus ultra hoc requiritur mutua obligatio, non enim omnes, qui tales sunt natu-

raliter de facto servi, et domini sunt.»
51 Tbid.



462 Ontologie und Politik: Quod racio principantis et subiecti

Deshalb kann es auch vorkommen, dal3 Herrschaftbeziehungen sich
auflésen, neu entstehen und nicht ununterbrochen andauern.>?

Ich habe im Vorangehenden im wesentlichen zwei Modelle einer poli-
tischen Theorie vorgefiihrt: einerseits das thomasische Modell bzw.
davon abhingend, wenn nicht sogar ableitend das Modell des Pariser
Artisten Petrus de Alvernia und andererseits das konzeptualistische
Modell des Petrus Aureoli. Beide Theorien unterscheiden sich funda-
mental. Die erstere ist streng naturalistisch, die zweite 6ffnet den Weg
zu einer modernen Ausfassung des «contract social». Zu unterschiedli-
chen Anschauungen sind jedoch beide Richtungen gekommen, weil die
metaphysischen Anschauungen sich fundamental unterscheiden und
beide Richtungen Ontologie und Politik eng miteinander verkniipften
und die Prinzipien der sciencia politica aus der Ontologie ableiteten.

52 PETRUS AUREOLI, Commentarium in 1l. Sent., S. 671b, vgl. Anm. 45: «Cum ergo
talis connexio non sit in re; tales enim actus praetereunt, et succedunt, nec continue
manent, restat, quod servitus, et dominium sint in sola apprehensione.» Die aristotelische
Theorie, dalB3 alle Barbaren von Natur aus Sklaven sind, fillt somit ebenfalls um.



	Ontologie und Politik : quod racio principantis et subiecti sumitur ex racione actus et potencie : zum Verhältnis von Metaphysik und Physik in den ersten Kommentaren zur aristotelischen Politica

