
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 3

Artikel: Johannes Tauler († 1361) in den Niederlanden : Grundzüge eines
philosophie- und rezeptionsgeschichtlichen Forschungsprogramms

Autor: Hoenen, Maarten J.F.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761166

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761166
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MaartenJ. F. M. Hoenen

Johannes Tauler (f 1361)
in den Niederlanden

Grundzüge eines philosophie-
und rezeptionsgeschichtlichen Forschungsprogramms*

Zusammenfassung. Dieser Beitrag geht auf die Bedeutung des deutschen
Dominikaners Tauler für die niederländische spirituelle und philosophische

Kultur als Ansatz zu einem Forschungsprogramm «Johannes
Tauler in den Niederlanden» ein. Untersucht werden die philosophische

Relevanz Taulers und seine Wirkung in den Niederlanden. Als
wichtige Momente in der Rezeption Taulers werden herausgestellt:
1. sein frühester Einfluß bei Gerlach Peters, 2. die Reaktionen auf seine

Lehre im 16. Jahrhundert und 3. der «protestantische» Tauler. Eine
kurze Beschreibung der Teilprojekte des geplanten rezeptionsgeschichtlichen

Forschungsprogramms beschließt den Beitrag.

Einleitung

Tauler in den Niederlanden. Der Titel des hier vorgestellten Forschungsprogramms

verlangt eine zweifache Begründung. Zum einen stellt sich
die Frage nach der historisch-philosophischen Relevanz Taulers, der in
den Handbüchern und Lexika nicht als Philosoph, sondern vielmehr als

Mystiker vorgestellt wird. Zum anderen fragt sich, worin die Bedeutung
des deutschen Dominikaners Tauler für die niederländische spirituelle

* Diese Studie wurde ermöglicht durch finanzielle Unterstützung seitens der Königlichen

Niederländischen Akademie der Wissenschaften (KNAW). Freundliche Ratschläge
gaben mir Rüdiger Blumrich und Georg Steer, beide Eichstätt.



390 Johannes Tauler (J-1361) in den Niederlanden

und philosophische Kultur liegt. - Warum Tauler und weshalb die
Niederlande? Auf beide Fragen möchten wir in diesem Beitrag etwas näher
eingehen.

1. Die philosophische Bedeutung Taulers

Betrachtet man die Literatur über Tauler, so könnte man meinen, er sei

für die Geschichte der Philosophie weithin uninteressant, wird er doch
oft als Mystiker bezeichnet - so etwa im Titel der Gedenkschrift zum
600. Todestag — und wird ihm spekulatives Denken abgesprochen.1 Die
neuere Forschung jedoch hat dieses Bild entscheidend und unumkehrbar

korrigiert. Wie bei Eckhart und Seuse hat sich auch bei Tauler

gezeigt, daß er in seinen Werken Auffassungen vertritt, die nachweislich
in den damaligen philosophischen und theologischen Auseinandersetzungen

Position beziehen, so zum Beispiel in der Seelenlehre und der

Frage nach der Bedeutung der heidnischen Weisheit und der rein
philosophischen Offenbarung der göttlichen Trinität.2

1 Filthaut, Ephrem (Hg.), Johannes Tauler. Ein deutscher Mystiker. Gedenkschrift
zum 600. Todestag, Essen 1961, und Stammler, Wolfgang, «Mittelalterliche Prosa in
deutscher Sprache», in: Ders. (Hg.), Deutsche Philologie im Aufriß, Bd. 2, Berlin 21960,

ND Berlin 1966, Sp. 948-950, hier Sp. 948: «Er ist kein spekulativer Denker, ja er hegt
eine gewisse Abneigung gegen das hochfliegende Sinnieren und warnt seine Zuhörerin-
nen davor.»

2 Zu den philosophischen Hintergründen der Lehre Taulers siehe entschieden und
überzeugend Sturlese, Loris, «Tauler im Kontext. Die philosophischen Voraussetzungen
des <Seelengrundes> in der Lehre des deutschen Neuplatonikers Berthold von Moosburg»,
in: Fromm, Hans u. a. (Hg.), Tübingen 1987, 390-426 (Beiträge zur Geschichte der
deutschen Sprache und Literatur, Bd. 109) (siehe auch die Literatur genannt auf S. 390

Anm. 1). Wichtige Studien zu den philosophischen Aspekten in den Werken Eckharts sind

etwa Mojsisch, Burkhard, Meister Eckhart. Analogie, Univozität und Einheit, Hamburg
1983; Flasch, Kurt, «<Procedere ut imago>. Das Hervorgehen des Intellekts aus seinem

göttlichen Grund bei Meister Dietrich, Meister Eckhart und Berthold von Moosburg», in:
Ruh, Kurt, Abendländische Mystik im Mittelalter. Symposium Kloster Engelberg 1984,

Stuttgart 1986, 125-134 (Germanistische Symposien, Berichtsbd. 7), und Flasch, Kurt,
«Meister Eckhart und die <Deutsche Mystik). Zur Kritik eines historiographischen
Schemas», in: Pluta, Olaf, Die Philosophie im 14. und 15. Jahrhundert. In memoriam Kon-
stanty Michalski (1879-1947), Amsterdam 1988, 439-463 (Bochumer Studien zur
Philosophie, Bd. 10). Im letzteren Beitrag wird auf die Unzulänglichkeit einer mystischen,
nicht-philosophischen Eckhartdeutung eingegangen. Zu Heinrich Seuse siehe jetzt Sturlese,

Loris, «Seuses <Buch der Wahrheit). Versuch einer <vernünftigen> Interpretation»,
in: Blumrich, Rüdiger/KAiSER, Philipp (Hg.), Heinrich Seusesphilosophia spiritualis. Quellen,

Konzept, Formen und Rezeption. Tagung Eichstätt 2.-4. Oktober 1991, Wiesbaden
1994 (im Erscheinen).



Johannes Tauler (fl361) in den Niederlanden 391

Die Wende zu dieser philosophischen Interpretation Taulers kommt
nicht von ungefähr. Sie stützt sich auf die in den letzten Jahren mit Hilfe
von Texteditionen zum Teil ganz neu kartierte Landschaft der
deutschen spätmittelalterlichen Philosophie, die nun besser als vorher zu
erkennen gibt, welche die entscheidenden, bislang unbeachteten
Lehrdifferenzen waren und wo sich die Fronten in der Philosophie gebildet
hatten.3

1.1. Straßburg

Betrachten wir die Sache etwas näher. Tauler trat um 1315 in den

Straßburger Dominikanerkonvent ein.4 Als Mitglied dieses Konvents
kennt ihn auch die Ordenstradition, wie etwa aus der Chronik des

Johannes Meyer hervorgeht.5 Schlicht als «der von Strasburg» wird er
durch eine Hand des 14. Jahrhunderts in der Handschrift 277 der
Stiftsbibliothek Einsiedeln bezeichnet.6 Untersucht man die
philosophischen Hintergründe des Taulerschen Denkens, so wird man demnach

zuerst im Umfeld des Straßburger Konvents nachzuforschen
haben.

Ohne ins Detail gehen zu wollen7, sei in diesem Zusammenhang an

erster Stelle Hugo Ripelin von Straßburg genannt, der in den sechziger
Jahren des 13. Jahrhunderts im Straßburger Konvent weilte und dort
sein Compendium theologicae veritatis verfaßte, ein vom scholastischen

Denken geprägtes Werk, das sich den Traditionen von Bonaventura und

3 Vgl. etwa die Texteditionen, die im Rahmen des «Corpus Philosophorum Teuto-
nicorum Medii A'.vi» (unter Leitung von Kurt Flasch und Loris Sturlese) herausgegeben
wurden.

4 Zur Biographie Taulers siehe Gnädinger, Louise, Art. «Tauler», in: Dictionnaire de

Spiritualité, Fase. XCVI-XCVII-XCVIII, Paris 1990, Sp. 57-79, hier Sp. 58, und Sturlese,

Loris, Art. «Tauler», in: Killy, Walther, Literaturlexikon, Bd. 11, Bertelsmann
Lexikon Verlag 1991, 311—313.

5 Johannes Meyer, Chronica brevis Ordinis Praedicatorum, hrsg. von Scheeben,
Heribert, Vechta 1933, 59 n. 87 (Quellen und Forschungen zur Geschichte des
Dominikanerordens in Deutschland, Bd. 29): «Item frater Iohannes Tauleri, Teutonicus, domus
Argentinensis (...)». Siehe auch das Zitat aus einer weiteren Ordenschronik in: Scheeben,
Heribert, «Zur Biographie Johann Taulers», in: Johannes Tauler, 19—36, hier 35 (wie
Anm. 1).

6 Stammler, Wolfgang, «Tauler in Basel», in: Johannes Tauler, 75—76 (wie
Anm. 1).

7 Eine eingehende Studie über die philosophischen Hintergründe des Taulerschen
Denkens ist in Vorbereitung.



392 Johannes Tauler ("J" 1361) in den Niederlanden

Albertus anschloß - es galt im 15. Jahrhundert als Schrift des Albertus

Magnus, der selbst übrigens auch in Straßburg tätig war - und nicht nur
in der ursprünglich lateinischen Fassung, sondern auch in den
deutschen Übersetzungen eine enorme und langzeitige Wirkung erzielt hatte.

8 Hervorzuheben ist dabei vor allem die in dieser Schrift dargelegte
Intellektlehre, die nicht thomistisch, sondern deutlich albertistisch ist,
und die sich gerade in ihrer albertistischen Ausprägung mit der Lehre
Taulers vergleichen läßt.9 Auch an anderen Stellen sind inhaltliche
Bezüge zwischen dem Compendium des Hugo Ripelin und den Predigten
Taulers festgestellt worden.10 Sieht man von äußerlichen Unterschieden

in Gattung und Sprache ab, Unterschieden, die den Vergleich
naturgemäß erschweren und es nicht leicht machen, die Abhängigkeiten

in allen Fällen stringent nachzuweisen, so ist es dennoch klar, daß

philosophisches und theologisches Wissen, wie es im lateinischen Werk
des Straßburgers Hugo Ripelin niedergelegt wurde, in die deutschen

Predigten Taulers hineingeflossen ist.

Bleiben wir bei dem für Tauler so wichtigen Albertismus, so ist auf
einen zweiten Denker zu verweisen, der nach der Chronik von 1484 des

Johannes Meyer «von dem convente Strasburg» war, und dem wir ein
groß angelegtes Werk De summo bono verdanken, das bis ins 15.

Jahrhundert hinein gelesen wurde: der in Paris und Köln ausgebildete
Ulrich von Straßburg, um etwa 1270 als lector in der elsässischen

Rheinstadt nachweisbar.11 Auch bei ihm findet sich eine stark an
Albertus anlehnende und von Thomas abweichende Intellektlehre, die
ihre Wurzeln in der arabischen, neuplatonisierenden Aristoteles-Deutung

von Avicenna und Averroes hat, von der sich auch Albertus hat

8 Steer, Georg, Hugo Ripelin von Straßburg. Zur Rezeptions- und Wirkungsgeschichte

des <Compendium theologicae veritatis> im deutschen Spätmittelalter, Tübingen
1981 (Texte und Textgeschichte, Bd. 2); Ders., «Hugo Ripelin von Straßburg», in: Die
deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon, 2. Aufl., Bd. 4, Berlin, New York
1983, Sp. 252-266, und De Libera, Alain, Introduction à la mystique Rhénane. D'Albert
le Grand à Maître Eckhart, Paris 1984, 73—98 (Sagesse Chrétienne) (mit weiterer Literatur).

9 Über die Intellektlehre des Hugo Ripelin informiert De Libera, ebd., 84—88.
10 Filthaut, Ephrem, «Johannes Tauler und die deutsche Dominikanerscholastik des

XIII./XIV. Jahrhunderts», in: Johannes Tauler, 94—121, hier 97-100 (wie Anm. 1).
11 Scheeben, Heribert, «Der Konvent der Predigerbrüder in Straßburg — Die religiöse

Heimat Taulers», in: Johannes Tauler, 37-74, hier 54 (wie Anm. 1) (mit Zitat aus der
Chronik des Johannes Meyer). Zu Ulrich von Straßburg siehe De Libera, Introduction,
99-162 (wie Anm. 8).



Johannes Tauler (fl361) in den Niederlanden 393

inspirieren lassen.12 Diese albertistische Intellektlehre und auch der

neoplatonische, dionysische Zug der Ulrichschen Gotteslehre lassen

sich, nicht nur im Ansatz, sondern auch in ihrer Entfaltung, wiederum
in den Predigten Taulers finden.13

1.2: Köln

Aber hiermit nicht genug. Weitaus spannender und wohl auch ergiebiger,

wenn es um die philosophische Bestimmung des Taulerschen
Denkens geht, ist die Tatsache, daß der Straßburger Dominikaner viele
der uns überlieferten Predigten in Köln abgehalten hat14 und sich dort
auch für die Jahre 1339 und 1346 bezeugen läßt15. Diese Fakten sind

von nicht geringer Bedeutung, war Köln doch damals der wissenschaftliche

Mittelpunkt Deutschlands, wo in Dominikanerkreisen nicht nur
Thomisten, sondern auch Eckhartisten und Proklianer - um zwei von
Loris Sturlese geprägte Termini aufzugreifen — ihre Schriften veröffentlichten

und sich gegenseitig kritisierten.16 Dazu kommen auch noch,
weniger als Hinweis auf eine direkte Wirkung bei Tauler, sondern
vielmehr als Beleg der Wichtigkeit von Köln als Ort des Gedankenaustausches,

die von William J. Courtenay gesammelten Daten über die

Verbreitung der Schriften englischer Theologen und Philosophen in
dieser Stadt seit etwa 1334-1348.17 Diese Werke wurden vor allem von

12 Ulrich von Strassburg, De summo bono, Liber 1, hrsg. von B. Mojsisch, Hamburg
1989, Tract. 1, capp. 7-8, S. 18-26 (Corpus Philosophorum Teutonicorum Medii dSvi,
Bd. 1/1). Die Intellektlehre des Albertus wird ausführlich dargestellt in: De Libera, Alain,
Albert le Grand et la philosophie, Paris 1990, 215-266 (A la recherche de la vérité).

13 Filthaut, «Johannes Tauler und die deutsche Dominikanerscholastik», 101-106

(wie Anm. 10).
14 Corin, Adolphe, «Zur Filiation der Tauler-Handschriften», in: Revue Beige de

Philologie et d'Histoire 3 (1924) 223-231 ; Ders., Sermons de Tauler et autres écrits mystiques:

I: Le Codex Vindobonensis 2744, II: Le Codex Vindobonensis 2739, Paris 1924-
1929 (Bibliothèque de la Faculté de Philosophie et Lettres de l'Université de Liège, fascc.

33 und 42); FouRQUE'r,Jean, «Remarques sur la version alsacienne des sermons de Tauler»,
in: La Mystique Rhénane, Paris 1963, 35-38.

15 GnAdinger, Louise, Art. «Tauler», Sp. 60 (wie Anm. 4).
16 Sturlese, Loris, «<Homo divinus). Der Prokloskommentar Bertholds von Moos-

burg und die Probleme der Nacheckhartschen Zeit», in: Abendländische Mystik im
Mittelalter, 145-161 (wie Anm. 2), und Ders., «Die Kölner Eckhartisten. Das Studium

generale der deutschen Dominikaner und die Verurteilung der Thesen Meister Eckharts»,
in: Zimmermann, Albert (Hg.), Die Kölner Universität im Mittelalter, Berlin, New York

1989, 192-211 (Miscellanea Mediaevalia Bd. 20).
17 Courtenay, William, «Theologia anglicana modernorum at Cologne in the

Fourteenth Century», in: Die Kölner Universität, 245-254 (wie Anm. 16).



394 Johannes Tauler (f 1361) in den Niederlanden

deutschen Studenten, die in England an den studia einen Teil ihrer
Ausbildung absolviert hatten, mit nach Deutschland genommen.
Bemerkenswert in diesem Zusammenhang ist, daß die Wertschätzung der
heidnischen Philosophie, die sich im Proklos-Kommentar des 1316 in
Oxford und 1335—1361 in Köln tätigen Dominikaners Berthold von
Moosburg und in Anlehnung daran bei Tauler feststellen läßt, nicht nur
bei diesen deutschen Denkern, sondern auch bei einem englischen
Theologen deutlich hervortritt: in der 1344 fertiggestellten, aber schon

viel länger konzipierten Schrift De causa Dei des Thomas Bradwardi-
ne.18

Der Albertismus der deutschen Dominikanerschule, dessen geistiger

Vater Albertus Magnus und dessen Vertreter Hugo Ripelin und
Ulrich in Straßburg tätig waren, und Köln als Umschlagplatz
philosophischer und theologischer Ideen: Das ist der Hintergrund, vor dem der
philosophische Inhalt vieler Predigten Taulers zu beurteilen ist.

1.3. Die Eigenständigkeit der dominikanischen Studia

Ein weiterer, ebenso wichtiger Punkt ist die Eigenständigkeit des

wissenschaftlichen Betriebes an den dominikanischen Studien zur Zeit
Taulers. Schon früh, etwa seit Jordan von Sachsen, wurde nicht nur die

spirituelle, sondern auch und vor allem die wissenschaftliche Seite des

Ordens betont und ein eigenes ordensinternes Studienwesen aufgebaut.19
Was das bedeutet, läßt sich nicht unterschätzen. Es konnten dadurch im
Orden andere philosophische Traditionen aufgegriffen und andere

philosophische Impulse weiterentwickelt werden als an den Universitäten,
ohne daß dabei der wissenschaftliche Austausch mit der universitären
Welt abbrach, wurden doch gerade die besten Studenten des Ordens am

18 Auf dieses Motiv bei Bradwardine hat bereits Loris Sturlese hingewiesen, der es

aber nicht mit dem Austausch von Schriften und Studenten in Zusammenhang bringt, in:
Abendländische Mystik im Mittelalter, 227 (Diskussionsbericht) (wie Anm. 2). Dort auch
weitere Hinweise auf die Verbreitung dieser Gedanken bei Heinrich von Herford und
Konrad von Halberstadt.

19 Zur Betonung der Wissenschaften siehe Scheeben, Heribert (Hg.), Die Konstitutionen

des Predigerordens unterJordan von Sachsen, Köln, Leipzig 1939, 49 n. 2 (Prolog)
und 76-77 (Dist. 2, XXIX) (Quellen und Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens

in Deutschland, Bd. 38). Zum dominikanischen Studienwesen siehe Berg, Dieter,
Armut und Wissenschaft. Beiträge zur Geschichte des Studienwesens der Bettelorden im
13. Jahrhundert, Düsseldorf 1977 (mit Literatur) (Geschichte und Gesellschaft. Bochumer
Historische Studien, Bd. 15).



Johannes Tauler (f 1361) in den Niederlanden 395

dominikanischen Lehrstuhl der Pariser Universität ausgebildet, um
danach als Lektoren in den Studien der verschiedenen Provinzen
eingesetzt zu werden. Ein gutes Beispiel für diese eigenständige Entwicklung

bietet die Rezeption der Werke des Proklos, die nicht zum
universitären Lehrstoff gehörten, dagegen aber vor allem von deutschen
Dominikanern aufgenommen und ausgewertet wurden.

Diese Feststellung hat eine wichtige Konsequenz. Die Seelenlehre
Taulers, etwa seine These, daß die Gottesschau ein überintellektuelles
Einswerden mit Gott ist, ist nicht nur vor dem Hintergrund der
Auffassungen, die sich an den Universitäten durchgesetzt haben, zu
beurteilen, und noch weniger ist ihre Divergenz mit der scholastischen
communis opinio - welche sie auch sei — als schlichte Mystik einzuordnen.
Sucht man die gedanklichen Hintergründe der Taulerschen Lehre, so ist

man zuerst auf jene deutsche dominikanische Philosophie verwiesen,
die sich an der Nabelschnur der Universitäten in den Studien selbständig

entwickelt und durchgesetzt hat.

Zwei Beispiele sollen das belegen. Bleiben wir bei der Seelenlehre.
In der Taulerschen Predigt V. 6 findet sich der Satz «Die sele ist reht ein
mittel zwüschent zit und ewikeit».20 Dieser Satz, der prima facie als

Apodiktikon eines Mystikers gedeutet werden könnte, hat bei näherer

Betrachtung eine ehrwürdige Tradition, geht er doch auf den anonymen
Liber de causis und in einer etwas anderen Formulierung auf den Liber de

definicionibus des Isaac Israeli zurück, zwei Schriften, die man an den
Universitäten studierte und auch - was die erste betrifft — kommentierte;

er wurde vor allem in der deutschen Dominikaner-Schule, etwa
bei Albertus, der ihn den summiphilosophi, und Eckhart, der ihn einem
«meistir» zuschrieb, zitiert und weiter tradiert.21

Ein zweites Beispiel. Die These Taulers, daß nicht die Vermögen,
sondern die Substanz der Seele das Bild Gottes ist, greift sowohl inhaltlich,

als auch was ihren Gegensatz zu Thomas betrifft — Tauler setzt sich

20 Vetter, Ferdinand (Hg.), Die Predigten Taulers, Dublin, Zürch 1968, 26 (Deutsche

Texte des Mittelalters, Bd. 9).
21 Pattin, Adriaan (Hg.), Liber de Causis, Leuven (1966), Prop. II n. 22, S. 50 (Uit-

gave van Tijdschrift voor Filosoße); Isaac Israeli, «Liber de definicionibus», hrsg. von
J.T. Mückle,, in: Archives d'Histoire Doctrinale et Littéraire du Moyen Age 12/13
(1937/1938) 299-340, hier 313; Albertus Magnus, De anima, Monasterii Westfalorum
1968, Lib. I tract. 2 cap. 4 und Lib. II tract. 1 cap. 8, S. 2675~78 und S. 7628-29 (ed. Col.

VII/1), und Strauch, Philip (Hg.), Paradisus anime intelligentis, Berlin 1919, Predigt 46

(Meister Eckhart), 104-106, hier 10411-12 (Deutsche Texte des Mittelalters, Bd. 30)



396 Johannes Tauler (f 1361) in den Niederlanden

in diesem Punkt expressis verbis von dem damals bereits als Ordensautorität

geltenden Thomas ab - auf Dietrich von Freiberg zurück, der
nicht nur die gleiche These vertreten, sondern auch die Seelenlehre des

Thomas auf schärfste kritisiert hatte. Und in seiner Darlegung der
bereits erwähnten überintellektuellen Gottesschau stützt Tauler sich
nicht auf eigene mystische Einsichten, sondern zitiert wörtlich den

Prokloskommentar seines Ordensbruders Berthold von Moosburg.22
Keine reine, subjektive Mystik also, sondern Parteinahme in zeitgenössischen

philosophischen Auseinandersetzungen, galten doch die Thesen

Dietrichs innerhalb des Ordens nicht als unumstritten.23
Diese Hinweise belegen die philosophische Relevanz Taulers. Jetzt

zum zweiten Punkt: die Wirkung Taulers in den Niederlanden.

2. Taulers Wirkung in den Niederlanden

Tauler hatte im niederländischen Sprachraum eine sehr große, in
Vergleich mit anderen deutschen Denkern beispiellose Wirkung, die vom
Ende des 14. Jahrhunderts bis ins 18. Jahrhundert hinein reicht und
durch sehr viele Handschriften, Drucke, Kataloge, Verweise und Zitate
bezeugt ist. Diese nachhaltige Rezeption überJahrhunderte hindurch ist
durch die Arbeiten von Axters bereits gut belegt.24 Jedoch fehlt bis jetzt
jede auf Tauler zugeschnittene historisch-philosophische und
historisch-theologische Darstellung, die uns die Hintergründe und Wege
dieser Rezeption hinreichend aufdeckt. Auch gibt es noch keine detaillierte

Darstellung, die erschließt, welche Texte und Gedanken über-

22 Sturlese, «Tauler im Kontext», 399—426 (wie Anm. 2).
23 Vgl. Grabmann, Martin, Mittelalterliche Deutung und Umbildung der aristotelischen

Lehre vom VOUÇ 7tOlT|TUCOÇ nach einer Zusammenstellung im Cod. B III 22 der
Universitätsbibliothek Basel, München 1936, hier 94—100 (Sitzungsberichte der Bayerischen

Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-historische Abteilung, Jahrg. 1936,
Heft 4). In dieser zwischen 1308 und 1323 entstandenen quaestio wird die Intellektlehre
des Dietrich aus thomistischer Perspektive stark kritisiert. Die Dietrichsche Intellektlehre
wird ausführlich dargestellt in: De Libera, Introduction, 163-229 (wie Anm. 8). Siehe
auch Mojsisch, «La psychologie philosophique d'Albert le Grand et la théorie de l'intellect
de Dietrich de Freiberg. Essai de comparaison», in: Archives de Philosophie 43 (1980)
675-693.

24 Axters, Stephanus, «Joannes Tauler in de Nederlanden», in: Johannes Tauler,
348—370 (wie Anm. 1), und Ders., Bibliotheca Dominicana Neerlandica Manuscripta
1224—1500, Louvain 1970, 243—251 (Bibliothèque de la Revue d'Histoire Ecclésiastique,
Fasc. 49).



Johannes Tauler (J1361) in den Niederlanden 397

nommen und wie sie eingesetzt wurden - sehen wir einmal von den

Untersuchungen Lieftincks ab25. Hier soll das rezeptionsgeschichtliche
Forschungsprogramm «Tauler in den Niederlanden» ansetzen.

Beginnen wir also zuerst mit einer Betrachtung der Hintergründe,
die die Wirkung Taulers im niederländischen Sprachraum erklären oder
zumindest einsichtig machen können, der Frage also Weshalb die

Niederlande? Nachfolgend möchten wir anhand von drei Beispielen näher
auf die Rezeptionsgeschichte eingehen, um anschließend mit einer

systematischen Überlegung unsere Studie zu beschließen.

2.1. Weshalb die Niederlandel

2.1.1. Köln

Untersucht man die historischen und kulturellen Hintergründe der

Rezeption Taulers in den Niederlanden, so muß zunächst bedacht werden,

daß nicht nur Tauler, sondern mit ihm viele andere Autoren des

deutschen Sprachraums ins Niederländische übersetzt wurden und
damit eine Wirkung erzielen konnten. Das gilt sowohl für Eckhart und
Seuse - die in unserem Zusammenhang bekanntesten Beispiele26 — als

auch für Autoren, die dem direkten Umkreis Taulers entstammen. So

wurde etwa die Consolatio theologiae des Johannes von Dambach 1439 zu

Utrecht teilweise übersetzt und 1479 in einer exzerpierten Fassung

gedruckt.27 Und in einer jetzt verlorenen Handschrift des Klosters
Gaesdonck befand sich die niederländische Übersetzung einer Predigt
des Johannes von Sterngassen.28 Wichtigster Ort des Austausches von

25 Lieftinck, Gerard, De Middelnederlandsche Tauler-handschriften, Gronin-
gen/Batavia 1936 (Diss. Amsterdam 1936).

26 Zur Rezeption Eckharts und Seuses siehe Wolfs, S.P., «Zum Thema: Seuse und die
Niederlande», in: Filthaut, Ephrem (Hg.), Heinrich Seuse. Studien zum 600. Todestag
1366-1966, Köln 1966, 397-408; Axters, Bibliotheca Dominicana Neerlandica Manu-
scripta 1224-1500, 138-152 (Eckhart) und 180-213 (Seuse) (wie Anm. 24); Künzle, Pius
(Hg.), Heinrich Seuses Horologium sapientiae, Freiburg Schweiz 1977, hier 258-263
(Spicilegium Friburgense, Bd. 23), und Ubbink, Rijkert, De receptie van Meister Eckhart in
de Nederlanden gedurende de Middeleeuwen, Diss. Leiden 1978.

27 Worstbrock, Franz Josef, Art. «Johannes von Dambach», in: Die deutsche
Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon, 2. Aufl., Bd. 4, Berlin, New York 1983, Sp. 571—

577, hier Sp. 575-576.
28 Ubbink, De receptie van Meister Eckhart, 145-146 (wie Anm. 26). Zu Johannes

von Sterngassen siehe Honemann, Volker, Art. «Johannes von Sterngassen», in: Die
deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon, 2. Aufl., Bd. 4, Berlin, New York
1983, Sp. 760-762.



398 Johannes Tauler (f 1361) in den Niederlanden

Literatur zwischen den Niederlanden und dem deutschen Sprachraum
war — bedingt durch ihre geographische Lage und die vielen
niederländischen Studenten — ohne Zweifel Köln. In dieser Stadt wurden
höchstwahrscheinlich die Predigten Taulers zusammengestellt und von
dort aus in Umlauf gebracht.29 Es ist also anzunehmen, daß die intensiven

Verbindungen zwischen den Niederlanden und Köln eine
entscheidende Rolle bei der sich im Rahmen einer breiten Ubersetzungstätigkeit

vollziehenden Rezeption Taulers gespielt haben.

2.1.2. Nähe zu niederländischen Autoren

Zweitens ist die im 15. und 16. Jahrhundert vielfach angenommene,
inhaltliche Übereinstimmung der Taulerschen Lehre mit der einiger
niederländischer Autoren, vor allem die Nähe Taulers zu Ruusbroec, zu

erwägen. Ruusbroec hat die geistige Kultur der Niederlande teilweise

geprägt, und man darf daher vermuten, daß er mit seinem Denken den

Weg für Tauler frei gemacht hat.30 Betrachten wir aus dieser Perspektive
einige zeitgenössische Quellen.

Heinrich Pomerius berichtet in seiner zwischen 1417 und 1421

begonnenen Schrift De origine monasterii Viridisvallis, deren zweiter Teil
eine Vita Ruusbroecs ist, Tauler habe Ruusbroec öfter besucht und hoch

geschätzt und sich ihm auch in seinen Schriften angeschlossen.31 Wohl
auf diese Vita zurückgehend, findet sich im Prolog der um 1500 in
Oostmalle geschriebenen mittelniederländischen Handschrift mit
Predigten Taulers, Gent UB 966, eine ähnliche Bemerkung: Tauler habe die
Lehre seines Meisters Ruusbroec te menighen Steden doen vlojen als een

riuier. comende wt ruyshroecs boeckenN Ob Tauler nun wirklich von

29 Vgl. (mit weiterer Literatur) Sturlese, «Tauler im Kontext», 394 (wie Anm. 2).
30 Zur Rezeption Ruusbroecs siehe Willeumier-Schalij, Johanna, «Ruusbroec's Werk

in het middeleeuwse tijdsbeeld. Een receptie-onderzoek», in: Onsgeestelijk erf55 (1981)
298-393.

31 Heinrich Pomerius, De origine monasterii Viridisvallis, Pars II, cap. 18, Paris,
Bruxelles 1885, 257-334, hier 296 (Analecta Bollandiana, Bd. 4); Ampe, Albertus, Art.
«Jean Ruusbroec», in: Dictionnaire de spiritualité, Bd. 8, Paris 1974, Sp. 659-697, hier
Sp. 664 und 667—669.

32 Lieftinck, De Middelnederlandsche Tauler-handschriften, 57 (wie Anm. 25). Dieser

Prolog stützt sich wohl auf die mittelniederländische Übersetzung von Pomerius' De
origine monasterii Viridisvallis, herausgegeben in: Verdeyen, Paul, «De Middelnederlandse
vertaling van Pomerius' werk <De origine monasterii Viridisvallis)», in: Ons geestelijk erf
55 (1981) 105-165, hier 152.



Johannes Tauler (J1361) in den Niederlanden 399

Ruusbroec beeinflußt worden ist, sei im Rahmen unserer jetzigen
Untersuchung dahingestellt.33 Fest steht jedenfalls, daß er im
ausgehenden Mittelalter in die Nähe Ruusbroecs gerückt wurde.

Aber auch eine umgekehrte Bewegung ist zu beobachten. Davon

zeugt u. a. die frühe, jetzt verlorene deutsche Handschrift Straßburg
A 89, in der sich unter den Predigten Taulers eine Kurzfassung der
Ruusbroecschen Schrift Vanden vier becoringhen befand.34 Dieses Werk
wurde auch im Basler Tauler-Druck vom Jahre 1521 veröffentlicht,
allerdings nicht in der Kurzfassung aus der Straßburger Handschrift.35
Es handelt sich dabei nicht um einen Sonderfall. Auch andere Schriften
Ruusbroecs wurden als Werke Taulers überliefert, so etwa die weit
verbreitete Schrift Die geestelike brulocht, die in deutscher Übersetzung
nicht nur in den bereits erwähnten Druck vom Jahre 1521, sondern
auch in die Sammlung Einguot lere des Taulers aufgenommen wurde.36

Und auch die sogenannten Institutiones Taulerianae, die aufgrund einer
fünf Jahre zuvor von Petrus Noviomagus (Petrus Canisius) in Köln
herausgegebenen deutschen Vorlage im Jahre 1548 von Surius in einer
lateinischen Übersetzung veröffentlicht wurden, enthielten Material
aus Schriften des (Pseudo-) Ruusbroec.37

Aus diesen Tatsachen geht hervor, daß man im 15. und 16.

Jahrhundert die Lehren Taulers und Ruusbroecs vielfach identifizierte.
Ruusbroec ist jedoch nicht der einzige niederländische Autor, der als

Pseudo-Tauler verbreitet wurde. Auch die Werke anderer Niederländer
wurden unter dem Namen Taulers veröffentlicht. Das bekannteste Bei-

33 Zu diesem Problem vgl. Reypens, Leonce, «De <gulden penning) bij Tauler en
Ruusbroec», in: Ons geestelijk erf 24 (1950) 70—79; Spaapen, Bernard, «Nieuw licht op
Tauler», in: Ons geestelijk erf 37 (1963) 170—187, hier 179—185.

34 Jan van Ruusbroec, Vanden vier becoringen, hrsg. von Hilde Noe, Tielt, Turnhout
1991, 217—340, hier 237 (the manuscripts) (Opera Omnia, Bd. 10).

35 Ebd., 236.
36 Eichler, Wolfgang, Jan van Ruusbroecs <Brulocht> in oberdeutscher Überlieferung,

München 1969, 48-50 (Münchener Texte und Untersuchungen zur deutschen
Literatur des Mittelalters, Bd. 22), und Ampe, Art. «Jean Ruusbroec», 672 (wie Anm. 31).
Vgl. auch Jan van Ruusbroec, Die geestelike brulocht, hrsg. von Jos Alaerts u. a., Tielt,
Turnhout 1988, 113 (Opera Omnia, Bd. 3), und Eichler, Wolfgang, «Jan van Ruusbroecs
<Van den blinckenden Steen> in oberdeutscher Überlieferung», in: Würzburger Prosastudien

1, Medium Aevum 13, München 1968, 199-214.
37 Ampe, Albertus, «Een kritisch onderzoek van de <Institutiones Taulerianae)», in:

Onsgeestelijk erfA0 (1966) 167-240. Zur Identifikation von Petrus Noviomagus mit Petrus
Canisius siehe De Pelsemaeker, A., SJ, «Canisius éditeur de Tauler», in: Revue d'Ascétique
et de Mystique 36 (1960) 102—108.



400 Johannes Tauler (f 1361) in den Niederlanden

spiel sind wohl die Exercitia, die 1548 in einer lateinischen Übersetzung
als ein Werk Taulers von Surius herausgegeben wurden, in Wirklichkeit
aber in der Schrift Den wijngaert der sielen des Jacob Roecx ihre Quelle
hatten.38 Wie die Institutiones Taulerianae erfuhren die Exercitia
wiederholte Druckauflagen und erzielten damit vor allem in den Niederlanden

eine sehr große Wirkung, wovon jetzt noch viele Bibliotheken
Zeugnis ablegen. Tauler wurde in diesen Fällen in den Niederlanden
über die Werke niederländischer Autoren bekannt. Eine kulturelle
Barriere — gäbe es eine solche — brauchte hier nicht überwunden zu werden,
bewunderten doch die Niederlande in Pseudo-Tauler die Produkte ihrer
eigenen geistigen Kultur. Ohne Zweifel haben gerade diese Pseudo-
Tauleriana zur Verbreitung der authentischen Predigten Taulers in der
Neuzeit einen beträchtlichen Beitrag geleistet.

2.1.3. Der Albertismus niederländischer Denker

An dritter und letzter Stelle möchten wir hier auf eine Gegebenheit
verweisen, die uns wieder nach Köln führt und aufdie wir auch schon in
einem anderen Zusammenhang hingewiesen haben.39 Im Jahre 1428

veröffentlichte der niederländische Philosoph Heymeric van de Velde
in Köln seine für die Geschichte des Albertismus bedeutsame Schrift
Problemata inter Thomam und Albertum, in der er versucht, die
Differenzen zwischen der Lehre des Thomas und Alberts in achtzehn Fragen
auf den Punkt zu bringen. Eine dieser Fragen betrifft das Problem, ob
der Mensch ohne sinnliche Erkenntnisbilder Gott und die separaten
Substanzen erkennen könne. Hier findet sich bei der Darlegung der
Albertschen Seelenlehre - derzufolge eine solche Erkenntnis möglich
ist - ein Satz, der fast wörtlich einer Stelle aus der Predigt V. 64

entspricht, wo Tauler vom Seelenfunken, wie er nach Albertus zu betrachten

sei, handelt.40 Heymeric hat hier wahrscheinlich aus Tauler

38 Ampe, Albertus, «<Den wijngaert der sielen> van Jacob Roecx als Diets origineel
van Tauler's <Exercitia> en zijn verhouding tot Frans Vervoort», in: Onsgeestelijk erfiA
(1960) 5-52 und 271-306.

39 Hoenen, Maarten, «Heymeric van de Velde (f 1460) und die Geschichte des

Albertismus. Auf der Suche nach den Quellen der albertistischen Intellektlehre des
<Tractatus problematicus>», in: De Libera, Alain (Hg.), L'empreinte de la pensée. Cultures
et philosophies de l'Allemagne médiévale. Sources, développement, diffusion. Actes du

Colloque de Strasbourg 1989, Bergamo 1992, 323—352 (Quodlibet).
4» Ebd.



Johannes Tauler ("j"1361) in den Niederlanden 401

geschöpft, was für den Einfluß deutschsprachiger Literatur auf lateinische

akademische Texte nicht ohne Bedeutung ist. Bemerkenswert ist
dabei vor allem, daß diese Predigt für Heymeric genau in dem Punkt
wichtig war, wo es um die bildlose Erkenntnis des Göttlichen ging, eine

Lehre, die an den Universitäten vielfach kritisiert und sogar als häretisch

betrachtet wurde, bei Tauler aber eine Begründung findet.
Betrachten wir nun die Philosophen und Theologen, die im direkten
oder indirekten Anschluß an Albertus eine bildlose Gotteserkenntnis
während des irdischen Lebens gegen alle Kritik dennoch für möglich
hielten, so ist es auffallend, daß sich darunter viele Niederländer befanden:

nicht nur Heymeric, sondern auch Heinrich Bate von Mechelen

(f 1310), Dionysius der Kartuizer (f 1471), Johannes Hulshout von
Mechelen (f 1475) und Wessel Gansfort (f 1489).41 Man kann hier also

deutlich von einer niederländischen albertistischen Tradition sprechen.
Sucht man die Hintergründe der Tauler-Rezeption in den Niederlanden,

so hat man auch dieser albertistischen Tradition niederländischer

Philosophen, die in Tauler einen Geistesverwandten finden konnten,
Rechnung zu tragen.

Ziehen wir ein vorläufiges Fazit, so sind, wenn es um die kulturellen
Hintergründe der Rezeption Taulers in den Niederlanden geht,
folgende Punkte festzuhalten: 1. die Verbindungen zwischen den Niederlanden

und Köln, 2. die Nähe Taulers zu Ruusbroec und die Wertschätzung,

die Tauler im 16. Jahrhundert und später durch die auf
niederländischen Quellen basierenden Pseudo-Tauleriana genießen konnte,
und 3. die niederländische Tradition der bildlosen Gotteserkenntnis.

2.2. Wichtige Momente in der Rezeption Taulers

2.2.1. Der früheste Einfluß: Gerlach Peters (vor 1403)

Kommen wir jetzt auf die Rezeptionsgeschichte zu sprechen. Hier ist
zunächst zu untersuchen, wann und wo Tauler im niederländischen

Sprachraum zuerst rezipiert wurde. Halten wir uns an die überlieferten

41 Ders., «Albertistae, thomistae und nominales: Die philosophisch-historischen
Hintergründe der Intellektlehre des Wessel Gansfort (f 1489)», in: Akkerman, Fokke

(Hg.) u. a., Wessel Gansfort (1419-1489) and Northern Humanism, 71-96 (Brill's Studies
in Intellectual History, Bd. 40), und Emery Jr., Kent, «Did Denys the Carthusian also read
Henricus Bate?», in: Bulletin de Philosophie Médiévale 32 (1990) 196—206.



402 Johannes Tauler (f 1361) in den Niederlanden

Handschriften, so müßte man sagen, Tauler sei erst um die Mitte des

15. Jahrhunderts in den Niederlanden bekannt geworden, denn die
ältesten mittelniederländischen Handschriften stammen aus den Jahren
1442, 1446, 1454 und 1458.42 Man hat hierin einen wichtigen Unterschied

zu der Rezeption Seuses sehen wollen, der bereits vor 1388 in
einer mittelniederländischen Übersetzung vorlag.43 Ist Tauler aber

wirklich erst so spät rezipiert worden? Die intensiven Kontakte
zwischen den Niederlanden und Köln, wo die Predigten Taulers
höchstwahrscheinlich redigiert wurden, sprechen dagegen, und auch die
Tatsache, daß die ältesten mittelniederländischen Tauler-Handschriften
nicht aus einer, sondern aus zwei Traditionen stammen, weist auf das

Gegenteil hin.44 Will man hier eine sichere Antwort haben, so muß

man in der spirituellen mittelniederländischen Literatur des 14.

Jahrhunderts nach Tauler auf die Suche gehen. Ein solches Unternehmen ist
nicht einfach, denn in dieser Gattung werden die Quellen in der Regel
nicht genannt, sehr frei benutzt und oft mit eigenen Ansichten durchsetzt,

wodurch sie nicht leicht zu identifizieren sind. Dennoch lassen

sich bereits kurz nach 1400 Hinweise auf Tauler finden.
Die ältesten mittelniederländischen Tauler-Handschriften entstammen

dem Kloster St. Agnes zu Maaseik (1442), dem Kloster Galilea zu
Gent (1446), dem Kloster Diepenveen unweit von Deventer (1454)
und dem Kloster Nazareth in Geldern (14 5 8).45 Drei dieser vier Klöster
gehörten der Windesheimer Kongregation an. Diese Information ist

wichtig, denn sie gibt uns an, in welcher Umgebung wir die früheste

Wirkung Taulers zu vermuten haben. Besonders hervorzuheben ist der

Konvent zu Diepenveen: Er wurde 1400 als Haus der Schwestern vom
Gemeinsamen Leben gegründet, besaß eine gute Bibliothek und hatte

42 Vgl. Axters, Bibliotheca Dominicana Neerlandica Manuscripta 1224-1500, 244,
246 und 248 (wie Anm. 24).

43 Axters, «Joannes Tauler in de Nederlanden», 348-9 (wie Anm. 24).
44 Lieftinck, De Middelnederlandsche Tauler-handschriften, 132-144 (wie

Anm. 25), und Axters, «Joannes Tauler in de Nederlanden», 350—351 (wie Anm. 24).
45 Vgl. Anm. 42. Siehe auch jetzt Costard, Monika, «Predigthandschriften der

Schwestern vom gemeinsamen Leben. Spätmittelalterliche Predigtüberlieferung in der
Bibliothek des Klosters Nazareth in Geldern», in: Mertens, Volker/ScHiEWER, Hans-

Jochen (Hg.), Die deutsche Predigt im Mittelalter. Internationales Symposium am
Fachbereich Germanistik der Freien Universität Berlin vom 3.-6. Oktober 1989, Tübingen
1991, 194-222.



Johannes Tauler ("("1361) in den Niederlanden 403

vor allem Adlige als Mitglieder.46 Eine Anzahl der ersten Schwestern
des Diepenveener Klosters kamen aus dem Meester-Geertshuis zu

Deventer, einer von Geert Grote aufgebauten und in seinem Geburtshaus

untergebrachten Frauengemeinschaft.47 Prokurator dieses Hauses

war Lübbe Peters, die leibliche Schwester des berühmten Windeshei-
mer Mystikers Gerlach Peters, aus dessen Feder verschiedene geistliche
Schriften erhalten geblieben sind. Zwei dieser Traktate, beide noch vor
dem Ende des Jahres 1403 geschrieben, sind als Briefe an Lübbe Peters
überliefert.48 Der erste Brief enthält hauptsächlich geistliche Ratschläge,

wie Lübbe ihr Leben zu führen und sich zu ihren Mitschwestern zu
verhalten habe. Der zweite, spätere Brief dagegen ist ganz anders

ausgerichtet. Er läßt sich als eine eigenständige Abhandlung verstehen, in
der Gerlach seine mystische Lehre darlegt.

Betrachten wir diesen zweiten Brief etwas näher. Er besteht aus

neun Kapiteln, die in der kritischen Edition insgesamt nur 277 Zeilen
umfassen, und ist somit relativ kurz.49 Drei Themen stehen im Mittelpunkt:

der Aufstieg und die Einheit mit Gott (opganc und eninghe mit
godé), der Zusammenhang von innerlicher und äußerlicher Liebe (wat ic

van binnen leer in der minnen ghebruken, dat bewise ic in allen ghevalle van

buten) und die Liebe zu den Mitmenschen {ghemene mjnne tot allen

menschen).50 Bei der Behandlung des ersten Themas wird auch darauf
eingegangen, was den Menschen von der Einheit mit Gott, der in
diesem Zusammenhang auch erster Ursprung (oerspronc) genannt wird,
abhalten kann.

Quellen werden in diesem zweiten Brief keine genannt. Dennoch
hat man zeigen können, daß die Ausführungen des Gerlach Peters hier
sowohl inhaltlich wie auch sprachlich aller Wahrscheinlichkeit nach

zum Teil auf Ruusbroec zurückgehen, und auch Tauler ist in einem

46 Acquoy, Jan, Het klooster te Windesheim en zijn invloed, Bd. 3, Utrecht 1875—

1880, ND Leeuwarden 1984, 197—202, und Post, Regnerus, The Modern Devotion.
Confrontation with Reformation und Humanism, Leiden 1968, 266 und 302 (Studies in
Medieval and Reformation Thought, Bd. 3).

47 Post, The Modern Devotion, 259—265 (wie Anm. 46).
48 Kors, Mikel, De Middelnederlandse <Brieven> van Gerlach Peters (f 1411), Studie

en tekstuitgave, Diss. Nijmegen 1991, 187-188 (Middeleeuwse Studies, Bd. 7).
49 Ebd., 381-396.
50 Ebd., 386139 und 142, 388192"3, 390226.



404 Johannes Tauler (fl361) in den Niederlanden

Aufsatz von S. Axters als mögliche Quelle genannt worden. Wörtliche
Zitate hat man dabei jedoch nicht feststellen können.51

Überprüft man die Stelle, an der Axters glaubte, den Einfluß Taulers
festmachen zu können, so wird man enttäuscht. Es handelt sich hier um
das siebte Kapitel, wo Gerlach von der Geburt des göttlichen Sohnes im
Menschen spricht: daerghebaert die hemelsche vader in misinen enighen soen.

Das von Gerlaçh aufgegriffene Thema ist jedoch zu allgemein, um hier
die Wirkung der berühmten Weihnachtspredigt Taulers V. 1, in der
auch von der Gottesgeburt in der menschlichen Seele gesprochen wird,
annehmen zu können.52 Zudem spricht Tauler nicht wie Gerlach von
der Geburt des einzigen Sohnes im Menschen - der eingeborene Sohn

wird nach Tauler in der göttlichen Wesenheit geboren —, sondern sagt an
dieser Stelle vielmehr, daß Gott alle Tage durch Gnade und aus Liebe in
der Seele geboren wird: Die dirtegehurt ist daz Got alle tage und alle stunde

wurt werlichen geistlichen geborn in einre guten sele mit gnoden und mit
minnen.53

Dennoch scheidet Tauler als Quelle dieses Briefes nicht aus. Ganz
im Gegenteil. Axters hatte mit seiner Vermutung recht, war aber nicht
auf die richtige Stelle gestoßen. Denn sie findet sich nicht im siebten,
sondern im sechsten Kapitel, wo über die Hindernisse auf dem Wege zu

Gott gesprochen wird. Hier ist ein längerer Abschnitt mit an Sicherheit

grenzender Wahrscheinlichkeit der Taulerschen Predigt V. 10 nachgebildet.

Das betrifft sowohl die Kapitelüberschrift als auch das behandelte

Thema, die Struktur und die Sprache.
Das erwähnte sechste Kapitel ist bei Gerlach wie folgt überschrieben:

Wat die saeke is dat een mensche belet wert in sinenyersten oerspronc <te

comen>. Eine fast ähnliche Formulierung bietet die Einleitung der
Taulerschen Predigt V. 10: Die bredige leret uns kummen in unsern Ursprung
und womitte wir des gehindert werdent (...).54 Hiermit ist zugleich auch die

51 Ebd., 194 und 269—270, und Axters, «Joannes Tauler in de Nederlanden», 360

(wie Anm. 24).
52 Vgl. Kors, ebd., 389209-210, und Vetter (Hg.), Die Predigten Taulers, 716-21 (wie

Anm. 20).
53 Vetter (Hg.), ebd. Zum historisch-theologischen Hintergrund des Themas von

der Gottesgeburt in der Seele siehe (noch immer grundlegend) Rahner, Hugo, «Die
Gottesgeburt. Die Lehre der Kirchenväter von der Geburt Christi im Herzen des

Gläubigen», in: Zeitschrift für katholische Theologie 59 (1935) 333-418, bes. 409-410.
54 Kors, De Middelnederlandse <Brieven>, 386136-137 (wie Anm. 48), und Vetter

(Hg.), ebd., 472"4.



Johannes Tauler (f 1361) in den Niederlanden 405

Übereinstimmung des von Gerlach und Tauler behandelten Themas

angegeben. Wie Tauler beschreibt Gerlach den Weg zu Gott und die

Hindernisse, die uns auf diesem Weg begegnen. Betrachten wir den

Aufbau, so finden sich weitere Ähnlichkeiten. Nach einer Einleitung,
die die Einung mit Gott beschreibt, erwähnt Gerlach zwei wichtige
Hindernisse, um anschließend wieder auf die Einung zurückzukommen.

Eine ähnliche Struktur und die gleichen Hindernisse finden sich
bei Tauler, der aber viel ausführlicher ist und anschließend noch auf die

Frage eingeht, wie man die wahren von den falschen Gottesfreunden
unterscheiden kann, ein Thema, das bei Gerlach unerwähnt bleibt.55

Gehen wir zuerst auf die Einleitung ein. Gerlach schließt sich hier
fast in jedem Satz Tauler an. Der Aufgang zu Gott, wie er von Gerlach
beschrieben wird, läßt sich dabei terminologisch genau an Tauler
festmachen. Wo es bei Tauler heißt: kümmert in unsern Ursprung/ kommen

in sinen Ursprung, liest man bei Gerlach in der ersten Zeile : comen in sinen

oerspronc.56 Wo Tauler Christus über die Einung mit Gott sagen läßt, daß

sie völlig eins und übernatürlich sei: nût vereiniget, sunder zumole eins, das

su (Gott der Vater) also eins sint mit uns, doch nüt von naturen, mer von

genaden noch unbegrifflicher wisen, spricht Gerlach in der dritten und
vierten Zeile von einer übernatürlichen eninghe mitgode, diegheneghesca-

penheit scheiden en mach.57 Und wo Tauler anschließend sagt, daß alles

seinen Ursprung sucht und so auch der Mensch: nu ilent doch alle
dementen in iren ersten Ursprung, wie mag nun daz sin daz die edele creature

nüt wider in enkerent noch enilent in iren ewigen Ursprung spricht
Gerlach in der fünften und sechsten Zeile von enen opganc mit alle dien

dat hi (der Mensch) ende alle creaturen ghelyesten moghen.58 Schließlich
verwendet Gerlach in der Einleitung noch zwei Begriffe : vernietentheit

sijns wesens und grondeloese goetheit, die beide in vernihten sin selbes und
grundelose güete Gotes ihre terminologische und begriffliche Entsprechung

mehrfach bei Tauler haben.59

53 Zum Begriff der Gottesfreunde siehe Rapp, Francis, Art. «Gottesfreunde», in:
Theologische Realenzyklopädie, Bd. 14, Berlin 1985, 98-100.

56 Kors, De Middelnederlandse <Brieven>, 386138 (wie Anm. 48), und Vetter (Hg.),
Die Predigten Taulers, 472 und 2~-28.

3T Kors, ebd., 386140"141, Vetter (Hg.), ebd., 4719"21.
38 Kors, ebd., 386142-'43- und Vetter (Hg.), ebd., 4721-26.
59 Kors, ebd., 386-387144_143und 147' und Vetter (Hg.), ebd., 505, Sp. 1 und 465, Sp. 3

(Wortverzeichnis).



406 Johannes Tauler (f 1361) in den Niederlanden

Nun kommt Gerlach auf die zwei Hindernisse zu sprechen, die wie

folgt eingeleitet werden: hi (der Mensch) en moetjerst verwinnen und
etwas weiter die zweite: hi moet oec Auch Tauler unterscheidet zwei
Hindernisse: dise hindernisse sint zweier leige wise (...)•60 Beide behandeln
hier das gleiche. Nach Tauler ist das erste Hindernis, wenn der Mensch
sich auf das Weltliche richtet: die ersten (Menschen) das sint weltliche

hertzen, die iren lust und ir genugede nement in den creaturen und in den

sinnen. Das zweite, wenn der Mensch nur um seiner selbst willen äußere

Übungen {uhunge... von ussen) verrichtet und dadurch nicht zu Gott dem

Ursprung kommt: dis ist ein swere hindernisse in disen Ursprung zu
kummende.61 Ähnliches behauptet Gerlach: Erstens muß der Mensch
dafür sorgen, daß er sich nicht vom Vergänglichen, dat hem ontvallen

mach, fesseln und bestimmen läßt. Zweitens soll er nicht beim Schein
der äußeren geistlichen Übungen stehen bleiben, sondern bis zu Gott,
dem ewigen ersten Ursprung, gelangen: hi moet oec hovengaen ende doersien

alle schijnsel ofsinlike oeffeninghe van doegheden ende alsoe coemen tot
sinen ewighenyersten oerspronghe.bl

Diese Entsprechungen sind so eindeutig und finden sich bei Gerlach

so nah beisammen, daß wir davon ausgehen können, daß er hier
aus Tauler geschöpft hat. Hiermit sind wir auf den bis jetzt frühesten
Einfluß Taulers in den Niederlanden gestoßen, ist doch der zweite Brief
Gerlachs, wie bereits gesagt wurde, vor dem Ende des Jahres 1403

geschrieben worden. Wichtig in diesem Zusammenhang ist auch, daß

sich die obige Vermutung, Tauler sei vor allem in Kreisen der Windes-
heimer Kongregation rezipiert worden, bestätigt hat. In diesem
Umkreis sollte also weiter gesucht werden, ob sich nicht auch andere,
vielleicht noch frühere Belege einer Tauler-Rezeption finden lassen.

Geht man davon aus, daß bei den Windesheimern eine frühe

Rezeption Taulers zu finden ist, so muß noch auf eine Frage eingegangen

werden. In der auf den 13. Juli 1379 datierten, aber in Wirklichkeit
erst später verfaßten63 längeren Redaktion der Statuten des Meester-
Geertshuis wird vehement Stellung bezogen gegen bestimmte mysti-

6,1 Kors, ebd., 387149 >52,Vetter (Hg.), ebd., 47V
61 Vetter (Hg), ebd., 4732~33 und 4733 - 48 8 23-24.

62 Kors, ebd., 387151-'56.
63 Post, Regnerus, «De Statuten van het mr. Geersthuis te Deventer», in: Archiefvoor

de geschiedenis van het aartshisdom Utrecht 71 (1952) 1—46, hier 21—46, und Ders., The
Modern Devotion, 260-265 (wie Anm 46).



Johannes Tauler (f 1361) in den Niederlanden 407

sehe Lehren, vor allem solche der Beginen, Begarden und Meister
Eckharts.64 Haben sich nun unter dem Einfluß der in diesen Statuten
bezogenen Position die Windesheimer von Auffassungen, wie wir sie

etwa bei Tauler finden können, fernhalten wollen, und ist Gerlach eine
Ausnahme? Zwei Dinge sind hier festzuhalten. Erstens handelt es sich
bei dieser längeren Redaktion, wie R. Post dargelegt hat, um eine neue
Fassung des ursprünglichen ersten Statuts vom 16. Juli 1379, die um
1395-1397 verfaßt und auf den 13. Juli 1379 vordatiert wurde, um dem

Einwand, es wohnten im Meester-Geertshuis Beginen, dadurch
zuvorzukommen, daß die Statuten solches bereits von Anfang an unmöglich
gemacht hätten.65 Das Verbot betraf also nicht die Schwestern des

Hauses, sondern es sollte ihr Ansehen nach außen schützen. Zweitens
ist es auffallend, daß hier nicht spekulatives Denken als solches untersagt

wird, sondern ganz ausdrücklich nur Sätze, die de heilighe kerke
verboten hat, so wie Lehren über die Trinität, die göttliche Einfachheit
und die Sakramente, wenn sie ohne Zurückhaltung (sunder soburheit)
und Wissen oder von denen, die in Sünden leben, vorgetragen werden.

66 Die Statuten wollten der Außenwelt also deutlich zeigen, daß die

Spiritualität des Meester-Geertshuis nicht heterodox und schädlich, wie
es nach diesen Statuten in Duschen lande der Fall sei67, sondern maßvoll
und moralisch glaubwürdig betrieben wurde. Man kann die Statuten
also nicht als Beleg ansehen dafür, daß die Modernen Devoten sich zu
dieser Zeit gegen die spekulative Mystik gekehrt hätten. Die Intention
der Statuten, die Schwestern zu schützen, legt gerade das Gegenteil
nahe. Wie hätte Gerlach Peters sonst einen solchen Brief an seine

Schwester im Meester-Geertshuis schreiben können? Weiter ist
bekannt, daß nicht nur Lübbe Peters, sondern auch ihre Mitschwester
Gertrut van Hiessel (f 1434) der Mystik offenstand, denn von ihr heißt

es, sie lese hoege boecke.68 Und auch Windesheimer wie Gerlach Peters

64 Post, «De Statuten van het mr. Geersthuis te Deventer», 9-12 (wie Anm. 63).
65 Siehe Anm. 63.
66 Post, «De Statuten van het mr. Geersthuis te Deventer», 9-12 (wie Anm. 63).
67 Ebd., 11.
68 De Man, Dirk, Hier beginnen sommige stichtige punten van onsen oelden zuste-

ren, 's-Gravenhage 1919, 126: «Altoes hadde si devocie hoege boecke te studieren, als

Cantica, die Geestelike Bruloft ende ander hoege boecke, die oer tot devociën verwecken
mochten.» Die Werken Taulers galten als <hoege boecke), wie folgende Stelle aus der
mittelniederländischen Übersetzung von Pomerius' De origine monasterii Viridisvallis

angibt (Verdeyen, «De Middelnederlandse vertaling», 152 [wie Anm. 32]): «Alsoe oec
dese selve taulere beschrijft in sinen boeken die hi zeer hoege gelijc des priors (sc. des



408 Johannes Tauler (J"1361) in den Niederlanden

und sein geistiger Vater Florentius van Radewijns (f 1400) haben sich

von Ruusbroec und Seuse inspirieren lassen.69 Tauler ist nicht kirchlich
verurteilt worden, und seine Lehren können auch nicht gefährlicher als

die eines Ruusbroec oder Seuse genannt werden. Seine Predigten wurde

von Gerlach gelesen, wie oben gezeigt wurde. Nichts deutet daraufhin,
daß er der einzige sei. Die Schriften der Windesheimer bleiben also

nach wie vor das wichtigste Forschungsfeld auf der Suche nach dem

frühesten Einfluß Taulers.

2.2.2. Die Reaktionen auf Taulers Lehre (zweite Hälfte des 16. fahrhun-
derts)

Ein zweites wichtiges Moment der Rezeptionsgeschichte Taulers stellen
die Reaktionen auf seine Lehre dar. Die Auffassungen, wie sie in den

Predigten Taulers, aber auch in den Pseudo-Tauleriana niedergelegt
waren, sind nicht ohne Kritik in den Niederlanden rezipiert worden.
Das gilt vor allem für das 16. Jahrhundert, die Zeit der Glaubensspaltung.

Zwei Arten von Reaktionen sind hier zu unterscheiden: zum
einen die negativen Reaktionen auf die Mystik im allgemeinen, bei
denen nicht speziell Tauler, sondern auch andere Autoren anvisiert

waren. Zum anderen die Kritik lediglich an Tauler selbst.

2.2.2.1. Kritik an Mystik im allgemeinen

Zur ersten Gruppe gehört etwa der Brief des Jesuiten-Ordensgenerals
Mercurian aus dem Jahre 1578 oder 1579, in dem er verordnete, daß die

geistlichen Werke von Tauler, Ruusbroec, Heinrich Herp und anderen
Autoren nicht ohne Erlaubnis gelesen werden dürften, da sie dem Geist
des Ordens nicht ganz entsprächen: instituti nostri rationi minus videntur
congruere.70 Eine ähnliche Entscheidung traf 1594 der erste Provinzial
der belgischen Kapuzinerprovinz Hippolytus von Bergamo, der das

Ruusbroec) boeken oec hevet gescreven » Siehe auch der bereits genannten Prolog aus
der Tauler-Handschrift Gent, UB 966, in: Liefunck, De Middelnederlandsche Tauler-
handschriften, 57 (wie Anm. 25).

69 Van Woerkum, Martin, Art. «Florent Radewijns», Dictionnaire de Spiritualité,
Bd. 5, Paris 1964, Sp. 427—434, hier Sp. 432, und Kors, De Middelnederlandse <brieven>,
189—195 (wie Anm. 48).

7(1 Dieser Brief ist ediert in Reusch, Franz, «Archivalische Beiträge zur Geschichte des

Jesuitenordens», in: Zeitschrift für Kirchengeschichte 15 (1895) 98-107, hier 99-100.



Johannes Tauler (f 1361) in den Niederlanden 409

Lesen und Besitzen von Werken von Heinrich Herp, Tauler, Ruusbroec
und anderen mit dem Argument verbot, daß sie zu schwierig wären und
die Brüder oft in die Irre geführt hätten : cum tot errores sint introducti ab eo

tempore quo fratres Harphio et Thaulero et Rusbrochio et aliis auctoribus

usi sunt.71 Ähnlich war auch die Meinung des Apostolischen Vikars der
holländischen Mission Sasbout Vosmeer, der 1593 in einem Brief seinen
Bruder daraufhinwies, daß die Werke Taulers nicht zu empfehlen seien,
da sie den Leser eigensinnig machen würden.72 Es handelt sich bei
diesen und ähnlichen Verboten um den Versuch zu verhindern, daß sich
auf der Basis der Werke Taulers, Ruusbroecs und anderer geistliche
Spekulationen entwickeln konnten. Sie sind für unsere Untersuchung
wichtig, denn sie zeigen, daß Autoren wie Tauler einen ernstzunehmenden

Einfluß hatten.

2.2.2.2. Ludwig Blosius

Die zweite Art von Reaktionen ist jedoch interessanter, da sie uns etwas
über die Aufnahme von Tauler selbst sagt. In diesem Zusammenhang ist

vor allem die Rolle zu betrachten, die Tauler im Glaubenstreit des

16. Jahrhunderts zufiel, wo er sowohl als Lutheraner avant la lettre wie
auch als orthodoxer Katholik dargestellt wurde. Die Diskussion um die
Orthodoxie Taulers wurde in Gang gesetzt durch Johannes Eck, der in
seiner Kritik an Luther auf den vom Reformator geschätzten Tauler
einging.73 Tauler sei, so Johannes Eck in seiner 1523 erstmals
veröffentlichten Schrift De purgatorio, ein Träumer und habe später von
Luther aufgegriffene Häresien verteidigt.74 Diesen Angriff nahm der
Benediktiner Ludwig Blosius ("j" 1566), Abt des damals zu den Niederlanden

gehörenden Klosters Liessies im Hennegau, zum Anlaß, eine

71 Hildebrand, P., «Un mouvement pseudo-mystique chez les premiers Capucins
Belges», in: Franciscana (Iseghem) 7 (1924) 257—263, hier 260.

72 Gerlach, P. OFMCap.,., «Het geestelijk leven der Katholieken in de Nederlanden
onderde Apostolische Vicarissen», in: Otisgeestelijk erf27. (1948) 387—403, hier 400 n. 22:
«(...) Tauleri lectio hoc loco non convenit, quia homines sibi plurimum sapientes facit (...)».
Siehe auch ebd., 401, n. 24, 26 und 28 (in einem Brief vom 16. Dezember 1593 wird von
<Tauleristae> gesprochen).

73 Vgl. Luthers Randbemerkungen zu Taulers Predigten in: Martin Lui her, Werke,
Bd. 9, Weimar 1893, 95-104. Siehe auch ebd. Bd. 45, Weimar 1911, 384: «Thaulerus hat
ein sere gut wort von wenigen verstandn (...)».

74 Vgl. Johannes Eck, De purgatorio contra Lutherum, Parisiis 1548, foil. 107v und
125r—128'.



410 Johannes Tauler (J1361) in den Niederlanden

Verteidigung Taulers zu schreiben und die Ecksche Kritik zu widerlegen.

Diese Rechtfertigung wurde von dem Benediktinerabt 1551 mit
dem Titel Apologia pro domino Ioanne Thaulero adversus dominum Ioannem

Eckium als Anhang zu seiner Institutio spiritualis veröffentlicht und blieb
nicht unbeachtet. So verwies etwa Robert Bellarmin in seiner in Löwen
verfaßten und 1613 in Köln gedruckten Schrift De scriptoribus ecclesi-

asticis bei der Behandlung von Tauler eigens auf die Verteidigung des

Ludwig Blosius hin.75 Und beim Stichwort «Tauler» in dem 1608 in
Köln veröffentlichten Apparatus sacer des Antonio Possevino wie auch

in der Einleitung zu der von Johannes de Lixbona im Jahre 1647
verfaßten niederländischen Übersetzung der Werke Taulers wird aus dieser

Apologie zitiert.76 Gehen wir daher auf diese Verteidigung Taulers und
ihren Verfasser etwas näher ein.

Ludwig Blosius erhielt seine Ausbildung in Gent und Löwen.77

Seine Werke, die alle in lateinischer Sprache abgefaßt wurden, schrieb

er als Abt von Liessies. Betrachtet man sein Schrifttum, so läßt sich ein
deutlicher Unterschied zwischen seinen frühen und späteren Werken
feststellen. Die Schriften aus den Jahren 1537 bis 1540 sind hauptsächlich

von den Kirchenvätern und Autoren des 12. und 13. Jahrhunderts
geprägt. Seine Werke aus der Zeit nach 1549 dagegen weisen einen
starken Einfluß von Tauler und von niederländischen Autoren wie
Ruusbroec, Heinrich Herp und Florentius von Haarlem auf. Dieser
Unterschied läßt sich leicht erklären. Die Schriften von Tauler,
Ruusbroec, Heinrich Herp und Florentius von Haarlem wurden in den

Jahren 1538,1548 und 1552 in einer lateinischen Fassung gedruckt, und

Ludwig Blosius ist aller Wahrscheinlichkeit nach durch diese Editionen
mit dem Denken der genannten Autoren bekannt geworden.78 Dies
läßt sich für Tauler durch Textvergleiche nachweisen. Viele Zitate, die

75 Bellarmin, Robert, De scriptoribus ecclesiasticis, Coloniae Agrippinae 1613, 398,
s.v. <Ioannes Taulerus>: «Porrö hunc virum (sc. Tauler), ut suspectum circa fidem con-
tempsit Iohannes Eckius; sed egregiè eum défendit Ludovicus Blosius.»

76 Antonio Possevino, Apparatus sacer, Bd. 1/2, Coloniae 1608, 942-943 s.v.
Joannes Taulerus), und: Gheestelycke Sermoonen ghemaeckt door den hoogh-verlichten
leeraer Ioannes Taulerus Nu van nieuws over-gheset door den Eervv. P. Ioannesde
Lixbona Antwerpen 1647, Nijmegen UB 254 b 14, Voor-reden [6-7].

77 Zu Ludwig Blosius siehe Huijben, Jacques, «Nogeen vergeten mystieke grootheid,
§ 6. Canisius en Blosius», in: Ottsgeestelijk erfi (1929) 144—164, hier 155—157, und De
Puniet, P. OSB, Art. «Blois (Louis de)», Dictionnaire de Spiritualité, Bd. 1, Paris 1937,
Sp. 1730-1738.

78 Huijben, ebd., 156-157.



Johannes Tauler (f 1361) in den Niederlanden 411

Blosius anführt, entstammen der Übersetzung, die Surius 1548 in Köln
herausgegeben hatte, und auch die Kritik, die er in seiner Apologia pro
D. Ioanne Thaulero an Luther übt, hat eine genaue Parallele in dem

Widmungsbrief des Gerhard Kalckbrenner von Hamont an den Kölner
Bischof, der der Übersetzung des Surius vorangestellt ist.79 Die Arbeit
von Surius muß Blosius beeindruckt haben, denn es ist auf seinen
Wunsch zurückzuführen, daß Surius auch die Schriften Seuses ins
Lateinische übersetzte und 1555 in Köln herausgab.80

Kommen wir jetzt zu der Verteidigung Taulers. Aus einem Brief an
Florentius a Monte, den Blosius als Einleitung zur Apologia geschrieben
hat, geht hervor, daß die Apologia, obwohl sie der Institutio spiritualis als

Anhang (appendix quarta) nachgestellt ist, dennoch vorher geschrieben
wurde.81 Das bedeutet, daß der Abfassung der Institutio spiritualis eine
intensive Beschäftigung mit der katholischen Orthodoxie Taulers

vorausgegangen ist und Blosius sich durch die Apologia gestärkt wußte, als

er Tauler in der Institutio spiritualis den sanctissimi doctores zurechnete
und in eine Reihe mit Theologen wie Augustin, Gregorius und Ber-
nardus stellte.82 Auf jeden Fall zeugt die Apologia von einer ausführlichen

und intensiven Lektüre Taulers. Sie ist deshalb nicht nur als

historisches Dokument zur Erhellung der Diskussion um die Katholi-
zität Taulers wichtig, wie sie im 16. Jahrhundert geführt wurde, sondern

auch, weil sie uns durch viele und systematisch geordnete Zitate direkte
Hinweise darauf gibt, wo in den Schriften des Blosius weitere Einflüsse

von Tauler zu erwarten sind, hat Blosius die Apologia doch ganz
ausdrücklich mit einer Empfehlung Taulers abgeschlossen: ipse itaque non in
odium adducendus, sed ut eximius orthodoxusque Theologus, ac singularis Dei
amicus, pie commendandus est83.

79 Ludwig Blosius, Apologia pro D. Ioanne Thaulero adversus D. loan. Eckium, in:
Opera, Antwerpen 1632, 343-352, hier cap. 1, 344b; Gerhard Kalckbrenner von
Hamont, Epistola nuncupatoria ad Archiepiscopum Coloniesem, in: Johannes Tauler,
Opera omnia, Köln 1548, Nachdruck Hildesheim 1985, III—VIII, hier V.

80 Bihlmeyer, Karl (Hg.), Heinrich Seuse. Deutsche Schriften, Stuttgart 1907, Nachdruck

Frankfurt am Main 1961, 159* (Einleitung). Vgl. Laurentius Surius, Interpretis
epistola, in: Heinrich Seuse, Opera omnia translata per F. Laurentium Surium Car-
thusianum, Köln 1555, 3—12.

81 Ludwig Blosius, Apologia, 344 (wie Anm. 79): «Antequam colligerem Institutio-
nem, scripseram Apologiam, qua ipsum Thaulerum, iniuriâ ab Eckio traductum, breviter
excusare volui. »

82 Ludwig Blosius, Institutio De haereticorum impietate et lectionis spiritualis
utilitate, in: Opera, § 2, 291 (wie Anm. 79).

83 Ludwig Blosius, Apologia, cap. 7, 352b (wie Anm. 79).



412 Johannes Tauler (f 1361) in den Niederlanden

Die Diskussion über die Lehre Taulers, wie sie in der Apologia
dargestellt wird, konzentriert sich auf drei Punkte: 1. auf die geistliche
Ekstase und den dadurch gefährdeten kirchlichen Gehorsam, 2. die

verbotene Lehre der Begarden und 3. die klösterliche Observanz. Sie ist
wie folgt aufgebaut: zuerst wird jeweils ausgeführt, welche Auffassungen

Taulers von Eck aus welchen Gründen kritisiert werden. Dann folgt
die Verteidigung des Blosius, die jeweils durch sehr ausführliche Zitate
aus der Suriuschen Edition untermauert wird.

Betrachten wir den ersten Punkt, die geistliche Ekstase. Anzunehmen

Tauler habe gelehrt, so heißt es nach der von Blosius angeführten
Kritik des Johannes Eck, daß derjenige, der sich im Zustand einer
geistlichen Verzückung befinde oder eine besondere göttliche Erleuchtung

erfahre, Gott mehr als den Menschen zu folgen habe und sich
deshalb jedwedem Gehorsams gegenüber der Kirche entziehen könne.
Die göttliche Illumination und Ekstase werden also, so folgert die

Kritik, höher bewertet als die kirchlichen Verpflichtungen und Gebote,
die damit entwertet werden. Der Grund, weshalb Eck Tauler in diesem
Punkt kritisiert, ist deutlich: Er sieht in ihm einen Vertreter der
Kirchenkritik, wie sie auch Luther geübt und praktiziert hat und die mit der

Verbrennung der Bulle Exsurge domine endgültig zur Glaubensspaltung
geführt hatte.

Im zweiten Punkt spielt die Kirchlichkeit der Taulerschen Lehre
erneut eine wichtige Rolle, und zwar in zweifacher Hinsicht. Zum einen
wird Tauler von Eck unterstellt, er verteidige die Lehre der Begarden,
nach der der Mensch bereits in diesem Leben einen solchen Grad der
Vollkommenheit erreichen könne, daß er sündlos lebe und so über alle
Gesetze der Kirche erhaben sei. Zum anderen stehe er, da diese Lehre

vom Konzil von Vienne (1311—12) verurteilt wurde, als Ketzer außerhalb

der kirchlichen Orthodoxie.85

Einswerdung mit Gott stellt den Menschen nur zeitweilig frei von seinen
monastischen oder kirchlichen Verpflichtungen. Sobald aber diese

Erfahrung vorüber ist, hat er sich wieder ganz und ohne Vorbehalt
seinen irdischen Aufgaben und der Erfüllung seiner Gelübde zuzuwenden.

Die geistliche Ekstase, wie sie von Tauler beschrieben wird, stellt
nach der Meinung des Ludwig Blosius somit keine Gefahr für die
kirchliche Gesetzlichkeit dar.84

84 Ebd., cap. 2, 344b-345b.



Johannes Tauler (f 1361) in den Niederlanden 413

Im zweiten Punkt spielt die Kirchlichkeit der Taulerschen Lehre
erneut eine wichtige Rolle, und zwar in zweifacher Hinsicht. Zum einen
wird Tauler von Eck unterstellt, er verteidige die Lehre der Begarden,
nach der der Mensch bereits in diesem Leben einen solchen Grad der
Vollkommenheit erreichen könne, daß er unsündlich lebe und so über
alle Gesetze der Kirche erhaben sei. Zum anderen stehe er, da diese

Lehre vom Konzil von Vienne (1311—12) verurteilt wurde, als Ketzer
außerhalb der kirchlichen Orthodoxie.85

Blosius lehnt auch diese Kritik entschieden ab und führt dabei aus,
daß Tauler gerade der Begardischen Lehre ausdrücklich entgegengetreten

sei. Denn er habe ihre Arroganz, sich über jedwedes kirchliche
Gesetz zu erheben, kritisiert, ihre quietistische Seelenlehre als geistliche
Unzucht, die gottlos und leer sei, zurückgewiesen und ihre Vertreter als

Vorboten des Antichristen gedeutet.86 Seine Lehre sei also auf keinen
Fall mit den vom Konzil verbotenen Auffassungen der Begarden zu
verwechseln.87

Der dritte Punkt hängt deutlich mit dem ersten zusammen, ist aber
auf die klösterliche Observanz zugespitzt. Hier wird von Eck behauptet,
daß die Lehre Taulers das strenge Befolgen der Klosterregeln, das beste

Beispiel des Gehorsams, gefährde. Blosius will auch an dieser Stelle das

Gegenteil beweisen und führt mit vielen Zitaten aus, daß Tauler das

Klosterleben und den Gehorsam gegenüber den Regeln eher bekräftige
als ablehne, wobei er sich unter anderem auf die Predigt V. 12 stützt, die

eigens von der Ordensregeln und dem Klostereid handelt.88 Die
Ausführlichkeit, mit der Blosius diesen letzten Punkt darlegt, ist auffallend.

85 Vgl. Denzinger, Heinrich, und Schönmetzer, Adolf, Enchiridion symbolorum,
editio 34, Freiburg usw. 1967, 282 n. 891-899.

86 Blosius zitiert in dieser Zusammenhang aus einer Predigt Non timebis a timoré
(Ps. 90,5), die sich in de Suriusschen Edition auf foil. 87b—94a befindet und in der Tat

gegen die Begarden gerichtet ist.
87 Ludwig Blosius, Apologia, cap. 3, 345b (wie Anm. 79): «Multum fallitur Eckius,

dicens, Thaulerum implicatum esse erroribus Begardorum, qui nescio cui inani & falsae

contemplationi dediti, asserebant, hominem ad tantam perfectionem in hac vitâ pertingere
posse, ut iam nec peccare, nec in gratiâ proficere ampliùs queat, ob idque tum omnino liber
sit, nullis Ecclesiae praeceptis subiectus. (Qui errores in Concilio Viennensi damnati
foerunt.) Immérité inquam Eckius hanc notam sancto viro inurit.»

88 Ebd., cap. 4—6, 347a—351b, bes. 347a: «Eckius etiam affirmât, Thaulerum doctrinâ
suâ Regulärem Religionis observantiam, praeclarissimamque virtutum gemmam obedien-
tiam, demoliri. Quod quàm falsum sit, manifesté liquet ex innumeris lucubrationum
Thauleri locis.»



414 Johannes Tauler (J1361) in den Niederlanden

Wahrscheinlich argumentiert er hier vor allem als Abt von Liessies, der
für die Lektüre der Schriften Taulers in seinem Kloster den durch die

Angriffe von Eck bedrohten Weg freihalten will.
Die Werke des Ludwig Blosius, von denen nicht nur die Apologia,

sondern auch andere Schriften ausführliche Zitate aus Tauler enthalten89,

wurden in den Niederlanden viel gelesen und erfuhren bis ins
17. Jahrhundert hinein wiederholte Druckauflagen. Sie wurden auch

oft übersetzt.90 Bedenkt man die Wirkung des Blosius, so liegt die

Vermutung nahe, daß er als advocatus tauleri entscheidend dazu

beigetragen hat, daß der oft kritisierte Tauler dennoch bis ins 18. Jahrhundert
hinein in den Niederlanden gelesen wurde.

2.2.3. Der protestantische Tauler (1588)

2.2.3.1. Die gedruckten niederländischen Tauler-Ausgaben

Die Predigten und die Tauler zugeschriebenen Schriften sind mehrmals
in die niederländische Sprache übersetzt und gedruckt worden, unter
anderem .1588 in Amsterdam in einer anonymen Übersetzung mit
verschiedenen Neuauflagen91, 1593 in Antwerpen in einer Übersetzung
von Bartholt François92 und 1647 in Antwerpen in einer Übersetzung
von Johannes de Lixbona, ebenfalls mit verschiedenen Neuauflagen 93.

Vergleicht man diese Texte, so fallen neben stilistischen Varianten auch
erhebliche Unterschiede in bezug auf die Vollständigkeit auf: Die
Übersetzung aus dem Jahre 1588 wie auch ihre Neuauflagen (zuletzt Hoorn
1647) lassen in vielen Predigten ganze Stücke aus, wie man durch einen

89 Vgl. etwa die Überschrift der ersten Anhang zur Institutio spiritualis: «Appendix ex
Libris D. Ioannis Thauleri et aliorum».

90 De Puniet, Art. «Blois (Louis de)», Sp. 1732-1733 (wie Anm. 77), und Huijben,
«Nogeen vergeten mystieke grootheid, § 6. Canisius en Blosius», 162—164 (wie Anm. 77)
(hier wird eine Zahl von 164 Editionen, in fast allen europäischen Sprachen,
genannt).

91 Moes, Ernst/BuRGER, Combertus, De Amsterdamsche boekdrukkers en uitgevers
in de zestiende eeuw. Herdruk, vermeerderd met registers en een literatuurlijst samenge-
steld door Petrus Van der Krogt, Deel 3, Amsterdam 11910, ND Utrecht 1988, 284-288
n. 557-558; Axters, Stephanus, «Bijdragen tot een bibliographie van de Nederlandsch
dominikaansche vroomheid VII», in: Onsgeestelijk erf& (1934) 174—175 n. 944, und Ders.,
«Joannes Tauler in de Nederlanden», 355—356 (wie Anm. 24).

92 Axters, «Bijdragen tot een bibliographie VII», 162—163 n. 912 (wie Anm. 91).
93 Ebd., V, in: Ons geestelijk erfl (1933) 298-299 n. 664, 300-302 n. 671-673.



Johannes Tauler (J1361) in den Niederlanden 415

Vergleich mit dem ursprünglichen mittelalterlichen Text, wie er von
Vetter herausgegeben ist, leicht feststellen kann. Die Übersetzungen
von Bartholt François und Johannes de Lixbona dagegen sind vollständig.

Konnte man anfänglich noch meinen, die kürzere Version gehe auf
eine bis jetzt unbekannte Texttradition zurück, so wird man durch einen

Vergleich der Titelseiten über den wahren Hintergrund informiert. In
dem Amsterdamer Druck aus dem Jahre 1588 wird über die in ihm
enthaltene Übersetzung folgendes mitgeteilt: Wt den Hoochduytsche in
Nederlantsche spraecke met aire neersticheyt ghetrouwelijck ouergheset alsoo

datse eenyeghelijck van wat stände oft condicie hy sy, die na Godyuert, sonder

alle ergernisse tot groote voorderinghe zijnre sielen sal moghen lese.94 Dieser
Amsterdamer Druck erschien noch im 16. Jahrhundert in einer
Neuauflage, die fälschlich als ein Frankfurter Druck aus dem Jahre 1565

vordatiert wurde.95 Hier findet sich auf dem Titelblatt die gleiche
Mitteilung, jedoch wird jetzt hinzugefügt, daß sie met aire neersticheyt

ghesuyuert sei. Was der Drucker mit dieser kurzen aber bedeutungsvollen
Ergänzung, die der Sache nach auch für die Edition von 1588 zutrifft,
andeutete, sagt uns Johannes de Lixbona. Auf der Titelseite seiner 1647

gedruckten Übersetzung steht folgendes: met aen-wijsinghe derplaetsen,
die de Ketters vervalscht ofte achter-gelaeten hadden. Diese Bemerkung
bezieht sich, wie aus der von Johannes de Lixbona geschriebenen
Einleitung hervorgeht, auf die Amsterdamer Ausgabe und deren Neuauflage.96

Wir haben es demnach bei der kürzeren Version nicht mit einer
alten Tradition, sondern mit einer aus protestantischer Hand stammenden,

gesäuberten Fassung zu tun, der der KatholikJohannes de Lixbona

94 Burger in: Moes/Burger, De Amsterdamsche boekdrukkers, Deel 3, 284—285

n. 557 (wie Anm. 91).
95 Wir halten uns hier an die Untersuchungen von Burger in: Moes/Burger, De

Amsterdamsche boekdrukkers, Deel 3, 287—288, 316—317, und ebd., Deel 4, Den Haag
•1915, ND Utrecht 1988, 291-293, und Burger, Combertus, «De Nederlandsche verta-
lingen van de werken van Sebastiaan Franck», in \Hetboek 17 (1928) 215-217. Axters (vgl.
Anm. 91) geht auf das Problem der Vordatierung nicht ein.

96 Gheestelycke Sermoonen ghemaeckt door den hoogh—verlichten leeraer Ioannes
Taulerus Antwerpen 1647, Nijmegen UB 254 b 14, Voor-reden, (1) (wie Anm. 76):
«Ten tweeden, soo moet ghy weten / dat de boecken van Taulerus door af-doen ende

by-doen seer vervalscht zijn / naemelijck in de druck van Franckfort Anno 1565 ende
inden Hollandschen druck van Amsterdam Anno 1588 in welcke twee drucken van de

Ketters is uyt—ghelaeten al wat eenighe puncten raeckt van het Catholijck Roomsch

gheloove / oft waer uyt men sou können speuren / dat den Autheur Catholijck oft
Religieus gheweest is.»



416 Johannes Tauler (fl361) in den Niederlanden

mit einer vollständigen Übersetzung entgegentrat. Betrachtet man die

Stellen, die in der kürzeren Version ausgelassen wurden — wir werden
auf sie noch eingehen —, so kann darüber, daß hier aus protestantischer
Sicht zensiert wurde, kein Zweifel bestehen.

Diese Gegebenheit ist aus mehreren Gründen von großer Bedeutung.

Erstens müssen wir bei unseren rezeptionsgeschichtlichen
Untersuchungen nunmehr die Tatsache berücksichtigen, daß ab 1588 in den

Niederlanden zwei erheblich von einander abweichende Übersetzungen

Taulers dem Leser zur Verfügung standen: eine protestantische und
eine katholische, die je auf ihre eigene Weise das Bild von Tauler geprägt
haben. Zweitens zeigt die Ausgabe einer protestantischen Übersetzung,
daß man in diesen Kreisen ein ganz bestimmtes Interesse an der Lehre
Taulers hatte: Man wollte einen eigenen, nicht-katholischen Tauler.
Daß Tauler in der Tat von Protestanten gelesen wurde, zeigen sowohl
die Neuauflagen der Ausgabe von 1588 als auch die heftige Kritik
des Marnix von St. Aldegonde, der in seiner 1595 erschienenen Onder-

soeckinge ende grondelijcke wederlegginge der geestdrijvische leere aengaende

het geschrevene woort Godes gegen Tauler zu Felde zog.97 Drittens haben

wir mit der zensierten protestantischen Übersetzung ein einzigartiges
Dokument, das uns über die Lehrdifferenzen zwischen Katholiken und
Protestanten in den Niederlanden wertvolle Informationen gibt.

2.2.3.2. Die Herkunft der Tauler-Ausgabe von 1588

Daß die Ausgabe von 1588 in der Tat aus protestantischer Hand stammt,
wie Johannes de Lixbona und die ausgelassenen Stellen es nahe legen,
läßt sich an Hand eines auf der Titelseite abgedruckten Bibelspruchs
zweifelsfrei beweisen. Es handelt sich hier um folgenden Psalmenvers:
Psal. xlix. Hoort toe alle volcken, merckt op alle die in deser tijt leeft, Bejde

gemeyn man ende Heeren, rijcke ende arme met malcanderen, Mynen mont sal

van wijsheyt spreken, ende mijn hert van verstaut seggen.

97 Philip van Marnix van St. aldegonde, Godsdienstige en kerkelijke geschriften, hrsg.

von Johan van Toorenenbergen, Bd. 2 ('s-Gravenhage 1873), I-XV (Voorreden) und
1-240, bes. 9-10 «(...) Soo alsmen in sonderheyt sien mach inden Boeck Johannis Tauleri,
die door zijnen eygenen geest gedreven zijnde, eenen grooten hoop onnutte ghedichtselen
ende ledige speculatiën by een getast heeft, ende zijnen nacomelingen stofs genoech
bereydet om de gantsche H. Schrift omme te stooten, ende hare // weerdicheyt ende

authoriteyt gants crachteloos te maken.», und Burger, «De Nederlandsche vertalingen»,
215 (wie Anm. 95).



Johannes Tauler (f 1361) in den Niederlanden 417

Die Zählung dieses Psalms als 49ster ist nicht die der Vulgata,
sondern die hebräische, wie sie in protestantischen Kreisen üblich war
und auch noch immer ist.

Noch deutlicher zeigt sich die Herkunft des Druckes, wenn wir
die Fassung des Verses betrachten. Sein Wortlaut stimmt nämlich mit
der niederländischen Ubersetzung, wie sie sich in der sogenannten
Deuxaes-Bibel der reformierten protestantischen Gemeinschaft etwa in
den Ausgaben von 1582 (Delft) und 1587 (Leiden) finden läßt, genau
überein.98 Katholische Bibelübersetzungen aus dem 16. Jahrhundert
numerieren die Psalmen nicht nur anders, sondern geben auch eine
abweichende Übersetzung.99 Es kann also kein Zweifel darüber bestehen,

daß die Tauler-Ausgabe vom Jahre 1588 in einer protestantischen,
noch präziser: in einer reformierten protestantischen Umgebung
entstanden ist.

In diese Richtung weisen auch die folgenden zwei Beobachtungen.
Erstens: Die Tauler-Ausgabe von 1588 wurde bei Barent Adriaensz

gedruckt. Dieser Barent Adriaensz war mit Laurens Jacobsz Herausgeber

der reformierten Deuxaes-Bibel von 1590.100 Er hat sich also für die

Verbreitung reformierter Texte eingesetzt und muß deshalb dem
reformierten Glauben zugetan gewesen sein.101

98 Vgl. Biblia: Dat is, De gantsche Heylighe Schrift Delft 1582 (Aelbert Hen-
dricksz.), UB Nijmegen 137 b 6, Ps. 49, fol. 183vb, und Biblia: Dat is, De gantsche H.
Schrift Leiden 1587 (Jacob Arienszoon), ND s.l. s.d., Utrecht 1978, Ps. 49, fol. 213va.

Zur Geschichte und Natur des sogenannten Deuxaes-Bibel siehe De La Fontaine Verwey,
Herman, «De Nederlandse drukkers en de bijbel», in: Ders., Uit de wereld van het boek,
Bd. 2, Amsterdam 1976, 77-102, hier 79-87, und Tukker, Cornelis, Een verborgen schat

in den acker. Over geschiedenis en betekenis van de eerste gereformeerde Bijbel, Utrecht
1978.

99 Vgl. etwa Den Bibel. Inhoudende het oude ende nieuwe Testament met

grooter neersticheyt ouerghesteldt ende ghecorrigeert na dat oprecht Latijnsch exemplaer
Antwerpen 1565, UB Nijmegen 155 b 1, Ps. 48, Eevva: «Hoort dit alle Heydenen /

vaetet metten ooren alle die de werelt bewoont. Alle die wter aerden gheboren zijt / ende

ghy kinderen der menschen / tsamen met een rijc ende arm.» und mit gleicher Übersetzung:

Biblia sacra Dat is De geheele Heylighe Schrifture Van nieus met groote
neersticheyt ouersien, ende naer den lesten Roomschen text verbetert Antwerpen
1599 (Jan Moerentorf), UB Nijmegen 665 b 5, PS. 48, Rriij*. Zu dieser letzten Ausgabe
siehe Nederlandse Bijbels en hun uitgevers 1477-1952, Amsterdam, Proost en Brandt NV
(1952) S. 10.

100 Moes/Burger, De Amsterdamsche boekdrukkers Deel 2, Amsterdam '1907,
ND Utrecht 1988, 260, und Deel 3, 292-292 n. 563 (wie Anm. 91).

101 Die Bemerkung bei Elias, Johan, De vroedschap van Amsterdam 1578-1795,
Deel 1, Haarlem 1903, 511 n. 187, und im Anschluß daran bei Moes/Burger, De

Amsterdamsche boekdrukkers, Deel 4, 321 (wie Anm. 91), und bei Burger, Combertus,



418 Johannes Tauler (fl361) in den Niederlanden

Zweitens: Von Barent Adriaensz ist bekannt, daß er mehrere seiner

Ausgaben mit falscher Verlagsangabe veröffentlicht hat.102 Ein Beispiel
davon ist der bereits genannte, auf das Jahr 1565 vordatierte Tauler-

Druck, der nahezu identisch ist mit dem Druck von 1588, sich aber

durch die Verwendung einiger beschädigter Holzschnitte als Kopie zu
erkennen gibt. Der Druckereintrag lautet: Tot Franckfort By Peter van

Dueren. Ein Drucker namens Peter von Dueren läßt sich nirgends
ausfindig machen. Er ist von Barent Adriaensz erfunden worden.
Interessant ist aber, daß Frankfurt als Druckort angegeben wird. Dort lebte zu
dieser Zeit wie in Emden eine aktive niederländische protestantische
Gemeinde.103 Der Verweis auf diese Stadt hatte somit für den Leser in
Holland eine ganz klare Bedeutung. Er wußte, wie ein niederländischer
Druck aus Frankfurt zu beurteilen sei: als protestantisch.

2.2.3.3. Godsalicheyt und Bezug auf Christus

Betrachten wir diese protestantische Ausgabe etwas näher. Sie enthält
ein anonymes Vorwort, das zur Lektüre Taulers hinführen will und
deutlich einen programmatischen Charakter hat.104 Diese Einleitung
zeigt uns, welchen Akzent man in protestantischen Kreisen bei Tauler
setzen möchte. Als Kernbegriff tritt ditgodsalicheyt hervor, ein Wort, das

auch in der Überschrift Vander waregodsalicheyt Verwendung findet und

- wie wir noch sehen werden - sogar in der Tauler-Übersetzung mehrfach

hinzugefügt wird. Sie wird umschrieben als eine Ruhe, die der
Geist Gottes durch Christus im Menschen bewirkt.105 Durch diese Ruhe

Art. «Adriaensz. (Barent)», in: Nieuw Nederlandsch Biografisch Woordenboek, Deel 1,

Leiden 1911, Sp. 29—30, Barent Adriaensz sei dem katholischen Glauben treu geblieben,
scheint uns aus dieser Perspektive, gerade wegen der damaligen scharfen Gegensätze
zwischen Katholiken und Protestanten, überlegungsbedürftig.

102 Vgl. Anm. 95.
103 Van Schelven, Aart, De Nederduitsche vluchtelingenkerken der XVIe eeuw in

England en Duitsland in hunne beteekenis voor de Reformatie in de Nederlanden,
's-Gravenhage 1909, hier 209-234. Vgl. auch Tukker, Een verborgen schat, 10 (wie
Anm. 98).

104 Die Überschrift lautet wie folgt (wir zitieren die auf das Jahr 1565 datierte
Ausgabe, UB Nijmegen 642 b 41, fol. 1): «Vander ware godsalicheyt / daer toe een mensche in
desen leuen komen mach. Ghestelt alhier in de plaetse van Prologe oft Voor-reden, tot een
inleydinghe int nauolghende Boeck.»

105 Ebd., fol. lra: «Inden eersten ende voor al moet men weten / dat de godtsalicheyt
niet anders en is / dan een rüste die de Gheest Godts door Christum in den mensche
werckt (...).»



Johannes Tauler (f 1361) in den Niederlanden 419

wird der Mensch auf sein innerliches Gemüt (mens,gemoet) gerichtet und

vom Gebrauch der Vernunft {ratio, vernuff), die ihn auf die äußerliche,
sinnliche Welt bezogen sein läßt, abgewendet.106 Hiermit hat der

anonyme Autor die Taulersche Seelenlehre in einem wesentlichen
Punkt getroffen: Gott wird in einer überintellektuellen, bildlosen Schau

im Grund der menschlichen Seele erfahren.
Richtet sich nun der Mensch auf sein Gemüt, so wird Gott in ihm

und er in Gott durch Christus im Heiligen Geist ein Einig-Eines.107
Auch hier hat der Autor einen wichtigen Gedanken Taulers erfaßt: die

neuplatonische, auf Proklos sich stützende Lehre der Einheit.108

Signifikant jedoch ist in beiden Punkten der Rückgriff auf Christus,
der bei Tauler zwar eine Rolle spielt109, aber hier viel stärker ausgeprägt
ist: Christus wird als Erlöser betont, der das Band mit Gott für den
Menschen wieder hergestellt hat. In der Übersetzung findet sich diese

Betonung in Form von Zusätzen öfter. Es handelt sich hier also um ein
für diese protestantische Ausgabe typisches Verständnis der Tauler-
schen Seelenlehre.

Auch Johannes de Lixbona hat seiner Übersetzung — dem katholischen

Gegenstück zur Ausgabe von 1588 - ein Vorwort vorangestellt, in
dem die wichtigsten Punkte der Lehre Taulers hervorgehoben werden
und die Kritik zurückgewiesen wird, Tauler habe Neues gelehrt, leere

Theorien vertreten und der Müßigkeit Vorschub geleistet.110 Wie der

anonyme Autor des Vorwortes aus der protestantischen Ausgabe sieht
auch Johannes de Lixbona die Lehre Taulers als einen Weg zur Einung
der menschlichen Seele mit Gott und hebt die Rolle Christi hervor, setzt

jedoch den Akzent dabei ganz anders.111 Christus wird nicht als Erlöser

106 Ebd., fol. lra und fol. lva.

107 Ebd., fol. 2rb: «(...) also dat God in hem/ ende hy in God door Christum inden H.
Geest een eenich een geworden is (...).»

108 Vgl. Wrede, Goesta, Unio mystica. Probleme der Erfahrung bei Johannes Tauler,
Uppsala 1974, hier 239-240 (Acta Universitatis Upsaliensis, Bd. 14), und Sturlese, «Tauler

im Kontext», 409-421 (wie Anm. 2).
109 Vgl. etwa Kieckhefer, Richard, «The Role of Christ in Tauler's Spirituality», in:

The Downside Review 96 (1978) 176—191 ; Haas, Alois, «Jesus Christus — Inbegriff des Heils
und verwirklichte Transzendenz im Geist der deutschen Mystik», in: Ders., Geistliches
Mittelalter, Freiburg Schweiz 1984, 291-314, hier 307-310 (Dokimion, Bd. 8), und Gand-

lau, Thomas, Trinität und Kreuz. Die Nachfolge Christi in der Mystagogie Johannes
Taulers, Freiburg 1993 (Freiburger theologische Studien, Bd. 155).

110 Gheestelycke Sermoonen, Antwerpen 1647, UB Nijmegen 254 b 14, Voor-reden,
(fol. 5) (wie Anm. 76).

111 Ebd., (fol. 4) und (fol. 5).



420 Johannes Tauler (J" 1361) in den Niederlanden

dargestellt, sondern als Vorbild, wie der Mensch seinen Willen auf Gott
zu richten habe.112 Als Adressaten seiner Übersetzung betrachtet Johannes

de Lixbona nicht wie die Ausgabe von 1588 een jeghelijck van wat
stände oft condicie hy sj, sondern vor allem die einfachen, nicht gebildeten
Leser. Ihnen will er mit einer verständlichen - das heißt hier: nicht
wörtlichen, sondern sinngemäßen - Übersetzung helfen, wobei auch,
wie mutatis mutandis für die Ausgabe von 1588 galt, die Sorge um die
Orthodoxie eine Rolle gespielt haben wird, denn es wird ausdrücklich
bemerkt, daß unklare Übersetzungen der Schriften Taulers oft zu
Irrlehren fremde speculatien ende dwalingheri) Anlaß gegeben haben.113

2.2.3.4. Die protestantische Ubersetzung

Bei den Änderungen, die die protestantische Übersetzung .P.) am
Tauler-Text vorgenommen hat, handelt es sich in der Regel um
Auslassungen, deren Umfang sehr verschieden ist: Manchmal betrifft es nur
einige Wörter; es fehlen aber auch längere Textpartien. Gelegentlich
werden auch Begriffe geändert oder neue hinzugefügt. Es dürfte klar
sein, daß der Inhalt bestimmter Texte Taulers durch diese Eingriffe
erheblich verändert wurde. Betrachten wir einige Beispiele. Eine Syn-

opse des mittelhochdeutschen Textes, der protestantischen, auf das Jahr
1565 datierten Übersetzung und der Übersetzung des Johannes de

Lixbona findet sich im Anhang.

2.2.3.4.1. Kirche, Sakramente und Klöster

Zuerst die Predigt Vetter 60h114, die sich dem ersten Petrus-Brief
anschließt und unter anderem die Wachsamkeit vor dem bösen Geist

zum Gegenstand hat. Die in diesem Brief enthaltene Lehre, so Tauler,
ist der Leitfaden, mit dem der kirchliche Jahreskreis begangen werden
kann; halten wir uns an diese Lehre, so wird all das, was die Kirche im
Jahreslauf begeht, (individuell) nachvollzogen: dis alles [wirt] mit disem

beslossen und ervolget, ob wir das halten. Gestrichen wurde hier von .P. der

112 Ebd., (fol. 5): «Dit is den grondt/ende het waerachtigh fondament/dat Taulerus
ons leert: te weten / in alles Godt meynen / ende volghen sijnen alderheylighsten wille /
ende naevolghen het leven Christi.»

113 Ebd., [fol. 3],
114 Anhang, n. (1).



Johannes Tauler (fl361) in den Niederlanden 421

Verweis auf die Kirche und ihren Jahreskreis. Der Petrus-Brief wird
ausschließlich als Hilfe zur Seligkeit (salicheyt) vorgestellt.

An einer weiteren Stelle dieser Predigt bemerkt Tauler, daß der
Mensch sich manchmal nach einem Beichtvater (bichter) sehne.115 Auch
diese Bemerkung ist von .P. getilgt worden.

An einer dritten Stelle geht Tauler auf die Waffen ein, die dem

Menschen gegen das Böse zu Verfügung stehen.116 In diesem
Zusammenhang erwähnt er: den heiligen geloben, das heilig sacrament, das wort
Götz, allerguter menschen bilde (Vorbild) und der heiligen kilchengebet. Die
Veränderungen, die .P. hier vorgenommen hat, sind beträchtlich: 1. Wo
Tauler vom heiligen Glauben spricht, fügt .P. hinzu: het heylichghelooue in
ChristumJesum onsen salichmaker, die den boosen Geest ouerwonnen, ende hem

zijn cracht benomen heeft. Glauben bedeutet für ihn also: Glauben an
Christus als Heiland, der, wie es weiter heißt, den Menschen selig
mache und ihn vom Bösen erlöst habe. 2. Das heilige Sakrament —

gemeint ist die Eucharistie - läßt er ungenannt. 3. Aus dem Gebet der

heiligen Kirche, wie es bei Tauler steht, wird das Gebet der christlichen

Kirche. Und 4. das Vorbild allerguten Menschen, so bei Tauler, wird zum
Vorbild aller Gottseligen, die den Satan durch Christus besiegt haben (dat
voorbeelt aller Godtssalighen, die soo mannelijck altesamen den Satan, door

Christum hebben ouerwonnen).

Ein zweites Beispiel. In der Predigt V. 2, die die Furcht Josephs vor
Archelaus, dem Sohn des Herodes, zum Thema hat, handelt Tauler von
den Feinden der Seele.117 Einer von ihnen ist die Welt, versinnbildet
durch Herodes. Hat man sie äußerlich geflohen und sich zurückgezogen,

es sei in eine Klause oder in ein Kloster (es si in klosen oder in
klôstern), so erhebt der Feind sich erneut mit geistlicher Hoffart, nun
symbolisiert durch Archelaus. Die Bemerkung Taulers, mit dem er — als

Mönch — den äußerlichen Rückzug von der Welt zum Ausdruck bringt:
«Es sei in eine Klause oder in ein Kloster», ist von .P. getilgt worden.

Im folgenden stellt Tauler die Haltung Josephs, der sich in seiner
Flucht mit dem Jesuskind ganz von Gott hat leiten lassen, den Prälaten
der heiligen Kirche (prelaten der heiligen kirchen) als Vorbild dar.118

115 Anhang, n. (2).
116 Anhang, n. (3).
117 Anhang, n. (4).
118 Anhang, n. (5).



422 Johannes Tauler (fl361) in den Niederlanden

Genannt werden dabei: Priester, Bischöfe, Äbte, Prioren, Priorinnen
und Beichtväter (pfaffen und bischofe und epte und priole undpriolin und
ouch ein ieglicher bichter). Anschließend bemerkt Tauler, daß er selbst

einen Prior, einen Provinzial, einen Ordensmeister, einen Papst und
einen Bischof als Vorgesetzte hat (Ich ban einen priol, einen provincial,
einen meister, einen habest, einen bischof, die alle über mich sint). Hier hat .P.

den Text wieder stark geändert: ausprelaten der heiligen kirchen werden
Prelaten-, an Stelle der Äbte, Prioren, Priorinnen und Beichtväter werden

anderegheestelijcke Ouersten genannt. Wie Tauler sagt .P., daß diese

Prälaten den Menschen behüten sollen, wenn er noch jung ist. Hinzugefügt

wird aber, daß sie ihn auch unterrichten sollen, und zwar dem

Wort und Willen Gottes gemäß: na den woorde Gods, ende na allen zijnen
alderliefsten mille. Kein Klosterleben also, sondern Lektüre der Schrift.
Aus dem Widerstand von .P. gegen das Klosterleben wird auch
verständlich, weshalb er alle Vorgesetzen des Mönchs Johannes Tauler

gestrichen hat.

An einer anderen Stelle dieser Predigt geht Tauler darauf ein, daß

der Mensch, wenn er noch jung und unerfahren ist, sich nicht der

Kontemplation hingeben soll.119 Wie das Jesuskind bleibe er zu seinem
Schutz besser in Ägypten und solle Juda, das Land der Beschauung (lant
der beschowurtge), nicht ohne Vorbereitung und schrankenlos betreten.
Ihm ist es nur erlaubt, dort einen Ablaß seiner Sünde zu holen (er mag
mol sinen appelos do holen), wenn er wieder nach Ägypten zurückkehrt.
Der Verweis auf den Ablaß — bedenken wir die heftige Kritik der
Reformatoren - konnte bei .P. natürlich unmöglich stehen bleiben. Er
wurde getilgt. An seiner Stelle wurde ganz neutral vermerkt: hy (der
Mensch) mach daer wel somtijts een weynich in spaceren.

Weitere Beispiele finden sich in V. 1, V. 38 und V. 60a. In der
berühmten Weihnachtspredigt V. 1 ist die Taulersche Analogie
zwischen den drei Geburten des Sohnes — in Gott, durch Maria und in der
Seele des Menschen - und den drei Messen — nachts, bei Tagesbeginn
und am lichten Tag - getilgt worden: Die Messen bleiben unerwähnt.120

Weiter wurden in der Predigt V. 38 folgende Verweise gestrichen121:
1. auf den hl. Gregor, 2. auf die Priester, die Richter der Kirche sind,
3. auf die Ordensgründer, die heiligen vetter der heiligen ordenen, und das

119 Anhang, n. (6).
1211 Anhang, n. (7).
121 Anhang, n. (8-10).



Johannes Tauler (J1361) in den Niederlanden 423

von ihnen auferlegte Gebot des Schweigens, und 4. auf den Beichtvater,
der vom Fasten dispensieren kann. Schließlich ist in der Predigt V. 60a

ein ausführlicher Abschnitt über die Messe, die Beichte, den Papst und
die guten Werke, sowie eine längere Stelle mit Verweisen auf den Papst,
die Pönitentiare, die Klöster und die Kommunion ausgelassen.122

2.2.3.4.2. Die Theologen

Interessant sind auch die Eingriffe in zwei Predigten über die Trinität
(V. 28 und V. 60d), die als Kritik von .P. an der philosophischen Theologie,

die die Glaubensgeheimnisse mit den Kräften der Vernunft
verteidigen will, zu verstehen sind. In der Predigt V. 28 wird von Tauler

ausgeführt, daß das Geheimnis der Trinität jedes Erkenntnisvermögen
übertrifft.123 Es gibt jedoch unwissende Leute - gemeint sind Ketzer-,
die meinen, dieses Geheimnis ergründet zu haben und die viel davon

sprechen. Tauler hält nun seinen Hörern entgegen, sie sollen nicht von
der Trinität sprechen und das Studieren und Disputieren darüber den

Theologen überlassen: lant die hohenpfaffen darnoch studieren und disputieren.

Sie haben die Erlaubnis, obwohl selbst auch unwissend, darüber
zu stammeln, wenn die Kirche durch Ketzer in Not käme. Diese

Ermächtigung der Theologen, über die Trinität studieren und disputieren

zu können, ist von .P. gestrichen worden. Er schreibt an ihrer Stelle,
daßjeglicher natürliche Verstand darüber nur stammeln kann und dabei

immer versagen wird: alle natuerlijck verstandt moet hierinne stamelen, Ja
te schände worden.

Gleiches findet sich in der Predigt V. 60d, die vom Abbild der
Trinität in der menschlichen Seele handelt.124 Hier führt Tauler erneut
aus, daß es für den Menschen unmöglich ist, die Trinität zu begreifen.
Sie übersteigt sogar die Fassungskraft der Engel (engelsch verstentnisse).

Man soll es, so sagt er hier wie in Predigt V. 28, den Theologen
überlassen, darüber zu sprechen, denn sie können damit den Glauben

verteidigen, und sie verfügen dafür auch über dicke Bücher: wir hevelhen dis

den grossen phoffen; die mussent doch hinnan ah etwas worte haben ze beschirmende

den geloben, und die hantgrosse buch hinnan ab. Anschließend bringt
Tauler ein Zitat des Thomas von Aquin, nach dem niemand über das

122 Anhang, n. (11-12),
123 Anhang, n. (13).
124 Anhang, n. (14).



424 Johannes Tauler (f 1361) in den Niederlanden

hinausgehen soll, was die Lehrmeister (die lerer) gesagt haben, die auch

entsprechend gelebt haben (mit lebende ervolget hant) und dem nachgefolgt

sind, so daß das, was sie leben, vom Heiligen Geist kommt (das si es

von dem heiligen geiste habent). Auch hier hat .P. stark eingegriffen.
Weggelassen sind 1. der Verweis auf die Engel, 2. die Bemerkung, daß die

grossenphaffen über die Trinität etwas sagen dürfen, und 3. der Satz, mit
dem Tauler das Zitat des Thomas einleitet: Sant Thoman sprach och,

letzteres wohl deshalb, weil Thomas als Musterbeispiel des katholischen

Theologen galt. Weiter hat .P. im Zitat des Thomas 4. das Wort die lerer

in de Heyligen umgeändert, 5. einen absoluten Gegensatz zwischen
natürlicher Erkenntnis und Offenbarung durch den Heiligen Geist, der

so nicht im Original steht, hineingetragen: Niemant en sal dat met zijnen
natuerlijcken verstant meynen te begrijpen, dat de Heyligen wesentlijck door
den heyligen Gheest in haer eruaren hebben, und 6. den Verweis auf die

Lebensführung der Lehrmeister gestrichen.
Betrachtet man diese wie auch die in 2.2.3.4.1. angeführten Stellen,

so zeigt sich klar, daß genau die Punkte, die der katholischen Kirche im
16. Jahrhundert von protestantischer Seite zum Vorwurf gemacht wurden,

wie die Lehre der Sakramente, vor allem der Messe und der

Beichte, das Klosterleben und die Rolle der Theologie, aus den
Predigten getilgt worden sind.125 Durch Hinzufügungen betont dagegen
wurden die Rolle Christi als salichmaker, der den Menschen erlöst, und
die sogenannten Godtssalighen, wie aus der Ubersetzung von V. 60h

hervorgeht. Liest man diese niederländische Übersetzung, so erinnert
nichts mehr an die katholische Kirche und ihre (geistlichen) Institutionen.

Der protestantische Leser konnte sich in der Tat, wie auf dem
Titelblatt gesagt wurde, sonder alle ergernisse in ihr vertiefen. Daß er
dabei jedoch einen ganz anderen Tauler als den ursprünglichen zu
Gesicht bekam, blieb unerwähnt.

125 Über die historische Hintergründe der Reformation in den Niederlanden informiert

etwa De Jong, Otto, Niederländische Kirchengeschichte seit dem 16. Jahrhundert,
Göttingen, 1975, 193—233, hier 193—209 (Die Kirche in ihrer Geschichte, 3/M2) (mit
Bibliographie).



Johannes Tauler (f 1361) in den Niederlanden 425

3. Teilprojekte des Forschungsprogramms

Dieser Beitrag ist als Ansatz zu einem Forschungsprogramm Johannes
Tauler in den Niederlanden konzipiert worden. Wir möchten ihn mit
einer kurzen, sich aus den obigen Betrachtungen ergebenden Bemerkung

beschließen, in der angegeben werden soll, welche Teilprojekte
ein solches rezeptionsgeschichtliches Forschungsprogramm zu umfassen

habe.

a) Der Albertismus Taulers

Tauler hat in seinen Predigten hauptsächlich das philosophische Denken

der deutschen albertistischen Dominikaner-Schule rezipiert. Um
diesen Taulerschen Albertismus in seiner Wirkung auf die spirituelle
Kultur der Niederlande genau zu erfassen, soll untersucht werden, in
welchen Predigten sich welche philosophische Themen finden lassen, wie

er das scholastische Latein übersetzt hat und welche Formulierungen für
ihn typisch sind. Damit kann ein Instrumentarium gewonnen werden,
mit dem man seinen Einfluß auf andere Autoren feststellen kann. Diese

Untersuchung hat sich auf den ursprünglichen (mittelhochdeutschen)
Text zu stützen. Die Ergebnisse sollten mit den verschiedenen
niederländischen Übersetzungen Taulers verglichen werden. Zu berücksichtigen

sind hier sowohl die authentischen wie auch die pseudoepigraphi-
schen Schriften, haben beide doch das Bild Taulers in den Niederlanden
bestimmt.

b) Inventar und Beschreibung der (mittel-) niederländischen Handschriften
und Drucke (einschließlich der Pseudo-Tauleriana)

Ein solches Inventar, das die Arbeiten von Lieftinck und Axters126 in
die Neuzeit fortführen soll, gibt uns Einsicht in die Verbreitung der
Texte: Welche Texte wurden wo, wann und durch wen gelesen. Außerdem

kann eine detaillierte Studie der mittelniederländischen
Handschriften zeigen, mit welchen Texten anderer Autoren die Werke Taulers

in der frühesten Zeit überliefert wurden.

126 Lieftinck, De Middelnederlandsche Tauler-handschriften (wie Anm. 25), und
Axters, Bibliotheca Dominicana Neerlandica Manuscripta 1224-1500 (wie Anm. 24).



426 Johannes Tauler (f 4 361) in den Niederlanden

c) Studie der Rezipienten vor 1543

Die Rezeption vor 1543 - dem Jahr, in dem mit der Ausgabe von Petrus

Noviomagus in Köln die Periode der gedruckten Verbreitung Taulers in
den Niederlanden begann127 - geschah auf der Basis von Handschriften
und hat dadurch einen eigenen Charakter. Hier gilt es vor allem zu

untersuchen, welche genau die frühesten Zentren der Rezeption Taulers

waren und welche Aspekte seines Denkens zuerst aufgegriffen wurden.

Nachgegangen werden soll der Frage, inwieweit Tauler damals als

Geistesverwandten einer ursprünglich niederländischen Tradition, wie
wir sie bei Ruusbroec, aber auch bei den niederländischen Albertisten
finden können, betrachtet wurde.

d) Studie der Rezipienten nach 1543

Nach 1543 ist eine deutliche Hausse in der Rezeption Taulers zu
beobachten: Seine Schriften werden in breiten Kreisen gelesen. Von diesem

Zeitpunkt an datieren auch die kritischen Reaktionen auf seine Lehre,
die Apologien (Blosius und François Nugent128) und die zensierte
protestantische Übersetzung. Der Erforschung dieser Periode - die bis etwa
1800 geht — muß deshalb eine besondere Bedeutung zuerkannt werden,
wobei vor allem die Gotteslehre und Christologie, die Emanationslehre
und die Seelenlehre zu berücksichtigen sind.

Schluß

Tauler hat über mehrere Jahrhunderte hindurch die spirituelle Kultur
der Niederlande nachhaltig beeinflußt. Nur einige Punkte dieser
Wirkung sind in unserem Beitrag angedeutet worden. Dennoch hoffen wir
bereits damit gezeigt zu haben, wie ertragreich, nicht zuletzt durch seine

127 Die Bedeutung des Druckes von 1543 für die niederländischen Tauler-Rezeption
wird dadurch unterstrichen, daß Johannes de Lixbona in der Einleitung zu seiner
Übersetzung (ebd., [fol. 3]) diese Ausgabe (zu Unrecht) als die erste gedruckte deutsche Ausgabe
Taulers überhaupt betrachtete.

128 Zu ihm und seiner Verteidigung des Tauler siehe Martin, Francis, Friar Nugent. A
Study of Francis Lavalin Nugent (1569-1635). Agent of the Counter-Reformation, Rome,
London 1962, hier 67-71 (Bibliotheca Seraphico-Capuccina, Bd. 21), und Ders., Art.
«Nugent (François)», Dictionnaire de Spiritualité, Bd. 11, Paris 1982, Sp. 517-519.



Johannes Tauler (fl361) in den Niederlanden 427

Querverbindungen zwischen Philosophie, Theologie und spiritueller
Kultur, ein Forschungsprogramm Johannes Tauler in den Niederlanden
sein kann.

Anhang129

I. Kirche, Sakramente und Klöster

(1)

Vetter 60h Frankfurt 1565 Antwerpen 1647
S. 321, 22-27 S. 112rb S. 294a

Dis ist die epistole
die uns der minnekliche
fürste min herre
S. Peter für leit, an
der wir vindent ein

gantze lere ze

volbringende und ze

ervolgende alles das

die heilige kilche alles

das jor begangen hat

mit allen den hochgeziten,

und wirt dis alles mit
disem beslossen und

ervolget, ob wir das

halten. Er sprach

Kinder / dit is

de Epistel die ons
Petrus schrijft tot
eenre onderwijsinge
ende leere / daerinne
de mensche vindt
een gants volcomen
leere ende leven /
om te volbrenghen
ende te achteruolghen
allet dat totter salicheyt
van noode is.

So seyt hy dan

Kinderen / dit
is den Epistel / die
S. Peeter schrijft tot
een onderwijs ende

leeringhe / waer in
den mensch

volcomentlijck can
vinden al wat hem

tot een volmaeckt
leven van noode is:

ende al wat de

H. Kercke 't heel

jaer door doet / dat
is hier in besloten /
indien wy dese

leeringhe maer
onderhouden willen.
Soo seyt hy

129 Die Hervorhebungen im Ms Vetter stammen von uns. Sie heben die Stellen

hervor, die in der protestantischen, auf das Jahr 1565 datierten Übersetzung verändert
wurden.



428 Johannes Tauler (f 1361) in den Niederlanden

(2)

Vetter 60h Frankfurt 1565 Antwerpen 1647
S. 324, 27-30 S. 113rb S. 296a

Diser vigent der

bringet den menschen

in manigvaltige
invelle. «Ach»,
gedenket der mensche

denne, «bettest du nu
einen bichter\ mir ist
dis und das in gevallen.
Woffen, wo bist du

nu dran!»

Wan der mensche
hat verre starker
woffen: den heiligen

geloben, das heilig
sacrament, das wort
Götz, aller guter
menschen bilde und
der heiligen kilchen
gebet, ane manig
ander grosse
bevestenunge, da für
des vigendes gewalt
vil minre ist denne

want de boose

Geest brengt den

mensche menighen
boosen inual. Soo

denckt dan de swacke

mensche / Och

bermhertighe God

/ my is dit ende dat

ingheuallen / ick
arme mensche hoe

ben ick nv daeraen

/ hoe iammerlijck
staet mijn sake met
God.

Want de mensche
heeft veel stercke

wapenen / daer mede

hy den boosen Geest

wel wederstaen mach

/ als namelijck / het

heylich ghelooue in
Christum Jesum onsen
salichmaker / die
den boosen Geest

ouerwonnen / ende

hem zijn cracht
benomen heeft /

want den boosen

gheest brenght in
den mensch veel

quade in-ghevinghen
ende ghedachten /
welcke ghevoelende
de ghene / die noch

in't gheestelijck leven
niet wel ervaren en

zijn / dencken by
haer-selven / ende

segghen: Och Heven

Heer / had' ick nu
eenen Bicht-vaeder!

My is dit oft dat

inghevallen. Ick arme
mensch / hoe staen
ick nu met Godt? etc.

Want den mensch
heeft stercke waepenen
genoegh / waer mede

hy den duyvel
wederstaen can / als

te weten / het H.
Gheloof / het

hoogh-weerdigh H.
Sacrament des Autaers

/ ende het woordt
Godts / ende oock
de exempelen der

Heylighen / ghebeden

(3)

Vetter 60h Frankfurt 1565 Antwerpen 1647
S. 326, 5-11 S. 113vb S. 297a-b



Johannes Tauler (f 1361) in den Niederlanden 429

ein fliege gegen einem
bern, ob anders der
mensche wil wider
ston weckerlichen
und werfe sinen
enker in Got manlichen,
der im vil gutz hat

geton. Kinder, sehent

für üch: wenne ir
koment an en weit

ende oock dat heylich
woort Godts.
Daerenbouen noch
dat gebet der

Christelijcker Kercken

/ ende dat voorbeelt
aller Godtsalighen

/ die soo mannelijck
altesamen den Sathan

/ door Christum
hebben ouerwonnen.
Ist dat de mensche
oock alsoo doen wil

/ ende hem

mannelijcken
wederstaen wil /
werpende zijnen
ancker in Godt ende

hem volcomelijck
betrouwende / die
hem soo veel goets
ghedaen heeft / soo

en mach hy hem

gantselijck niet
afwinnen bouen

zijnen vrijen wille /
Ja soo is des Sathans

cracht tegen den
menschen veel minder
dan een vlieghe
teghen eenen grooten
Bere. Daerom mijn
alderliefsten zijt vrolijc

/ ende keert v
mannelijck vanden
sonden / want ick

segge v in der waerheyt

/ coemt ghy in de

andere werelt

van de H. Kercke
ende van alle Godts
lieve Heyligen / ende
veel meer andere

bescherminhge //
ende bystandt: soo
dat alle het ghewelt
ende de macht des

duyvels teghen den
mensch veel minder
is / dan een vlieghe
teghen eenen grooten
beir. Ende by aldien
dat den mensch maer
mannelijck ende

crachtigh den duyvel
wederstaen wilt /
worpende sijnen
ancker / dat is /
sijne hope in Godt

/ van den welcken

hy soo veel goets
ontfanghen heeft;
soo en can den duyvel

op den mensch teghen
sijnen danck niet
winnen / noch

eenighe victorie oft
triumph van hem
behaelen. Daerom

/ Alderliefste /
verheught ende

verblijdt u / ende

keert u vromelijck
af van de sonde /
ende siet neerstelijck
voor u



430 Johannes Tauler (f 1361) in den Niederlanden

(4)

Vetter 2 Frankfurt 1565 Antwerpen 1647
S. 13, 12-13 S. 31vb S. 81b

Also nu die weit
ussewendig geflohen
ist, es si in klosen oder

in klostern, so stet uf
Archelaus und
richsenet dennoch

Ende daerom /
so dat nv is dat de

mensche wtwendich
de werelt vliedt /
soo staet dan op
Archelaus / ende

heerschet inden
mensche

Daerom / alst

soo verr' comt / dat

yemant de werelt
uytwendigh ghelaten

/ afghegaen ende

ghevlucht is / ende

hem in een Klooster
oft cluyse vertrocken
heeft; soo staet daer
Archelaus op / ende

soeckt daer

heerschappije te
hebben

(5)

Vetter 2 Frankfurt 1565 Antwerpen 1647
S. 15, 3-8 S. 32va S. 83a

Diser huter der

Joseph das soltent
sin die prelaten der

heiligen kirchen, pfaffen
und bischofe und
epte und priole und

priolin und ouch ein

ieglicher bichter, der
solte aller diser hüten
die wile der mensche

jung ist, ein iegliches
sime underton noch
dem also ime nütze

were. Nu han wir
vil huter, vil
Übermeister. Ich han

einen priol, einen

provincial, einen meister,

einen habest, einen

Nu suit ghy weten

/ dat die Gehoeders
des Kindts / sullen

zijn die Prelaten /
Bisschoppen /
Priesteren / ende

andere gheestelijcke
Ouersten. Dese

Prelaten alle / sullen
hare Ondersaten

regeren ende

onderwijsen na den
woorde Gods / ende

na allen zijnen
alderliefsten wille:
Maer eylacen /
haerder veel zijn
seluer blint / ende

also leydt die eene

Desen Voester-heere
ofte Bewaerder des

Salighmaeckers
beteeckent de Prelaten
der H. Kercke / te

weten / den Paus /
de Bisschoppen /
Abten / Prioors ende

alle andere Gheestelijcke
Bicht-vaders / die
alle haere ondersaeten

/ ter wijle die noch

jonck ende

minder-jaerigh zijn

/ moeten bewaeren
ende regeren / nae
dat een yeghelijck
van noode is. Maer

/ eylacen / veel van



Johannes Tauler (J1361) in den Niederlanden 431

bischof, die alle über

mich sint, und wolent
sü alle übel mit mir

blinde den anderen

/ dattet te vreesen
is / dat sy beyde te

samen vallen inden

grondt der eewigher
verdoemenisse. Nu
hebbe ick veel
Ouersten / ende

alwaert nu dat die

altesamen qualick
met my wouden

haer zijn selver blindt

/ ende alsoo leydt
den eenen blinden
den anderen: waerom
seer te vreesen is /
dat sy beyde te samen
sullen vallen in de

graght der eeuwigher
verdoemenisse.

Voorwaer wy hebben
vele Prelaeten ende

Over-heeren. Ick /
midts dat ick Moninck
ben / hebbe over
my eenen Supprioor

/ eenen Prioor /
Provinciael / Bisschop
ende Paus. Ende al

waer 't saecke dat sy
altesaemen met my
quaelijck wilden
handelen

(6)

Vetter 2 Frankfurt 1565 Antwerpen 1647
S. 15, 25-27 S. 32va—b S. 83b

Noch ist der
mensche jung und
sol noch nüt frilich
in daz lant der
beschowunge varn,
er mag wol sinen
appelos do holen und
wider invarn in
Egipten

In desen grade
is de mensche noch
ionck / ende en sal

noch niet vrolijck
wtuaren in dat lant
der schouwinge /hy
mach daer wel somtijts
een weynich in
spaceren / wil hy /
ende dan terstont //
weder in Egypten
landt varen

Dogh in desen

graet is den mensch
noch jongh / ende

en magh daerom
noch niet vry gaen
nae 't landt van Israel

/ dat is / het Landt
van de beschouwinghe
Godts. Hy magh wel

/ soo hy wilt / sijnen
af-laet daer gaen
haelen; maer sal dan

terstont wederom
keeren nae Egypten



432 Johannes Tauler (f 1361) in den Niederlanden

(7)

Vetter 1 Frankfurt 1565 Antwerpen 1647
S. 7,20-8,11 S. 22vb—23ra S. 60b-61a

Die dirte geburt
ist daz Got alle tage
und alle stunde wurt
werlichen geistlichen
geborn in einre guten
sele mit gnoden und
mit minnen. Dise

drie geburte beget man
hüte mit den drien

messen. Die erste singet

man in der vinster

naht, und get an :

dominus dixit ad me,

filius meus es tu, ego

// hodie genui te; und
dise messe meinet die

verborgene geburt die

geschach in der vinsterre

verborgenre unbekanter

gotheit. Die ander

messe get an : lux
fulgebit hodie super

nos, und die meinet

den schin der gegötteter

menschlicher naturen,
und die messe ist ein

teil in vinsternisse und

ein teil in dem tage,

sû ivaz ein teil bekant
und ein teil unbekant.

Die dirte messe singet

man in dem kloren

tage, und die get an:

puer natus est nobis et

filius datus est nobis,

und meinet die

minnencliche geburt die

alle tage und in allen

De derde gheboort
is / dat Godt alle

dage ende alle stonde

wort / warachtelijck
gheestelijck gheboren
in eene goede siele

met genade ende

met liefde.

De derde geboorte
is / in de welcke
Godt daegelijckx
t'aller uren ende

stonden / waerachtelijck

/ gheestelijck gheboren
wordt in een goede
Ziele / door de gratie
ende liefde. Dese

dry gheboorten
worden beteeckent
door dry Missen. De
eerste Misse / diemen
in den donckeren
nacht doet / ende

beghint Dominus dixit
ad me etc. Den Heere

heeft tot my gheseydt,

ghy Zijt mijnen Sone,

ick hebbe u heden, dat
is / in d'eeuwigheydt
ghebaert, beteeckent
die verborghen
gheboorte / welcke

geschiet in de donckere

/ verborghen ende

onbekende Godtheydt.
De tweede Misse /
welcke begint Lux
fulgebit hodie super
nos etc. Een licht sal
heden over ons schijnen,

beteeckent den schijn
ende // luyster van
de Godt-vereenighde
menschelijcke natuere:
ende daerom gheschiet
dese Misse in den



Johannes Tauler (j"1361) in den Niederlanden 433

ougenblicken sol geschehen

und geschiht in einre

ieglicher guten heiigen

seien, ob sü sich darzu
kert mit warnemende

und mit minnen, wan
sol su diser geburt
in ir bevinden und

gewar werden, daz

müs geschehen durch
einen inker und
widerker alle ir krefte

Sal sy nv dese

ge//boorte in haer
beuinden ende ghewaer
worden / dat moet
gheschieden door
eenen inkeer ende

wederkeer van allen
hären erachten tot
Godt.

morghen-stondt /
als het ghelijck half
nacht en half dagh
is; om dat deze

gheboorte eensdeéls

bekent ende eensdeels

onbekent is gheweest.
De derde Misse

(diemen in den
claeren dagh doet /
ende begint Puer
natus est nobis etc.

Een Kint is ons gheboren,

ende eenen sone is ons

ghegeveri) beteeckent
de minnelijeke
gheboorte / die alle

daeghen / alle uren
ende ooghenblicken
behoorde te gheschieden

/ ende oock gheschiet
in elcke goede ziele

/ als sy haer met
waer-nemen ende
liefde daer toe keert.
Want soude sy dese

gheboorte in haer

bevinden ende gewaer
worden / soo moet

sy doen eenen in-keer
ende weder-keer van
alle haere erachten

tot Godt.

(8)

Vetter 38 Frankfurt 1565 Antwerpen 1647
S. 148,33-37 S. 118rb S. 400b-401a

senftmuteklichen saechtmoedelijc sachtmoedelijck
und mit einem süssen met eenen soeten met een soet ghelaet
antlit und worten, aenghesicht. / ghelijck den heylighen



434 Johannes Tauler (f 1361) in den Niederlanden

schribet S. Gregorius.

Und es ist groslichen
den pfaffen verbotten

das si nüt herteklichen

süllen stroffen, die

richter sint der kilchen.

Wie getürrent ir denne

das gedenken vor Gotte

und den lütenl Wissent,
ir mügent also zu

einem mole üweren
nechsten

selber bringen
friden inwendig und
uswendig. Her umbe

das als unmessig schade

kumet von Worten, dar
umbe hant hie vormals

die heiligen vetter der

heiligen ordenen mit
also grossem flisse alle
rede verbotten in den

klostern uf allen Stetten

ane uf einer stat, und

das selbe nüt ane

sunderlich urlob. Den
schaden der von
worten kumet, den
enkonde dir alle die
weit nüt bewisen.

Ick segge v inder

waerheyt / ghy
moecht op een mael

uwen naesten

Ende oft sy v
seluen vrede inbrengen
souden inwendich
ende wtwendich. / /

De schade die van
woorden coemt / en
soude de gantsche
werelt niet ghenoech
connen beclaghen.

Gregorius seyt. Want
het is de Priesters

strickelijck verboden

/ dat sy niet wreedelijck
en sullen oordelen

/ die nochtans rechters
der H. Kercke zijn.
Hoe derret dan

yemant hem vermeten

/ anders dit voor
Godt en de menschen

te doen? Ick segghe

u inder waerheyt

/ / / ghy soudt uwen
naesten eens

ende tot vrede

uws selfs inwendigh
ende uytwendigh.
Om datter soo grooten
schade comt uyt het

spreken / soo hebben
de H. Vaders in haere

Reghels ende Statuten

soo neerstelijck op
alle plaetsen het

spreken verboden /
uytghenomen eenighe
sekere plaetsen daer
toe gheordineert /
ende dat niet sonder
besonderen oorlof.
De schade / die uyt
het spreken comt /
en soude de gantsche
werelt niet können
begrijpen.

(9)

Vetter 38 Frankfurt 1565 Antwerpen 1647
S. 149,9-14 S. 118rb-va S. 401a



Johannes Tauler (f 1361) in den Niederlanden 435

(10)

Vetter 38 Frankfurt 1565 Antwerpen 1647
S. 150,34-151,13 S. 118vb S. 402a

War umbe ensage
ich niit von grossem
vastende und
wachende? Wissent
das vasten und wachen
ein gar grosse starke
helfe ist zu // einem

gotlichen leben, so

es der mensche

vermag! Aber do ein
krank mensche ist
eines kranken hobtes

- in disem lande
hand die lüte gar
bose hobt — und
bevint der mensche

das, das es sin nature
qwetschet und wil
verderben, so striche
abe, und ob och wer
ein tag den man
vasten solte, so nim
urlob von dinem bichter,

und ob der urlob dir
nüt enmag werden, so

macht du doch denne

von Gotte urlob nemen,
und isse etwas untz
morne, das du zu dem

bichter oder zu dem

pfaffen macht komen,

und sprich denne: «ich

was krank und as»,
und nim denne darnach

urlob. Die heilige kilche

gemeinde noch gedochte

das nie das sich ieman

solte verderben. Lieben

Waerom segghe
ick op de wtwendige
oeffeninghen / ende

niet op groot vasten
ende waken? Weet
dat het vasten ende

waken een groot
sterc behulp is tot
eenen inwendighen
gheestelijcken leuen

/ alst de mensche
vermach. Maer soo
de mensche swac

van hoofde is (in
desen lande hebben
de lieden gemeynlijck
al swacke hoofden)
ende beuint de

mensche dattet zijn
natuere crencken
ende verderuen wil

/ soo strijcket af /
al waert oock eenen
dach diemen behoorde

te vasten.

Waerom en spreke
ick niet van veel

vasten ende waecken?
Weet / Beminde /
dat het vasten ende

waecken een groot
sterck behulp is tot
een inwendigh
gheestelijck leven /
alsser den mensch

teghen mach. Maer

soo ghy swack van
hoofde zijt (ghelijck
in dese lande

ghemeynlijck de

menschen al swacke

hoofden hebben)
ende bevindt ghy /
dat het uw' natuere
crencken ende

bederven sou / soo

strijcket af. Is het

eenen gheboden
vasten-dagh / soo

eyscht oorlof van
uwen Biecht-vader

/ ende eet wat: ende

soo ghy gheenen
Biecht-vader en kunt
hebben / om van
hem oorlof te vraghen

/ ende het is nochtans

oprecht noot; soo

mooght ghy
daer-en-tusschen van
Godt oorlof nemen

/ ende wat eeten /
tot s'anderendaeghs



436 Johannes Tauler (f 1361) in den Niederlanden

kinder, und dis ist
iemer ein gar siechte

rede. Also: was das

ist das dich hindert
an dem nechsten

wege der worheit,
das striche alles ab,

es si uswendig, es si

inwendig, es si liplich,
es si geistlich, das

schine oder heisse

wie man welle.

Wattet ooc is dat v
hindert aen den

naesten wech der

waerheyt / dat strijct
altesamen af / het

sy wtwendigh oft
inwendich / lichamelijc
oft gheestelijck / het

schijne oft heete

hoemen wille

/ wanneer ghy
comende by den

Biecht-vader / suit
dan segghen: Ick was

qualijck te passe /
ende ick at wat: Ende

eyscht dan voorts
van hem oorlof. Want
de meyninghe oft
den wille van de H.

Kerke en is niet /
dat hem met vasten

yemandt sal bederven.

Dus / Alderliefste

/ wattet oock is /
dat u verhindert aen
den naesten wegh
der waerheyt / 'tzy

yet uytwendigh oft
inwendgh /
lichaemelijck oft
gheestelijck / het

schijne ofte heete

soo het wil / strijckt
het altemael af

(11)

Vetter 60a Frankfurt 1565 Antwerpen 1647

S. 282,4-18 S. 87rb S. 223b

Dise steine ligent
dicke verborgen in
dem menschen lange
wile bis man si an
kumet in etlicher
wise. Wissent: do ich

dise lüte wiste mit
verborgem hasse oder

Ungunst, und nüt sich

entlossent berichten,

ich engebe in Gottes

Dese steenen

ligghen dickwils
verborghen inden
menschen een langhe

wijle / tot datmense

aencoemt in sommigher
wijse.

Voorwaer dese

steenen ofte steenen
herten ligghen in
sommighe menschen

(iae wel in vele)
langhen tijt verborghen

/ ende en worden
niet licht gekent /
voor dat haer

aenghedaen wordt
eenighe moyelijckheydt.



Johannes Tauler ("f 1361) in den Niederlanden 437

lichamen nüt. Man
vindet vil menschen,

die bichtent zwenzig
oder drissig jar und

engetaten nie rechte

bichte noch si enwurden

nie absolviert und gont
do mit zu dem heiligen

sacrament: das ist ein

engstlich sorgklich

grüwelich ding. Wan

der babst der den

obersten gewalt hat,
der enmochte den

menschen nüt losen.

Und so dise me dar

gent und me bettent

und gutter werk tûnt,
es si was das si, so si
ie herter und versteinter

werdent und blinder
und grober, wan si

lossent sich uf ir guten
werk, und in wer verre
besser das si ir nüt
entetent wan das si zu
dem heiligen lichamen

unsers herren gont und
die Ursache nüt wellent

lossen und och die

gebresten wissent, das

das Got niemer enlat

ungerochen: er enrichet

es nüt allein an der
seien, mer och an dem

libe. In wirt och der Alsulcke ontfanghen
slange für den visch. oock een Slanghe
Kinder, das sint alle voor den vissche.

urteilten lute Kinderen / dat zijn
alle oordeelende
menschen.

Voorwaer / wist ick
alsulcke menschen

met sulcken verborghen
haet ende afgunste

/ die haer niet en
wilden laeten

onderwijsen / noch

naer goeden raet
hooren ; ick en gave
haer het lichaem ons
Heeren niet. Men
vindt veel menschen

/ die wel twintigh
oft dertigh iaeren te

bichte gaen; ende

en doen nochtans

noyt een oprechte
biechte / ende en

sijn noyt te recht
gheabsolveert: Ende

sy gaen daer mede

ten H. Sacrament.

Dat is seker wel een

anghstelijcke /
sorghelijcke ende

grouwelijcke saecke

- Want den Paus seif
(die de opperste
maght heeft) en can
alsulcken menschen

niet absolveren: ende

hoe sy dickmaelder
ten H. Sacrament

gaen / ende meer
bidden / ende meer
goede wercken doen;
hoe sy harder / ende

versteender / ende

blinder / ende grover
worden. Waerom dat

/ suldy segghen? Om
dat sy



438 Johannes Tauler (f 1361) in den Niederlanden

eyghen-behaeghelijck
zijn / ende hun
verlaeten op haere

goede wercken. Het

waer beter dat sy
t'onsen Heere niet
en ginghen / als sy
de oorsaecken ende
de gebreken niet en
willen laeten. Weet

/ dat Godt dat

nimmermeer onghestraft
en laet. Hy straffet
niet alleen aen de

ziele / maer oock

aen den lichaem.
Aen de sulcke wordt
voor eenen visch een

serpent ghegheven:
want het zijn menschen

/ die andere

vermetentlijck oordelen

(12)

Vetter 60a Frankfurt 1565 Antwerpen 1647
S. 282,33-283,27 S. 87rb S. 224a-b

Kinder, dis tut,
das man des grundes
und der gebresten
nüt war ennimet:
das ist ein hert sorklich
ding. Der babst der

hat etliche artikel im
selber behalten ze

losende, etliche den //
penitentiern verluhen,

etliche den bischofen

und ander den priestern.

Kinderen / dit
coemt daer van /
datmen den gront
ende de gebreken
niet waer en neemt

/ dat is een sorchelijc
dinck.

Kinderen / dit
comt daer door /
datmen op sijnen

grondt ende op sijne

gebreken niet neerstich

genoegh en let. Want
daer zijn eenighe
sonden / der welcker
absolutie den Paus

aen sy-selven
ghereserveert ofte
behouden heeft;



Johannes Tauler (J* 1361) in den Niederlanden 439

Dis enist nüt getan zu
herter verdumekeit,
sunder das die sünde

do mit bekant und

gewegen und gros
geachtet werde und der

rüwe deste merre werde

und denne gewegen
werdent und behüt

werdent. Kinder, wistint

ir wie sôrgklich dise

lüte mit disem besessen

gründe das hoch wirdige
türe blut das Got durch

uns vergossen hat,

enphiengent und irs

falschen grundes noch

irre gebresten nüt war
ennement, ir mochtent

vervarn von engsten.

Und dar umbe hat

man in etlichen klostern

gebotten das man zu
drin wuchen mus zu
dem sacrament gan:
dar umb also lange zit
das man alle die wile

wol und sere sich berichte

gegen der grossen

Wirtschaft, das das

heilige sacrament sines

werk.es in dem menschen

bekomen müge. Aber,
lieben kinder Götz,
reissent üwer begerunge

dar zu und haltent
ûch also das ir dicke

mügent das hoch wirdige
sacrament nemen.

Bittent unsern herren
das er üch selber

bereite, und lebent

Daerom neemt doch

uwen gront waer /
ende bidt den Heere

/ dat hy uwen gront
seluer bereyde ende

andere sonden /
vergunt hy te absolveren

aen de Penitenciers

/ andere aen de

Bisschoppen / andere

absolveren de gemeyne
Priesters. Welcke
alles niet en gheschiet

uyt dwaesheydt ofte

onbesintheydt; maer
om dat de swaerte
der sonde daer door
soude bekent /
gheweghen / ende

grooter gheacht
worden; ende dat
het berouw te grooter
ende meerder soude

wesen / ende datmen
hem meerder daer

voor soude wachten.
Kinderen / waer't
dat ghy wist / hoe

sorgelijck deze

menschen met haeren
valschen grondt /
die sy niet waer en

nemen / het

hooghweerdigh
dierbaar bloet (d'welck
Godt voor ons

vergüten heeft)
ontfanghen; ghy
mocht wel verdwijnen
van anghste. Daerom
ist in sommighe
Cloosters gheordineert

/ datmen ten dry
weken maer eens en
sal ten H. Sacrament

gaen; Ende men
gheeft soo langhen



440 Johannes Tauler ("J" 1361) in den Niederlanden

also minneklich
innerlich; sint
senftmutig und

demütig und

abgescheiden. Veit
nu wol her umbe uf
üch liden, swigent
und enantwürtent
nüt. Ein meister der

heiligen geschrift wart
gefraget wie im das

geviele das etliche

geistliche lute unsern

herren als dicke wolten

nemen uswendig irre
geselschaft und irre
gewonheit. Do sprach

diser meister: «owe,
herre Got, wir solten

uns des so inneklichen

frôwen das ieman were

den Gottes gelüstete
und sin hegerte, und
den klostern die das

tunt, den dienent die

andern und helfent in

zu mit also grossem

flisse». Nieman gedenke
der die zu unserm
herren gont; aber dise

sint verre besser die es

nüt tünt, wan sû lossent

es von grosser erwirdikeit
und demutkeit, das

ein gros ding ist. Ist
das üch ieman steine

engegen wirffet mit
urteillunge und siecht
üch mit siechten

Worten, gedenkent
das es sunder mittel
von Gotte komen
ist.

hem gheuallich make

/ ende leeft goetwillich
ende innerlijck /
ende zijt saechtmoedich

/ ootmoedich / ende

afgescheyden. Valt
daerom eenich lijden

op v / so swijcht
stille / ende en

antwoort niet.

Ist dat v yemant
steenen tegen worpt
met oordeelen / ende

slaet op v met woorden

/ ghedenckt dattet

v sonder middel van
Godt ghecomen is.

tijt / op dat hem een

yeghelijck tot dese

weerdighe maeltijt
wel soude bereyden

/ op dat dit weerdigh
Sacrament sijn werck
in een yeder wercken

magh. Dogh ghy suit
uw' begheerte daer

toe verwecken ende

u alsoo houden /
dat ghy dickwils het
H. Sacrament mooght
ontfanghen. Bidt den

Heere dat hij u will'
bereyden ende

bequaem maecken:
ende daer-en-tusschen

/ 'tghene dat in u is

/ maeckt altijts eenen

goeden wille te

hebben / ende innigh
van leven te zijn:
Ende weest

sachtmoedigh /
ootmoedigh ende

afgescheyden. Valter
daerom op u eenigh
lijden; swijght stille
ende en antwoordt
niet. Een seker

meester der H.
Schrifture eens

ghevraeght zijnde /
hoe dattet hem
aenstondt / dat

sommighe menschen

soo dickmaels buyten
andere ende buyten
ghewoonten wilde
ter H. Communie

// gaen; sprack aldus:
O Heere Godt / wy



Johannes Tauler (f 1361) in den Niederlanden 441

behoorden ons
altemael daer in te

verblijden / datter
immers yemandt is

/ die lust ende

begheerte heeft om
Godt te ontfanghen.
Ende soo in de

Cloosters yemandt
sulckx ghevonden
wordt; aen dien
sullen de andere
haere liefde thoonen

/ ende hem daer toe

helpen / met alle

neerstigheydt. Dogh
niemandt van de

ghene / die dickmaels

gaen / en sal meynen

/ dat de andere /
die soo dickmaels
niet en gaen / dies

te quaeder oft te

argher zijn; maer sal

eer dencken / dat

sy dat laeten uyt
groote ootmoedigheydt
ende eerbiedinghe

/ d'welck oock van
gheen cleyne
Verdiensten en is.

Ten lesten moet ick
u / Alderliefste /
dit noch vermaenen

/ dat / soo daer

yemandt steenen
teghen u werpt van
vermetelijcke oordelen

/ ende u slaet met
woorden; dat ghy
dit suit nemen niet
als comende van
eenen mensch / maer



442 Johannes Tauler (J1361) in den Niederlanden

als eyghentlijck van
Godt selve.

II. Kirche und theologische Wissenschaft

(13)

Vetter 28 Frankfurt 1565 Antwerpen 1647
S. 115,1-5 S. 103vb-104ra S. 266b-267a

Eya lieben kinder,
nüt underwindent
uch zu hoher wisheit,
also sunt Paulus sprach,

und lant die hohen

pfajfen darnoch studieren

und disputieren, und
in der unkunst mussent
su wol mit urlôbe
stammelen umh der

heiligen kirchen willen,
obe sü in not kerne mit
ketzern; aber daz si
üch verbotten.

Daerom lieve
kinderen / en
onderwindt v dese

hooghe verborghen
wijsheyt niet wt te

spreken / noch veel
daer van te disputeren

/ want alle natuerlijck
verstandt moet
hierinne stamelen /
Ja te schände worden.

Kinderen / en
onderwint u dogh
niet van dese hooghe
verborghen wijsheyt
curieuselijck te spreken

/ ende (ghelijck
Paulus // ons

vermaent) en wilt
gheen hoogh ghevoelen

hebben. Laet de groote
Leeraers daer op
studeren ende daer

van disputeren ten
dienste van de H.

Kercke / op dat /
soo 't ghebeurde dat
de H. Kercke van
de Ketters bevochten
wierdt / sy moghen
hebben wijsheyt ende

wetenschap om het

gheloof te bevestighen

/ ende aen de boosen
den mondt te stoppen:
aen die Leeraers

(segghe ick) wordt
toe-ghelaeten van
de mysterien der H.

Dryvuldigheyt yet
stamelender-ghewijse



Johannes Tauler (fl361) in den Niederlanden 443

te spreken; maer dat

zy aen u-lieden
verboden.

(14)

Vetter 60d Frankfurt 1565 Antwerpen 1647
S. 299,21-29 S. 105rb S. 263b

ungesprochen
verre und fromde ist

und in uns ungeborn
ist; wan es ist über

engelsch verstentnisse.

Und wir bevelben dis
den grossen phaffen;
die mussent doch hinnan
ab etwas worte haben

ze beschirmende den

geloben, und die hant

grosse buch hinnan ab.

Aber wir süllen

einveltklich gelovben.

Sant Thoman sprach och\

«nieman ensol och
dar über griffen das

die lerer gesprochen
hant, die es mit lebende

ervolget hant und disem

nach gegangen sint,
das si es von dem

heiligen geiste habent.»
Wan als inkein ding
enist lustlicher noch
minneklicher ze

bevindende, also ist
kein val sorgklicher
denne hie an ze

irrende.

onwtsprekelijck
vreemt ende verre
is / ende voor ons

verborghen.

Niemant en sal dat

met zijnen natuerlijcken
verstant meynen te

begrijpen / dat de

Heyligen wesentlijck
door den heyligen
Gheest in haer eruaren
hebben / want
gheenen val is

sorchelijcker dan
hierinne te dwalen

/ ende geen dinck
en is lustelijcker noch

ghenoechelijcker /
dan dit wt ghenade
in hemselven te
beuinden.

on-uytsprekelijck

/ vremt ende verre
buyten onse kennisse

/ ende voor ons

verborghen. Wat

segghe ick voor ons?

alst oock al het
verstandt der Enghelen
te bovengaat: Soo

dan / wy en willen
hier van niet veel

spreken ofte disputeren.
Wij laeten dat aende

Godts-gheleerde
meesters ende

Doctoren. Die moghen
daer van wat segghen

tot bescherminghe
des gheloofs: ende
hebben daer vele
boecken vol af. Maer
ons staetet toe
eenvoudelijck te

ghelooven. Want nae
de leeringhe van den
H. Thomas van
Aquinen / Niemandt
en mag hier van yet
lichtelijk spreken
boven ofte buyten
'tghene ons

over-ghelevert is van
de H. Leeraers /



444 Johannes Tauler (f 1361) in den Niederlanden

wiens leven soo goet
ende heylich was /
dat sy weerdigh
gheweest zijn van
den H. Gheest verlicht
te worden / ende in
dese dinghen
volcomentlijcker dan
andere menschen

gheleert te worden.
Want ghelijcker niet
lustigher / noch

ghenuchelijcker en
is / als de H.

Dryvuldigheydt in
syselven te bevinden:
soo en isser gheenen
val sorghelijcker /
dan hier in te dwaelen.


	Johannes Tauler († 1361) in den Niederlanden : Grundzüge eines philosophie- und rezeptionsgeschichtlichen Forschungsprogramms

