Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 3

Artikel: Johannes Tauler (T 1361) in den Niederlanden : Grundzlige eines
philosophie- und rezeptionsgeschichtlichen Forschungsprogramms

Autor: Hoenen, Maarten J.F.M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761166

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761166
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MAARTEN J. F. M. HOENEN

Johannes Tauler (1 1361)
in den Niederlanden

Grundziige eines philosophie-
und rezeptionsgeschichtlichen Forschungsprogramms*

ZLusammenfassung. Dieser Beitrag geht auf die Bedeutung des deutschen
Dominikaners Tauler fiir die niederlindische spirituelle und philoso-
phische Kultur als Ansatz zu einem Forschungsprogramm «Johannes
Tauler in den Niederlanden» ein. Untersucht werden die philosophi-
sche Relevanz Taulers und seine Wirkung in den Niederlanden. Als
wichtige Momente in der Rezeption Taulers werden herausgestellt:
1. sein friihester Einflul3 bei Gerlach Peters, 2. die Reaktionen auf seine
Lehre im 16. Jahrhundert und 3. der «protestantische» Tauler. Eine
kurze Beschreibung der Teilprojekte des geplanten rezeptionsgeschicht-
lichen Forschungsprogramms beschliel3t den Beitrag.

Einleitung

Tauler in den Niederlanden. Der Titel des hier vorgestellten Forschungs-
programms verlangt eine zweifache Begriindung. Zum einen stellt sich
die Frage nach der historisch-philosophischen Relevanz Taulers, der in
den Handbiichern und Lexika nicht als Philosoph, sondern vielmehr als
Mystiker vorgestellt wird. Zum anderen fragt sich, worin die Bedeutung
des deutschen Dominikaners Tauler fiir die niederlindische spirituelle

* Diese Studie wurde ermdéglicht durch finanzielle Unterstiitzung seitens der Konig-
lichen Niederlindischen Akademie der Wissenschaften (KNAW). Freundliche Ratschlige
gaben mir Riidiger Blumrich und Georg Steer, beide Eichstitt.



390 Johannes Tauler (11361) in den Niederlanden

und philosophische Kultur liegt. — Warum Tanler und weshalb die Nie-
derlande? Auf beide Fragen mochten wir in diesem Beitrag etwas niher
eingehen.

1. Die philosophische Bedeutung Taulers

Betrachtet man die Literatur iiber Tauler, so kénnte man meinen, er sei
fiir die Geschichte der Philosophie weithin uninteressant, wird er doch
oft als Mystiker bezeichnet — so etwa im Titel der Gedenkschrift zum
600. Todestag — und wird ihm spekulatives Denken abgesprochen.! Die
neuere Forschung jedoch hat dieses Bild entscheidend und unumkehr-
bar korrigiert. Wie bei Eckhart und Seuse hat sich auch bei Tauler
gezeigt, daf} er in seinen Werken Auffassungen vertritt, die nachweislich
in den damaligen philosophischen und theologischen Auseinander-
setzungen Position beziehen, so zum Beispiel in der Seelenlehre und der
Frage nach der Bedeutung der heidnischen Weisheit und der rein phi-
losophischen Offenbarung der gottlichen Trinitit. 2

! FiLrHaut, Ephrem (Hg.), Johannes Tauler. Ein deutscher Mystiker. Gedenkschrift
zum 600. Todestag, Essen 1961, und StamMmLER, Wolfgang, «Mittelalterliche Prosa in
deutscher Sprachen, in: Ders. (Hg.), Deutsche Philologie im Aufrif3, Bd. 2, Berlin 21960,
ND Berlin 1966, Sp. 948-950, hier Sp. 948: «Er ist kein spekulativer Denker, ja er hegt
eine gewisse Abneigung gegen das hochfliegende Sinnieren und warnt seine Zuhérerin-
nen davor.»

2 Zu den philosophischen Hintergriinden der Lehre Taulers siehe entschieden und
tiberzeugend STURLESE, Loris, « Tauler im Kontext. Die philosophischen Voraussetzungen
des «Seelengrundes» in der Lehre des deutschen Neuplatonikers Berthold von Moosburgy,
in: FromM, Hans u. a. (Hg.), Tibingen 1987, 390-426 (Beitrige zur Geschichte der
deutschen Sprache und Literatur, Bd. 109) (siehe auch die Literatur genannt auf S. 390
Anm. 1). Wichtige Studien zu den philosophischen Aspekten in den Werken Eckharts sind
etwa MojsiscH, Burkhard, Meister Eckhart. Analogie, Univozitit und Einheit, Hamburg
1983; FrascH, Kurt, «<Procedere ut imago>. Das Hervorgehen des Intellekts aus seinem
gottlichen Grund bei Meister Dietrich, Meister Eckhart und Berthold von Moosburgy, in:
Run, Kurt, Abendlindische Mystik im Mittelalter. Symposium Kloster Engelberg 1984,
Stuttgart 1986, 125-134 (Germanistische Symposien, Berichtsbd. 7), und Frasch, Kurt,
«Meister Eckhart und die <Deutsche Mystik>. Zur Kritik eines historiographischen Sche-
mas», in: PLuTA, Olaf, Die Philosophie im 14. und 15. Jahrhundert. In memoriam Kon-
stanty Michalski (1879-1947), Amsterdam 1988, 439-463 (Bochumer Studien zur Philo-
sophie, Bd. 10). Im letzteren Beitrag wird auf die Unzulinglichkeit einer mystischen,
nicht-philosophischen Eckhartdeutung eingegangen. Zu Heinrich Seuse siehe jetzt STUR-
LESE, Loris, «Seuses <Buch der Wahrheit>. Versuch einer <verniinftigen> Interpretationn,
in: BLuMRrIcH, Rudiger/KAa1ser, Philipp (Hg.), Heinrich Seuses philosophia spiritualis. Quel-
len, Konzept, Formen und Rezeption. Tagung Eichstitt 2.—4. Oktober 1991, Wiesbaden
1994 (im Erscheinen).



Johannes Tauler (7 1361) in den Niederlanden 391

Die Wende zu dieser philosophischen Interpretation Taulers kommt
nicht von ungefihr. Sie stiitzt sich auf die in den letzten Jahren mit Hilfe
von Texteditionen zum Teil ganz neu kartierte Landschaft der deut-
schen spiatmittelalterlichen Philosophie, die nun besser als vorher zu
erkennen gibt, welche die entscheidenden, bislang unbeachteten Leht-
differenzen waren und wo sich die Fronten in der Philosophie gebildet
hatten.?3

1.1. StrafSburg

Betrachten wir die Sache etwas niher. Tauler trat um 1315 in den
StraBlburger Dominikanerkonvent ein.* Als Mitglied dieses Konvents
kennt ihn auch die Ordenstradition, wie etwa aus der Chronik des
Johannes Meyer hervorgeht.> Schlicht als «der von Strasburgy» wird er
durch eine Hand des 14. Jahrhunderts in der Handschrift 277 der
Stiftsbibliothek Einsiedeln bezeichnet.® Untersucht man die philoso-
phischen Hintergriinde des Taulerschen Denkens, so wird man dem-
nach zuerst im Umfeld des StraBburger Konvents nachzuforschen
haben.

Ohne ins Detail gehen zu wollen7, sei in diesem Zusammenhang an
erster Stelle Hugo Ripelin von Stra8burg genannt, der in den sechziger
Jahren des 13. Jahrhunderts im StraBburger Konvent weilte und dort
sein Compendium theologicae veritatis verfalite, ein vom scholastischen
Denken geprigtes Werk, das sich den Traditionen von Bonaventura und

3 Vgl. etwa die Texteditionen, die im Rahmen des «Corpus Philosophorum Teuto-
nicorum Medii £vi» (unter Leitung von Kurt Flasch und Loris Sturlese) herausgegeben
wurden.

# Zur Biographie Taulers siche GNADINGER, Louise, Art. «Tauler», in: Dictionnaire de
Spiritualité, Fasc. XCVI-XCVII-XCVIII, Paris 1990, Sp. 57-79, hier Sp. 58, und StURr-
LESE, Loris, Art. «Tauler», in: KiLLy, Walther, Literaturlexikon, Bd. 11, Bertelsmann
Lexikon Verlag 1991, 311-313.

5 JoHANNES MEYER, Chronica brevis Ordinis Praedicatorum, hrsg. von SCHEEBEN,
Heribert, Vechta 1933, 59 n. 87 (Quellen und Forschungen zur Geschichte des Domini-
kanerordens in Deutschland, Bd. 29): «Item frater Iohannes Tauleri, Teutonicus, domus
Argentinensis (...)». Siche auch das Zitat aus einer weiteren Ordenschronik in: SCHEEBEN,
Heribert, «Zur Biographie Johann Taulers», in: Johannes Tauler, 19-36, hier 35 (wie
Anm. 1).

¢ StamMMLER, Wolfgang, «Tauler in Basel», in: Johannes Tauler, 75-76 (wie
Anm. 1).

7 Eine eingehende Studie tiber die philosophischen Hintergriinde des Taulerschen
Denkens ist in Vorbereitung.



392 Johannes Tauler (11361) in den Niederlanden

Albertus anschlof3 — es galt im 15. Jahrhundert als Schrift des Albertus
Magnus, der selbst tibrigens auch in StraB3burg titig war — und nicht nur
in der urspriinglich lateinischen Fassung, sondern auch in den deut-
schen Ubersetzungen eine enorme und langzeitige Wirkung erzielt hat-
te.8 Hervorzuheben ist dabei vor allem die in dieser Schrift dargelegte
Intellektlehre, die nicht thomistisch, sondern deutlich albertistisch ist,
und die sich gerade in ihrer albertistischen Ausprigung mit der Lehre
Taulers vergleichen 1dBt.? Auch an anderen Stellen sind inhaltliche
Beziige zwischen dem Compendium des Hugo Ripelin und den Predigten
Taulers festgestellt worden.!0 Sieht man von duBerlichen Unterschie-
den in Gattung und Sprache ab, Unterschieden, die den Vergleich
naturgemil} erschweren und es nicht leicht machen, die Abhingigkei-
ten in allen Fillen stringent nachzuweisen, so ist es dennoch klar, daf3
philosophisches und theologisches Wissen, wie es im lateinischen Werk
des StraBburgers Hugo Ripelin niedergelegt wurde, in die deutschen
Predigten Taulers hineingeflossen ist.

Bleiben wir bei dem fiir Tauler so wichtigen Albertismus, so ist auf
einen zweiten Denker zu verweisen, der nach der Chronik von 1484 des
Johannes Meyer «von dem convente Strasburg» war, und dem wir ein
grol3 angelegtes Werk De summo bono verdanken, das bis ins 15. Jahr-
hundert hinein gelesen wurde: der in Paris und Koéln ausgebildete
Ulrich von Stralburg, um etwa 1270 als /Jector in der elsdssischen
Rheinstadt nachweisbar.!! Auch bei ihm findet sich eine stark an
Albertus anlehnende und von Thomas abweichende Intellektlehre, die
ihre Wurzeln in der arabischen, neuplatonisierenden Aristoteles-Deu-
tung von Avicenna und Averroes hat, von der sich auch Albertus hat

8 STEER, Georg, Hugo Ripelin von StraBburg. Zur Rezeptions- und Wirkungsge-
schichte des «Compendium theologicae veritatis> im deutschen Spitmittelalter, Tiibingen
1981 (Texte und Textgeschichte, Bd. 2); Ders., «Hugo Ripelin von Straburgy, in: Die
deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon, 2. Aufl., Bd. 4, Berlin, New York
1983, Sp. 252-266, und DE LiBErA, Alain, Introduction a la mystique Rhénane. D’Albert
le Grand a Maitre Eckhart, Paris 1984, 73-98 (Sagesse Chrétienne) (mit weiterer Litera-
tur).

9 Uber die Intellektlehre des Hugo Ripelin informiert DE LiBera, ebd., 84—88.

10 FirtHAUT, Ephrem, «Johannes Tauler und die deutsche Dominikanerscholastik des
XIIL/XIV. Jahrhundertsy, in: Johannes Tauler, 94-121, hier 97-100 (wie Anm. 1).

11 ScHEEBEN, Heribert, « Der Konvent der Predigerbriider in StraBBburg — Die religitse
Heimat Taulers», in: Johannes Tauler, 37-74, hier 54 (wie Anm. 1) (mit Zitat aus der
Chronik des Johannes Meyer). Zu Ulrich von Stra3burg siehe De LiBERr4, Introduction,
99-162 (wie Anm. 8).



Johannes Tauler (1 1361) in den Niederlanden 393

inspirieren lassen.!? Diese albertistische Intellektlehre und auch der
neoplatonische, dionysische Zug der Ulrichschen Gotteslehre lassen
sich, nicht nur im Ansatz, sondern auch in ihrer Entfaltung, wiederum
in den Predigten Taulers finden.!3

1.2 Kiln

Aber hiermit nicht genug. Weitaus spannender und wohl auch ergie-
biger, wenn es um die philosophische Bestimmung des Taulerschen
Denkens geht, ist die Tatsache, dal3 der Stra3burger Dominikaner viele
der uns tiberlieferten Predigten in Koln abgehalten hat!4 und sich dort
auch fiir die Jahre 1339 und 1346 bezeugen 1463t!°, Diese Fakten sind
von nicht geringer Bedeutung, war Kéln doch damals der wissenschaft-
liche Mittelpunkt Deutschlands, wo in Dominikanerkreisen nicht nur
Thomisten, sondern auch Eckhartisten und Proklianer — um zwei von
Loris Sturlese geprigte Termini aufzugreifen — ihre Schriften veroffent-
lichten und sich gegenseitig kritisierten.!6 Dazu kommen auch noch,
weniger als Hinweis auf eine direkte Wirkung bei Tauler, sondern
vielmehr als Beleg der Wichtigkeit von Kéln als Ort des Gedankenaus-
tausches, die von William ]. Courtenay gesammelten Daten iiber die
Verbreitung der Schriften englischer Theologen und Philosophen in
dieser Stadt seit etwa 1334-1348.17 Diese Werke wurden vor allem von

12 ULRICH VON STRASSBURG, De summo bono, Liber 1, hrsg. von B. MojsiscH, Hamburg
1989, Tract. 1, capp. 7-8, S. 18-26 (Corpus Philosophorum Teutonicorum Medii Avi,
Bd. 1/1). Die Intellektlehre des Albertus wird ausfiihrlich dargestellt in: De LiBErA, Alain,
Albert le Grand et la philosophie, Paris 1990, 215-266 (A la recherche de la vérité).

13 FiLtHAUT, «Johannes Tauler und die deutsche Dominikanerscholastik», 101-106
(wie Anm. 10).

14 CoriN, Adolphe, «Zur Filiation der Tauler-Handschriften», in: Revue Belge de
Philologie et d’Flistoire 3 (1924) 223-231; DERs., Sermons de Tauler et autres écrits mysti-
ques: I: Le Codex Vindobonensis 2744, II: Le Codex Vindobonensis 2739, Paris 1924-
1929 (Bibliothéque de la Faculté de Philosophie et Lettres de I'Université de Liége, fascc.
33 und 42); FOURQUET, Jean, «Remarques sur la version alsacienne des sermons de Tauler»,
in: La Mystique Rhénane, Paris 1963, 35-38.

15 GNADINGER, Louise, Art. « Tauler», Sp. 60 (wie Anm. 4).

16 STURLESE, Loris, «¢Homo divinus>. Der Prokloskommentar Bertholds von Moos-
burg und die Probleme der Nacheckhartschen Zeit», in: Abendlindische Mystik im Mit-
telalter, 145-161 (wie Anm. 2), und Ders., «Die Kolner Eckhartisten. Das Studium
generale der deutschen Dominikaner und die Verurteilung der Thesen Meister Eckharts»,
in: ZiMMERMANN, Albert (Hg.), Die Kélner Universitit im Mittelalter, Berlin, New York
1989, 192-211 (Miscellanea Mediaevalia Bd. 20).

17 Courtenay, William, « Theologia anglicana modernorum at Cologne in the Four-
teenth Century», in: Die Kélner Universitit, 245-254 (wie Anm. 10).



394 Johannes Tauler (11361) in den Niederlanden

deutschen Studenten, die in England an den st#dia einen Teil ihrer
Ausbildung absolviert hatten, mit nach Deutschland genommen. Be-
merkenswert in diesem Zusammenhang ist, dal3 die Wertschiatzung der
heidnischen Philosophie, die sich im Proklos-Kommentar des 1316 in
Oxford und 1335-1361 in Koln titigen Dominikaners Berthold von
Moosburg und in Anlehnung daran bei Tauler feststellen 1a63t, nicht nur
bei diesen deutschen Denkern, sondern auch bei einem englischen
Theologen deutlich hervortritt: in der 1344 fertiggestellten, aber schon
viel linger konzipierten Schrift De cansa Dei des Thomas Bradwardi-
ne.!8

Der Albertismus der deutschen Dominikanerschule, dessen geisti-
ger Vater Albertus Magnus und dessen Vertreter Hugo Ripelin und
Ulrich in StraBburg titig waren, und Koéln als Umschlagplatz philoso-
phischer und theologischer Ideen: Das ist der Hintergrund, vor dem der
philosophische Inhalt vieler Predigten Taulers zu beurteilen ist.

1.3. Die Eigenstindigkeit der dominikanischen Studia

Ein weiterer, ebenso wichtiger Punkt ist die Eigenstindigkeit des wis-
senschaftlichen Betriebes an den dominikanischen Studien zur Zeit
Taulers. Schon friih, etwa seit Jordan von Sachsen, wurde nicht nur die
spirituelle, sondern auch und vor allem die wissenschaftliche Seite des
Ordens betont und ein eigenes ordensinternes Studienwesen aufgebaut. 19
Was das bedeutet, 1463t sich nicht unterschitzen. Es konnten dadurch im
Orden andere philosophische Traditionen aufgegriffen und andere phi-
losophische Impulse weiterentwickelt werden als an den Universititen,
ohne dal3 dabei der wissenschaftliche Austausch mit der universitiren
Welt abbrach, wurden doch gerade die besten Studenten des Ordens am

18 Auf dieses Motiv bei Bradwardine hat bereits Loris Sturlese hingewiesen, der es
aber nicht mit dem Austausch von Schriften und Studenten in Zusammenhang bringt, in:
Abendlidndische Mystik im Mittelalter, 227 (Diskussionsbericht) (wie Anm. 2). Dort auch
weitere Hinweise auf die Verbreitung dieser Gedanken bei Heinrich von Herford und
Konrad von Halberstadt.

19 Zur Betonung der Wissenschaften siehe ScHEEBEN, Heribert (Hg.), Die Konstitu-
tionen des Predigerordens unter Jordan von Sachsen, Kéln, Leipzig 1939, 49 n. 2 (Prolog)
und 76-77 (Dist. 2, XXIX) (Quellen und Forschungen zur Geschichte des Dominikaner-
ordens in Deutschland, Bd. 38). Zum dominikanischen Studienwesen siche BERG, Dieter,
Armut und Wissenschaft. Beitrige zur Geschichte des Studienwesens der Bettelorden im
13. Jahrhundert, Diisseldotf 1977 (mit Literatur) (Geschichte und Gesellschaft. Bochumer
Historische Studien, Bd. 15).



Johannes Tauler (7 1361) in den Niederlanden 395

dominikanischen Lehrstuhl der Pariser Universitit ausgebildet, um
danach als Lektoren in den Studien der verschiedenen Provinzen ein-
gesetzt zu werden. Ein gutes Beispiel fiir diese eigenstindige Entwick-
lung bietet die Rezeption der Werke des Proklos, die nicht zum uni-
versitdren Lehrstoff gehorten, dagegen aber vor allem von deutschen
Dominikanern aufgenommen und ausgewertet wurden.

Diese Feststellung hat eine wichtige Konsequenz. Die Seelenlehre
Taulers, etwa seine These, daB3 die Gottesschau ein iiberintellektuelles
Einswerden mit Gott ist, ist nicht nur vor dem Hintergrund der Auf-
fassungen, die sich an den Universititen durchgesetzt haben, zu beur-
teilen, und noch weniger ist ihre Divergenz mit der scholastischen
communis opinio — welche sie auch sei — als schlichte Mystik einzuordnen.
Sucht man die gedanklichen Hintergriinde der Taulerschen Lehre, so ist
man zuerst auf jene deutsche dominikanische Philosophie verwiesen,
die sich an der Nabelschnur der Universititen in den Studien selbstin-
dig entwickelt und durchgesetzt hat.

Zwei Beispiele sollen das belegen. Bleiben wir bei der Seelenlehre.
In der Taulerschen Predigt V. 6 findet sich der Satz «Die sele ist reht ein
mittel zwuischent zit und ewikeit». 20 Dieser Satz, der prima facie als
Apodiktikon eines Mystikers gedeutet werden koénnte, hat bei niherer
Betrachtung eine ehrwiirdige Tradition, geht er doch auf den anonymen
Liber de causis und in einer etwas anderen Formulierung auf den Lzber de
definicionibus des Isaac Israeli zuriick, zwei Schriften, die man an den
Universititen studierte und auch — was die erste betrifft — kommen-
tierte; er wurde vor allem in der deutschen Dominikaner-Schule, etwa
bei Albertus, der ihn den summi philosophi, und Eckhart, der ihn einem
«meistir» zuschrieb, zitiert und weiter tradiert. 2!

Ein zweites Beispiel. Die These Taulers, daf3 nicht die Vermogen,
sondern die Substanz der Seele das Bild Gottes ist, greift sowohl inhalt-
lich, als auch was ihren Gegensatz zu Thomas betrifft — Tauler setzt sich

20 VETTER, Ferdinand (Hg.), Die Predigten Taulers, Dublin, Ziirch 1968, 26 (Deut-
sche Texte des Mittelalters, Bd. 9).

21 PATTIN, Adriaan (Hg.); Liber de Causis, Leuven (1966), Prop. II n. 22, S. 50 (Uit-
gave van Tijdschrift voor Filosofie); Isaac IsraELL «Liber de definicionibus», hrsg. von
J.T. Muckle,. in: Archives d’Histoire Doctrinale et Littéraire du Moyen Age 12/13
(1937,/1938) 299-340, hier 313; ALBERTUS MAGNUS, De anima, Monasterii Westfalorum
1968, Lib. I tract. 2 cap. 4 und Lib. II tract. 1 cap. 8, S. 267>7® und S. 7622 (ed. Col.
VII/1), und StraucH, Philip (Hg.), Paradisus anime intelligentis, Berlin 1919, Predigt 46
(Meister Eckhart), 104-106, hier 1041%-12 (Deutsche Texte des Mittelalters, Bd. 30)



396 Johannes Tauler (1 1361) in den Niederlanden

in diesem Punkt expressis verbis von dem damals bereits als Ordensau-
toritit geltenden Thomas ab — auf Dietrich von Freiberg zuriick, der
nicht nur die gleiche These vertreten, sondern auch die Seelenlehre des
Thomas auf schirfste kritisiert hatte. Und in seiner Darlegung der
bereits erwihnten tberintellektuellen Gottesschau stiitzt Tauler sich
nicht auf eigene mystische Einsichten, sondern zitiert wortlich den
Prokloskommentar seines Ordensbruders Berthold von Moosburg, 2?
Keine reine, subjektive Mystik also, sondern Parteinahme in zeitgens-
sischen philosophischen Auseinandersetzungen, galten doch die The-
sen Dietrichs innerhalb des Ordens nicht als unumstritten. 23

Diese Hinweise belegen die philosophische Relevanz Taulers. Jetzt
zum zweiten Punkt: die Wirkung Taulers in den Niederlanden.

2. Taulers Wirkung in den Niederlanden

Tauler hatte im niederlindischen Sprachraum eine sehr grofle, in Ver-
gleich mit anderen deutschen Denkern beispiellose Wirkung, die vom
Ende des 14. Jahrhunderts bis ins 18. Jahrhundert hinein reicht und
durch sehr viele Handschriften, Drucke, Kataloge, Verweise und Zitate
bezeugt ist. Diese nachhaltige Rezeption tiber Jahrhunderte hindurch ist
durch die Arbeiten von Axters bereits gut belegt. 24 Jedoch fehlt bis jetzt
jede auf Tauler zugeschnittene historisch-philosophische und histo-
risch-theologische Darstellung, die uns die Hintergriinde und Wege
dieser Rezeption hinreichend aufdeckt. Auch gibt es noch keine detail-
lierte Darstellung, die erschliet, welche Texte und Gedanken Gber-

22 STURLESE, «Tauler im Kontext», 399-426 (wie Anm. 2).

2 Vgl. GRABMANN, Martin, Mittelalterliche Deutung und Umbildung der aristoteli-
schen Lehre vom VOUG TTOINTIKOG nach einer Zusammenstellung im Cod. B III 22 der
Universititsbibliothek Basel, Miinchen 1936, hier 94-100 (Sitzungsberichte der Bayeri-
schen Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-historische Abteilung, Jahrg. 1936,
Heft 4). In dieser zwischen 1308 und 1323 entstandenen guaestio wird die Intellektlehre
des Dietrich aus thomistischer Perspektive stark kritisiert. Die Dietrichsche Intellektlehre
wird ausfiihrlich dargestellt in: De LiBera, Introduction, 163-229 (wie Anm. 8). Siehe
auch MoyjsiscH, «La psychologie philosophique d’ Albert le Grand et la théorie de P'intellect
de Dietrich de Freiberg. Essai de comparaison», in: Archives de Philosophie 43 (1980)
675-693.

2 AXTERS, Stephanus, «Joannes Tauler in de Nederlanden», in: Johannes Tauler,
348-370 (wie Anm. 1), und DERrs., Bibliotheca Dominicana Neerlandica Manuscripta

1224-1500, Louvain 1970, 243-251 (Bibliothéque de la Revue d’Histoire Ecclésiastique,
Fasc. 49).



Johannes Tauler (}1361) in den Niederlanden 397

nommen und wie sie eingesetzt wurden — sehen wir einmal von den
Untersuchungen Lieftincks ab?. Hier soll das rezeptionsgeschichtliche
Forschungsprogramm «Tauler in den Niederlanden» ansetzen.
Beginnen wir also zuerst mit einer Betrachtung der Hintergriinde,
die die Wirkung Taulers im niederlindischen Sprachraum erkldren oder
zumindest einsichtig machen kénnen, der Frage also Weshalb die Nie-
derlande? Nachfolgend mochten wir anhand von drei Beispielen niher
auf die Rezeptionsgeschichte eingehen, um anschlieBend mit einer
systematischen Uberlegung unsere Studie zu beschlieBen.

2.1. Weshalb die Niederlande?
2.1.1. Kiln

Untersucht man die historischen und kulturellen Hintergriinde der
Rezeption Taulers in den Niederlanden, so muB3 zunichst bedacht wet-
den, daB3 nicht nur Tauler, sondern mit ihm viele andere Autoren des
deutschen Sprachraums ins Niederlindische tbersetzt wurden und
damit eine Wirkung erzielen konnten. Das gilt sowohl fiir Eckhart und
Seuse — die in unserem Zusammenhang bekanntesten Beispiele 26 — als
auch fiir Autoren, die dem direkten Umkreis Taulers entstammen. So
wurde etwa die Consolatio theologiae des Johannes von Dambach 1439 zu
Utrecht teilweise tibersetzt und 1479 in einer exzerpierten Fassung
gedruckt.?” Und in einer jetzt verlorenen Handschrift des Klosters
Gaesdonck befand sich die niederlindische Ubersetzung einer Predigt
des Johannes von Sterngassen.?® Wichtigster Ort des Austausches von

25 LierTINcK, Gerard, De Middelnederlandsche Tauler-handschriften, Gronin-
gen/Batavia 1936 (Diss. Amsterdam 19306).

26 Zur Rezeption Eckharts und Seuses sieche WoLFs, S.P., «Zum Thema: Seuse und die
Niederlande, in: FiLtaut, Ephrem (Hg.), Heinrich Seuse. Studien zum 600. Todestag
1366-1966, Koln 1966, 397-408; AxTEeRs, Bibliotheca Dominicana Neerlandica Manu-
scripta 1224-1500, 138-152 (Eckhart) und 180-213 (Seuse) (wie Anm. 24); KiNzLE, Pius
(Hg.), Heinrich Seuses Horologium sapientiae, Freiburg Schweiz 1977, hier 258-263
(Spicilegium Friburgense, Bd. 23), und UBBInK, Rijkert, De receptie van Meister Eckhart in
de Nederlanden gedurende de Middeleeuwen, Diss. Leiden 1978.

27 WoRsTBROCK, Franz Josef, Art. «Johannes von Dambachy, in: Die deutsche Lite-
ratur des Mittelalters. Verfasserlexikon, 2. Aufl., Bd. 4, Berlin, New York 1983, Sp. 571-
577, hier Sp. 575-576.

28 UBBINK, De receptie van Meister Eckhart, 145-146 (wie Anm. 26). Zu Johannes
von Sterngassen sieche HONEMANN, Volker, Art. «Johannes von Sterngassen», in: Die

deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon, 2. Aufl., Bd. 4, Berlin, New York
1983, Sp. 760-762.



398 Johannes Tauler (11361) in den Niederlanden

Literatur zwischen den Niederlanden und dem deutschen Sprachraum
war — bedingt durch ihre geographische Lage und die vielen nieder-
lindischen Studenten — ohne Zweifel Kéln. In dieser Stadt wurden
hochstwahrscheinlich die Predigten Taulers zusammengestellt und von
dort aus in Umlauf gebracht.? Es ist also anzunehmen, daf die inten-
siven Verbindungen zwischen den Niederlanden und Koln eine ent-
scheidende Rolle bei der sich im Rahmen einer breiten Ubersetzungsti-
tigkeit vollzichenden Rezeption Taulers gespielt haben.

2.1.2. Nibe zu niederlindischen Autoren

Zweitens ist die im 15. und 16. Jahrhundert vielfach angenommene,
inhaltliche Ubereinstimmung der Taulerschen Lehre mit der einiger
niederlindischer Autoren, vor allem die Nihe Taulers zu Ruusbroec, zu
erwigen. Ruusbroec hat die geistige Kultur der Niederlande teilweise
geprigt, und man darf daher vermuten, dal3 er mit seinem Denken den
Weg fiir Tauler frei gemacht hat. 30 Betrachten wir aus dieser Perspektive
einige zeitgendssische Quellen.

Heinrich Pomerius berichtet in seiner zwischen 1417 und 1421
begonnenen Schrift De origine monasterii Viridisvallis, deren zweiter Teil
eine Vita Ruusbroecs ist, Tauler habe Ruusbroec 6fter besucht und hoch
geschitzt und sich ihm auch in seinen Schriften angeschlossen. 3! Wohl
auf diese Vita zuriickgehend, findet sich im Prolog der um 1500 in
Oostmalle geschriebenen mittelniederlindischen Handschrift mit Pre-
digten Taulers, Gent UB 966, eine dhnliche Bemerkung: Tauler habe die
Lehre seines Meisters Ruusbroec te menighen steden (...) doen vioyen als een
riuier. comende wt ruysbroecs boecken.3? Ob Tauler nun wirklich von

2 Vgl. (mit weiterer Literatur) STURLESE, «Tauler im Kontext», 394 (wie Anm. 2).

30 Zur Rezeption Ruusbroecs siche WILLEUMIER-SCHALT, Johanna, «Ruusbroec’s Werk
in het middeleeuwse tijdsbeeld. Een receptie-onderzoek», in: Ons geestelijk erf 55 (1981)
298-393.

31 HemricH Pomerius, De origine monasterii Viridisvallis, Pars II, cap. 18, Paris,
Bruxelles 1885, 257-334, hier 296 (Analecta Bollandiana, Bd. 4); AmPE, Albertus, Art.
«Jean Ruusbroec», in: Dictionnaire de spiritualité, Bd. 8, Paris 1974, Sp. 659-697, hier
Sp. 664 und 667-669.

32 LIEFTINCK, De Middelnederlandsche Tauler-handschriften, 57 (wie Anm. 25). Die-
ser Prolog stiitzt sich wohl auf die mittelniederlindische Ubersetzung von Pomerius’ De
origine monasterii Viridisvallis, herausgegeben in: VERDEYEN, Paul, «De Middelnederlandse

vertaling van Pomerius’ werk «De origine monasterii Viridisvallis»», in: Ons geestelijk erf
55 (1981) 105-165, hier 152.



Johannes Tauler (11361) in den Niederlanden 399

Ruusbroec beeinflullt worden ist, sei im Rahmen unserer jetzigen
Untersuchung dahingestellt.33 Fest steht jedenfalls, daB er im ausge-
henden Mittelalter in die Nihe Ruusbroecs geriickt wurde.

Aber auch eine umgekehrte Bewegung ist zu beobachten. Davon
zeugt u. a. die friihe, jetzt verlorene deutsche Handschrift StraBburg
A 89, in der sich unter den Predigten Taulers eine Kurzfassung der
Ruusbroecschen Schrift Vanden vier becoringhen befand.3* Dieses Werk
wurde auch im Basler Tauler-Druck vom Jahre 1521 veroffentlicht,
allerdings nicht in der Kurzfassung aus der StraBburger Handschrift. 33
Es handelt sich dabei nicht um einen Sonderfall. Auch andere Schriften
Ruusbroecs wurden als Werke Taulers iiberliefert, so etwa die weit
verbreitete Schrift Die geestelike brulocht, die in deutscher Ubersetzung
nicht nur in den bereits erwihnten Druck vom Jahre 1521, sondern
auch in die Sammlung Ein guot lere des Taunlers aufgenommen wurde. 36
Und auch die sogenannten /nstitutiones Taunlerianae, die aufgrund einer
tiinf Jahre zuvor von Petrus Noviomagus (Petrus Canisius) in Koéln
herausgegebenen deutschen Vorlage im Jahre 1548 von Surius in einer
lateinischen Ubersetzung veroffentlicht wurden, enthielten Material
aus Schriften des (Pseudo-) Ruusbroec. 3’

Aus diesen Tatsachen geht hervor, dal man im 15. und 16. Jah-
hundert die Lehren Taulers und Ruusbroecs vielfach identifizierte.
Ruusbroec ist jedoch nicht der einzige niederlindische Autor, der als
Pseudo-Tauler verbreitet wurde. Auch die Werke anderer Niederlinder
wurden unter dem Namen Taulers veroffentlicht. Das bekannteste Bei-

3 Zu diesem Problem vgl. REYPENs, Leonce, «De <gulden penning» bij Tauler en
Ruusbroecr, in: Ons geestelijk erf 24 (1950) 70-79; SpaapeN, Bernard, «Nieuw licht op
Tauler», in: Ons geestelijk erf 37 (1963) 170-187, hier 179-185.

3% Jan van Ruusbroec, Vanden vier becoringen, hrsg. von Hilde NoE, Tielt, Turnhout
1991, 217-340, hier 237 (the manuscripts) (Opera Omnia, Bd. 10).

35 Ebd., 236.

3 EicHLER, Wolfgang, Jan van Ruusbroecs <Brulocht» in oberdeutscher Uberliefe-
rung, Miinchen 1969, 48-50 (Miinchener Texte und Untersuchungen zur deutschen
Literatur des Mittelalters, Bd. 22), und AmPE, Art. «Jean Ruusbroec», 672 (wie Anm. 31).
Vgl. auch Jan van Ruusbroec, Die geestelike brulocht, hrsg. von Jos ALAERTS u. a., Tielt,
Turnhout 1988, 113 (Opera Omnia, Bd. 3), und EicHLER, Wolfgang, «Jan van Ruusbroecs
<«Van den blinckenden Steen)» in oberdeutscher Uberlieferung», in: Wiirzburger Prosastu-
dien 1, Medium Aevum 13, Miinchen 1968, 199-214.

37 AMPE, Albertus, «Een kritisch onderzoek van de <Institutiones Taulerianae»», in:
Ons geestelijk erf40 (1966) 167-240. Zur Identifikation von Petrus Noviomagus mit Petrus
Canisius siche DE PELSEMAEKER, A., §], «Canisius éditeur de Taulery, in: Revue d’Ascétique
et de Mystigue 36 (1960) 102-108.



400 Johannes Tauler (T1361) in den Niederlanden

spiel sind wohl die Exercitia, die 1548 in einer lateinischen Ubersetzung
als ein Werk Taulers von Surius herausgegeben wurden, in Wirklichkeit
aber in der Schrift Den wijngaert der sielen des Jacob Roecx ihre Quelle
hatten. 38 Wie die Znstitutiones Taulerianae erfuhren die Exercitia wie-
derholte Druckauflagen und erzielten damit vor allem in den Nieder-
landen eine sehr grole Wirkung, wovon jetzt noch viele Bibliotheken
Zeugnis ablegen. Tauler wurde in diesen Fillen in den Niederlanden
tiber die Werke niederlindischer Autoren bekannt. Eine kulturelle Bar-
riere — gibe es eine solche — brauchte hier nicht iiberwunden zu werden,
bewunderten doch die Niederlande in Pseudo-Tauler die Produkte ihrer
eigenen geistigen Kultur. Ohne Zweifel haben gerade diese Pseudo-
Tauleriana zur Verbreitung der authentischen Predigten Taulers in der
Neuzeit einen betrichtlichen Beitrag geleistet.

2.1.3. Der Albertismus niederlindischer Denker

An dritter und letzter Stelle mochten wir hier auf eine Gegebenheit
verweisen, die uns wieder nach Koéln fiihrt und auf die wir auch schon in
einem anderen Zusammenhang hingewiesen haben.3? Im Jahre 1428
verdffentlichte der niederlindische Philosoph Heymeric van de Velde
in Koln seine fiir die Geschichte des Albertismus bedeutsame Schrift
Problemata inter Thomam und Albertum, in der er versucht, die Diffe-
renzen zwischen der Lehre des Thomas und Alberts in achtzehn Fragen
auf den Punkt zu bringen. Eine dieser Fragen betrifft das Problem, ob
der Mensch obne sinnliche Erkenntnisbilder Gott und die separaten
Substanzen erkennen konne. Hier findet sich bei der Darlegung der
Albertschen Seelenlehre — derzufolge eine solche Erkenntnis méglich
ist — ein Satz, der fast wortlich einer Stelle aus der Predigt V. 64 ent-
spricht, wo Tauler vom Seelenfunken, wie er nach Albertus zu betrach-
ten sei, handelt.*0 Heymeric hat hier wahrscheinlich aus Tauler

3% Amrpg, Albertus, «<Den wijngaert der sielen> van Jacob Roecx als Diets origineel
van Tauler’s <Exercitia) en zijn verhouding tot Frans Vervoort», in: Ons geestelijk erf 34
(1960) 5-52 und 271-306.

% HOENEN, Maarten, «Heymeric van de Velde (f 1460) und die Geschichte des
Albertismus. Auf der Suche nach den Quellen der albertistischen Intellektlehre des
(Tractatus problematicus>», in: DE LiBer4, Alain (Hg.), L’empreinte de la pensée. Cultures
et philosophies de I’Allemagne médiévale. Sources, développement, diffusion. Actes du
Colloque de Strasbourg 1989, Bergamo 1992, 323-352 (Quodlibet).

40 Ebd.



Johannes Tauler (1 1361) in den Niederlanden 401

geschopft, was fiir den Einflul3 deutschsprachiger Literatur auf lateini-
sche akademische Texte nicht ohne Bedeutung ist. Bemerkenswert ist
dabei vor allem, daB3 diese Predigt fiir Heymeric genau in dem Punkt
wichtig war, wo es um die bildlose Erkenntnis des Gottlichen ging, eine
Lehre, die an den Universititen vielfach kritisiert und sogar als hire-
tisch betrachtet wurde, bei Tauler aber eine Begriindung findet.
Betrachten wir nun die Philosophen und Theologen, die im direkten
oder indirekten Anschlufl an Albertus eine bildlose Gotteserkenntnis
wihrend des irdischen Lebens gegen alle Kritik dennoch fiir moglich
hielten, so ist es auffallend, daB3 sich darunter viele Niederlinder befan-
den: nicht nur Heymeric, sondern auch Heinrich Bate von Mechelen
(t 1310), Dionysius der Kartuizer (T 1471), Johannes Hulshout von
Mechelen (T 1475) und Wessel Gansfort (T 1489).4! Man kann hier also
deutlich von einer niederlindischen albertistischen Tradition sprechen.
Sucht man die Hintergriinde der Tauler-Rezeption in den Niederlan-
den, so hat man auch dieser albertistischen Tradition niederlindischer
Philosophen, die in Tauler einen Geistesverwandten finden konnten,
Rechnung zu tragen.

Ziehen wir ein vorliufiges Fazit, so sind, wenn es um die kulturellen
Hintergriinde der Rezeption Taulers in den Niederlanden geht, fol-
gende Punkte festzuhalten: 1. die Verbindungen zwischen den Nieder-
landen und Kéln, 2. die Nihe Taulers zu Ruusbroec und die Wertschit-
zung, die Tauler im 16. Jahrhundert und spiter durch die auf nieder-
lindischen Quellen basierenden Pseudo-Tauleriana genief3en konnte,
und 3. die niederlindische Tradition der bildlosen Gotteserkenntnis.

2.2. Wichtige Momente in der Rezeption Taulers

2.2.1. Der friibeste Einflufs: Gerlach Peters (vor 1403)

Kommen wir jetzt auf die Rezeptionsgeschichte zu sprechen. Hier ist
zunichst zu untersuchen, wann und wo Tauler im niederlindischen
Sprachraum zuerst rezipiert wurde. Halten wir uns an die tberlieferten

41 DeEgs., «Albertistae, thomistae und nominales: Die philosophisch-historischen
Hintergriinde der Intellektlehre des Wessel Gansfort (T 1489)», in: AxkkerMaN, Fokke
(Hg.) u. a., Wessel Gansfort (1419-1489) and Northern Humanism, 71-96 (Brill’s Studies
in Intellectual History, Bd. 40), und EMERY Jr., Kent, «Did Denys the Carthusian also read
Henricus Bate?», in: Bulletin de Philosophie Médiévale 32 (1990) 196-206.



402 Johannes Tauler (1 1361) in den Niederlanden

Handschriften, so miite man sagen, Tauler sei erst um die Mitte des
15. Jahrhunderts in den Niederlanden bekannt geworden, denn die
iltesten mittelniederlindischen Handschriften stammen aus den Jahren
1442, 1446, 1454 und 1458.42 Man hat hierin einen wichtigen Unter-
schied zu der Rezeption Seuses sehen wollen, der bereits vor 1388 in
einer mittelniederlindischen Ubersetzung vorlag.43 Ist Tauler aber
wirklich erst so spit rezipiert worden? Die intensiven Kontakte zwi-
schen den Niederlanden und Koéln, wo die Predigten Taulers hochst-
wahrscheinlich redigiert wurden, sprechen dagegen, und auch die Tat-
sache, dal3 die iltesten mittelniederlindischen Tauler-Handschriften
nicht aus einer, sondern aus zwei Traditionen stammen, weist auf das
Gegenteil hin. 4 Will man hier eine sichere Antwort haben, so muf}
man in der spirituellen mittelniederlindischen Literatur des 14. Jahr-
hunderts nach Tauler auf die Suche gehen. Ein solches Unternehmen ist
nicht einfach, denn in dieser Gattung werden die Quellen in der Regel
nicht genannt, sehr frei benutzt und oft mit eigenen Ansichten durch-
setzt, wodurch sie nicht leicht zu identifizieren sind. Dennoch lassen
sich bereits kurz nach 1400 Hinweise auf Tauler finden.

Die iltesten mittelniederlindischen Tauler-Handschriften entstam-
men dem Kloster St. Agnes zu Maaseik (1442), dem Kloster Galilea zu
Gent (1446), dem Kloster Diepenveen unweit von Deventer (1454)
und dem Kloster Nazareth in Geldern (1458).45 Drei dieser vier Kloster
gehorten der Windesheimer Kongregation an. Diese Information ist
wichtig, denn sie gibt uns an, in welcher Umgebung wir die friiheste
Wirkung Taulers zu vermuten haben. Besonders hervorzuheben ist der
Konvent zu Diepenveen: Er wurde 1400 als Haus der Schwestern vom
Gemeinsamen Leben gegriindet, besal3 eine gute Bibliothek und hatte

42 Vgl. AxTERS, Bibliotheca Dominicana Neerlandica Manuscripta 1224-1500, 244,
246 und 248 (wie Anm. 24).

43 AXTERS, «Joannes Tauler in de Nederlanden», 348-9 (wie Anm. 24).

4“4 LierTiNcK, De Middelnederlandsche Tauler—handschriften, 132-144 (wie
Anm. 25), und AXTERS, «Joannes Tauler in de Nederlanden», 350-351 (wie Anm. 24).

4 Vgl. Anm. 42. Siche auch jetzt Costarp, Monika, «Predigthandschriften der
Schwestern vom gemeinsamen Leben. Spitmittelalterliche Predigtiiberlieferung in der
Bibliothek des Klosters Nazareth in Geldern», in: MERTENS, Volker/ScHIEWER, Hans-
Jochen (Hg.), Die deutsche Predigt im Mittelalter. Internationales Symposium am Fach-
bereich Germanistik der Freien Universitit Berlin vom 3.—6. Oktober 1989, Tiibingen
1991, 194-222.



Johannes Tauler (} 1361) in den Niederlanden 403

vor allem Adlige als Mitglieder.#¢ Eine Anzahl der ersten Schwestern
des Diepenveener Klosters kamen aus dem Meester-Geertshuis zu
Deventer, einer von Geert Grote aufgebauten und in seinem Geburts-
haus untergebrachten Frauengemeinschaft.4” Prokurator dieses Hauses
war Lubbe Peters, die leibliche Schwester des beriihmten Windeshei-
mer Mystikers Gerlach Peters, aus dessen Feder verschiedene geistliche
Schriften erhalten geblieben sind. Zwei dieser Traktate, beide noch vor
dem Ende des Jahres 1403 geschrieben, sind als Briefe an Lubbe Peters
tiberliefert. 48 Der erste Brief enthilt hauptsichlich geistliche Ratschli-
ge, wie Lubbe ihr Leben zu fithren und sich zu ihren Mitschwestern zu
verhalten habe. Der zweite, spitere Brief dagegen ist ganz anders aus-
gerichtet. Er 148t sich als eine eigenstindige Abhandlung verstehen, in
der Gerlach seine mystische Lehre darlegt.

Betrachten wir diesen zweiten Brief etwas niher. Er besteht aus
neun Kapiteln, die in der kritischen Edition insgesamt nur 277 Zeilen
umfassen, und ist somit relativ kurz.4° Drei Themen stehen im Mittel-
punkt: der Aufstieg und die Einheit mit Gott (opganc und eninghe mit
gode), der Zusammenhang von innerlicher und dulerlicher Liebe (wat ic
van binnen leer in der minnen ghebruken, dat bewise ic in allen ghevalle van
buten) und die Liebe zu den Mitmenschen (ghemene mynne tot allen
menschen). >0 Bei der Behandlung des ersten Themas wird auch darauf
eingegangen, was den Menschen von der Einheit mit Gott, der in
diesem Zusammenhang auch erster Ursprung (eerspronc) genannt wird,
abhalten kann. |

Quellen werden in diesem zweiten Brief keine genannt. Dennoch
hat man zeigen konnen, dal3 die Ausfithrungen des Gerlach Peters hier
sowohl inhaltlich wie auch sprachlich aller Wahrscheinlichkeit nach
zum Teil auf Ruusbroec zuriickgehen, und auch Tauler ist in einem

4 Acquoy, Jan, Het klooster te Windesheim en zijn invloed, Bd. 3, Utrecht 1875-
1880, ND Leeuwarden 1984, 197-202, und Post, Regnerus, The Modern Devotion.
Confrontation with Reformation und Humanism, Leiden 1968, 266 und 302 (Studies in
Medieval and Reformation Thought, Bd. 3).

#7 Post, The Modern Devotion, 259-265 (wie Anm. 46).

4 Kors, Mikel, De Middelnederlandse <Brieven» van Gerlach Peters (T 1411), Studie
en tekstuitgave, Diss. Nijmegen 1991, 187-188 (Middeleeuwse Studies, Bd. 7).

49 Ehbd., 381-396. :

50 Ebd., 386139 und 142 3881923 30()226,



404 Johannes Tauler (f1361) in den Niederlanden

Aufsatz von S. Axters als mogliche Quelle genannt worden. Wortliche
Zitate hat man dabei jedoch nicht feststellen kénnen.>!

Uberpriift man die Stelle, an der Axters glaubte, den Einflul3 Taulers
festmachen zu kénnen, so wird man enttiuscht. Es handelt sich hier um
das siebte Kapitel, wo Gerlach von der Geburt des gottlichen Sohnes im
Menschen spricht: daer ghebaert die hemelsche vader in mi sinen enighen soen.
Das von Gerlach aufgegriffene Thema ist jedoch zu allgemein, um hier
die Wirkung der beriihmten Weihnachtspredigt Taulers V. 1, in der
auch von der Gottesgeburt in der menschlichen Seele gesprochen wird,
annehmen zu kénnen. 3 Zudem spricht Tauler nicht wie Gerlach von
der Geburt des einzigen Sohnes im Menschen — der eingeborene Sohn
wird nach Tauler in der gottlichen Wesenheit geboren —, sondern sagt an
dieser Stelle vielmehr, da} Gozz alle Tage durch Gnade und aus Liebe in
der Seele geboren wird: Die dirte geburt ist daz Got alle tage und alle stunde
waurt werlichen geistlichen geborn in einre giten sele mit gnoden und mit
minnen.>3

Dennoch scheidet Tauler als Quelle dieses Briefes nicht aus. Ganz
im Gegenteil. Axters hatte mit seiner Vermutung recht, war aber nicht
auf die richtige Stelle gestoen. Denn sie findet sich nicht im siebten,
sondern im sechsten Kapitel, wo tiber die Hindernisse auf dem Wege zu
Gott gesprochen wird. Hier ist ein lingerer Abschnitt mit an Sicherheit
grenzender Wahrscheinlichkeit der Taulerschen Predigt V. 10 nachge-
bildet. Das betrifft sowohl die Kapiteliiberschrift als auch das behan-
delte Thema, die Struktur und die Sprache.

Das erwihnte sechste Kapitel ist bei Gerlach wie folgt tiberschrie-
ben: Wat die saeke is dat een mensche belet wert in sinen yersten oerspronc <te
comen). Eine fast dhnliche Formulierung bietet die Einleitung der Tau-
lerschen Predigt V. 10: Dize bredige (...) leret uns kummen in unsern ursprung
und womitte wir des gehindert werdent (...).>* Hiermit ist zugleich auch die

51 Ebd., 194 und 269-270, und AXTERS, «Joannes Tauler in de Nederlanden», 360
(wie Anm. 24).

% Vgl. Kors, ebd., 3892%-21 und VETTER (Hg.), Die Predigten Taulers, 7'%-2! (wie
Anm. 20).

3 VETTER (Hg.), ebd. Zum historisch-theologischen Hintergrund des Themas von
der Gottesgeburt in der Seele siehe (noch immer grundlegend) Ranner, Hugo, «Die
Gottesgeburt. Die Lehre der Kirchenviter von der Geburt Christi im Herzen des Gliu-
bigenw, in: Zeitschrift fiir katholische Theologie 59 (1935) 333-418, bes. 409-410.

5 Kors, De Middelnederlandse <Brieven», 3863137 (wie Anm. 48), und VETTER
(Hg.), ebd., 474



Johannes Tauler (11361) in den Niederlanden 405

Ubereinstimmung des von Gerlach und Tauler behandelten Themas
angegeben. Wie Tauler beschreibt Gerlach den Weg zu Gott und die
Hindernisse, die uns auf diesem Weg begegnen. Betrachten wir den
Aufbau, so finden sich weitere Ahnlichkeiten. Nach einer Einleitung,
die die Einung mit Gott beschreibt, erwihnt Gerlach zwei wichtige
Hindernisse, um anschlieBend wieder auf die Einung zuriickzukom-
men. Eine dhnliche Struktur und die gleichen Hindernisse finden sich
bei Tauler, der aber viel ausfiihrlicher ist und anschlieBend noch auf die
Frage eingeht, wie man die wahren von den falschen Gottesfreunden
unterscheiden kann, ein Thema, das bei Gerlach unerwihnt bleibt. 3>

Gehen wir zuerst auf die Einleitung ein. Gerlach schlief3t sich hier
fast in jedem Satz Tauler an. Der Aufgang zu Gott, wie er von Gerlach
beschrieben wird, 1aBt sich dabei terminologisch genau an Tauler fest-
machen. Wo es bei Tauler heil3t: kummen in unsern ursprung / Rommen (_...)
in sinen ursprung, liest man bei Gerlach in der ersten Zeile: comen in sinen
versprone.>® Wo Tauler Christus tiber die Einung mit Gott sagen 148t, da3
sie vollig eins und iibernatiirlich sei: ns# vereiniget, sunder zsmole eins, das
si (Gott der Vater) also eins sint mit uns, doch nit von naturen, mer von
genaden noch unbegrifflicher wisen, spricht Gerlach in der dritten und
vierten Zeile von einer iibernatiirlichen enznghe mit gode, die ghene ghesca-
penbeit scheiden en mach.”’ Und wo Tauler anschlieBend sagt, dal} alles
seinen Ursprung sucht und so auch der Mensch: »u ilent doch alle ele-
menten in iren ersten ursprung, (...) wie mag nun dag sin daz die edele creature
(...) ndit wider in enkerent noch enilent in iren ewigen ursprung (...), spricht
Gerlach in der fiinften und sechsten Zeile von enen opganc mit alle dien
dat hi (der Mensch) ende alle creaturen ghelyesten moghen.® SchlieBlich
verwendet Gerlach in der Einleitung noch zwei Begriffe: vernzetentheit
sifns wesens und grondeloese goetheit, die beide in vernibten sin selbes und
grundelose giiete Gotes ihre terminologische und begriffliche Entspre-
chung mehrfach bei Tauler haben.>?

% Zum Begriff der Gottesfreunde siehe Rapp, Francis, Art. «Gottesfreunde», in:
Theologische Realenzyklopidie, Bd. 14, Berlin 1985, 98-100.

3 Kors, De Middelnederlandse <Brieven», 386! (wie Anm. 48), und VETTER (Hg.),
Die Predigten Taulers, 472 und 27-28,

57 Kors, ebd., 386'4-141 VETTER (Hg.), ebd., 471921,

58 Kors, ebd., 386'4-143 und VETTER (Hg.), ebd., 4721-26,

59 Kors, ebd., 386-387144-145und 147, ynd VETTER (Hg.), €bd., 505, Sp. 1 und 465, Sp. 3
(Wortverzeichnis). :



406 Johannes Tauler (1 1361) in den Niederlanden

Nun kommt Gerlach auf die zwei Hindernisse zu sprechen, die wie
folgt eingeleitet werden: 47 (der Mensch) en moet yerst verwinnen (...), und
etwas weiter die zweite: 47 moet oec (...). Auch Tauler unterscheidet zwei
Hindernisse: dise hindernisse sint zweier leige wise (...). %0 Beide behandeln
hier das gleiche. Nach Tauler ist das erste Hindernis, wenn der Mensch
sich auf das Weltliche richtet: die ersten (Menschen) das sint weltliche
bertzen, die iren lust und ir gemfgede nement in den creaturen und in den
sinnen. Das zweite, wenn der Mensch nur um seiner selbst willen dul3ere
Ubungen (#bunge ... von ussen) verrichtet und dadurch nicht zu Gott dem
Ursprung kommt: dis ist ein swere hindernisse in (...) disen ursprung i
kummende.®! Ahnliches behauptet Gerlach: Erstens muf3 der Mensch
dafiir sorgen, dal3 er sich nicht vom Verginglichen, dat hem ontvallen
mach, fesseln und bestimmen li6t. Zweitens soll er nicht beim Schein
der dulleren geistlichen Ubungen stehen bleiben, sondern bis zu Gott,
dem ewigen ersten Ursprung, gelangen: 47 moet oec bovengaen ende doersien
alle schijnsel of sinlike oeffeninghe van doegheden (...), ende alsoe coemen (...) tot
sinen ewighen yersten oerspronghe.

Diese Entsprechungen sind so eindeutig und finden sich bei Ger-
lach so nah beisammen, dafl wir davon ausgehen kénnen, dal3 er hier
aus Tauler geschopft hat. Hiermit sind wir auf den bis jetzt frithesten
Einfluf} Taulers in den Niederlanden gestof3en, ist doch der zweite Brief
Gerlachs, wie bereits gesagt wurde, vor dem Ende des Jahres 1403
geschrieben worden. Wichtig in diesem Zusammenhang ist auch, daf}
sich die obige Vermutung, Tauler sei vor allem in Kreisen der Windes-
heimer Kongregation rezipiert worden, bestitigt hat. In diesem Um-
kreis sollte also weiter gesucht werden, ob sich nicht auch andere,
vielleicht noch frithere Belege einer Tauler-Rezeption finden lassen.

Geht man davon aus, dall bei den Windesheimern eine friihe
Rezeption Taulers zu finden ist, so muf3 noch auf eine Frage eingegan-
gen werden. In der auf den 13. Juli 1379 datierten, aber in Wirklichkeit
erst spiter verfaliten® lingeren Redaktion der Statuten des Meestet-
Geertshuis wird vehement Stellung bezogen gegen bestimmte mysti-

6 Kors, ebd., 387149 und 152 VETTER (Hg.), €bd., 4731

1 VETTER (Hg:), ebd., 4732-33 und 473 — 48 8 und 23-24,

02 KoRrs, ebd., 387151156,

63 Post, Regnerus, «De statuten van het mr. Geersthuis te Deventer», in: Archief voor
de geschiedenis van het aartsbisdom Utrecht 71 (1952) 1-46, hier 21-46, und Ders., The
Modern Devotion, 260-265 (wie Anm 46).



Johannes Tauler (11361) in den Niederlanden 407

sche Lehren, vor allem solche der Beginen, Begarden und Meister
Eckharts. %4 Haben sich nun unter dem Einflu3 der in diesen Statuten
bezogenen Position die Windesheimer von Auffassungen, wie wir sie
etwa bei Tauler finden kénnen, fernhalten wollen, und ist Gerlach eine
Ausnahme? Zwei Dinge sind hier festzuhalten. Erstens handelt es sich
bei dieser lingeren Redaktion, wie R. Post dargelegt hat, um eine neue
Fassung des urspriinglichen ersten Statuts vom 16. Juli 1379, die um
1395-1397 verfaBt und auf den 13. Juli 1379 vordatiert wurde, um dem
Einwand, es wohnten im Meester-Geertshuis Beginen, dadurch zuvor-
zukommen, dal3 die Statuten solches bereits von Anfang an unméglich
gemacht hitten.® Das Verbot betraf also nicht die Schwestern des
Hauses, sondern es sollte ihr Ansehen nach auBen schiitzen. Zweitens
ist es auffallend, daf hier nicht spekulatives Denken als solches unter-
sagt wird, sondern ganz ausdriicklich nur Sitze, die de heilighe kerke
verboten hat, so wie Lehren tiber die Trinitit, die gottliche Einfachheit
und die Sakramente, wenn sie ohne Zuriickhaltung (sunder soburbeit)
und Wissen oder von denen, die in Siinden leben, vorgetragen wer-
den. % Die Statuten wollten der AuBenwelt also deutlich zeigen, daf die
Spiritualitit des Meester-Geertshuis nicht heterodox und schidlich, wie
es nach diesen Statuten 7z Duschen lande der Fall sei®?, sondern maB3voll
und moralisch glaubwiirdig betrieben wurde. Man kann die Statuten
also nicht als Beleg ansehen dafiir, da3 die Modernen Devoten sich zu
dieser Zeit gegen die spekulative Mystik gekehrt hitten. Die Intention
der Statuten, die Schwestern zu schiitzen, legt gerade das Gegenteil
nahe. Wie hitte Gerlach Peters sonst einen solchen Brief an seine
Schwester im Meester-Geertshuis schreiben kénnen? Weiter ist be-
kannt, daf} nicht nur Lubbe Peters, sondern auch ihre Mitschwester
Gertrut van Hiessel (1 1434) der Mystik offenstand, denn von ihr heil3t
es, sie lese hoege boecke. %8 Und auch Windesheimer wie Gerlach Peters

6 Post, «De statuten van het mr. Geersthuis te Deventer», 9-12 (wie Anm. 63).

65 Siehe Anm. 63.

66 Post, «De statuten van het mr. Geersthuis te Deventer», 9-12 (wie Anm. 63).

67 Ebd., 11.

6 Dg Man, Dirk, Hier beginnen sommige stichtige punten van onsen oelden zuste-
ren, ’s-Gravenhage 1919, 126: «Altoes hadde si devocie hoege boecke te studieren, als
Cantica, die Geestelike Bruloft ende ander hoege boecke, die oer tot devocién verwecken
mochten.» Die Werken Taulers galten als <hoege boecke», wie folgende Stelle aus der
mittelniederlindischen Ubersetzung von Pomerius’ De origine monasterii Viridisvallis
angibt (VERDEYEN, «De Middelnederlandse vertalingy, 152 [wie Anm. 32]): «Alsoe oec
dese selve taulere beschrijft in sinen boeken die hi zeer hoege gelijc des priors (sc. des



408 Johannes Tauler (f1361) in den Niederlanden

und sein geistiger Vater Florentius van Radewijns (1 1400) haben sich
von Ruusbroec und Seuse inspirieren lassen. 69 Tauler ist nicht kirchlich
verurteilt worden, und seine Lehren kénnen auch nicht gefiahrlicher als
die eines Ruusbroec oder Seuse genannt werden. Seine Predigten wurde
von Gerlach gelesen, wie oben gezeigt wurde. Nichts deutet darauf hin,
daB er der einzige sei. Die Schriften der Windesheimer bleiben also
nach wie vor das wichtigste Forschungsfeld auf der Suche nach dem
frithesten Einflufl Taulers.

2.2.2. Die Reaktionen auf Taunlers Lebre (zweite Hilfte des 16. Jabrbun-
derts)

Ein zweites wichtiges Moment der Rezeptionsgeschichte Taulers stellen
die Reaktionen auf seine Lehre dar. Die Auffassungen, wie sie in den
Predigten Taulers, aber auch in den Pseudo-Tauleriana niedergelegt
waren, sind nicht ohne Kritik in den Niederlanden rezipiert worden.
Das gilt vor allem fiir das 16. Jahrhundert, die Zeit der Glaubensspal-
tung. Zwei Arten von Reaktionen sind hier zu unterscheiden: zum
einen die negativen Reaktionen auf die Mystik im allgemeinen, bei
denen nicht speziell Tauler, sondern auch andere Autoren anvisiert
waren. Zum anderen die Kritik lediglich an Tauler selbst.

2.2.2.1. Kritik an Mystik im allgemeinen

Zur ersten Gruppe gehort etwa der Brief des Jesuiten-Ordensgenerals
Mercurian aus dem Jahre 1578 oder 1579, in dem er verordnete, daf3 die
geistlichen Werke von Tauler, Ruusbroec, Heinrich Herp und anderen
Autoren nicht ohne Erlaubnis gelesen werden diirften, da sie dem Geist
des Ordens nicht ganz entsprachen: instituti nostri rationi minus videntur
congruere.’® Eine dhnliche Entscheidung traf 1594 der erste Provinzial
der belgischen Kapuzinerprovinz Hippolytus von Bergamo, der das

Ruusbroec) boeken oec hevet gescreven (...).» Siehe auch der bereits genannten Prolog aus
der Tauler-Handschrift Gent, UB 966, in: Lierrinck, De Middelnederlandsche Tauler-
handschriften, 57 (wie Anm. 25).

6 Van WoerkUM, Martin, Art. «Florent Radewijns», Dictionnaire de Spiritualité,
Bd. 5, Paris 1964, Sp. 427-434, hier Sp. 432, und Kors, De Middelnederlandse <brieven»,
189-195 (wie Anm. 48).

0 Dieser Brief ist ediert in REUscH, Franz, « Archivalische Beitrige zur Geschichte des
Jesuitenordensy, in: Zedtschrift fiir Kirchengeschichte 15 (1895) 98-107, hier 99-100.



Johannes Tauler (T 1361) in den Niederlanden 409

Lesen und Besitzen von Werken von Heinrich Herp, Tauler, Ruusbroec
und anderen mit dem Argument verbot, daf3 sie zu schwierig wiaren und
die Briider oft in die Irre gefiithrt hitten: cum tot errores sint introducti ab eo
tempore quo fratres Harphio et Thaulero et Rusbrochio et aliis auctoribus (...)
usi sunt.’ Ahnlich war auch die Meinung des Apostolischen Vikars der
hollindischen Mission Sasbout Vosmeer, der 1593 in einem Brief seinen
Bruder darauf hinwies, daf die Werke Taulers nicht zu empfehlen seien,
da sie den Leser eigensinnig machen wiirden.”? Es handelt sich bei
diesen und dhnlichen Verboten um den Versuch zu verhindern, daf3 sich
auf der Basis der Werke Taulers, Ruusbroecs und anderer geistliche
Spekulationen entwickeln konnten. Sie sind fiir unsere Untersuchung
wichtig, denn sie zeigen, dafl Autoren wie Tauler einen ernstzuneh-
menden EinfluB} hatten.

2.2.2.2. Ludwig Blosius

Die zweite Art von Reaktionen ist jedoch interessanter, da sie uns etwas
tber die Aufnahme von Tauler selbst sagt. In diesem Zusammenhang ist
vor allem die Rolle zu betrachten, die Tauler im Glaubenstreit des
16. Jahrhunderts zufiel, wo er sowohl als Lutheraner avant /a lettre wie
auch als orthodoxer Katholik dargestellt wurde. Die Diskussion um die
Orthodoxie Taulers wurde in Gang gesetzt durch Johannes Eck, der in
seiner Kritik an Luther auf den vom Reformator geschitzten Tauler
einging.” Tauler sei, so Johannes Eck in seiner 1523 erstmals verof-
fentlichten Schrift De purgatorio, ein Triumer und habe spiter von
Luther aufgegriffene Hiresien verteidigt. 74 Diesen Angriff nahm der
Benediktiner Ludwig Blosius (T 1566), Abt des damals zu den Nieder-
landen gehérenden Klosters Liessies im Hennegau, zum Anlal3, eine

"I HILDEBRAND, P., «Un mouvement pseudo-mystique chez les premiers Capucins
Belges», in: Franciscana (Iseghem) 7 (1924) 257-263, hier 260.

72 GERLACH, P. OFMCap.,., «Het geestelijk leven der Katholieken in de Nederlanden
onder de Apostolische Vicarissen», in: Owus geestelijk erf 22 (1948) 387-403, hier 400 n. 22:
«(...) Tauleri lectio hoc loco non convenit, quia homines sibi plurimum sapientes facit (...)».
Siehe auch ebd., 401, n. 24, 26 und 28 (in einem Brief vom 16. Dezember 1593 wird von
<Tauleristae» gesprochen).

7> Vgl. Luthers Randbemerkungen zu Taulers Predigten in: MARTIN LUTHER, Werke,
Bd. 9, Weimar 1893, 95-104. Siehe auch ebd. Bd. 45, Weimar 1911, 384: « Thaulerus hat
ein sere gut wort von wenigen verstandn (...)».

" Vgl. JoHANNES Eck, De purgatorio contra Lutherum, Parisiis 1548, foll. 107* und
125=128-~



410 Johannes Tauler (11361) in den Niederlanden

Verteidigung Taulers zu schreiben und die Ecksche Kritik zu widerle-
gen. Diese Rechtfertigung wurde von dem Benediktinerabt 1551 mit
dem Titel Apologia pro domino loanne Thaulero adversus dominum loannem
Eckium als Anhang zu seiner /ustitutio spiritualis veroftentlicht und blieb
nicht unbeachtet. So verwies etwa Robert Bellarmin in seiner in Léwen
verfaBiten und 1613 in Koln gedruckten Schrift De secriptoribus eccles:-
asticis bei der Behandlung von Tauler eigens auf die Verteidigung des
Ludwig Blosius hin.”> Und beim Stichwort «Tauler» in dem 1608 in
Koln veroftentlichten Apparatus sacer des Antonio Possevino wie auch
in der Einleitung zu der von Johannes de Lixbona im Jahre 1647 ver-
faBten niederlindischen Ubersetzung der Werke Taulers wird aus dieser
Apologie zitiert. 7 Gehen wir daher auf diese Verteidigung Taulers und
thren Verfasser etwas niher ein.

Ludwig Blosius erhielt seine Ausbildung in Gent und Lowen.””
Seine Werke, die alle in lateinischer Sprache abgefal3t wurden, schrieb
er als Abt von Liessies. Betrachtet man sein Schrifttum, so 146t sich ein
deutlicher Unterschied zwischen seinen frithen und spiteren Werken
feststellen. Die Schriften aus den Jahren 1537 bis 1540 sind hauptsich-
lich von den Kirchenvitern und Autoren des 12. und 13. Jahrhunderts
geprigt. Seine Werke aus der Zeit nach 1549 dagegen weisen einen
starken EinfluB von Tauler und von niederlindischen Autoren wie
Ruusbroec, Heinrich Herp und Florentius von Haarlem auf. Dieser
Unterschied 146t sich leicht erkliren. Die Schriften von Tauler, Ruus-
broec, Heinrich Herp und Florentius von Haarlem wurden in den
Jahren 1538, 1548 und 1552 in einer lateinischen Fassung gedruckt, und
Ludwig Blosius ist aller Wahrscheinlichkeit nach durch diese Editionen
mit dem Denken der genannten Autoren bekannt geworden.” Dies
148t sich fiir Tauler durch Textvergleiche nachweisen. Viele Zitate, die

75 BELLARMIN, Robert, De scriptoribus ecclesiasticis, Coloniae Agrippinae 1613, 398,
s.v. <Joannes Taulerus>: «Porrd hunc virum (sc. Tauler), ut suspectum circa fidem con-
tempsit Iohannes Eckius; sed egregié eum defendit Ludovicus Blosius.»

76 ANTONIO POSSEVINO, Apparatus sacer, Bd. 1/2, Coloniae 1608, 942-943 s.v. <lo-
annes Taulerus», und: Gheestelycke Sermoonen ghemaeckt door den hoogh-verlichten
leeraer Ioannes Taulerus (...) Nu van nieuws over-gheset (...) door den Eervv. P. IOANNES DE
LixBoNA (...), Antwerpen 1647, Nijmegen UB 254 b 14, Voor-reden [6-7].

77 Zu Ludwig Blosius siche HUlBEN, Jacques, «Nog een vergeten mystieke grootheid,
§ 6. Canisius en Blosius», in: Ons geestelijk erf 3 (1929) 144-164, hier 155-157, und DE
Punier, P. OSB, Art. «Blois (Louis de)», Dictionnaire de Spiritualité, Bd. 1, Paris 1937,
Sp. 1730-1738.

78 Huysen, ebd., 156-157.



Johannes Tauler (11361) in den Niederlanden 411

Blosius anfiihrt, entstammen der Ubersetzung, die Surius 1548 in Ko6ln
herausgegeben hatte, und auch die Kritik, die er in seiner Apologia pro
D. loanne Thaulero an Luther iibt, hat eine genaue Parallele in dem
Widmungsbrief des Gerhard Kalckbrenner von Hamont an den Kélner
Bischof, der der Ubersetzung des Surius vorangestellt ist. 7 Die Arbeit
von Surius mul3 Blosius beeindruckt haben, denn es ist auf seinen
Wunsch zuriickzufiithren, daf3 Surius auch die Schriften Seuses ins Latei-
nische tibersetzte und 1555 in Kéln herausgab. 80

Kommen wir jetzt zu der Verteidigung Tanlers. Aus einem Brief an
Florentius 2 Monte, den Blosius als Einleitung zur Apologia geschrieben
hat, geht hervor, dal3 die Apologia, obwohl sie der Institutio spiritualis als
Anhang (appendix quarta) nachgestellt ist, dennoch vorher geschrieben
wurde. 3! Das bedeutet, dal3 der Abfassung der Zustitutio spiritualis eine
intensive Beschiftigung mit der katholischen Orthodoxie Taulers vor-
ausgegangen ist und Blosius sich durch die Apologia gestirkt wuBte, als
er Tauler in der /nstitutio spiritualis den sanctissimi doctores zurechnete
und in eine Reihe mit Theologen wie Augustin, Gregorius und Ber-
nardus stellte.32 Auf jeden Fall zeugt die Apologia von einer ausfiihrli-
chen und intensiven Lektiire Taulers. Sie ist deshalb nicht nur als
historisches Dokument zur Erhellung der Diskussion um die Katholi-
zitit Taulers wichtig, wie sie im 16. Jahrhundert gefiihrt wurde, sondern
auch, weil sie uns durch viele und systematisch geordnete Zitate direkte
Hinweise darauf gibt, wo in den Schriften des Blosius weitere Einfliisse
von Tauler zu erwarten sind, hat Blosius die Apologia doch ganz aus-
driicklich mit einer Empfehlung Taulers abgeschlossen: ipse izaque non in
odium adducendus, sed ut eximins orthodoxusque Theologus, ac singularis Dei
amicus, pie commendandus est®3.

7 LupwiG Brosius, Apologia pro D. Ioanne Thaulero adversus D. Ioan. Eckium, in:
Opera, Antwerpen 1632, 343-352, hier cap. 1, 344b; GERHARD KALCKBRENNER VON
Hamont, Epistola nuncupatoria ad Archiepiscopum Coloniesem, in: JOHANNES TAULER,
Opera omnia, Koln 1548, Nachdruck Hildesheim 1985, III-VIII, hier V.

80 BrHLMEYER, Karl (Hg.), Heinrich Seuse. Deutsche Schriften, Stuttgart 1907, Nach-
druck Frankfurt am Main 1961, 159* (Einleitung). Vgl. LAURENTIUS SURIUS, Interpretis
epistola, in: HEINRICH SEUSE, Opera omnia (...), translata per F. Laurentium Surium Car-
thusianum, Koln 1555, 3-12.

81 Lupwic Brosius, Apologia, 344 (wie Anm. 79): «Antequam colligerem Institutio-
nem, scripseram Apologiam, qué ipsum Thaulerum, iniuri ab Eckio traductum, breviter
excusare volui.» .

82 LupwiG Brosius, Institutio (...), De haereticorum impietate et lectionis spiritualis
utilitate, in: Opera, § 2, 291 (wie Anm. 79).

83 Lupwic Brosius, Apologia, cap. 7, 352b (wie Anm. 79).



412 Johannes Tauler (7 1361) in den Niederlanden

Die Diskussion iiber die Lehre Taulers, wie sie in der Apologia
dargestellt wird, konzentriert sich auf drei Punkte: 1. auf die geistliche
Ekstase und den dadurch gefihrdeten kirchlichen Gehorsam, 2. die
verbotene Lehre der Begarden und 3. die klosterliche Observanz. Sie ist
wie folgt aufgebaut: zuerst wird jeweils ausgefiihrt, welche Auffassun-
gen Taulers von Eck aus welchen Griinden kritisiert werden. Dann folgt
die Verteidigung des Blosius, die jeweils durch sehr ausfiihrliche Zitate
aus der Suriuschen Edition untermauert wird.

Betrachten wir den ersten Punkt, die geistliche Ekstase. Anzuneh-
men Tauler habe gelehrt, so heil3st es nach der von Blosius angefiihrten
Kritik des Johannes Eck, dal3 detjenige, der sich im Zustand einer
geistlichen Verziickung befinde oder eine besondere gottliche Erleuch-
tung erfahre, Gott mehr als den Menschen zu folgen habe und sich
deshalb jedwedem Gehorsams gegentiber der Kirche entziehen konne.
Die gottliche Illumination und Ekstase werden also, so folgert die
Kcritik, hoher bewertet als die kirchlichen Verpflichtungen und Gebote,
die damit entwertet werden. Der Grund, weshalb Eck Tauler in diesem
Punkt kritisiert, ist deutlich: Er sieht in ihm einen Vertreter der Kir-
chenkritik, wie sie auch Luther getibt und praktiziert hat und die mit der
Verbrennung der Bulle Exsurge domine endgiiltig zur Glaubensspaltung
gefiihrt hatte.

Im zweiten Punkt spielt die Kirchlichkeit der Taulerschen Lehre
erneut eine wichtige Rolle, und zwar in zweifacher Hinsicht. Zum einen
wird Tauler von Eck unterstellt, er verteidige die Lehre der Begarden,
nach der der Mensch bereits in dieserz Leben einen solchen Grad der
Vollkommenheit erreichen kénne, daf3 er siindlos lebe und so iiber alle
Gesetze der Kirche erhaben sei. Zum anderen stehe er, da diese Lehre
vom Konzil von Vienne (1311-12) verurteilt wurde, als Ketzer auBBer-
halb der kirchlichen Orthodoxie. >
Einswerdung mit Gott stellt den Menschen nur zeifweilig frei von seinen
monastischen oder kirchlichen Verpflichtungen. Sobald aber diese
Erfahrung voriiber ist, hat er sich wieder ganz und ohne Vorbehalt
seinen irdischen Aufgaben und der Erfiillung seiner Geliibde zuzuwen-
den. Die geistliche Ekstase, wie sie von Tauler beschrieben wird, stellt
nach der Meinung des Ludwig Blosius somit keine Gefahr fiir die
kirchliche Gesetzlichkeit dar. 8

84 Ebd., cap. 2, 344b—345b.



Johannes Tauler (11361) in den Niederlanden 413

Im zweiten Punkt spielt die Kirchlichkeit der Taulerschen Lehre
erneut eine wichtige Rolle, und zwar in zweifacher Hinsicht. Zum einen
wird Tauler von Eck unterstellt, er verteidige die Lehre der Begarden,
nach der der Mensch bereits in dieserz Leben einen solchen Grad der
Vollkommenheit erreichen kénne, dal3 er unsiindlich lebe und so tiber
alle Gesetze der Kirche erhaben sei. Zum anderen stehe er, da diese
Lehre vom Konzil von Vienne (1311-12) verurteilt wurde, als Ketzer
auBerhalb der kirchlichen Orthodoxie. 8

Blosius lehnt auch diese Kritik entschieden ab und fiihrt dabei aus,
daB3 Tauler gerade der Begardischen Lehre ausdriicklich entgegengetre-
ten sei. Denn er habe ihre Arroganz, sich iber jedwedes kirchliche
Gesetz zu erheben, kritisiert, ihre quietistische Seelenlehre als geistliche
Unzucht, die gottlos und leer sei, zurtickgewiesen und ihre Vertreter als
Vorboten des Antichristen gedeutet. 8¢ Seine Lehre sei also auf keinen
Fall mit den vom Konzil verbotenen Auffassungen der Begarden zu
verwechseln. 87

Der dritte Punkt hingt deutlich mit dem ersten zusammen, ist aber
auf die klosterliche Observanz zugespitzt. Hier wird von Eck behauptet,
daf} die Lehre Taulers das strenge Befolgen der Klosterregeln, das beste
Beispiel des Gehorsams, gefihrde. Blosius will auch an dieser Stelle das
Gegenteil beweisen und fithrt mit vielen Zitaten aus, daf3 Tauler das
Klosterleben und den Gehorsam gegeniiber den Regeln eher bekriftige
als ablehne, wobei er sich unter anderem auf die Predigt V. 12 stiitzt, die
eigens von der Ordensregeln und dem Klostereid handelt. 88 Die Aus-
fiihrlichkeit, mit der Blosius diesen letzten Punkt darlegt, ist auffallend.

85 Vgl. DENZINGER, Heinrich, und ScHONMETZER, Adolf, Enchiridion symbolorum,
editio 34, Freiburg usw. 1967, 282 n. 891-899.

86 Blosius zitiert in dieser Zusammenhang aus einer Predigt Non timebis a timore
(Ps. 90,5), die sich in de Suriusschen Edition auf foll. 87b—94a befindet und in der Tat
gegen die Begarden gerichtet ist.

87 LupwiG Brosius, Apologia, cap. 3, 345b (wie Anm. 79): «Multum fallitur Eckius,
dicens, Thaulerum implicatum esse erroribus Begardorum, qui nescio cui inani & falsae
contemplationi dediti, asserebant, hominem ad tantam perfectionem in hac vitd pertingere
posse, ut iam nec peccare, nec in gratii proficere amplius queat, ob idque tum omnino liber
sit, nullis Ecclesiae praeceptis subiectus. (Qui errores in Concilio Viennensi damnati
fuerunt.) Immeritd inquam Eckius hanc notam sancto viro inurit.»

8 Ebd., cap. 4-6, 347a-351b, bes. 347a: «Eckius etiam affirmat, Thaulerum doctrini
sué Regularem Religionis observantiam, praeclarissimamque virtutum gemmam obedien-
tiam, demoliri. Quod quam falsum sit, manifest¢ liquet ex innumeris lucubrationum
Thauleri locis.»



414 Johannes Tauler (1361) in den Niederlanden

Wahrscheinlich argumentiert er hier vor allem als Abt von Liessies, der
fiir die Lektiire der Schriften Taulers in seinem Kloster den durch die
Angriffe von Eck bedrohten Weg freihalten will.

Die Werke des Ludwig Blosius, von denen nicht nur die Apologia,
sondern auch andere Schriften ausfiihrliche Zitate aus Tauler enthal-
ten?, wurden in den Niederlanden viel gelesen und erfuhren bis ins
17. Jahrhundert hinein wiederholte Druckauflagen. Sie wurden auch
oft iibersetzt.”® Bedenkt man die Wirkung des Blosius, so liegt die
Vermutung nahe, daB er als advocatus tanleri entscheidend dazu beige-
tragen hat, daf3 der oft kritisierte Tauler dennoch bis ins 18. Jahrhundert
hinein in den Niederlanden gelesen wurde.

2.2.3. Der protestantische Tauler (1588)

2.2.3.1. Die gedruckten niederlindischen lauler-Ausgaben

Die Predigten und die Tauler zugeschriebenen Schriften sind mehrmals
in die niederlindische Sprache tibersetzt und gedruckt worden, unter
anderem 1588 in Amsterdam in einer anonymen Ubersetzung mit ver-
schiedenen Neuauflagen®!, 1593 in Antwerpen in einer Ubersetzung
von Bartholt Francois9? und 1647 in Antwerpen in einer Ubersetzung
von Johannes de Lixbona, ebenfalls mit verschiedenen Neuauflagen 3.
Vergleicht man diese Texte, so fallen neben stilistischen Varianten auch
erhebliche Unterschiede in bezug auf die Vollstindigkeit auf: Die Uber-
setzung aus dem Jahre 1588 wie auch ihre Neuauflagen (zuletzt Hoorn
1647) lassen in vielen Predigten ganze Stiicke aus, wie man durch einen

89 Vgl. etwa die Uberschrift der ersten Anhang zur Institutio spiritualis: « Appendix ex
Libris D. Ioannis Thauleri et aliorumn».

% De PuniET, Art. «Blois (Louis de)», Sp. 1732-1733 (wie Anm. 77), und HuyseN,
«Nog een vergeten mystieke grootheid, § 6. Canisius en Blosius», 162-164 (wie Anm. 77)
(hier wird eine Zahl von 164 Editionen, in fast allen europiischen Sprachen, ge-
nannt).

91 Moess, Ernst/BURGER, Combertus, De Amsterdamsche boekdrukkers en uitgevers
in de zestiende eeuw. Herdruk, vermeerderd met registers en een literatuurlijst samenge-
steld door Petrus VAN DER KROGT, Deel 3, Amsterdam 11910, ND Utrecht 1988, 284—288
n. 557-558; AXTERs, Stephanus, «Bijdragen tot een bibliographie van de Nederlandsch
dominikaansche vroomheid VII», in: Ons geestelijk erf8 (1934) 174-175 n. 944, und DErs.,
«Joannes Tauler in de Nederlanden», 355-356 (wie Anm. 24).

92 AXTERs, «Bijdragen tot een bibliographie VII», 162-163 n. 912 (wie Anm. 91).

% Ebd., V, in: Ons geestelijk erf 7 (1933) 298-299 n. 664, 300-302 n. 671-673.



Johannes Tauler (1 1361) in den Niederlanden 415

Vergleich mit dem urspriinglichen mittelalterlichen Text, wie er von
Vetter herausgegeben ist, leicht feststellen kann. Die Ubersetzungen
von Bartholt Francois und Johannes de Lixbona dagegen sind vollstin-
dig. |
Konnte man anfinglich noch meinen, die kiirzere Version gehe auf
eine bis jetzt unbekannte Texttradition zurtick, so wird man durch einen
Vergleich der Titelseiten iiber den wahren Hintergrund informiert. In
dem Amsterdamer Druck aus dem Jahre 1588 wird iiber die in ihm
enthaltene Ubersetzung folgendes mitgeteilt: W7 den Hoochduytsche in
Nederlantsche spraecke met alre neersticheyt ghetrouwelijck ouergheset alsoo
datse een_yeghelijck van wat stande oft condicie by sy, die na God yuert, sonder
alle ergernisse tot groote voorderinghe ijnre sielen sal moghen lese.9* Dieser
Amsterdamer Druck erschien noch im 16. Jahrhundert in einer Neu-
auflage, die filschlich als ein Frankfurter Druck aus dem Jahre 1565
vordatiert wurde.? Hier findet sich auf dem Titelblatt die gleiche
Mitteilung, jedoch wird jetzt hinzugefiigt, da3 sie mez alre neersticheyt
ghesuynert sei. Was der Drucker mit dieser kurzen aber bedeutungsvollen
Erginzung, die der Sache nach auch fiir die Edition von 1588 zutrifft,
andeutete, sagt uns Johannes de Lixbona. Auf der Titelseite seiner 1647
gedruckten Ubersetzung steht folgendes: met aen-wijsinghe der plaetsen,
die de Ketters vervalscht ofte achter-gelacten hadden. Diese Bemerkung
bezieht sich, wie aus der von Johannes de Lixbona geschriebenen Ein-
leitung hervorgeht, auf die Amsterdamer Ausgabe und deren Neuauf-
lage. ¢ Wir haben es demnach bei der kiirzeren Version nicht mit einer
alten Tradition, sondern mit einer aus protestantischer Hand stammen-
den, gesduberten Fassung zu tun, der der Katholik Johannes de Lixbona

94 BURGER in: MoES/BURGER, De Amsterdamsche boekdrukkers, Deel 3, 284-285
n. 557 (wie Anm. 91).

%5 Wir halten uns hier an die Untersuchungen von BURGER in: MoEs/BURGER, De
Amsterdamsche boekdrukkers, Deel 3, 287-288, 316-317, und ebd., Deel 4, Den Haag
11915, ND Utrecht 1988, 291-293, und BurGeRr, Combertus, «De Nederlandsche verta-
lingen van de werken van Sebastiaan Francky, in: Hez boek 17 (1928) 215-217. Axters (vgl.
Anm. 91) geht auf das Problem der Vordatierung nicht ein.

% Gheestelycke Sermoonen ghemaeckt door den hoogh—verlichten leeraer Ioannes
Taulerus (...), Antwerpen 1647, Nijmegen UB 254 b 14, Voor-reden, (1) (wie Anm. 76):
«Ten tweeden, soo moet ghy weten / dat de boecken van Taulerus door af~doen ende
by-doen seer vervalscht zijn / naemelijck in de druck van Franckfort Anno 1565 ende
inden Hollandschen druck van Amsterdam Anno 1588 in welcke twee drucken van de
Ketters is uyt—ghelaeten al wat eenighe puncten raeckt van het Catholijck Roomsch
gheloove / oft waer uyt men sou konnen speuren / dat den Autheur Catholijck oft
Religieus gheweest is.»



416 Johannes Tauler (T 1361) in den Niederlanden

mit einer vollstindigen Ubersetzung entgegentrat. Betrachtet man die
Stellen, die in der kiirzeren Version ausgelassen wurden — wir werden
auf sie noch eingehen —, so kann dariiber, dal3 hier aus protestantischer
Sicht zensiert wurde, kein Zweifel bestehen.

Diese Gegebenheit ist aus mehreren Griinden von grofler Bedeu-
tung. Erstens missen wir bei unseren rezeptionsgeschichtlichen Unter-
suchungen nunmehr die Tatsache berticksichtigen, daf3 ab 1588 in den
Niederlanden zwei erheblich von einander abweichende Ubersetzun-
gen Taulers dem Leser zur Verfiigung standen: eine protestantische und
eine katholische, die je auf ihre eigene Weise das Bild von Tauler geprigt
haben. Zweitens zeigt die Ausgabe einer protestantischen Ubersetzung,
daBl man in diesen Kreisen ein ganz bestimmtes Interesse an der Lehre
Taulers hatte: Man wollte einen eigenen, nicht-katholischen Tauler.
Daf3 Tauler in der Tat von Protestanten gelesen wurde, zeigen sowohl
die Neuauflagen der Ausgabe von 1588 als auch die heftige Kritik
des Marnix von St. Aldegonde, der in seiner 1595 erschienenen Onder-
soeckinge ende grondelijcke wederlegginge der geestdrijvische leere aengaende
het geschrevene woort Godes gegen Tauler zu Felde zog. 7 Drittens haben
wir mit der zensierten protestantischen Ubersetzung ein einzigartiges
Dokument, das uns iiber die Lehrdifferenzen zwischen Katholiken und
Protestanten in den Niederlanden wertvolle Informationen gibt.

2.2.3.2. Die Herkunft der Tauler-Ausgabe von 1588

Dal3 die Ausgabe von 1588 in der Tat aus protestantischer Hand stammt,
wie Johannes de Lixbona und die ausgelassenen Stellen es nahe legen,
148t sich an Hand eines auf der Titelseite abgedruckten Bibelspruchs
zweifelsfrei beweisen. Es handelt sich hier um folgenden Psalmenvers:
Psal. xiix. Hoort toe alle volcken, merckt op alle die in deser tijt leeft, Beyde
gemeyn man ende Heeren, rijcke ende arme met malcanderen, Mynen mont sal
van wijsheyt spreken, ende mijn hert van verstant seggen.

97 PHILIP VAN MARNIX VAN ST. ALDEGONDE, Godsdienstige en kerkelijke geschriften, hrsg.
von Johan vaN TOORENENBERGEN, Bd. 2 (’s—Gravenhage 1873), I-XV (Voorreden) und
1-240, bes. 9—-10 «(...) Soo alsmen in sonderheyt sien mach inden Boeck Johannis Tauleri,
die door zijnen eygenen geest gedreven zijnde, eenen grooten hoop onnutte ghedichtselen
ende ledige speculatién by een getast heeft, ende zijnen nacomelingen stofs genoech
bereydet om de gantsche H. Schrift omme te stooten, ende hare // weerdicheyt ende
authoriteyt gants crachteloos te maken.», und BURGER, «De Nederlandsche vertalingen»,
215 (wie Anm. 95).



Johannes Tauler (T 1361) in den Niederlanden 417

Die Zihlung dieses Psalms als 49ster ist nicht die der Vulgata,
sondern die hebriische, wie sie in protestantischen Kreisen tiblich war
und auch noch immer ist.

Noch deutlicher zeigt sich die Herkunft des Druckes, wenn wir
die Fassung des Verses betrachten. Sein Wortlaut stimmt nimlich mit
der niederlindischen Ubersetzung, wie sie sich in der sogenannten
Deuxaes-Bibel der reformierten protestantischen Gemeinschaft etwa in
den Ausgaben von 1582 (Delft) und 1587 (Leiden) finden l4f3t, genau
tiberein.?® Katholische Bibeliibersetzungen aus dem 16. Jahrhundert
numerieren die Psalmen nicht nur anders, sondern geben auch eine
abweichende Ubersetzung.%° Es kann also kein Zweifel dariiber beste-
hen, daf3 die Tauler-Ausgabe vom Jahre 1588 in einer protestantischen,
noch priziser: in einer reformierten protestantischen Umgebung ent-
standen ist.

In diese Richtung weisen auch die folgenden zwei Beobachtungen.
Erstens: Die Tauler-Ausgabe von 1588 wurde bei Barent Adriaensz
gedruckt. Dieser Barent Adriaensz war mit Laurens Jacobsz Herausge-
ber der reformierten Deuxaes-Bibel von 1590.190 Er hat sich also fiir die
Verbreitung reformierter Texte eingesetzt und mul3 deshalb dem refor-
mierten Glauben zugetan gewesen sein. 101

% Vgl. Biblia: Dat is, De gantsche Heylighe Schrift (...), Delft 1582 (Aelbert Hen-
dricksz.), UB Nijmegen 137 b 6, Ps. 49, fol. 183vb, und Biblia: Dat is, De gantsche H.
Schrift (...), Leiden 1587 (Jacob Arienszoon), ND s.l. s.d., Utrecht 1978, Ps. 49, fol. 2132,
Zur Geschichte und Natur des sogenannten Deuxaes-Bibel siche DE LA FONTAINE VERWEY,
Herman, «De Nederlandse drukkers en de bijbel», in: DERrs., Uit de wereld van het boek,
Bd. 2, Amsterdam 1976, 77-102, hier 79-87, und Tukker, Cornelis, Een verborgen schat
in den acker. Over geschiedenis en betekenis van de eerste gereformeerde Bijbel, Utrecht
1978.

9 Vgl. etwa Den Bibel. Inhoudende het oude ende nieuwe Testament (...) met
grooter neersticheyt ouerghesteldt ende ghecorrigeert na dat oprecht Latijnsch exemplaer
(...), Antwerpen 1565, UB Nijmegen 155 b 1, Ps. 48, Eev'*: «Hoort dit alle Heydenen /
vaetet metten ooren alle die de werelt bewoont. Alle die wter aerden gheboren zijt / ende
ghy kinderen der menschen / tsamen met een rijc ende arm.» und mit gleicher Uberset-
zung: Biblia sacra Dat is De geheele Heylighe Schrifture (...) Van nieus met groote
neersticheyt ouersien, ende naer den lesten Roomschen text verbetert (...), Antwerpen
1599 (Jan Moetrentorf), UB Nijmegen 665 b 5, PS. 48, Rriij®. Zu dieser letzten Ausgabe
sieche Nederlandse Bijbels en hun uitgevers 1477-1952, Amsterdam, Proost en Brandt NV
(1952) S. 10.

100 Moks,/BURGER, De Amsterdamsche boekdrukkers (...), Deel 2, Amsterdam 11907,
ND Utrecht 1988, 260, und Deel 3, 292-292 n. 563 (wie Anm. 91).

101 Die Bemerkung bei EL1as, Johan, De vroedschap van Amsterdam 1578-1795,
Deel 1, Haarlem 1903, 511 n. 187, und im AnschluBl daran bei Mogs/BURGER, De
Amsterdamsche boekdrukkers, Deel 4, 321 (wie Anm. 91), und bei BURGER, Combertus,



418 Johannes Tauler (11361) in den Niederlanden

Zweitens: Von Barent Adriaensz ist bekannt, dal} er mehrere seiner
Ausgaben mit falscher Verlagsangabe veroffentlicht hat.192 Ein Beispiel
davon ist der bereits genannte, auf das Jahr 1565 vordatierte Tauler-
Druck, der nahezu identisch ist mit dem Druck von 1588, sich aber
durch die Verwendung einiger beschidigter Holzschnitte als Kopie zu
erkennen gibt. Der Druckereintrag lautet: 7oz Franckfort By Peter van
Dueren. Ein Drucker namens Peter von Dueren lilit sich nirgends
ausfindig machen. Er ist von Barent Adriaensz erfunden worden. Inter-
essant ist aber, dall Frankfurt als Druckort angegeben wird. Dort lebte zu
dieser Zeit wie in Emden eine aktive niederlindische protestantische
Gemeinde. 103 Der Verweis auf diese Stadt hatte somit fiir den Leser in
Holland eine ganz klare Bedeutung. Er wullte, wie ein niederlindischer
Druck aus Frankfurt zu beurteilen sei: als protestantisch.

2.2.3.3. Godsalicheyt und Bexug anf Christus

Betrachten wir diese protestantische Ausgabe etwas niher. Sie enthilt
ein anonymes Vorwort, das zur Lektiire Taulers hinfiihren will und
deutlich einen programmatischen Charakter hat.1%4 Diese Einleitung
zeigt uns, welchen Akzent man in protestantischen Kreisen bei Tauler
setzen mochte. Als Kernbegriff tritt die godsalicheyt hervor, ein Wort, das
auch in der Uberschrift Vander ware godsalicheyt Verwendung findet und
— wie wir noch sehen werden — sogar in der Tauler-Ubersetzung mehr-
fach hinzugefiigt wird. Sie wird umschrieben als eine Ruhe, die der
Geist Gottes durch Christus im Menschen bewirkt. 19 Durch diese Ruhe

Art. «Adriaensz. (Barent)», in: Nieuw Nederlandsch Biografisch Woordenboek, Deel 1,
Leiden 1911, Sp. 29-30, Barent Adriaensz sei dem katholischen Glauben treu geblieben,
scheint uns aus dieser Perspektive, gerade wegen der damaligen scharfen Gegensitze
zwischen Katholiken und Protestanten, iiberlegungsbediirftig.

102 Vgl. Anm. 95.

105 VAN ScHELVEN, Aart, De Nederduitsche vluchtelingenkerken der XVIe eeuw in
England en Duitsland in hunne beteekenis voor de Reformatie in de Nederlanden,
’s-Gravenhage 1909, hier 209-234. Vgl. auch TUKKER, Een verborgen schat, 10 (wie
Anm. 98).

104 Die Uberschrift lautet wie folgt (wir zitieren die auf das Jahr 1565 datierte Aus-
gabe, UB Nijmegen 642 b 41, fol. 1): « Vander ware godsalicheyt / daer toe een mensche in
desen leuen komen mach. Ghestelt alhier in de plaetse van Prologe oft Voor-reden, tot een
inleydinghe int nauolghende Boeck.»

105 Ebd., fol. 17: «Inden eersten ende voor al moet men weten / dat de godtsalicheyt
niet anders en is / dan een ruste die de Gheest Godts door Christum in den mensche
werckt (...).»



Johannes Tauler (11361) in den Niederlanden 419

wird der Mensch auf sein innerliches Gemiit (mens, gemoet) gerichtet und
vom Gebrauch der Vernunft (ratio, vernaft), die ihn auf die dulBerliche,
sinnliche Welt bezogen sein liBit, abgewendet.!9 Hiermit hat der
anonyme Autor die Taulersche Seelenlehre in einem wesentlichen
Punkt getroffen: Gott wird in einer tiberintellektuellen, bildlosen Schau
im Grund der menschlichen Seele erfahren.

Richtet sich nun der Mensch auf sein Gemiit, so wird Gott in ihm
und er in Gott durch Christus im Heiligen Geist ein Einig-Eines.!97
Auch hier hat der Autor einen wichtigen Gedanken Taulers erfaB3t: die
neuplatonische, auf Proklos sich stiitzende Lehre der Einheit. 108

Signifikant jedoch ist in beiden Punkten der Riickgriff auf Christus,
der bei Tauler zwar eine Rolle spielt!%, aber hier viel stirker ausgeprigt
ist: Christus wird als Erléser betont, der das Band mit Gott fiir den
Menschen wieder hergestellt hat. In der Ubersetzung findet sich diese
Betonung in Form von Zusitzen 6fter. Es handelt sich hier also um ein
fiir diese protestantische Ausgabe typisches Verstindnis der Tauler-
schen Seelenlehre.

Auch Johannes de Lixbona hat seiner Ubersetzung — dem katholi-
schen Gegenstiick zur Ausgabe von 1588 — ein Vorwort vorangestellt, in
dem die wichtigsten Punkte der Lehre Taulers hervorgehoben werden
und die Kritik zuriickgewiesen wird, Tauler habe Neues gelehrt, leere
Theorien vertreten und der MiiBigkeit Vorschub geleistet. 110 Wie der
anonyme Autor des Vorwortes aus der protestantischen Ausgabe sieht
auch Johannes de Lixbona die Lehre Taulers als einen Weg zur Einung
der menschlichen Seele mit Gott und hebt die Rolle Christi hervor, setzt
jedoch den Akzent dabei ganz anders.!!! Christus wird nicht als Er/iser

106 Ebd., fol. 1 und fol. v2.

107 Ebd., fol. 2%: «(...) also dat God in hem / ende hy in God door Christum inden H.
Geest een eenich een geworden is (...).»

108 Vgl. WREDE, Goesta, Unio mystica. Probleme der Erfahrung bei Johannes Tauler,
Uppsala 1974, hier 239-240 (Acta Universitatis Upsaliensis, Bd. 14), und STURLESE, « Tau-
ler im Kontexty, 409-421 (wie Anm. 2).

109 Vgl. etwa KIECKHEFER, Richard, «The Role of Christ in Tauler’s Spirituality», in:
The Downside Review 96 (1978) 176-191; Haas, Alois, «Jesus Christus — Inbegriff des Heils
und verwirklichte Transzendenz im Geist der deutschen Mystik», in: DERs., Geistliches
Mittelalter, Freiburg Schweiz 1984, 291-314, hier 307-310 (Dokimion, Bd. 8), und GAND-
LAU, Thomas, Trinitit und Kreuz. Die Nachfolge Christi in der Mystagogie Johannes
Taulers, Freiburg 1993 (Freiburger theologische Studien, Bd. 155).

110 Gheestelycke Sermoonen, Antwerpen 1647, UB Nijmegen 254 b 14, Voor-reden,
(fol. 5) (wie Anm. 76).

11 Ebd., (fol. 4) und (fol. 5).



420 Johannes Tauler (1361) in den Niederlanden

dargestellt, sondern als Vorbild, wie der Mensch seinen Willen auf Gott
zu richten habe.!12 Als Adressaten seiner Ubersetzung betrachtet Johan-
nes de Lixbona nicht wie die Ausgabe von 1588 een yeghelijck van wat
stande oft condicie by sy, sondern vor allem die einfachen, nicht gebildeten
Leser. Thnen will er mit einer verstindlichen — das heil3t hier: nicht
wortlichen, sondern sinngemiBen — Ubersetzung helfen, wobei auch,
wie mmutatis mutandis fir die Ausgabe von 1588 galt, die Sorge um die
Orthodoxie eine Rolle gespielt haben wird, denn es wird ausdriicklich
bemerkt, daBl unklare Ubersetzungen der Schriften Taulers oft zu Irr-
lehren (vremde speculatien ende dwalinghen) Anlal gegeben haben.!!3

2.2.3.4. Die protestantische Ubersetzung

Bei den Anderungen, die die protestantische Ubersetzung (= .P.) am
Tauler-Text vorgenommen hat, handelt es sich in der Regel um Aus-
lassungen, deren Umfang sehr verschieden ist: Manchmal betrifft es nur
einige Worter; es fehlen aber auch lingere Textpartien. Gelegentlich
werden auch Begriffe geandert oder neue hinzugefiigt. Es diirfte klar
sein, daB} der Inhalt bestimmter Texte Taulers durch diese Eingriffe
erheblich verindert wurde. Betrachten wir einige Beispiele. Eine Syn-
opse des mittelhochdeutschen Textes, der protestantischen, auf das Jahr
1565 datierten Ubersetzung und der Ubersetzung des Johannes de Lix-
bona findet sich im Anhang.

2.2.3.4.1. Kirche, Sakramente und Klister

Zuerst die Predigt Vetter 60h!!4) die sich dem ersten Petrus-Brief
anschliet und unter anderem die Wachsamkeit vor dem bosen Geist
zum Gegenstand hat. Die in diesem Brief enthaltene Lehre, so Tauler,
ist der Leitfaden, mit dem der kirchliche Jahreskreis begangen werden
kann; halten wir uns an diese Lehre, so wird all das, was die Kirche im
Jahreslauf begeht, (individuell) nachvollzogen: dis alles [wirt] mit disem
beslossen und ervolget, ob wir das halten. Gestrichen wurde hier von .P. der

12 Ebd,, (fol. 5): «Dit is den grondt / ende het waerachtigh fondament / dat Taulerus
ons leert: te weten / in alles Godt meynen / ende volghen sijnen alderheylighsten wille /
ende naevolghen het leven Christi.»

113 Ebd., [fol. 3].

114 Anhang, n. (1).



Johannes Tauler (1 1361) in den Niederlanden 421

Verweis auf die Kirche und ihren Jahreskreis. Der Petrus-Brief wird
ausschlieB3lich als Hilfe zur Seligkeit (sa/icheyt) vorgestellt.

An einer weiteren Stelle dieser Predigt bemerkt Tauler, daf3 der
Mensch sich manchmal nach einem Beichtvater (bichter) sehne. 15 Auch
diese Bemerkung ist von .P. getilgt worden.

An einer dritten Stelle geht Tauler auf die Waffen ein, die dem
Menschen gegen das Bose zu Verfiigung stehen.!16 In diesem Zusam-
menhang erwihnt er: den heiligen geloben, das heilig sacrament, das wort
Gotz, aller giiter menschen bilde (Norbild) und der heiligen kilchen gebet. Die
Verinderungen, die .P. hier vorgenommen hat, sind betrichtlich: 1. Wo
Tauler vom heiligen Glauben spricht, figt .P. hinzu: bez heylich gheloone in
Christum Jesum onsen salichmaker, die den boosen Geest onerwonnen, ende hem
zijn cracht bemomen heeft. Glauben bedeutet fiir ihn also: Glauben an
Christus als Heiland, der, wie es weiter heilit, den Menschen selig
mache und ithn vom Bosen erlost habe. 2. Das heilige Sakrament —
gemeint ist die Eucharistie — 146t er ungenannt. 3. Aus dem Gebet der
heiligen Kirche, wie es bei Tauler steht, wird das Gebet der christlichen
Kirche. Und 4. das Vorbild aller guten Menschen, so bei Tauler, wird zum
Vorbild aller Goz#seligen, die den Satan durch Christus besiegt haben (da#
voorbeelt aller Godtssalighen, die soo mannelijck altesamen den Satan, door
Christum hebben ouerwonnen).

Ein zweites Beispiel. In der Predigt V. 2, die die Furcht Josephs vor
Archelaus, dem Sohn des Herodes, zum Thema hat, handelt Tauler von
den Feinden der Seele.!!” Einer von ihnen ist die Welt, versinnbildet
durch Herodes. Hat man sie duBBerlich geflohen und sich zuriickgezo-
gen, es sei in eine Klause oder in ein Kloster (es 57 in klosen oder in
/éloestem), so erhebt der Feind sich erneut mit geistlicher Hoffart, nun
symbolisiert durch Archelaus. Die Bemerkung Taulers, mit dem er— als
Monch — den dublerlichen Riickzug von der Welt zum Ausdruck bringt:
«Es sei in eine Klause oder in ein Klostery, ist von .P. getilgt wor-
den.

Im folgenden stellt Tauler die Haltung Josephs, der sich in seiner
Flucht mit dem Jesuskind ganz von Gott hat leiten lassen, den Prilaten

der heiligen Kirche (prelaten der heiligen kirchen) als Vorbild dar.!18

115 Anhang, n. (2).
116 Anhang, n. (3).
17 Anhang, n. (4).
118 Anhang, n. (5).

i



422 Johannes Tauler (1 1361) in den Niederlanden

Genannt werden dabei: Priester, Bischofe, Abte, Prioren, Priorinnen
und Beichtviter (pfaffen und bischofe und epte und priole und priolin und
ouch ein reglicher bichter). AnschlieBend bemerkt Tauler, daf3 er selbst
einen Prior, einen Provinzial, einen Ordensmeister, einen Papst und
einen Bischof als Vorgesetzte hat (lch han einen priol, einen provincial,
einen meister, einen babest, einen bischof, die alle siber mich sint). Hier hat .P.
den Text wieder stark gedndert: aus prelaten der heiligen kirchen werden
Prelaten; an Stelle der Abte, Prioren, Priorinnen und Beichtviter wer-
den andere gheestelijcke Ouersten genannt. Wie Tauler sagt .P., dal} diese
Prilaten den Menschen behiiten sollen, wenn er noch jung ist. Hinzu-
gefiigt wird aber, daf3 sie ihn auch unterrichten sollen, und zwar dem
Wort und Willen Gottes gemil: #a den woorde Gods, ende na allen zijnen
alderliefsten wille. Kein Klosterleben also, sondern Lektiire der Schrift.
Aus dem Widerstand von .P. gegen das Klosterleben wird auch ver-
stindlich, weshalb er alle Vorgesetzen des Monchs Johannes Tauler
gestrichen hat.

An einer anderen Stelle dieser Predigt geht Tauler darauf ein, daf3
der Mensch, wenn er noch jung und unerfahren ist, sich nicht der
Kontemplation hingeben soll. 1! Wie das Jesuskind bleibe er zu seinem
Schutz besser in Agypten und solle Juda, das Land der Beschauung (Jan?
der beschowunge), nicht ohne Vorbereitung und schrankenlos betreten.
Ihm ist es nur erlaubt, dort einen Ablaf} seiner Siinde zu holen (er 7ag
wol sinen appelos do holen), wenn er wieder nach Agypten zuriickkehrt.
Der Verweis auf den AblaBl — bedenken wir die heftige Kritik der
Reformatoren — konnte bei .P. natiirlich unmdoglich stehen bleiben. Er
wurde getilgt. An seiner Stelle wurde ganz neutral vermerkt: Ay (der
Mensch) mach daer wel somtijts een weynich in spaceren.

Weitere Beispiele finden sich in V. 1, V.38 und V. 60a. In der
berithmten Weihnachtspredigt V. 1 ist die Taulersche Analogie zwi-
schen den drei Geburten des Sohnes — in Gott, durch Maria und in der
Seele des Menschen — und den drei Messen — nachts, bei Tagesbeginn
und am lichten Tag — getilgt worden: Die Messen bleiben unerwihnt. 120
Weiter wurden in der Predigt V. 38 folgende Verweise gestrichen!2l:
1. auf den hl. Gregor, 2. auf die Priester, die Richter der Kirche sind,
3. auf die Ordensgriinder, die beiligen vetter der heiligen ordenen, und das

119" Anhang, n. (06).
120 Anhang, n. (7).
121 Anhang, n. (8-10).



Johannes Tauler (11361) in den Niederlanden 423

von ihnen auferlegte Gebot des Schweigens, und 4. auf den Beichtvater,
der vom Fasten dispensieren kann. SchlieBlich ist in der Predigt V. 60a
ein ausfiihrlicher Abschnitt iiber die Messe, die Beichte, den Papst und
die guten Werke, sowie eine lingere Stelle mit Verweisen auf den Papst,
die Ponitentiare, die Kloster und die Kommunion ausgelassen. 122

2.2.3.4.2. Die Theologen

Interessant sind auch die Eingriffe in zwei Predigten iiber die Trinitit
(V. 28 und V. 60d), die als Kritik von .P. an der philosophischen Theo-
logie, die die Glaubensgeheimnisse mit den Kriften der Vernunft ver-
teidigen will, zu verstehen sind. In der Predigt V. 28 wird von Tauler
ausgefiihrt, daB3 das Geheimnis der Trinitit jedes Erkenntnisvermogen
tibertrifft. 123 Es gibt jedoch unwissende Leute — gemeint sind Ketzer—,
die meinen, dieses Geheimnis ergriindet zu haben und die viel davon
sprechen. Tauler hilt nun seinen Horern entgegen, sie sollen nicht von
der Trinitit sprechen und das Studieren und Disputieren dariiber den
Theologen tberlassen: /ant die hoben pfaffen darnoch studieren und dispu-
tieren. Sie haben die Erlaubnis, obwohl selbst auch unwissend, dariiber
zu stammeln, wenn die Kirche durch Ketzer in Not kidme. Diese
Ermichtigung der Theologen, tber die Trinitit studieren und disputie-
ren zu kénnen, ist von .P. gestrichen worden. Er schreibt an ihrer Stelle,
dal3 jeglicher natiirliche Verstand dariiber nur stammeln kann und dabei
immer versagen wird: @lle natuerlijck verstandt moet hierinne stamelen, Ja
te schande worden.

Gleiches findet sich in der Predigt V. 60d, die vom Abbild der
Trinitit in der menschlichen Seele handelt. 24 Hier fiihrt Tauler erneut
aus, dal} es fiir den Menschen unmoglich ist, die Trinitit zu begreifen.
Sie tibersteigt sogar die Fassungskraft der Engel (engelsch verstentnisse).
Man soll es, so sagt er hier wie in Predigt V. 28, den Theologen iiber-
lassen, dariiber zu sprechen, denn sie konnen damit den Glauben ver-
teidigen, und sie verfiigen dafiir auch tiber dicke Biicher: wir bevelben dis
den grossen phaffen; die missent doch hinnan ab etwas worte haben e beschir-
mende den geloben, und die hant grosse buch hinnan ab. AnschlieBend bringt
Tauler ein Zitat des Thomas von Aquin, nach dem niemand iiber das

122° Anhang, n. (11-12).
123 Anhang, n. (13).
124 Anhang, n. (14).



424 Johannes Tauler (11361) in den Niederlanden

hinausgehen soll, was die Lehrmeister (dze /erer) gesagt haben, die auch
entsprechend gelebt haben (#:t lebende ervolget hant) und dem nachge-
folgt sind, so daf} das, was sie leben, vom Heiligen Geist kommt (das sz es
von dem heiligen geiste habent). Auch hier hat .P. stark eingegriffen. Weg-
gelassen sind 1. der Verweis auf die Engel, 2. die Bemerkung, dal3 die
grossen phaffen iber die Trinitit etwas sagen diirfen, und 3. der Satz, mit
dem Tauler das Zitat des Thomas einleitet: Sanz 7homan sprach och,
letzteres wohl deshalb, weil Thomas als Musterbeispiel des katholischen
Theologen galt. Weiter hat .P. im Zitat des Thomas 4. das Wort dze lerer
in de Heyligen umgeindert, 5. einen absoluten Gegensatz zwischen
natiirlicher Erkenntnis und Offenbarung durch den Heiligen Geist, der
so nicht im Original steht, hineingetragen: Niemant en sal dat met zijnen
natuerlijcken verstant meynen te begrijpen, dat de Heyligen wesentlijck door
den beyligen Gheest in haer eruaren hebben, und 6. den Verweis auf die
Lebensfiihrung der Lehrmeister gestrichen.

Betrachtet man diese wie auch die in 2.2.3.4.1. angefihrten Stellen,
so zeigt sich klar, daf} genau die Punkte, die der katholischen Kirche im
16. Jahrhundert von protestantischer Seite zum Vorwurf gemacht wur-
den, wie die Lehre der Sakramente, vor allem der Messe und der
Beichte, das Klosterleben und die Rolle der Theologie, aus den Pre-
digten getilgt worden sind.!?> Durch Hinzufiigungen betont dagegen
wurden die Rolle Christi als sa/ichmaker, der den Menschen erlost, und
die sogenannten Godtssalighen, wie aus der Ubersetzung von V. 60h
hervorgeht. Liest man diese niederlindische Ubersetzung, so erinnert
nichts mehr an die katholische Kirche und ihre (geistlichen) Institutio-
nen. Der protestantische Leser konnte sich in der Tat, wie auf dem
Titelblatt gesagt wurde, sonder alle ergernisse in ihr vertiefen. Daf} er
dabei jedoch einen ganz anderen Tauler als den urspriinglichen zu
Gesicht bekam, blieb unerwihnt.

125 Uber die historische Hintergriinde der Reformation in den Niederlanden infor-
miert etwa DE JoNG, Otto, Niederlindische Kirchengeschichte seit dem 16. Jahrhundert,
Geottingen, 1975, 193-233, hier 193-209 (Die Kirche in ihrer Geschichte, 3/M2) (mit
Bibliographie).



Johannes Tauler (1 1361) in den Niederlanden 425

3. Teilprojekte des Forschungsprogramms

Dieser Beitrag ist als Ansatz zu einem Forschungsprogramm Jobannes
Tauler in den Niederlanden konzipiert worden. Wir mochten ihn mit
einer kurzen, sich aus den obigen Betrachtungen ergebenden Bemer-
kung beschlieBen, in der angegeben werden soll, welche Teilprojekte
ein solches rezeptionsgeschichtliches Forschungsprogramm zu umfas-
sen habe.

a) Der Albertismus Taunlers

Tauler hat in seinen Predigten hauptsichlich das philosophische Den-
ken der deutschen albertistischen Dominikaner-Schule rezipiert. Um
diesen Taulerschen Albertismus in seiner Wirkung auf die spirituelle
Kultur der Niederlande genau zu erfassen, soll untersucht werden, in
welchen Predigten sich welehe philosophische Themen finden lassen, wze
er das scholastische Latein tibersetzt hat und welche Formulierungen fiir
ihn typisch sind. Damit kann ein Instrumentarium gewonnen werden,
mit dem man seinen Einflull auf andere Autoren feststellen kann. Diese
Untersuchung hat sich auf den urspriinglichen (mittelhochdeutschen)
Text zu stiitzen. Die Ergebnisse sollten mit den verschiedenen nieder-
lindischen Ubersetzungen Taulers verglichen werden. Zu beriicksich-
tigen sind hier sowohl die authentischen wie auch die pseudoepigraphi-
schen Schriften, haben beide doch das Bild Taulers in den Niederlanden
bestimmt.

b) Inventar und Beschreibung der (mittel-) niederlindischen Handschriften
und Drucke (einschliefSlich der Psendo-Tauleriana)

Ein solches Inventar, das die Arbeiten von Lieftinck und Axters!2¢ in
die Neuzeit fortfithren soll, gibt uns Einsicht in die Verbreitung der
Texte: Welche Texte wurden wo, wann und durch wen gelesen. AulBer-
dem kann eine detaillierte Studie der mittelniederlindischen Hand-
schriften zeigen, mit welchen Texten anderer Autoren die Werke Tau-
lers in der frithesten Zeit uiberliefert wurden.

126 Tierrinck, De Middelnederlandsche Tauler-handschriften (wie Anm. 25), und
AxTERS, Bibliotheca Dominicana Neerlandica Manuscripta 1224-1500 (wie Anm. 24).



426 Johannes Tauler (t1361) in den Niederlanden

¢) Studie der Rezipienten vor 1543

Die Rezeption vor 1543 — dem Jahr, in dem mit der Ausgabe von Petrus
Noviomagus in Ko6ln die Periode der gedruckten Verbreitung Taulers in
den Niederlanden begann 127 — geschah auf der Basis von Handschriften
und hat dadurch einen eigenen Charakter. Hier gilt es vor allem zu
untersuchen, welche genau die frithesten Zentren der Rezeption Taulers
waren und welche Aspekte seines Denkens zuerst aufgegriffen wurden.
Nachgegangen werden soll der Frage, inwieweit Tauler damals als
Geistesverwandten einer urspriinglich niederlindischen Tradition, wie
wir sie bei Ruusbroec, aber auch bei den niederlindischen Albertisten
finden kénnen, betrachtet wurde.

d) Studie der Rezipienten nach 1543

Nach 1543 ist eine deutliche Hausse in der Rezeption Taulers zu beob-
achten: Seine Schriften werden in breiten Kreisen gelesen. Von diesem
Zeitpunkt an datieren auch die kritischen Reaktionen auf seine Lehre,
die Apologien (Blosius und Frangois Nugent!28) und die zensierte pro-
testantische Ubersetzung. Der Erforschung dieser Periode — die bis etwa
1800 geht — mul deshalb eine besondere Bedeutung zuerkannt werden,
wobei vor allem die Gotteslehre und Christologie, die Emanationslehre
und die Seelenlehre zu beriicksichtigen sind.

Schiuf3

Tauler hat iiber mehrere Jahrhunderte hindurch die spirituelle Kultur
der Niederlande nachhaltig beeinflufit. Nur einige Punkte dieser Wir-
kung sind in unserem Beitrag angedeutet worden. Dennoch hoffen wir
bereits damit gezeigt zu haben, wie ertragreich, nicht zuletzt durch seine

127 Die Bedeutung des Druckes von 1543 fiir die niederlindischen Tauler-Rezeption
wird dadurch unterstrichen, daB Johannes de Lixbona in der Einleitung zu seiner Uber-
setzung (ebd., [fol. 3]) diese Ausgabe (zu Unrecht) als die erste gedruckte deutsche Ausgabe
Taulers iiberhaupt betrachtete. '

128 Zu ihm und seiner Verteidigung des Tauler siche MarTIN, Francis, Friar Nugent. A
Study of Francis Lavalin Nugent (1569-1635). Agent of the Counter-Reformation, Rome,
London 1962, hier 67-71 (Bibliotheca Seraphico-Capuccina, Bd. 21), und Ders., Art.
«Nugent (Francois)», Dictionnaire de Spiritualité, Bd. 11, Paris 1982, Sp. 517-519.



Johannes Tauler (1 1361) in den Niederlanden

427

Querverbindungen zwischen Philosophie, Theologie und spiritueller
Kultur, ein Forschungsprogramm Johannes 1auler in den Niederlanden

sein kann.
Anbang'®
1. Kirche, Sakramente und Klister
(1)
Vetter 60h Frankfurt 1565 Antwerpen 1647
S. 321, 22=27 S. 112rb S. 294a

(...) Dis ist die epistole
die uns der minnekliche
farste min herre

S. Peter fur leit, an

der wir vindent ein
gantze lere ze
volbringende und ze
ervolgende alles das
die heilige kilche alles
das jor begangen hat

mit allen den hochgeziten,
und wirt dis alles mit
disem beslossen und
ervolget, ob wir das
halten. Er sprach (...)

(...) Kinder / dit is

de Epistel die ons
Petrus schrijft tot
eenre onderwijsinge
ende leere / daerinne
de mensche vindt

een gants volcomen
leere ende leven /
om te volbrenghen
ende te achteruolghen
allet dat totter salicheyt
van noode is.

So seyt hy dan (...)

(-..) Kinderen / dit
is den Epistel / die
S. Peeter schrijft tot
een onderwijs ende
leeringhe / waer in
den mensch
volcomentlijck can
vinden al wat hem
tot een volmaeckt
leven van noode is:
ende al wat de

H. Kercke ’t heel
jaer door doet / dat
is hier in besloten /
indien wy dese
leeringhe maer

onderhouden willen.

Soo seyt hy (...)

129 Die Hervorhebungen im Ms VETTER stammen von uns. Sie heben die Stellen
hervor, die in der protestantischen, auf das Jahr 1565 datierten Ubersetzung verindert

wurden.



428 Johannes Tauler (}1361) in den Niederlanden

(2)

Vetter 60h
S. 324, 27-30

Frankfurt 1565
S. 113rb

Antwerpen 1647
S. 296a

(...) Diser vigent der
bringet den menschen
in manigvaltige
invelle. « Achy,
gedenket der mensche
denne, «bettest du nu
einen bichter! mir ist

dis und das in gevallen.

Woffen, wo bist du

(...) want de boose
Geest brengt den
mensche menighen
boosen inual. Soo
denckt dan de swacke
mensche / Och
bermhertighe God

/ my is dit ende dat
ingheuallen / ick

(...) want den boosen
gheest brenght in
den mensch veel
quade in-ghevinghen
ende ghedachten /
welcke ghevoelende
de ghene / die noch
in’t gheestelijck leven
niet wel ervaren en

nu dran!» arme mensche hoe zijn / dencken by
ben ick nv daeraen haer-selven / ende
/ hoe iammerlijck segghen: Och lieven
staet mijn sake met Heer / had’ ick nu
God. (...) eenen Bicht-vaeder!
My is dit oft dat
inghevallen. Ick arme
mensch / hoe staen
ick nu met Godt? etc.
(3
Vetter 60h Frankfurt 1565 Antwerpen 1647
S. 326, 5-11 S. 113vb S. 297a-b

(...) Wan der mensche
hat verre starker
woften: den heiligen
geloben, das heilig
sacrament, das wort
Gotz, aller guter
menschen bilde und
der heiligen kilchen
gebet, ane manig
ander grosse
bevestenunge, da fur
des vigendes gewalt
vil minre ist denne

(...) Want de mensche
heeft veel stercke
wapenen / daer mede
hy den boosen Geest
wel wederstaen mach
/ als namelijck / het
heylich ghelooue in
Christum Jesum onsen
salichmaker / die
den boosen Geest
ouerwonnen / ende
hem zijn cracht
benomen heeft /

(...) Want den mensch
heeft stercke waepenen
genoegh / waer mede
hy den duyvel
wederstaen can / als
te weten / het H.
Gheloof / het
hoogh-weerdigh H.
Sacrament des Autaers
/ ende het woordt
Godts / ende oock

de exempelen der

Heylighen / ghebeden




Johannes Tauler (11361) in den Niederlanden

ein fliege gegen einem
bern, ob anders der
mensche wil wider

ston weckerlichen

und werfe sinen

enker in Got manlichen,
der im vil gutz hat
geton. Kinder, sehent
fur dch: wenne ir
koment an en welt (...).

ende oock dat heylich
woort Godts.
Daerenbouen noch
dat gebet der
Christelijcker Kercken
/ ende dat voorbeelt
aller Godtsalighen

/ die soo mannelijck

. altesamen den Sathan

/ door Christum
hebben ouerwonnen.
Ist dat de mensche
oock alsoo doen wil

/ ende hem
mannelijcken
wederstaen wil /
werpende zijnen
ancker in Godt ende
hem volcomelijck
betrouwende / die
hem soo veel goets
ghedaen heeft / soo
en mach hy hem
gantselijck niet
afwinnen bouen
zijnen vrijen wille /
Ja soo is des Sathans
cracht tegen den
menschen veel minder
dan een vlieghe
teghen eenen grooten
Bere. Daerom mijn
alderliefsten zijt vrolijc
/ ende keert v
mannelijck vanden
sonden / want ick
segge v in der waerheyt
/ coemt ghy in de
andere werelt (...)

429

van de H. Kercke
ende van alle Godts
lieve Heyligen / ende
veel meer andere
bescherminhge //
ende bystandt: soo
dat alle het ghewelt
ende de macht des
duyvels teghen den
mensch veel minder
is / dan een vlieghe
teghen eenen grooten
beir. Ende by aldien
dat den mensch maer
mannelijck ende
crachtigh den duyvel
wederstaen wilt /
worpende sijnen
ancker / dat is /
sijne hope in Godt

/ van den welcken
hy soo veel goets
ontfanghen heeft;
soo en can den duyvel
op den mensch teghen
sijnen danck niet
winnen / noch
eenighe victorie oft
triumph van hem
behaelen. Daerom

/ Alderliefste /
verheught ende
verblijdt u / ende
keert u vromelijck

af van de sonde /
ende siet neerstelijck
voor u (...)



430 Johannes Tauler (}1361) in den Niederlanden

4)

Vetter 2
S. 13, 12-13

Frankfurt 1565
S. 31vb

Antwerpen 1647
S. 81b

(...) Also nu die welt

ussewendig geflohen

ist, es si in &losen oder
in klostern, so stet uf

Archelaus und

richsenet dennoch (...)

(...) Ende daerom /
so dat nv is dat de
mensche wtwendich
de werelt vliedt /
soo staet dan op
Archelaus / ende
heerschet inden
mensche (...)

©)

(...) Daerom / alst
soo verr’ comt / dat
yemant de werelt
uytwendigh ghelaten
/ afghegaen ende
ghevlucht is / ende
hem in een Klooster
oft cluyse vertrocken
heeft; soo staet daer
Archelaus op / ende
soeckt daer

heerschappije te
hebben (...)

Vetter 2
S. 15, 3-8

Frankfurt 1565

S. 32va

Antwerpen 1647

S. 83a

(...) Diser huter der
Joseph das soltent

sin die prelaten der
beiligen kirchen, pfaffen
und bischofe und

epte und priole und
priolin und ouch ein
zeglicher bichter, der
solte aller diser huten
die wile der mensche
jung ist, ein iegliches
sime underton noch
dem also ime nutze
were. Nu han wir

vil hater, vil
ubermeister. Ich han
einen priol, einen
provincial, einen meister,
einen babest, einen

Nu sult ghy weten

/ dat die Gehoeders
des Kindts / sullen
zijn die Prelaten /
Bisschoppen /
Priesteren / ende
andere gheestelijcke
Ouersten. Dese
Prelaten alle / sullen
hare Ondersaten
regeren ende
onderwijsen na den
woorde Gods / ende
na allen zijnen
alderliefsten wille:
Maer eylacen /
haerder veel zijn
seluer blint / ende
also leydt die eene

(...) Desen Voester-heere
ofte Bewaerder des
Salighmaeckers
beteeckent de Prelaten
der H. Kercke / te
weten / den Paus /

de Bisschoppen /

Abten / Prioors ende
alle andere Gheestelijcke
Bicht-vaders / die

alle haere ondersaeten
/ ter wijle die noch
jonck ende
minder-jaerigh zijn

/ moeten bewaeren
ende regeren / nae

dat een yeghelijck

van noode is. Maer

/ eylacen / veel van



Johannes Tauler (T 1361) in den Niederlanden

bischof, die alle #ber
mich sint, und wolent
su alle dbel mit mir (...)

blinde den anderen
/ dattet te vreesen
is / dat sy beyde te
samen vallen inden
grondt der eewigher
verdoemenisse. Nu
hebbe ick veel
Quersten / ende
alwaert nu dat die
altesamen qualick
met my wouden (...)

(6)

431

haer zijn selver blindt
/ ende alsoo leydt
den eenen blinden
den anderen: waerom
seer te vreesen is'/
dat sy beyde te samen
sullen vallen in de
graght der eeuwigher
verdoemenisse.
Voorwaer wy hebben
vele Prelaeten ende
Over-heeren. Ick /
midts dat ick Moninck
ben / hebbe over

my eenen Supprioor
/ eenen Prioor /
Provinciael / Bisschop
ende Paus. Ende al
waer 't saecke dat sy
altesaemen met my
quaelijck wilden
handelen (...)

Vetter 2
8. 15, 25-27

Frankfurt 1565
S. 32va—b

Antwerpen 1647
S. 83b

(...) Noch ist der
mensche jung und
sol noch nut frilich
in daz lant der
beschowunge varn,
er mag wol sinen
appelos do holen und

wider invarn in
Egipten (...)

(...) In desen grade
is de mensche noch
ionck / ende en sal
noch niet vrolijck
wtuaren in dat lant
der schouwinge / hy
mach daer wel somtijts
een weynich in
spaceren / wil hy /
ende dan terstont //
weder in Egypten
landt varen ()

(...) Dogh in desen
graet is den mensch
noch jongh / ende

en magh daerom

noch niet vry gaen
nae 't landt van Israel
/ dat is / het Landt
van de beschouwinghe
Godts. Hy magh wel
/ soo hy wilt / sijnen
af-laet daer gaen
haelen; maer sal dan
terstont wederom
keeren nae Egypten (...)




432 Johannes Tauler (11361) in den Niederlanden

Y.
Vetter 1 Frankfurt 1565 Antwerpen 1647
S. 7,20-8,11 S. 22vb-23ra S. 60b-61a

(...) Die dirte geburt
ist daz Got alle tage
und alle stunde wurt
werlichen geistlichen
geborn in einre guten
sele mit gnoden und
mit minnen. Dise
drie geburte beget man
biite mit den drien
messen. Die erste singet
man in der vinster
nabt, und get an:
dominus dixit ad me,
filius meus es tu, ego
// bodie genui te; und
dise messe meinet die
verborgene geburt die
geschach in der vinsterre
verborgenre unbekanter
gotheit. Die ander
messe get an: lux
Julgebit hodie super
nos, und die meinet
den schin der gegotteter
menschlicher naturen,
und die messe ist ein
teil in vinsternisse und
ein teil in dem tage,

s# wag ein teil bekant
und ein teil unbekant.
Die dirte messe singet
man in dem kloren
tage, und die get an:
puer natus est nobis et
[filius datus est nobis,
und meinet die
minnencliche geburt die
alle tage und in allen

(...) De derde gheboort
is / dat Godt alle

dage ende alle stonde
wort / warachtelijck
gheestelijck gheboren
in eene goede siele
met genade ende

met liefde.

(...) De derde geboorte
is / in de welcke

Godt daegelijckx

t’aller uren ende
stonden / waerachtelijck
/ gheestelijck gheboren
wordt in een goede
Ziele / door de gratie
ende liefde. Dese

dry gheboorten
worden beteeckent
door dry Missen. De
eerste Misse / diemen
in den donckeren
nacht doet / ende
beghint Dominus dixit
ad me etc. Den Heere
heeft tot my gheseydt,
ghy Zijt mijnen Sone,

ick hebbe u bheden, dat

is / in d’eeuwigheydt
ghebaert, beteeckent
die verborghen
gheboorte / welcke
geschiet in de donckere
/ verborghen ende
onbekende Godtheydt.
De tweede Misse /
welcke begint Lux
Jfulgebit hodie super

nos etc. Een licht sal
heden over ons schijnen,
beteeckent den schijn
ende // luyster van
de Godt-vereenighde
menschelijcke natuere:
ende daerom gheschiet
dese Misse in den



Johannes Tauler (1 1361) in den Niederlanden

ougenblicken sol geschehen
und geschibt in einre
ieglicher giiten heilgen
selen, ob si sich darsat
kert mit warnemende
und mit minnen, wan
sol su diser geburt

in ir bevinden und
gewar werden, daz
mus geschehen durch
einen inker und
widerker alle ir krefte

()

Sal sy nv dese
ge//boorte in haer
beuinden ende ghewaer
worden / dat moet
gheschieden door
eenen inkeer ende
wederkeer van allen
haren crachten tot

Godt. (...)

(8)

433

morghen-stondt /

als het ghelijck half
nacht en half dagh

is; om dat deze
gheboorte eensdeels
bekent ende eensdeels
onbekent is gheweest.
De derde Misse
(diemen in den
claeren dagh doet /
ende begint Puer
natus est nobis etc.

Een Kint is ons gheboren,
ende eenen sone is ons
ghegeven) beteeckent
de minnelijcke
gheboorte / die alle
daeghen / alle uren
ende ooghenblicken
behoorde te gheschieden
/ ende oock gheschiet
in elcke goede ziele

/ als sy haer met
waer-nemen ende
liefde daer toe keert.
Want soude sy dese
gheboorte in haer
bevinden ende gewaer
worden / soo moet
sy doen eenen in-keer
ende weder-keer van
alle haere crachten

tot Godt. (...)

Vetter 38
S. 148,33-37

Frankfurt 1565
S. 118sb

Antwerpen 1647
S. 400b-401a

(...) senftmuteklichen
und mit einem sussen
antlit und worten,

(...) saechtmoedelijc
met eenen soeten
aenghesicht.

(-..) sachtmoedelijck
met een soet ghelaet
/ ghelijck den heylighen



434 Johannes Tauler (11361) in den Niederlanden

schribet S. Gregorius.
Und es ist groslichen
den pfaffen verbotten
das si niit herteklichen
sillen stroffen, die
richter sint der kilchen.
Wie getdirrent ir denne
das gedenken vor Gotte
und den liten? Wissent,
ir mugent also z
einem mole uweren
nechsten (...)

Ick segge v inder
waerheyt / ghy
moecht op een mael
uwen naesten (...)

Gregorius seyt. Want
het is de Priesters
strickelijck verboden
/ dat sy niet wreedelijck
en sullen oordelen

/ die nochtans rechters
der H. Kercke zijn.
Hoe derret dan

yemant hem vermeten
/ anders dit voor

Godt en de menschen
te doen? Ick segghe

u inder waerheyt

/ / / ghy soudt uwen

naesten eens (...)

9
Vetter 38 Frankfurt 1565 Antwerpen 1647
S. 149,9-14 S. 118rb—va S. 401a

(...) selber bringen
friden inwendig und
uswendig. Her umbe
das als unmessig schade
kumet von worten, dar
umbe hant bie vormals
die heiligen vetter der
heiligen ordenen mit
also grossem flisse alle
rede verbotten in den
Elostern uf allen stetten
ane uf einer stat, und
das selbe nit ane
sunderlich urlob. Den
schaden der von
worten kumet, den
enkonde dir alle die
welt nit bewisen.

(...) Ende oft sy v
seluen vrede inbrengen
souden inwendich
ende wtwendich. / /

De schade die van
woorden coemt / en
soude de gantsche
werelt niet ghenoech
connen beclaghen.

(...) ende tot vrede
uws selfs inwendigh
ende uytwendigh.
Om datter soo grooten
schade comt uyt het
spreken / soo hebben
de H. Vaders in haere
Reghels ende Statuten
soo neerstelijck op
alle plaetsen het
spreken verboden /
uytghenomen eenighe
sekere plaetsen daer
toe gheordineert /
ende dat niet sonder
besonderen oorlof.
De schade / die uyt
het spreken comt /
en soude de gantsche
werelt niet konnen

begrijpen.




Johannes Tauler (11361) in den Niederlanden 435

(10)

Vetter 38
S. 150,34-151,13

Frankfurt 1565
S. 118vhb

Antwerpen 1647

S. 402a

(...) War umbe ensage
ich ndt von grossem
vastende und
wachende? Wissent
das vasten und wachen
ein gar grosse starke
helfe ist zu // einem
gotlichen leben, so

es der mensche
vermag! Aber do ein
krank mensche ist
eines kranken hobtes
— in disem lande
hand die lute gar
b6se hobt — und
bevint der mensche
das, das es sin nature
qwetschet und wil
verderben, so striche
abe, und ob och wer
ein tag den man
vasten solte, so nim
urlob von dinem bichter,
und ob der urlob dir
niit enmag werden, so
macht du doch denne
von Gotte urlob nemen,
und isse etwas untg
morne, das du 24 dem
bichter oder 24 dem
Dpfaffen macht komen,
und sprich denne: «ich
was krank und asy,
und nim denne darnach
urlob. Die heilige kilche
gemeinde noch gedochte
das nie das sich ieman
solte verderben. [.ieben

(-..) Waerom segghe
ick op de wtwendige
oeffeninghen / ende
niet op groot vasten
ende waken? Weet
dat het vasten ende
waken een groot
sterc behulp is tot
eenen inwendighen
gheestelijcken leuen
/ alst de mensche
vermach. Maer soo
de mensche swac
van hoofde is (in
desen lande hebben
de lieden gemeynlijck
al swacke hoofden)
ende beuint de
mensche dattet zijn
natuere crencken
ende verderuen wil

-/ soo strijcket af /

al waert oock eenen
dach diemen behoorde
te vasten.

(...) Waerom en spreke
ick niet van veel
vasten ende waecken?
Weet / Beminde /
dat het vasten ende
waecken een groot
sterck behulp is tot
een inwendigh
gheestelijck leven /
alsser den mensch
teghen mach. Maer
soo ghy swack van
hoofde zijt (ghelijck
in dese lande
ghemeynlijck de
menschen al swacke
hoofden hebben)
ende bevindt ghy /
dat het uw’ natuere
crencken ende
bederven sou / soo
strijcket af. Is het
eenen gheboden
vasten-dagh / soo
eyscht oorlof van
uwen Biecht-vader

/ ende eet wat: ende
soo ghy gheenen
Biecht-vader en kunt
hebben / om van
hem oorlof te vraghen
/ ende het is nochtans
oprecht noot; soo
mooght ghy
daer-en-tusschen van
Godt oorlof nemen

/ ende wat eeten /
tot s'anderendaeghs




436

kinder, und dis ist
iemer ein gar slechte
rede. Also: was das
ist das dich hindert
an dem nechsten
wege der worheit,
das striche alles ab,
es si uswendig, és si
inwendig, es si liplich,
es si geistlich, das
schine oder heisse
wie man welle. (...)

Wattet ooc is dat v
hindert aen den
naesten wech der
waerheyt / dat strijct
altesamen af / het

sy wtwendigh oft
inwendich / lichamelijc
oft gheestelijck / het
schijne oft heete
hoemen wille (...)

(1)

Johannes Tauler (} 1361) in den Niederlanden

/ wanneer ghy
comende by den
Biecht-vader / sult
dan segghen: Ick was
qualijck te passe /
ende ick at wat: Ende
eyscht dan voorts

van hem oorlof. Want
de meyninghe oft
den wille van de H.
Kerke en is niet /
dat hem met vasten
yemandt sal bederven.
Dus / Alderliefste

/ wattet oock is /

dat u verhindert aen
den naesten wegh

der waerheyt / ’tzy
yet uytwendigh oft
inwendgh /
lichaemelijck oft
gheestelijck / het
schijne ofte heete

soo het wil / strijckt
het altemael af (...)

Vetter 60a
S. 282,4-18

Frankfurt 1565
S. 87rb

Antwerpen 1647

S. 223b

(...) Dise steine ligent
dicke verborgen in
dem menschen lange
wile bis man si an
kumet in etlicher
wise. Wissent: do ich
dise lite wiste mit
verborgem hasse oder
ungunst, und nit sich
entlossent berichien,
ich engebe in Gottes

(...) Dese steenen
ligghen dickwils
verborghen inden
menschen een langhe
wijle / tot datmense
aencoemt in sommigher
wijse.

(...) Voorwaer dese
steenen ofte steenen
herten ligghen in
sommighe menschen
(1ae wel in vele)
langhen tijt verborghen
/ ende en worden

niet licht gekent /
voor dat haer
aenghedaen wordt
eenighe moyelijckheydt.




Johannes Tauler (} 1361) in den Niederlanden 437

lichamen nit. Man
vindet vil menschen,
die bichtent zwenzig
oder drissig jar und
engetaten nie rechte
bichte noch si enwurden
nie absolviert und gont
do mit i dem heiligen
sacrament: das ist ein
engstlich sorgklich
grawelich ding. Wan
der babst der den
obersten gewalt hat,
der enmochte den
menschen nit losen.
Und so dise me dar
gent und me bettent
und ngtz‘er werk tint,
es 51 was das si, 5o §i
ie herter und versteinter
werdent und blinder
und grober, wan s5i
lossent sich uf ir ngl‘en
werk, und in wer verre
besser das si ir nit
entetent wan das si i
dem heiligen lichamen
unsers herren gont und
die ursache nit wellent
lossen und och die
gebresten wissent, das
das Got niemer enlat
ungerochen: er enrichet
es nit allein an der
selen, mer och an dem
libe. In wirt och der
slange fir den visch.
Kinder, das sint alle
urteilten late (...)

Alsulcke ontfanghen
oock een Slanghe
voor den vissche.
Kinderen / dat zijn
alle oordeelende
menschen. (...)

Voorwaer / wist ick
alsulcke menschen
met sulcken verborghen
haet ende afgunste

/ die haer niet en
wilden laeten
onderwijsen / noch
naer goeden raet
hooren ; ick en gave
haer het lichaem ons
Heeren niet. Men
vindt veel menschen
/ die wel twintigh
oft dertigh iaeren te
bichte gaen; ende

en doen nochtans
noyt een oprechte
biechte / ende en
sijn noyt te recht
gheabsolveert: Ende
sy gaen daer mede
ten H. Sacrament.
Dat is seker wel een
anghstelijcke /
sorghelijcke ende
grouwelijcke saecke
— Want den Paus self
(die de opperste
maght heeft) en can
alsulcken menschen
niet absolveren: ende
hoe sy dickmaelder
ten H. Sacrament
gaen / ende meer
bidden / ende meer
goede wercken doen;
hoe sy harder / ende
versteender / ende
blinder / ende grover
worden. Waerom dat
/ suldy segghen? Om
dat sy ‘



438 Johannes Tauler (f1361) in den Niederlanden

(12)

eyghen-behaeghelijck
zijn / ende hun
verlaeten op haere
goede wercken. Het
waer beter dat sy
t'onsen Heere niet
en ginghen / als sy
de oorsaecken ende
de gebreken niet en
willen laeten. Weet
/ dat Godt dat
nimmermeer onghestraft
en laet. Hy straffet
niet alleen aen de
ziele / maer oock
aen den lichaem.
Aen de sulcke wordt
voor eenen visch een
serpent ghegheven:
want het zijn menschen
/ die andere

vermetentlijck oordelen

(--)

Vetter 60a
S. 282,33-283,27

Frankfurt 1565
S. 87rb

Antwerpen 1647
S. 224a-b

(...) Kinder, dis tut,
das man des grundes
und der gebresten

nit war ennimet:

das ist ein hert sérklich
ding. Der babst der
hat etliche artikel im
selber bebalten ze
losende, etliche den //
penitentiern verluben,
etliche den bischofen

und ander den priestern.

(...) Kinderen / dit
coemt daer van /
datmen den gront
ende de gebreken
niet waer en neemt

/ dat is een sorchelijc
dinck.

(...) Kinderen / dit
comt daer door /
datmen op sijnen
grondt ende op sijne
gebreken niet neerstich
genoegh en let. Want
daer zijn eenighe
sonden / der welcker
absolutie den Paus

aen sy-selven

ghereserveert ofte
behouden heeft;



Johannes Tauler (11361) in den Niederlanden 439

Dis enist niit getan zu
herter verdumekeit,
sunder das die sinde

do mit bekant und
gewegen und gros
geachtet werde und der
riwe deste merre werde
und denne gewegen
werdent und bebiit
werdent. Kinder, wistint
ir wie sorgklich dise

lite mit disem besessen
grunde das hoch wirdige
tire blut das Got durch
uns vergossen hat,
enphiengent und irs
falschen grundes noch
irre gebresten nit war
ennement, ir mochtent
vervarn von engsten.
Und dar umbe hat

man in etlichen Rlostern
gebotten das man i
drin wuchen mis 2i
dem sacrament gan:

dar umb also lange zit
das man alle die wile
wol und sere sich berichte
gegen der grossen
wirtschaft, das das
heilige sacrament sines
werkes in dem menschen
bekomen mige. Aber,
lieben kinder Gotz,
reissent #@wer begerunge
dar i und haltent

deh also das ir dicke
mijgent das hoch wirdige ~ Daerom neemt doch
sacrament nemen. uwen gront waer /
ende bidt den Heere
/ dat hy uwen gront

Bittent unsern herren
das er uch selber

bereite, und lebent seluer bereyde ende

andere sonden /
vergunt hy te absolveren
aen de Penitenciers

/ andere aen de
Bisschoppen / andere
absolveren de gemeyne
Priesters. Welcke

alles niet en gheschiet
uyt dwaesheydt ofte
onbesintheydt; maer
om dat de swaerte

der sonde daer door
soude bekent /
gheweghen / ende
grooter gheacht
worden; ende dat

het berouw te grooter
ende meerder soude
wesen / ende datmen
hem meerder daer
voor soude wachten.
Kinderen / waer’t

dat ghy wist / hoe
sorgelijck deze
menschen met haeren
valschen grondt /

die sy niet waer en
nemen / het
hooghweerdigh
dierbaar bloet (d’welck
Godt voor ons
vergoten heeft)
ontfanghen; ghy
mocht wel verdwijnen
van anghste. Daerom
ist in sommighe
Cloosters gheordineert
/ datmen ten dry
weken maer eens en
sal ten H. Sacrament
gaen; Ende men
gheeft soo langhen



440

also minneklich
innerlich; sint
senftmutig und
demutig und
abgescheiden. Velt
nu wol her umbe uf
uch liden, swigent
und enantwurtent
nut. Ein meister der
heiligen geschrift wart
gefraget wie im das
geviele das etliche
geistliche ldte unsern
herren als dicke wolten
nemen uswendig irre
geselschaft und irre
gewonbheit. Do sprach
diser meister: «owe,
herre Got, wir solten
uns des so inneklichen
frowen das ieman were
den Gottes gelustete
und sin begerte, und
den klostern die das
tint, den dienent die
andern und helfent in
2# mit also grossem
flissen. Nieman gedenke
der die zut unserm
herren gont; aber dise
sint verre besser die es
nit tiunt, wan si lossent
es von grosser erwirdikert
und demsutkeit, das
ein gros ding ist. Ist
das uch ieman steine
engegen wirffet mit
urteillunge und slecht
uch mit slechten
worten, gedenkent
das es sunder mittel
von Gotte komen

ist. (...)

hem gheuallich make
/ ende leeft goetwillich
ende innerlijck /

ende zijt sacchtmoedich
/ ootmoedich / ende
afgescheyden. Valt
daerom eenich lijden
op v / so swijcht

stille / ende en
antwoort niet.

Ist dat v yemant
steenen tegen worpt
met oordeelen / ende
slaet op v met woorden
/ ghedenckt dattet

v sonder middel van

Godt ghecomen is. (...)

Johannes Tauler (}1361) in den Niederlanden

tijt / op dat hem een
yeghelijck tot dese
weerdighe maeltijt
wel soude bereyden
/ op dat dit weerdigh
Sacrament sijn werck
in een yeder wercken
magh. Dogh ghy sult
uw’ begheerte daer
toe verwecken ende
u alsoo houden /

dat ghy dickwils het
H. Sacrament mooght
ontfanghen. Bidt den
Heere dat hij u will’
bereyden ende
bequaem maecken:
ende daer-en-tusschen
/ ’tghene dat in u is
/ maeckt altijts eenen
goeden wille te
hebben / ende innigh
van leven te zijn:
Ende weest
sachtmoedigh /
ootmoedigh ende
afgescheyden. Valter
daerom op u eenigh
lilden; swijght stille
ende en antwoordt
niet. Een seker
meester der H.
Schrifture eens
ghevraeght zijnde /
hoe dattet hem
aenstondt / dat
sommighe menschen .
soo dickmaels buyten
andere ende buyten
ghewoonten wilde
ter H. Communie

// gaen; sprack aldus:
O Heere Godt / wy



Johannes Tauler (11361) in den Niederlanden 441

behoorden ons
altemael daer in te
verblijden / datter
immers yemandt is

/ die lust ende
begheerte heeft om
Godt te ontfanghen.
Ende soo in de
Cloosters yemandt
sulckx ghevonden
wordt; aen dien
sullen de andere
haere liefde thoonen
/ ende hem daer toe
helpen / met alle
neerstigheydt. Dogh
niemandt van de
ghene / die dickmaels
gaen / en sal meynen
/ dat de andere /

die soo dickmaels
niet en gaen / dies

te quaeder oft te
argher zijn; maer sal
eer dencken / dat

sy dat laeten uyt
groote ootmoedigheydt
ende eerbiedinghe

/ d’welck oock van
gheen cleyne
verdiensten en is.
Ten lesten moet ick
u / Alderliefste /

dit noch vermaenen
/ dat / soo daer
yemandt steenen
teghen u werpt van
vermetelijcke oordelen
/ ende u slaet met
woorden; dat ghy

dit sult nemen niet
als comende van
eenen mensch / maer



442 Johannes Tauler (f1361) in den Niederlanden
als eyghentlijck van
Godt selve. (...)
1. Kirche und theologische Wissenschaft
(13)
Vetter 28 Frankfurt 1565 Antwerpen 1647
S. 115,1-5 S. 103vb-104ra S. 266b-267a

(...) Eya lieben kinder,
nut underwindent

tuch zu hoher wisheit,
also sant Paulus sprach,
und lant die hohen
Pfaffen darnoch studieren
und disputieren, und
in der unkunst mussent
st wol mit urlobe
stammelen umb der
heiligen kirchen willen,
obe si in not keme mit
ketzern,; aber dazg si
dch verbotten. (...)

(...) Daerom lieve
kinderen / en
onderwindt v dese
hooghe verborghen
wijsheyt niet wt te
spreken / noch veel
daer van te disputeren
/ want alle natuerlijck
verstandt moet
hierinne stamelen /
Ja te schande worden.

()

(...) Kinderen / en
onderwint u dogh
niet van dese hooghe
verborghen wijsheyt
curieuselijck te spreken
/ ende (ghelijck
Paulus // ons
vermaent) en wilt
gheen hoogh ghevoelen
hebben. Laet de groote
Leeraers daer op
studeren ende daer
van disputeren ten
dienste van de H.
Kercke / op dat /
soo 't ghebeurde dat
de H. Kercke van

de Ketters bevochten
wierdt / sy moghen
hebben wijsheyt ende
wetenschap om het
gheloof te bevestighen
/ ende aen de boosen
den mondt te stoppen:
aen die Leeraers '
(segghe ick) wordt
toe-ghelaeten van

de mysterien der H.
Dryvuldigheyt yet
stamelender-ghewijse




Johannes Tauler (11361) in den Niederlanden

(14)

443

te spreken; maer dat
zy aen u-lieden
verboden. (...)

Vetter 60d
S. 299,21-29

Frankfurt 1565
S. 105rb

Antwerpen 1647
S. 263b

(...) ungesprochen
verre und fromde ist
und in uns ungeborn
ist; wan es ist #ber
engelsch verstentnisse.
Und wir bevelhen dis
den grossen phaffen;

die missent doch hinnan
ab etwas worte haben
ze beschirmende den
g&/gbm, und die hant
grosse biich hinnan ab.
Aber wir sillen
einveltklich gelovben.
Sant Thoman sprach och:
«nieman ensol och
dar uber griffen das
die Jerer gesprochen
hant, die es mit lebende
ervolget hant und disem
nach gegangen sint,

das si es von dem
heiligen geiste habent.»
Wan als inkein ding
enist lustlicher noch
minneklicher ze
bevindende, also ist
kein val sérgklicher
denne hie an ze
irrende. (...)

(...) onwtsprekelijck
vreemt ende verre
is / ende voor ons
verborghen.

Niemant en sal dat
met zijnen natuerlijcken
verstant meynen te
begrijpen / dat de
Heyligen wesentlijck
door den heyligen
Gheest in haer eruaren
hebben / want
gheenen val is
sorchelijcker dan
hierinne te dwalen

/ ende geen dinck

en is lustelijcker noch
ghenoechelijcker /

dan dit wt ghenade

in hemselven te

beuinden. (...)

(...) on-uytsprekelijck
/ vremt ende verre
buyten onse kennisse
/ ende voor ons
verborghen. Wat
segghe ick voor ons?
alst oock al het
verstandt der Enghelen
te bovengaat: Soo
dan / wy en willen
hier van niet veel
spreken ofte disputeren.
Wij laeten dat aende
Godts-gheleerde
meesters ende
Doctoren. Die moghen
daer van wat segghen
tot bescherminghe
des gheloofs: ende
hebben daer vele
boecken vol af. Maer
ons staetet toe
eenvoudelijck te
ghelooven. Want nae
de leeringhe van den
H. Thomas van
Aquinen / Niemandt
en mag hier van yet
lichtelijk spreken
boven ofte buyten
‘tghene ons
over-ghelevert is van
de H. Leeraers /




444 Johannes Tauler (11361) in den Niederlanden

wiens leven soo goet
ende heylich was /
dat sy weerdigh
gheweest zijn van

den H. Gheest verlicht
te worden / ende in
dese dinghen
volcomentlijcker dan
andere menschen
gheleert te worden.
Want ghelijcker niet
lustigher / noch
ghenuchelijcker en

is / als de H.
Dryvuldigheydt in
syselven te bevinden:
soo en isser gheenen
val sorghelijcker /

dan hier in te dwaelen.

.)



	Johannes Tauler († 1361) in den Niederlanden : Grundzüge eines philosophie- und rezeptionsgeschichtlichen Forschungsprogramms

