
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 3

Artikel: Autour du Liber de causis : quelques réflexions sur la récente littérature

Autor: Pattin, Adriaan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761165

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761165
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Adriaan Pattin

Autour du Liber de causis

Quelques réflexions sur la récente littérature

C'est en 1966 que nous avons publié dans la revue Tijdschrift voor

Filosofie, 28e année, p. 90—203, Le Liber de causis, édition établie à l'aide
de 90 manuscrits avec introduction et notes qui, sans vouloir être

l'édition critique définitive du Liber de causis, se proposait de présenter
un texte intelligible et suffisamment correct, c'est-à-dire un texte de

travail fiable et maniable du texte latin du Liber de causis. Notre édition a

connu un certain succès et a servi comme modèle pour la traduction
anglaise1, française2 et même japonaise3 du Liber de causis. Dans sa

version italienne du Commentaire de s. Thomas: Commento al «Libro
delle cause», Milano 1986, ouvrage solidement documenté, Cristina
D'Ancona Costa notait à la page 163: «Si è perö tenùto constantemente

présente il testo edito de A. Pattin».
Notre édition était précédée de deux études: De hiérarchie van het

zijnde in het «Liber de causis» (Tijdschrift voor Philosophie, 23e année,
1961, p. 130-157) et : Over de schrijver en de vertaler van het Liber de causis

(ibid., p. 323—333 et p. 503-526). Notre hypothèse que la traduction de

Gérard de Crémone ait été revue et corrigée par l'archidiacre Gundi-
salvi de Tolède4 a retenu l'attention de quelques savants, entre autres:

1 Cfr Brand D.J., The Book of Causes, Niagara University 1981.
2 Cfr Magnard P./Boulnois O./Pinchard B./Solère J.-L., dans: La demeure de

l'être. Autour d'un anonyme. Etude et traduction du <Liber de causist, Paris 1990.
3 Cfr PouliotV.-M./Oshika Kazumasa, Kyoto 1967.
4 C'est ainsi qu'il est désigné dans le manuscrit Paris, Bibl. nat. lat. 6443, £ 44':

«... quem transtulit dominicus Gundisalvi archidiaconus Tholeti...».



Autour du Liber de causis 355

H.-D. Saffrey: L'état actuel des recherches sur le Liber de causis, dans Die
Metaphysik im Mittelalter, Miscellanea Mediaevalia 2, p. 268; K. All-
gaier: Engel und Intelligenzen. Zur arabisch-lateinischen Proklos-Rezep-
tion, Miscellanea Mediaevalia 17, p. 179, et H. Daiber: Lateinische
Übersetzungen arabischer Texte, dans Rencontres de cultures dans la

philosophie médiévale. Traductions et traducteurs de l'antiquité tardive
au XIVe siècle, Louvain-la-Neuve, Cassino 1990, p. 209-210.

Dans un article paru dans le Bulletin de philosophie médiévale, 31

(1989), sous le titre: Remarks on the Latin Text and the Translator of the

Kalâm fi mahd al-khair/Liber de causis, p. 75—102, Richard C. Taylor
n'est pas acquis à notre thèse et pose plusieurs points d'interrogation
concernant le bien-fondé de notre opinion. Notons tout d'abord que
notre argument se fonde principalement sur la comparaison de la

méthode de traduction propre au Liber de causis avec celle qu'on trouve
dans d'autres traductions indépendantes du même traducteur5.

Le père Manuel Alonso Alonso, grand spécialiste de la philosophie
arabe médiévale, a publié dans la revue Al-Andalus, XX (1955) p. 129—

152 et 345—379, deux articles au sujet du vocabulaire utilisé par D. Gun-
disalvi sous le titre Coincidencias verbales tipicas en las obrasy traducciones

de Gundisalvo. Cette étude a été rééditée dans Temasfilosoficos medievales

(Ibn Dawûdy Gundisalvo), Universitad Pontificia Comillas (Santander)
1959, p. 247-329. Dans notre article Over de schrijver en de vertaler van het

Liber de causis nous avons dressé une liste de plusieurs termes du Liber de

causis qui se trouvent employés dans les traductions et les ouvrages de

Gundisalvi. Signalons d'abord le mot intellectibilis, que l'on rencontre
dans les ouvrages de Gundisalvi, mais qui fait totalement défaut dans

ceux de Gérard de Crémone. On le sait, ce néologisme a été forgé par
Boèce, dans In Isagogen Porphyrii Commenta. Editio prima, lib. I, c. 3, éd.

S. Brandt dans C.S.E.L., vol. 48, p. 8, 1. 11—13: «Norpcd, inquam, quo-
niam Latino sermone numquam dictum repperi, intellectibilia egomet
mea verbi compositione vocavi». Gundisalvi, qui connaissait parfaitement

les ouvrages de Boèce6, s'est inspiré de cette terminologie pour
marquer la connaissance des réalités intelligibles, incorporelles, de

5 Cfr Bossier F./Brams J. dans leur préface à l'édition de: Translatio Vêtus de la

Physique, in: Aristoteles latinus, VII 1, Leiden, New York 1990, p. XIII-XV.
6 Cfr l'étude de Alonso Alonso M., «Influencia de Severino Boeclo en las obras y

traducciones de Domingo Gundisalvo», in: Temas filosoficos medievales, éd. cit., p. 369—

396. Cfr Gundisalvi: Tractatus de anima, éd. cit., p. 99, 1. 3.



356 Autour du Liber de causis

nature soustraite au changement. Ce terme caractéristique du vocabulaire

de Gundisalvi a passé dans les écrits d'Hugues de Saint-Victor,

p. ex. dans Didascalion, II, cap. IV, P.L. Migne, t. 176, col. 753 C. Il y
explique la distinction entre intellectibilis et intelligibilis en ces termes:
«intellectibilis eo quod incorporea sit natura, et nullo sensu compre-
hendi possit [...] intelligibile autem quod ipsum quidem solo percipitur
intellectu, sed.non solo intellectu percipit, quia imaginationem vel

sensum habet, quo ea, quae sensibus subjacent, comprehendit». Signalons

au passage que l'on lit quelquefois le terme intellectibilis dans son
Tractatus de anima qui est constitué, pour les deux tiers, de citations
massives du De anima d'Avicenne, d'après sa propre traduction. Voir
l'excellente édition de J.T. Mückle Mediaeval Studies, vol. II, 1940, les

p. 93, 1. 9; 96, 1. 8; 102, 1. 33. Notons aussi que nous nous sommes

toujours posé la question de savoir pourquoi G. de Crémone, dans sa

version du Liber de causis cite plusieurs fois, et même couramment dans

le manuscrit d'Aosta, Seminario Maggiore, le terme arabe aql suivi de son

équivalent latin intelligentia. Il nous semble qu'il veut précisément
souligner qu'il s'agit des intelligences comme des existences séparées, donc
de leur complète indépendance à l'égard du sensible. En effet, dans sa

traduction du De intellectu d'Alkindi, publiée par A. Nagy: Die
philosophischen Abhandlungen des Ja'qub ben Ishaq al-Kindi, dans Beiträge...
Bd. II/5, Münster 1897, le texte porte tout au long le terme ratio au lieu
d'intellectus, qui se lit habituellement dans l'autre version de ce traité,

que l'on peut attribuer sans invraisemblance à Jean d'Espagne. Pour ne
citer qu'un exemple, l'expression bien connue intellectus adeptus

(op. cit., p. 5,1. 10) devient sous sa plume ratio adquisita (ibid., p. 4,1. 9).
Dans le dernier chapitre de sa version du commentaire de Thémistius:
Super librum Posteriorum Aristotelis, al-aql s'écrit alachilet désigne : «quod
facit cognoscere principia. Quod est quia oportet ut sit scientia nostra de

principiis verior scientia nostra de rebus, quae sunt post principia...».
Voir l'édition J. Reginald O'Donnell, dans Mediaeval Studies XX (1958)

p. 314-315. En introduisant dans sa traduction du Liber de causis le

terme intelligentia, G. de Crémone réserve donc cette expression pour
désigner les substances séparées. Mais nulle part il ne fait usage du terme
intellectibilis, que l'on trouve uniquement dans les écrits de Gundisalvi.

Un deuxième cas à considérer se trouve au début de la proposition

XVII du Liber. «Res omnes entia propter ens primum». Dans notre
édition, op. cit., p. 12, nous avions déclaré que Gundisalvi aurait préféré
entia à habent essentiam. «Res omnes habent entia propter ens primum» se



Autour du Liber de causis 357

trouve employé dans le manuscrit d'Aosta, tandis que «res omnes entia

propter ens primum» se rencontre dans d'autres excellents manuscrits
tels Oxford, Bodleian Library, Seiden sup. 24, f. 80r et Vatic. Ottob.

lat. 1415, f. 20v. Cette dernière formule a certainement la préférence de

Gundisalvi. Pour s'en convaincre, il suffit de lire le chapitre de son De

divisionephilosophiae, éd. L. Baur, dans Beiträge... IV, 2—3, Münster 1903,

p. 40, 1. 16-18, où il traite de la division de la métaphysique et déclare:

«quod ipsum esse primum est illud quod confert omni quod est prêter
ipsum esse». Un texte parallèle se lit dans sa traduction de la Métaphysique

d'Avicenne, édition de S. Van Riet, p. 478,1. 68—69: «igitur primo
placuit ut ex sua essentia flueret omne quod est». Notons aussi que cette

proposition du Liber rend de plus près la proposition 102 de XElemen-

tatio theologica de Proclus: «omnia quidem qualitercumque entia... propter

prime ens». Nous citons la traduction mot à mot de Guillaume de

Moerbeke, éditée par H. Boese, Leuven 1987.

Ajoutons à ces deux cas quelques autres expressions qui trahissent la

main de notre correcteur D. Gundisalvi. Dans la proposition I du Liber,
1. 10 de notre édition, se trouve le terme excusatur. Dans le manuscrit:
Vatic. Borgh. 352, f. 2rb, qui renferme le Scriptum et expositio totius libri de

causis de Guillaume de Leus, celui-ci donne à propos de ce terme

l'explication suivante: «accipitur ibi non excusatur vel non excluditur

per quod datur intelligi quod actio causae secundae in causatum non
excludit actionem causae primae, imo supponit earn sicut illam quae
primo advenit et ultimo recedit ab effectu». Nous avons rencontré ce

mot dans le sens à'absolvere ou excludere dans la traduction du De anima

d'Avicenne, dans l'édition de S. Van Riet, p. 240, 1. 71 et dans celle du
Fontes quaestionum d'Al-Farabi, éd. Cruz Hernandez, dans Arch. Hist,
litt, doctri. M.A. 1950-51, t. 18, p. 317. Ces deux ouvrages ont été

traduits par Gundisalvi. Une autre expression se lit dans la proposition

XX, § 163,1. 51 de notre édition: «... non quia unitas eius sit sparsa
in ipso...». Nous la retrouvons dans Pons vitae, IV, 13, d'Avicebron, éd.

Cl. Baeumker, Beiträge... I, 2—4, p. 240,1. 13: « [unitas]... retinens illam
ne spargatur et ne multiplicetur». De même D. Gundisalvi: De unitate et

uno, dans Pensamiento, édition critique de Manuel Alonso, vol. 12, 1956,

p. 71:

materia... de natura sua habet multiplicari, dividi et spargi
(1. 32-33),
ac per hoc ne materia dividatur et spargatur (1. 34),

quod autem per se non unitur, per se utique spargitur (1. 35—36).



358 Autour du Liber de causis

Un dernier cas7. Dans la proposition XVII du Liber, § 145, on
trouve cette définition de la vie: «vita est processio procedens ex ente

quieto, sempiterno, et primus motus». Dans le § 148 de la même

proposition on lit également: «ens primum est quietum et est causa causa-

rum». Or, Gundisalvi, dans son ouvrage Deprocessione mundi, éd. G. Bü-

low, dans Beiträge... XXIV, 3, Münster 1925, p. 17, 1. 16-17, note:
«omnis enim motus a quiete incipit, et idcirco necesse est, ut id, quod
immotum est, omne quod movetur, antiquitate praecedat». Herman de

Carinthie dans De essentiis, éd. Ch. Burnett, Leiden/Köln 1982, p. 80,
1. 1, se sert du mot immotum pour exprimer la même idée, tandis que
Boèce: Philosophiae consolatio, III, metr. IX, V. 3, éd. Bieler, dans CCL,
XCIV, p. 51, s'exprime d'une façon plus poétique: «stabilisque manens
das cuncta moveri»8. Quies a passé dans la littérature médiévale, p. ex.

Alfred de Sareshel: De motu cordis, éd. Cl. Baeumker, dans Beiträge...

XXIII, 1/2, Münster 1923: «Vita [...] est enim primus motus ex quieto
sempiterno fluens»; Le Livre des XXIV Philosophes, éd. Françoise
Hudry, Grenoble 1989, p. 149: «immobilis dicitur Deus quia est semper
secundum unam dispositionem, et hoc est cum in quiete movens semper
est, quia Vivens in se»; Alain de Lille Defide catholica, lib. I, c. 5, P.L.,
t. 210, col. 311 A: «[...] omne mobile insinuât aliquid esse quietum^P;
Pseudo-Grosseteste: Summa philosophiae, éd. L. Baur, Beiträge... IX,
Münster 1912, p. 378, 1. 10—11: «Vivere est iuxta Alfarabium primus
motus procedens ab ente quieto sempiterno».

Une autre question à élucider concerne l'auteur du Liber de causis. Dans
notre étude Over de schrijver en de vertaler van het Liber de causis, art. cit.,
p. 503—526, nous avions attribué la composition de cet écrit à Ibn
Diwïïd. A ce propos, dans une note de son article, R. Taylor fait cette

remarque: «This has been regarded with skepticism because of the

similarity of the Arabic text of the Liber de causis with the Plotiniana
arabica wich is a product of Ninth century Baghdad. On the basis of
vocabulary, style and philosophical content, Gerhard Endress argues for
Ninth century authorship...»

7 Cfr plus loin note 12.
8 La traduction de de Moerbeke G. donne: «vita est prima via et motus a mansiva

entis ypostasi», voir l'éd. de H. Boese, Elementatio theologica, prop. 102, p. 52, 1. 9.
9 Au sujet de cet ouvrage, cfr D'Alverny M.-Th., Alain de Lille. Textes inédits..., Paris

1965, p. 156-162.



Autour du Liber de causis 359

Un premier point sur lequel nous désirions attirer l'attention est

qu'il faut se garder de considérer le Liber comme un agencement plus ou
moins habile de textes tirés de l'Elementatio theologica de Proclus.

L'ouvrage de Proclus est assurément la source principale du Liber, mais
l'auteur en a tiré une synthèse personnelle d'une grande puissance de

pensée et d'inspiration clairement monothéiste et créationiste. Rappelons

aussi que les propositions du Liber ne se déroulent pas dans le même
ordre que XElementatio, que la formule n'en est pas toujours exactement
semblable et qu'au lieu de 211 propositions le Liber n'en compte que 31

ou 32. De ces 211 propositions l'auteur du Liber s'est surtout inspiré des

propositions 43—52, 55-57, 102-116, 122—143 et 167-18410. Le Liber
est donc un ouvrage d'une architecture assez différente de celle de

XElementatio. Il en résulte que la piste qui nous mène vers l'auteur du
Liber doit passer par une étude approfondie de la cohérence interne de

l'ensemble des propositions. Essayons d'en dégager les lignes majeures11.

Mais d'abord quelques références bibliographiques... Pour le Liber
de causis le Liber) nous suivons le texte de notre édition, en indiquant
dans chaque proposition citée les paragraphes concernés. Quant à

XElementatio theologica Elementatio), nos citations se rapportent à la
traduction de G. de Moerbeke d'après l'édition critique de H. Boese, Leu-
ven 1987; pour la version française de ce livre, nous nous sommes servis
de l'édition dej. Trouillard, publiée à Paris en 1965, sous le titre : Proclos.

Eléments de Théologie. Traduction, introduction et notes. Le Commentaire de

saint Albert le Grand est cité d'après l'édition de Venise 1517, publiée

par les soins des héritiers d'Oct. Scotus parmi les Parva naturalia du saint
Docteur, f. 186r—230v, sous le titr Liber de causis etprocessu universitatis a

causa prima. Au sujet de la terminologie employée dans le Liber, nous
reproduisons parfois les remarques formulées par C. Vansteenkiste dans

son étude Intorno al testo latino del Liber de causis, parue dans Angelicum,
t. 44, 1967, p. 60-83. Pour la traduction française du Liber nous avons
fait usage de l'ouvrage: La demeure de l'être, signalé plus haut.

111 Cfr Anawati G., Etudes de philosophie musulmane, Paris 1974, p. 129-133.
11 Pour une structure du Liber selon l'ordre des propositions: voir le ms. Paris, Bibl.

nat. lat., aux feuilles 215ra—220vb. Nous avons publié ce texte parallèlement avec la division
de s. Thomas dans son Commentaire, in: De hiérarchie van het zijnde..., loc. cit., p. 135—

137. Voir aussi D'Ancona Costa C., Le fonti e la struttura del «.Liber de causis», in: Medioevo

XV (1989) p. 1-38.



360 Autour du Liber de causis

La distinction capitale qui est la clef de voûte de tout le Liber se situe
à la proposition XVII, § 148: «ens primum [...] dat omnibus rebus ens

per modum creationis [...], vita autem prima [...] et similiter intelligentia
non dat eis quae sunt sub ea [...] nisi per modum formaey>. Dans le même

texte Yensprimum est désigné comme la causa causarum. Son influence est

plus forte plus est influens) et plus durable vehementioris adhae-

rentiae cum re) que celle de n'importe quelle autre cause, même
universelle § 1+9+15-16). En effet, son action est de donner l'être à

toutes choses (prop. 4, § 37 + prop. 17, § 143). Aucune autre cause ne

peut faire de même (prop. 21, § 167). Cette cause première est
supérieure à toute description (prop. 5, § 57) et au-dessus de tout nom dont
on la nomme (prop. 21, § 166). Tout ce qu'on sait d'elle est qu'elle est

au-dessus de l'éternité, puisqu'elle en est la cause (prop. 2, § 19+20).
Elle est l'être pur, un et vrai, en qui il n'y a multiplicité d'aucune sorte

(prop. 4, § 40). Elle est «simplex in fine simplicitatis» (prop. 20, § 163).

Elle est seulement être ipsa est esse tantum) (prop. 8, § 90) et pure
bonté (prop. 8, § 79). Elle est pure perfection dives per seipsum et

non est dives maius) (prop. 20, § 162). Elle régit toutes les choses créées,

sans qu'elle ne soit mêlée avec elles (prop. 19, § 155) et en gardant sa

pleine indépendance: «inter agens [...] et inter factum suum non est

continuator neque alia res media» (prop. 19, § 159+160). Elle gouverne
donc et agit avec une perfection totale «per ultimum decoris» (prop. 19,

§ 161)12. L'auteur du Liber peut donc conclure: «regens ergo est Deus,
benedictus et sublimis, quoniam ipse replet res bonitatibus» (prop. 22,
§ 173).

Considérons maintenant l'autre membre de la distinction. Il s'agit
des causes secondes auxquelles il appartient de fonctionnerper modum

formae. Toute cette partie du Liber est fondée sur le principe de la

participation énoncé par Proclus dans la proposition 182 de son Ele-
mentatio: «participatio assimilât participans participato et connaturale
efficit». Puisque la participation assimile le participant et le rend conna-
turel au participé, il est évidemment nécessaire que l'activité des causes

12 Cette expression n'a pas d'équivalent dans l'Elementatio de Proclus. On la rencontre
cependant dans la traduction latine de la M.étaphysique cl' Av icen \:E, généralement attribuée
à Gundisalvi. Dans le tractatus VIII, cap. 7, éd. S. Van Riet, p. 432, 1. 63-64, de cet
ouvrage, on lit en effet: «in tali ultimo perfectionis et pulchritudinis et decoris...». Encore
un indice en faveur de la thèse de la contribution de Gundisalvi à la traduction latine du
texte arabe du Liber\



Autour du Liber de causis 361

secondes participe à celle de la cause première et s'effectue en stricte
dépendance de la cause première: «et causa prima adiuvat secundam

causam super operationem suam» (prop. 1, § 14); le mot adiuvat est
immédiatement précisé par ce texte, qui met en pleine lumière la
primauté de la cause première, cause des causes: «quoniam omnem
operationem quam causa efficit secunda, et prima effïcit, verumtamen
efficit earn per modum alium, altiorem et sublimiorem» (ibid., et

prop. 5, § 63). L'action de la cause seconde reste donc subordonnée à

celle de la cause première. La cause seconde qui se trouve le plus près de

la cause première est l'intelligence première, le «causatum primum»
(prop. 6, § 70,1. 98). Déjà Avicenne: Métaphysique, éd. cit., p. 481,1. 50-
51, avait déclaré, dans le tractatus nonus, c. quartum: «nosti etiam quod
ex uno, secundum quod est unum, non est nisi unum»13. Dès lors, ibid.,
p. 479,1. 4-6: «manifestum est igitur quod primum eorum quae sunt a

causa prima unum numéro est». Cette intelligence a été créée sans

intermédiaire: «absque medio» (prop. 8, § 87); par contre c'est par son
entremise («mediante intelligentia») qu'ont été créés les autres effets:

l'âme, la nature et les autres choses (ibid.). Au fil des propositions notre
auteur spécifie l'être et l'action de cette intelligence:

1° L'intelligence est une substance indivisible (prop. 6, § 64). Pourtant

elle ne possède pas la simplicité de la cause première, puisqu'elle est

composée par l'être et la forme: «quoniam est esse et forma» (prop. 8,

§90).
2° L'intelligence en tant que substance intellectuelle, connaît selon

sa substance secundum modum suae substantiae) les choses qu'elle
acquiert d'en haut et les choses qui sont au-dessous d'elle, dont elle est la

cause (prop. 7, § 72 et 73)14.

3° Toute intelligence n'a de consistance fixio) et d'essence que

par le bien pur qui est la cause première. Et c'est par celle-ci que
l'intelligence régit toutes les choses qui sont au-dessous d'elle, i. e l'âme,
la nature et les autres choses (prop. 8, § 79, 81 et 86).

13 Cfr De Libera A., «Ex uno non fit nisi unum. La <Lettre sur le Principe de

l'univers) et les condamnations parisiennes de 1277», in: Historia Philosophiae Medii
Aevi. Festschrift für Kurt Flasch..., Amsterdam, Philadelphia 1992, p. 543—560.

14 Comp, dans l'Elementatio prop. 173: «unumquodque ut natum est ita participât
melioribus, sed non ut illa sunt» (éd. cit., p. 84, 1. 7—8).



362 Autour du Liber de causis

4° Pour ce faire, il faut admettre que toute intelligence est remplie
de formes15. Certaines intelligences possèdent des formes qui sont plus
universelles, d'autres en possèdent qui ont moins d'universalité. Etant
donné que les intelligences qui sont près de l'un pur et vrai sont plus
parfaites, d'une plus grande puissance et d'une plus forte unité, il en
découle qu'elles connaissent dans une forme, ou idée, plus de choses que
les intelligences secondes au moyen d'idées plus nombreuses et
particularisées (prop. 9).

5° Toute intelligence, étant donné son essence immuable, pense les

choses perpétuelles qui ne tombent pas sous la génération et la corruption.

Celles-ci viennent donc d'une cause corporelle et temporelle, non
d'une cause intelligible éternelle (prop. 10).

6° Pour bien comprendre la proposition suivante du Liber, il faut
recourir à l'énoncé de la proposition 97 de YElementatio-, «toute cause

faisant fonction de principe en chaque série communique à la série

entière son propre caractère» (dans le Liber, voir prop. 11, § 103). Le

Liber transpose ce principe en l'appliquant à la causalité «formelle»,
précise saint Albert le Grand, op. cit., f. 215va, c. 28 in medio, § 106:

«l'effet est dans la cause selon la nature de la cause, et la cause est dans

l'effet selon le mode de l'effet». Ainsi le sens se trouve dans l'âme selon

un mode animé per modum animalem) et l'âme dans l'intelligence
selon un mode intelligible, et l'intelligence dans l'être selon le mode de

l'être per modum essentialem). Et l'être premier esse primum)
dans l'intelligence selon un mode intelligible. Et l'intelligence dans

l'âme selon le mode animé. Et l'âme dans le sens selon un mode sensible

(§ 107). Signalons que dans le § 105, éd. H.D. Saffrey, p. 79, 1. 3, les

expressions duae intelligentiae, duae vitae et duo esse sont, selon saint

Thomas, le fruit d'une mauvaise traduction; il faudrait interpréter ce

passage à la lumière du § 107, éd. cit., p. 79, 1. 5-9: «quod ista duo
scilicet esse et vita sunt in intelligentia intellectualiter. Et esse et intel-
ligentia [...] in vita vitaliter. Et intelligentia et vita in esse [...] essentia-

literv>. Relevons au passage que saint Thomas, éd. cit., p. 80,1. 7, réduit
au minimum et même exclut ici l'influence des Platoniciens: «auctor
huius libri non videtur ponere formas separatas». A ce propos Gilles de

Rome remarque, éd. de 1550, Venetiis, apud Iacobum Zoppinum,

15 Cfr Elementatio prop. 177: «omnis intellectus plenitudo ens specierum», éd. cit.,
p. 87, 1. 1. Trouillard J. traduit: «tout esprit est une plénitude d'idées», éd. cit., p. 167.



Autour du Liber de causis 363

f. 40VE: «non ergo adducuntur hic ista verba quia vera sit opinio
Piatonis, sed ut per opinionem Piatonis intelligatur haec veritas: quomodo
scilicet quodlibet reservatur in quolibet. Multae enim opiniones phylo-
sophorum in se non sunt verae, quae tarnen iuvant intellectum nostrum
ad intelligendum aliquam veritatem».

7° Toute intelligence se pense elle-même. Comme elle est à la fois

intelligente et intelligible, elle se voit nécessairement et connaît son

propre être, de même que les autres choses, parce qu'elles proviennent
d'elle; cependant celles-ci sont en elle uniquement selon un mode

intelligible (prop. 12).
A première vue, notre auteur semble mettre au tout premier rang

des intelligences une seule intelligence première, le primum creatum

(prop. 6, § 7). Surtout si on rapproche cette expression du texte cité plus
haut de la Métaphysique d'Avicenne, cette interprétation paraît s'imposer.

C'est un fait que notre auteur ne fait pas le point sur cette question. Il
ne précise pas dans cette question du Liher que ses considérations

concernent une intelligence absolument première et unique, la plus
haute des créatures. Cependant, il nous semble que la formule primum
creatum s'applique ici à l'intelligence première in genere. D'ailleurs, dans

un passage de la proposition 4, § 49, il spécifie que cette expression se

rapporte aux intelligences supérieures premières, qui jouxtent la cause

première quae sequuntur causam primam). En plus, notre interprétation

s'appuie sur une comparaison de la proposition 12 du Liher avec la

proposition 167 de XElementatio, éd. cit., p. 81, 1. 1—5, qui débute par:
«omnis intellectus se ipsum intelligit; sed primus quidem se ipsum
solum, et unum secundum numerum in hoc intellectus et intelligibile ;

unusquisque autem consequentium se ipsum simul et que ante ipsum, et

intelligibile est huic hoc quidem quod est, hoc autem a quo est». Or,
dans l'exposé de la proposition 12 notre auteur laisse de côté le cas de

cette intelligence première qui ne pense qu'elle-même, pour ne considérer

que l'ensemble des intelligences dans leur rapport avec les choses

qui sont sous elles. Sur ce point notre auteur se sépare du néoplatonisme
de Proclus. D'un autre côté, il admet une certaine hiérarchie parmi les

intelligences. Il y a d'abord les intelligences premières (prop. 9, § 94),
qui sont aussi appelées des intelligences divines (prop. 18, § 149) du fait
qu'elles reçoivent directement de la cause première des perfections
premières d'une façon abondante, tandis que les autres, i. e. les

intelligences secondaires et inférieures (§ 94) ne sont que des intelligences
intelligentia tantum) qui ne reçoivent rien, si ce n'est par l'intermé-



364 Autour du Liber de causis

diaire des intelligences premières (§ 149). Tout compte fait, il faut
conclure que du point de vue de notre auteur, les intelligences sont en
réalité des substances séparées, ce qui a fait dire à saint Thomas: Summa

theol., I, q. 79, a. 10: «in quibusdam libris de arabico translatis, substan-
tiae separatae, quas nos angelos dicimus, Intelligentiae vocantur»16.

Un autre point fort du Liber concerne le troisième membre de la
triade fondamentale cause première, intelligence, âme. L'âme, ou principe

vital, a pour fonction principale de mouvoir les corps (prop. 3,

§ 35). Notre auteur distingue soigneusement Yanima nobilis ou
supérieure (ibid., § 27) des âmes inférieures. Les âmes supérieures jouxtent
l'intelligence (prop. 4, § 52), elles sont à l'opposé des âmes inférieures

complètes, achevées, durables, ayant peu tendance à la chute et à la

séparation (ibid., § 52), elles procèdent des intelligences secondaires

(ibid., § 49) sans jamais déserter leur cause. Elles sont dotées de trois
opérations: une opération animante, une opération intellectuelle et une
opération divine (prop. 3, § 27). Considérons surtout l'opération
animante, qui consiste essentiellement à mçuvoir les corps premiers ou
célestes et tous les corps naturels (ibid., § 30). De la sorte, l'âme noble
est au-des.sus du temps, puisqu'elle en est la cause17, de même qu'elle
participe à l'éternité est post aeternitatem). Elle est donc à l'horizon
de l'éternité par en bas inferius) et au-dessus du temps supra
tempus) (prop. 2, § 19, 22 et 26).

Pour finir, citons du § 149 de la proposition 18 ce passage : «parmi les

âmes, il y a celle qui est intelligible parce qu'elle est attachée à

l'intelligence; et il y a celle qui n'est qu'âme seulement. Et parmi les corps
naturels, il y a ceux qui ont une âme qui les régit et les gouverne. Et il y a

des corps naturels seulement sans âme».

Reprenons maintenant le fil de notre argumentation. Il suffit de jeter
les yeux sur ce chapitre récapitulatif pour voir que le Liber est plus qu'un
recueil d'aphorismes18, c'est comme un bloc, une unité, un corps, un
système rigoureusement lié. Pour découvrir son auteur, il faut trouver
l'auteur de ce tout cohérent. Il ne suffit donc pas de signaler dans un

16 Dans le texte cité plus haut de son Super librum de causis, s. Thomas semble avoir
évolué sur ce point.

17 Comp. Proclus: «tempus est numerus motionis celestium corporum», in: Elemen-
tatio physica II, diff. 13, éd. Boese, p. 48, Berlin 1958.

18 Titre donné par Alain de Lille au Liber de causis dans son Contra haereticos: «in
Aphorismis de essentia summae bonitatis», lib. I, c. 30 et 31, Migne P.L., t. 210, col. 332 C
et col. 334 B.



Autour du Liber de causis 365

recueil l'une ou l'autre correspondance avec quelques propositions du
Liber-, ce qu'il faut, c'est que ces quelques fragments portent au moins
sur les points forts qui donnent au Liber sa physionomie propre. Comme

nous l'avons déjà souligné, il faut en premier lieu mettre l'accent sur la

distinction fondamentale entre dare esse per modum creationis et exercer
une causalitéper modumformae. L'une est créatrice de substances et Yesse

qu'elle donne est l'effet premier et immédiat de l'action créatrice (prop.

4, § 37)19.

Saint Thomas a bien vu la portée profondément métaphysique de

cette proposition, quand il affirme dans Depotentia, q. 3, a. 7: «ipsum
enim esse est communissimus effectus primus et intimior aliis effecti-
bus»20. L'autre volet de cette distinction se rapporte à la formation des

êtres et concerne l'activité des causes secondes.

Un autre point à considérer est le sens précis, et même acceptable

pour la pensée médiévale, de la notion de conservation. Ce point est

particulièrement important en ce qui concerne le monde des substances

éternelles. Selon le Liber leur conservation n'est rien d'autre qu'une
relation à ce qui est toujours leur cause: «propter relationem suam ad

causam suam semper» (prop. 24, § 185); c'est une dépendance essentielle

et constante dans laquelle demeure le monde des intelligences:
«dum vero permanet res pendens per causam retinentem earn et ser-

vantem earn, non périt neque destruitur» (prop. 25, § 189). Mais il faut

mettre en évidence que dans YElementatio ce sont des divinités ou
hénades qui remplissent les fonctions supérieures. En effet, selon la

proposition 114 de cet ouvrage, les hénades sont des participations
intrinsèques de l'Un. Dans le Liber les dieux sont remplacés par des

intelligences, ou si l'on veut, par des substances séparées. Ensuite le

système de Proclus, en tant que panthéisme radical, explique l'origine
des choses par la théorie de l'émanation, tandis que dans le Liber la
théorie de la création remplace celle de l'émanation et de la procession.
Dans une lettre datée du 30 janvier 1962, M.-Th. d'Alvemy nous avait

signalé que le professeur Walzer avait publié plusieurs œuvres de Galien

19 Comp. Gundisalvi, De processione mundi: «creatioest adquisitio essendi», éd. cit.,
p. 34, 1. 17-18.

20 Cfr notre ouvrage, De verhouding tussen zijn en wezenheid en de transcendentale
relatie in de 2e helft der XIIIe eeuw, Brüssel 1955, p. 49—56. Voir aussi D'Ancona Costa C.,
La doctrine néoplatonicienne de l'être entre l'antiquité tardive et le moyen âge. Le «Liber
de causisit par rapport à ses sources, in: Rech. Théol. anc. méd. 59 (1992) p. 41-85.



366 Autour du Liber de causis

en arabe et que là aussi les formules païennes avaient été remplacées par
des formules monothéistes. Toutefois, il ne s'agit pas dans le Liber de

quelques retouches, mais de la cohérence interne du tout, dans la

perspective globale du monothéisme et créationisme de l'auteur. Tout écrit
dont seraient absentes les lignes majeures de cette cohérence ne peut pas
avoir été rédigé par l'auteur du Liber. Ajoutons que les extraits publiés

par G. Endress: Proclus arabus. Zwanzig Abschitte aus der «institutio
theologica» in arabischer Ubersetzung, Beirut 1973, ne couvrent pas, loin
de là, les 211 théorèmes de YElementatio, dont plusieurs dizaines ont
servis comme source littéraire du Liber. De plus, l'ouvrage de Proclus ne
semble pas avoir connu une traduction arabe ou syriaque de l'ensemble
de son texte. Certes, cela reste une possibilité, mais en l'absence de

documents positifs, nous ne pouvons donner corps à de simples
hypothèses. Compte tenu de tous ces éléments, il nous semble de plus en plus
invraisemblable que le Liber ait vu le jour dans la Bagdad des IXe—

Xe siècles.

Il reste comme élément sûr Yexplicit d'un des plus anciens manuscrits

du Liber, le codex Seiden supra 24, f. 75r-83v de la Bodl. Libr.
tYOxîoià:.Explicit metaphisica avendauthlx. Les textes d'Albert le Grand

pour attribuer le Liber au philosophe juif Ibn Daoud sont connus. Voir
dans Over de schrijver en de vertaler van het Liber de causis, p. 512—518.

Mais qui est cet Avendauth? A son sujet, on possède le témoignage
précieux du prologue du De anima d'Avicenne; voir l'édition critique de

ce texte par S. Van Riet dans son édition du Liber de anima, I. II. III,
Louvain/Leiden 1972. Il s'agit d'un certain Avendeuth Israelita Philoso-

phus (p. 3,1. 2), qui parle de soi à la première personne (p. 4, 1. 17). Le
latiniste de l'équipe des traducteurs est indiqué dans cette dédicace: c'est
l'archidiacre Dominique (p. 4,1. 22), qu'on doit identifier avec Dominique
Gundisalinus. Chose curieuse, l'ouvrage personnel de Gundisalvi sur le
De anima s'ouvre par un prologue où se retrouve littéralement une partie
de la lettre de la dédicace du De anima d'Avicenne. Voir dans l'édition de

J.T. Mückle Mediaeval Studies II (1940) p. [31], 1. 1-1222. Notons aussi

que dans la même préface Gundisalvi nous donne un renseignement
intéressant concernant son travail de traducteur. Il y souligne le fait

21 An sujet de ce manuscrit, Minio Paluello L., «Note sull'Aristotele latino medi-
aevale VII», in: Opuscula, Amsterdam 1972, p. 181.

22 Cfr Ottaviano C., Testi medioevali inediti, Firenze 1933, p. 21-28: Un brano
inedito di Avendauth.



Autour du Liber de causis 367

qu'au sujet du Traité de l'âme, il existe chez les Grecs et les Arabes des

ouvrages inconnus des Latins, mais enfouis dans l'une ou l'autre
collection de manuscrits. Pendant de longues années, il s'est occupé à les

faire connaître au monde occidental: «opus (de anima) siquidem latinis
hactenus incognitum utpote in archivis graecae et arabicae tantum
linguae reconditum, sed iam [...] non sine multo labore ad notitiam
latinorum est deductum...» (op. cit., p. [31], 1. 14—16). Une autre donnée

indiscutable est l'existence d'un certain Abraham Ibn Daüd, qui
séjournait à Tolède entre 1148 et 1180. Il est connu surtout par son traité
de philosophie, écrit en arabe, composé en 1160—1161, et conservé
seulement dans une traduction en hébreu sous le titre Ha-Emunah
ha-Ramah La foi sublime)23. Dans sa thèse magistrale Een vergeten
denker: Abraham Ibn Daud. Een onderzoek naar de bronnen en de structuur
van «Ha-Emunah ha-Ramahv>, Amsterdam 1986, T.A.M. Smidt van
Gelder-Fontaine a suscité notre attention sur le fait que plusieurs sources

de ce livre ont un certain rapport avec le travail de traduction
d'Avendauth et de Gundisalvi (p. 282-283). Avendauth, le philosophe
juifet Abraham Ibn Daüd, auteur d'un traité de philosophie, vivaient en
même temps à Tolède et s'occupaient des mêmes matières. Toutes ces

raisons nous conduisent tout naturellement vers l'identification de ces

deux personnages24. Mais il y a plus: dans l'ouvrage cité plus haut
d'Abraham Ibn Daüd, on rencontre plusieurs idées empruntées à Avi-
cebron cité parfois nommément25, bien qu'il ne puisse être en accord

avec sa conception de la matière universelle. D'ailleurs, son ouvrage est

en grande partie écrit contre plusieurs des thèses d'Avicebron, d'al-
Ghazali et même d'Avicenne. Cependant, on ne trouve nulle part un
renvoi, même implicite, aux Eléments de Théologie de Proclus, qui pourtant

poursuit, d'une certaine façon, le même objectif qu'Abraham Ibn
Daüd. Celui-ci aurait donc comblé ce vide en composant, vraisemblablement

pour ses coreligionnaires, le Eiber de causis, afin d'y donner les

23 Nous avons consulté l'édition de Weil S., avec une traduction allemande, intitulée
«Emounah Rama», Frankfurt a. M. 1852. On trouve un excellent résumé de ce livre chez
Sirat Colette, La philosophie juive au moyen âge selon les textes manuscrits et imprimés,
Paris 1983, p. 164-179. Voir aussi VadjaG., Introduction à la pensée juive du Moyen Age,
Paris 1947, p. 125-129.

24 Cfr l'opinion contraire de Badawi A., La transmission de la Philosophie grecque au
monde arabe, Paris 1987, p. 60—72.

25 Cfr par exemple dans la traduction allemande de ce livre, à la page 7, où il se réfère
au Fons Vitae d'Avicebron.



368 Autour du Liber de causis

éclaircissements et explications permettant de saisir en profondeur les

points fondamentaux de Ha-Emunah ha-Ramah. Pour cela, il aurait fait
usage du texte grec de YElementatio et aurait dû avoir une connaissance
suffisante du grec. Remarquons qu'il descendait du côté maternel d'une
famille de rabbins lettrés fixée à Cordoue, où il avait reçu auprès de son
oncle Barukh b. Yizhaq, une éducation soignée26. Enfin, on oublie trop
souvent l'existence de la version des Septante de l'Ancien Testament
hébreu, écrite en grec vulgaire avant l'ère chrétienne. Beaucoup de

rabbins et autres savants juifs, tels Abraham Ibn Daüd, devaient
connaître assez de grec pour pouvoir lire la traduction des Septante de leurs
Livres Saints. Tout ceci a aiguillé notre enquête dans la même direction:
la paternité du Liber revient au philosophe juif Ibn Daüd.

Pour finir, cette citation d'Agostino Nifo, un grand commentateur
d'Aristote possédant une immense érudition: «Proclus Platonicus in
libro de causis27 a quo fuit extractus liber David Iudei...», voir son

Expositio... in très libros Aristotelis de Anima, Venetiis 1553, p. 14ra.

Mais il reste à dire un mot au sujet de l'influence de Plotin sur
quelques points de doctrine du Liber. Dans notre étude: Over de schrijver
en de vertaler van het Liber de causis, éd. cit. 1961, p. 504—505, nous nous
sommes attaché à montrer que l'influence plotinienne s'est exercée à

travers les paraphrases arabes des Ennéades, les Plotiniana arabica,

comprenant la pseudo Theologia Aristotelis, YEpistola de scientia divina et
les Dicta sapientisgraeci. Dernièrement, C. D'Ancona Costa a développé
ce thème dans deux articles consciencieux et abondamment annotés: La
doctrine de la création «mediante intelligentia» dans le Liber de causis et dans

ses sources, dans Rev. Sc. phil. théol., 76 (1992) p. 209—233; «Esse quod est

supra aeternitatem. La Cause première, l'être et l'éternité dans le <Liber de

causis> et dans ses sources», dans Arch. Hist, doctr. litt. M.A., t. LIX, 1992,

p. 41-62. En ce qui concerne le premier article, qu'il nous soit permis de

mentionner un texte hautement significatif de Proclus, qui ne semble

pas avoir retenu l'attention de l'auteur; il se lit dans la proposition 157

26 Cfr D'Alverny M.-Th., «Avendauth?», in: Homenaje a Millas Vallicrosa I,
Barcelona 1954, p. 19-43, surtout p. 36, et Smidt Van Gelder-Fontaine T.A., op. cit., p. 9-10,
dont la version anglaise s'intitule In Defence of Judaisme: Abraham Ibn Daud, Assen
1990, p. 9-11.

27 De toute évidence il s'agit de YElementatio dont il cite les propositions 129 et 116,

ibid., p. 14ra etrb. Au sujet de Nifo, voir Pattin A., «Un grand commentateur d'Aristote:
Agostino Nifo», in: Historia Philosophiae Medii Aevi. Festschrift für Kurt Flasch...,
Amsterdam, Philadelphia 1992, p. 787-803.



Autour du Liber de causis 369

de YElementatio. Proclus y fait une distinction capitale entre la cause

démiurgique et la cause paternelle. La première est fabricatrice des

formes (siSonoiöv), la seconde créatrice des substances (oùcno7toiôv).
Au début de cette proposition, Proclus, éd. cit. p. 77, trad, de

G. de Moerbeke, décrit le pouvoir paternel en ces termes: «omnis qui-
dem paternalis causa ipsius esse omnibus est largitiva et existentias
entium instituit». Pour conclure, il écrit, éd. cit.,p. 155, trad. J. Trouil-
lard: «étant donc plus universel et plus efficace (causalius), le pouvoir
paternel est au delà du genre démiurgique, comme l'être au delà de la
forme». L'auteur s'est visiblement inspiré de ce texte quand il affirme:
«[...] quod ens primum [...] est causa causarum, et, si ipsum dat omnibus
rebus ens, tunc dat eis per modum creationis. Vita autem prima dat eis

quae sunt sub ea vitam non per modum creationis immo per modum
formae. Et similiter intelligentia...» (prop. XVII, § 148). Soulignons
cependant que notre auteur a modifié la formule «cause démiurgique»
en «mediante intelligentia» (voir les prop. VIII, §91; XV, § 137;

XVIII, § 149), expression qu'il a sans doute empruntée aux Plotiniana
arabica, entre autres, aux Dicta sapientis graecv. «The other things, both

intelligibilia and sensibilia, then, emanated from Him through the

intellect», trad, de G. Lewis, dans Plotini opera, éd. P. Henry/H.R.
Schwyzer, t. II, Paris/Bruxelles 1959, p. 275, et à la Theologia Aristotelis,
prooemium, § 14 ibid., p. 487. La même terminologie figure dans la

Métaphysique d'Avicenne, tr. 9, c. 4, éd. S. Van Riet, Louvain/Leiden
1980, p. 481,1. 48—50: «nosti non esse illis viam essendi a primo absque
mediante aliquo [...], et nosti quod medium non est unitas pura», de

même que dans \a. Métaphysique à'A\ga.zz\, éd.J.T. Mückle, p. 125,1. 29-
30: «sequitur ex hoc quod bonitas fluit in esse quod est, a primo prin-
cipio sed mediantibus angelis...». Plus haut, p. 121,1. 7—8, il avait donné
cette explication de ce terme: «intelligitur autem angélus intelligencia
nuda». Plus tard «mediante» se transformera en instrument, par ex. dans

De processione mundi de Gundisalvi, éd. G. Bülow, in: Beiträge...
Bd. XXIV, Heft 3, p. 51, 1. 20—23: «secundariae igitur causae quae est

instrumentum primae causae...». Il s'explique plus clairement dans De

anima, cap. V, éd. J.T. Mückle, in: Mediaeval Studies II (1940) p. [51]:
«sic et angeli créant animas ministerio tantum non auctoritate». La
même affirmation se retrouve dans Liber sententiarum de Pierre Lombard,

IV Sent., d. V, cap. 3, ed. 3a, Grottaferrata 1981, p. 267,1. 13—14:

«ita etiam posset Deus per aliquem creare aliqua non per eum tanquam
auctorem, sed ministrum, cum quo et in quo operaretur». Saint Thomas



370 Autour du Liber de causis

le cite à son tour dans De potentia q. 3, a. 4: «Magister vero in IV
Sententiarum ponit hoc esse communicabile creaturae non quidem ut
propria virtute creet, quasi auctoritate, sed ministerio quasi instrumen-
tum», tout en déclarant qu'il faut exclure toute médiation dans l'acte
créateur: «sed diligenter consideranti apparet hoc esse impossibile».

Quant au deuxième article concernant La cause première, l'être et

l'éternité dans le Liber de causis..., nous avons découvert dans le Livre des

religions et des sectes de As-Sahrastânî, 2e volume, livre 2e, chap. V, dans

l'éd. de Th. Haarbriicker, Halle 1950, p. 99, un témoignage qui recoupe
de très près la proposition II du Liber § 19-22,: «omne esse superius aut
est superius aeternitate et ante ipsam, aut est cum aeternitate, aut est

post aeternitatem et supra tempus. Esse vero quod est ante aeternitatem
est causa prima [...]. Sed esse quod est cum aeternitate est intelligentia
[...]. Esse vero quod est post aeternitatem et supra tempus est anima

[...]». Il se trouve dans l'ouvrage cité au chapitre consacré à Pythagore,
trad, de S. Münk, in: Mélanges de philosophie juive et arabe, Paris 1859,

p. 246: «L'unité, en général, se divise en unité avant l'éternité, unité
avec l'éternité, unité après l'éternité et avant le temps et unité avec le

temps. L'unité qui est avant l'éternité est l'unité du Créateur; celle qui
est avec l'éternité est l'unité de l'intellect premier; celle qui est après
l'éternité est l'unité de l'âme; enfin celle qui est avec le temps est l'unité
des éléments et des choses composées». Il nous semble que ce
rapprochement avec le texte cité de As-Sahrastânî - mort en 115328 - confirme
en quelque sorte notre thèse que le Liber doit avoir été rédigé au

commencement du XIIe siècle.

***
Une deuxième partie de l'étude de R. Taylor: Critical Comments on the

Latin Text ofthe «Liber de causis» with Suggested Revisions to the Edition of
Pattin, loc. cit., p. 84—100, concerne la version latine du Liber, considérée

par rapport au texte original arabe. Ce qui nous cause de
l'embarras ici, c'est le fait que les manuscrits arabes actuellement connus
sont moins anciens que la traduction latine. Le célèbre codex de Leiden
nous offre un texte plutôt médiocre, qui est loin d'être un archétype
idéal, mais qui date de 1197. Récemment, deux autres manuscrits ont

28 Cfr Shahrastani, Livre des religions et des sectes I, traduction avec introduction et
notes par Gimaret D. et Monnot G., Paris 1986, p. 5.



Autour du Liber de causis 371

été découverts: le manuscrit d'Ankara et celui d'Istanbul29. On peut
dater le manuscrit d'Ankara du 8e siècle de l'hégire, donc du XVe de l'ère
chrétienne; celui d'Istanbul semble être d'une date beaucoup plus
récente. Au sujet de ces deux derniers manuscrits, il est possible que le

texte arabe ait été transcrit en corrigé avec le texte latin sous les yeux,
texte fort répandu aux XIVe et XVe siècles. Cette hypothèse n'est pas
tellement invraisemblable, si l'on considère les versions hébraïques du
Liber30 qui, à l'exception de celle de Serachya b. Isaac b. Scheatiel faite
de l'arabe en 1284, ont toutes été traduites d'après le texte latin. Qu'il
nous soit permis de mentionner ici celle de Hillel b. Samuel b. Elasar,

qui avait fait ses études vers 1263, à Tolède, et dont la traduction
accompagnée d'un commentaire date du début du XIVe siècle. Ensuite,
on ne peut pas perdre de vue l'inspiration proclusienne du Liber. En fait,
le texte grec de YElementatio reste la source principale du Liber. A ce

propos, voir par exemple le manuscrit Vat. Barb. lat. 165, écrit en 1288,

qui porte dans la marge supérieure du f. 379r: «Incipit Liber de causis

cum comento secundum proclum». Or il nous semble que R. Taylor a

quelque peu négligé de comparer le texte du Liber avec l'Elementatio de

Proclus. Il n'en reste pas moins que son article constitue un outil de

travail d'un réel intérêt, qui nous a conduit à réexaminer et préciser
quelques points de notre édition. Pour plus de commodité, nous
reproduisons la succession numérotée des paragraphes de notre édition.

Une première remarque se rapporte à la deuxième moitié d'une

phrase, qui se trouve au § 3 (prop. I) du Liber, «antequam agat in ipsum
{seil, causatum) causa universalis secunda quae sequitur ipsam». Selon

Taylor le mot ipsam doit se lire ipsum et se rapporte à causatum. Sequitur
aurait été mal traduit et signifie tout simplement «to be adjacent to» et

non «to follow»31. Même avec la meilleure volonté du monde, nous

pensons que cette traduction n'a pas beaucoup de sens. Comment
comprendre en effet que «la cause universelle première agit sur l'effet de la

cause seconde, avant même que n'agisse sur lui — c'est-à-dire sur cet effet

29 Cfr Taylor R.C., «Neoplatonic Texts in Turkey...», in: Mideo 15 (1982) p. 251—

264.
30 Cfr Bardenhewer O., Die pseudo-aristotelische Schrift Über das reine Gute...,

Freiburg im Breisgau 1882, p. 305-318.
31 Cfr de Taylor R., A Note on Chapter I of the uLiber de causis», in: Manusçripta 22

(1978) p. 169-172.



372 Autour du Liber de causis

— la cause universelle seconde qui l'accompagne»?32 En tout cas, la

proposition 56 de XElementatio, éd. cit., p. 30, prop. 56,1. 4—5 et 9—11,

sur laquelle s'appuie ce texte du Liber, dit exactement le contraire: «si

enim secundum la cause secondaire) totam habet substantiam ab eo

quod ante ipsum de l'être qui le précède), et potentia sibi producendi
inde est sa puissance productrice lui vient de cette même source)»;
«s'il en est ainsi même les effets qui procèdent de cette cause secondaire

sont causés par le principe antérieur à ce dérivé. Car ce qui fait que l'un
est cause, fait aussi que les autres sont causés». Ainsi il s'agirait bien d'un

rapport de la cause seconde à la cause première universelle, dont elle

dépend totalement dans l'exercice même de sa causalité. Il faut donc lire

quae sequitur ipsam et non pas ipsum. Tout ceci se trouve formulé dans

l'adage bien connu de la scolastique: «causa causae est causa causati».

D'ailleurs toute une série de manuscrits ont conservé la leçon de notre
édition, entre autres:
— Vat. Ottob. 1415, f. 17r, qui donne en toutes lettres: «quae sequitur

ipsam». Selon le père Vansteenkiste, art. cit., in: Intorno altesto latino
del «Liber de causis», p. 62, ce manuscrit serait particulièrement fidèle
au texte arabe;

— Vat. lat. 2089, f. lr et 2984, f. 217r: «causa universalis autem sequitur
ipsam»;

— Vat. Urb. lat. 206, f. 347r et Borgh. 352, f. lrâ;
— Brugge, Groot Seminarie 102/125, f. 115ra ;

— Evreux, Bibl. publ., ms. 79, f. 306v;
— Montpellier, Bibl. de la faculté de Médecine, H. nr. 177, f. 15v;

— Paris, Bibl. nat. lat. 6318, f. 215ra.

C'est dans le même sens qu'il faut interpréter le § 4 de la proposition I.

Le texte de mon édition s'énonçait comme suit: «cum ergo agit causa

secunda, quae sequitur, causatum, non excusat...». Cette leçon est attestée

par les manuscrits Aosta et Seiden supra 24. Le verbe transitif direct

32 Taylor R. traduit, ibid., p. 171 : «because the universal first cause acts on the effect
of the second cause before the universal second cause which is < immediately) adjacent to it
[the effect] acts on it [the effect]». Précisons que dans plusieurs textes du Liber, le terme
«sequitur» se trouve employé en relation directe avec la cause première, voir la prop. IV,
§ 43: «omne quod ex eo sequitur causam primam est achili». Voir également la prop. V,
§ 49 et § 52. Récemment, W. Fauser dans l'éd. critique du De causis d'Albert le Grand (ed.
Col. t. XVII, p. II, 1993) a retenu cette correction proposée par Taylor R., bien que
s. Albert dans son Commentaire dit précisément le contraire (ibid. p. 67, 1. 33—36).



Autour du Liber de causis 373

agere causatum se rencontre également dans la traduction latine de la

Métaphysique d'Avicenne, éd. cit., p. 485,1. 37: «absurdum est autem ut
agant animam mediante corpore».

Dans le § 25 (prop. II), notre texte proposait cette leçon: «et intel-
ligentia [apponitur] vel parifîcatur aeternitati...». Au lieu d'apponitur,

presque tous les manuscrits, même celui d'Aosta, ont opponitur, ce qui est

précisément le contraire de ce que l'auteur veut dire. Apponitur se lit
dans le manuscrit Vat. Urb. lat. 206, f. 347V: «et intelligencia apponitur
eternitati». Dans son Commentaire, op. cit., p. 8V, Gilles de Rome notait:
«Notandum autem quosdam textus habere: <et intelligentia apponitur
vel parifîcatur aeternitati), et est loquutio quasi sensibilis... appositio
ergo in mensuris idem est quod applicatio et adaequatio mensurae ad

mensurata». Dans le manuscrit de Montpellier, loc. cit., apponitur a été

raturé et dans la marge, une autre main a ajouté parifîcatur. Dans la

partie XI, chap. 18 du Speculum divinorum et quorundam naturalium
d'Henricus Bate, éd. H. Boese, Leuven 1990, p. 59, 1. 70, on trouve:
«intelligentia apponitur aeternitati». A propos apponitur voir aussi

Vansteenkiste, art. cit. p. 62 et 72. Remarquons que cette action
d'appliquer la mesure d'un point à l'autre rend en quelque sorte l'idée de

«currere» impliquée dans ce terme coranique.
Aux paragraphes 27 et 30 (prop. III) se lit la formule operatio animalis

que l'on retrouve aussi au § 88 (prop. VIII). Dans ces cas animalis n'est

pas le génitif d'animal, mais tout simplement l'adjectif d'anima. Voir la

note m à la page 52 de notre édition. Voir aussi: Métaphysique

d'Avicenne, éd. cit., p. 484, 1. 14—15: «nec ex hoc quod habet virtutem
animaient, potest esse principium animae in alio corpore». Dans le Liber
«animati» aurait exprimé la même idée, mais le traducteur affectionne

particulièrement la symétrie de pensée et à côté du terme intellectibilis, il
aime employer le terme animalis.

Au § 38 (prop. IV) l'expression prius causatum ipso s'accorde mieux
avec le paragraphe précédent: «prima rerum creatarum est esse» que la

leçon plus causatum ipso, proposée par R. Taylor et que l'on trouve dans

quelques excellents manuscrits. Vat. Ottob. 1415 a cependant prius
causatum ipso, de même que le codex Vat. Urb. lat. 206 et les manuscrits
Brugge, Stadsbibl. 463, Brüssel, Konink. Bibl. II 2558, f. 339r, Vat. lat.
2984: «neque prius causatum vel creatum ipso» et Paris, Bibl. nat. lat.
6318, f. 215.

Au § 45 (prop. IV), il faut certainement lire infinité, i.e en nombre

infini, au lieu ddinfinitae, comme le suggère Taylor. En plus des réfé-



374 Autour du Liber de causis

rences aux propositions 89, 84, 86 et 159 de YElementatio, il faut ajouter
cette page de la Théologie platonicienne de Proclus, livre III, 8, éd.

H.D. Saffrey/L.G. Westerink, Paris 1978, p. 32, lourde de signification:
«mais ce sont le limitant et l'illimité dans les êtres, qui révèlent cette
cause inconnaissable et imparticipable, le limitant Ttépaç) étant cause
de la divinité stable, uniforme et qui maintient l'univers, tandis que
l'illimité ctTteipov) est le point de départ de la série qui peut procéder
vers tous les êtres et se multiplier, bref, de toute la série génératrice. En
effet, toute unité, toute intégralité, toute communauté d'êtres et toutes
les mesures divines dépendent du limitant tout premier, tandis que toute
division, toute création féconde, toute procession vers la multiplicité,
tirent leur existence de cette illimitation suprême» Infinité se rapporte
donc au nombre illimité des formes intelligibles possibles.

Au § 58 (prop. V) signalons au passage que la formule lumen purum
supra quod non est lumen ne se rencontre pas telle quelle chez Proclus.
Selon saint Albert le Grand elle serait due à Avicenne: «Avicennam
autem secuti magis proprie de lumine luminum earn causam primam)
appellant» {Liber de causis..., lib. II, tract. I, c. 1, éd. cit., p. 199vb). Voir
p. ex. dans la Métaphysique d'Avicenne, éd. cit., p. 458, 1. 70-72.

Une autre remarque concerne cette phrase du § 69 (prop. VI) de

notre édition: «quod est quia quando vult scientiam rei corporalis non

extenditur cum ea...». Déjà à la deuxième moitié du XIIIe siècle, Gilles
de Rome dans son Commentaire sur le Liber, op. cit., p. 27v, avait fait la

remarque suivante: «notandum etiam quod aliqui libri habent negati-
vam litteram... aliqui vero habent earn affïrmativam; et utrumque
potest salvari». Dans le cas de l'absence de la négation, on pourrait
expliquer ce texte de cette façon: «vel intelligentia intelligendo rem
corporalem extenditur cum ea i. e. complectitur eam et comprehendit
ipsam, et simul totam intelligit. Intelligere igitur ipsius intelligentiae -
prout ipsa intelligit coporalia — non mensuratur motu» (ibid.). Remarquons

que cette explication revient au même dans le cas où le terme
extenditur est accompagné d'une négation, puisqu'il s'agit de prouver
que l'intelligence: «neque movetur per aliquem modorum motus cor-
porei» (§ 71). Notre auteur y donne trois raisons. La première: le retour
de l'intelligence sur sa propre essence (§ 68, voir aussi § 124); la deuxième:

lorsqu'elle veut connaître une chose corporelle, elle ne devient pas
coextensive à la chose étendue (§ 68) ; la troisième : l'intelligence est une
forme stable sans changement quoniam est forma a qua non per-
transit aliquid) (§ 69). Considéré dans ce contexte, le mot extenditur se



Autour du Liber de causis 375

comprend mieux s'il est précédé par non. D'ailleurs dans le § 68 notre
auteur dit explicitement: «non extenditur cum re extensa». En plus des

manuscrits cités à la p. 75, note 81, de notre édition, ajoutez le codex
Vat. Borgh. 352, f. 16va.

Evoquons maintenant au § 90 (prop. VIII) le célèbre passage dans

lequel il y a le mot helyatin, qui n'a pas fini d'intriguer les commentateurs.

Ce mot rare se trouve dans la: Théologie d'Aristote. Voir dans

Plotini opera. Tomus II: Plotiniana arabica ad codicum fidem anglice
vertit, G. Lewis, Paris, Bruxelles 1959, p. 281,1. 25—26. A propos de ce

vocable, voir G. Anawati: Prolégomènes à une nouvelle édition du «De
causis» arabe dans Mélanges Louis Massignon 1956 et Etudes de philosophie
musulmane, Paris 1974, p. [108] ou p. 152; G. Endress: Proclus arabus...,
Beirut 1973, p. 136 et 212; G. Serra: Alcune osservazioni sulle traduzioni
dall'arabo in ebraico e in latino del «De generatione et corruptione» di
Aristotele e dello Pseudo Aristotelico «Liber de causis» dans Studi in onore di
C. Diano, Bologna 1974, p. 423-427, surtout p. 424 note 137 33. Ce

terme est rendu en latin par forma. Mais alors la traduction de ce

paragraphe n'offre guère un sens acceptable «l'intelligence possède une
(<helyatin>) forme, puisqu'elle est être et forme». L'ambiguïté tourne ici
autour de la notion à'helyatin. Le traducteur n'ayant pas de terme latin
adapté pour rendre ce terme arabe, l'a laissé tel quel. Le terme latin qui
pourrait donner un sens à notre texte, est la formule forma totius. On la

trouve employée, mais beaucoup plus tard, dans les ouvrages de saint
Albert le Grand: Summa de creaturis, P. I, tr. l,q. 2, a. 5, éd. Jammy, t. 19,

p. 15 -, Super Porphyrium de Vuniversalibus, éd. de Venise 1532, lib. unus,
tr. 2, cap. 8, p. 9va. Signalons néanmoins ce texte du Commentaire sur la
métaphysique d'Averroès, lib. V, comm. 3, éd. R. Ponzalli, Berne 1971,

p. 76,1. 132-133: «totum enim est forma et partes materia... compositio
enim in omnibus istis esttamquam forma». Dans son Commentaire sur les

Sentences, lib. I, dist. VIII, q. 5, art. 2, éd. Mandonnet, t. I, p. 229, saint
Thomas en donne cette définition: «forma, quae est totum, quae dicitur
quidditas, non est forma partis». J. Capréolus dans Defensiones Theologiae

D. Thomae Aquinatis, II S., d. 3, q. 1, ad aliud arg. Durandi, éd. Paban-

Pègues, t. Ill, p. 240-241, reprend cette définition: «... et haec forma

33 Cfr l'article remarquablement documenté de D'Ancona Costa C., «<Cause prime
non est yliathimx Liber de causis, prop. 8[9]: le fonte et la dottrina», in: Documenti e studi
sulla tradizione filosofica medievale 1/2, 1990, p. 327-351.



376 Autour du Liber de causis

totius, vel essentia vel quidditas dicitur». Il faut donc soigneusement

distinguer la forma partis de la forma totius, i. e. la forme de tout le

composé. Et comme selon saint Thomas, loc. cit.: «de ratione quiddi-
tatis, vel essentiae, non sit quod sit composita vel compositum», notre
auteur est en droit de conclure: «et causae quidem primae non est

helyatin, quoniam est esse tantum». Il est intéressant de noter que le mot
helyatin a connu une curieuse évolution. A l'origine, ce terme rendu en

latin par forma, mais incompris des commentateurs, a fini par être

assimilé à uÀ,r| ou «matière», et donc par signifier le contraire de ce qu'il
voulait dire initialement. A ce propos, lire l'article Yliatim, de G. Madec

dans Archivum latinitatis medii aevi, Bulletin Du Cange, t. 43, 1984,

p. 119-121.
A la fin du § 96 (prop. IX) manque une partie du texte, qui n'a été

conservé par aucun des manuscrits du texte latin consultés. Gilles de

Rome qui avait constaté cette lacune remarque à ce propos, op. cit.,

p. 38r, § 1 : «... processione universali unita... et supple inde accidit quod
ex intelligentiis secundis procedunt formae processione particulari mul-
tiplicata». Le texte de Gilles de Rome a été transcrit tel quel par
Guillaume de Leus dans son Scriptum et expositio totius libri de causis, voir dans

le manuscrit Vat. Borgh. 352, f. 24vb. Le texte qui fait défaut dans les

manuscrits que nous possédons, figure cependant dans la partie XI,
cap. 19 du Speculum divinorum et quorundam naturalium d'Henricus Bate,
éd. cit., p. 63, 1. 105-106: «ex intelligentiis vero secundis magis
particulari ac divisa et multiplicata». La tradition indirecte concernant ce

passage nous fait supposer que ce texte doit se lire dans l'un ou l'autre
manuscrit contenant la version latine du Liber et peut—être perdu
aujourd'hui. Afin de mieux saisir le contenu de la IXe proposition, il faut

se référer à la proposition 177 de YElementatio, qui jette un éclairage
intéressant sur cette proposition. Notons cependant que le § 99 de cette

proposition ne s'y trouve pas formulé. Il se résume dans cette sentence
bien connue de la scolastique : «quidquid recipitur ad modum recipien-
tis recipitur». Selon saint Albert le Grand, cet adage se trouverait d'une
certaine façon dans les ouvrages d'Aristote: «Generaliter enim lo-
quendo quicquid in aliquo recipitur non recipitur in eo nisi secundum

potestatem et facultatem rei recipientis; et hoc est quod dicit Aristoteles,
quod actus activorum sunt in patientibus et dispositis secundum potestatem

passivorum non activorum», voir dans son De causis..., lib. II,
tr. 2, c. 23 in fine, éd. cit., p. 214rb; voir aussi dans le De anima d'Aristote,

lib. III, c. 2,426 a 4-5: «activi enim et motivi actus in patiente fit».



Autour du Liber de causz's 377

Un point qui doit susciter notre attention, est bien le § 102 (prop. X)
du Liber, dans lequel il est dit: «que les choses qui tombent sous la

corruption et la génération sont formées de corporéité, c'est-à-dire
d'une cause corporelle temporelle, non d'une cause intelligible éternelle».

Or, cette affirmation ne s'accorde pas du tout avec le système de

Proclus. Sans doute est-ce une idée personnelle que notre auteur
exprime ici.

Au § 119 (prop. XIII), l'expression propter quod ne correspondrait
pas avec le texte arabe, qui porte au lieu de propter. «praeter.». Ajoutons
toutefois quepropter quod figure dans la proposition 195 de YElementatio,
éd. cit., p. 95,1. 7-8: «sensibilia quidem ergo [anima] omnia secundum

causam preaccepit». Ce qui se trouve confirmé par le début du § 115

(prop. XIII): «in omni anima res sensibiles sunt per hoc quod est

exemplum eis...».
Au § 123 la proposition XIII se termine par: «... sunt in anima per

modum qui multiplicatur secundum motum». Selon Taylor, op. cit.,
p. 95, nr. 51, il faudrait supprimer le moi secundum. Cette leçon se trouve
confirmée par le texte arabe et les témoins suivants: Aosta, Semin.

Maggiore 3—B—38; Seiden sup. 24,f. 79v; Toledo, Cabildo91—\,ï. 10r; Paris,
Bibl. nat. lat. 6318, f. 217vb; Brugge, Stadsbibl. 463, f. 152vb, qui donnent:
«... per modum multiplicatur motum». Mais comment expliquer
l'accusatif motum après multiplicatur? II manque certainement quelque
chose: une virgule — comme le propose Taylor — ne suffit pas à rendre la

phrase compréhensible. Il faudrait changer multiplicatur en multiplicat.
Ce qui donne: «... per modum qui multiplicat motum». Tout un groupe
de manuscrits renferme cette leçon, p.ex: Vat. lat. 2089, f. 3rb; Vat. lat.
2984, f. 220ra; Vat. ottob. lat. 1415, f. 20r; Vat. Urb. lat. 206, f. 350r; Vat.

Borgh. 352, f. 32rb; Brugge, Groot Seminarie 102/125, f. 120rb; Evreux,
Bibl. munie. 79, f. 307v; le texte qui se trouve dans le Commentaire de

Gilles de Rome sous forme de lemmes, éd. cit., p. 48r; Tortosa, Bibl.
catedral 24, f. 14T'>col. 2. Pour bien saisir notre position, il faut noter
qu'au § 122 de cette proposition, notre auteur distinguait deux cas

concernant la présence des choses intelligibles dans l'âme. Il y a les

choses intelligibles unifiées: elles sont dans l'âme selon un mode multiple

per modum qui multiplicatur); et il y a les choses intelligibles qui
sont immobiles quae non moventur) et qui sont dans l'âme sur le

mode du mouvement per modum motus). Ces deux cas sont soudés

en une seule formule à la fin du § 123: «res intellectibiles unitae,
quiescentes» qui se trouvent dans l'âme sur le mode de mouvement



378 Autour du Liber de causis

multiplié per modum qui multiplicatur secundum motum). Un seul
des manuscrits consultés donne cette leçon, c'est le manuscrit xBrugge,

Stadsbibl. 478, f. 302va: «... per modum qui multiplicatur secundum

motum» (le mot secundum Z) a été ajouté plus tard à la mine de

plomb). Pour finir, concluons avec saint Albert le Grand dans son
Commentaire..., lib. II, tr. 2, c. 41, éd. cit., p. 219ra: «Jam ergo ostensum
est quod tarn res sensibiles quam intelligibiles sunt in anima nobili;
verumtamen res sensibiles corporee mote sunt in anima per modum
animalem spiritualem unitivum. Et quod res intelligibiles unite sive

simplices quiescentes sive inmobiles sunt in anima per modum animei-
tatis qui est modus quo multiplicantur sive protenduntur ad motum»34.

Voir également l'excellente étude de J. Trouillard: La médiation de l'âme,
dans L'un et l'âme selon Proclos, Paris 1972, p. 21—61.

Quant au paragraphe suivant prop. XIV, § 124), il est intéressant
de signaler la formule proclusienne dans l'Elementatio, prop. 83, éd. cit.,
p. 43,1. 6, dans laquelle «est rediens ad essentiam suam reditione
compléta» est exprimé par «sui ipsius autem ad se ipsum». Voir aussi l'analyse

de G. Ducoin: L'homme comme conscience de soi selon saint Thomas

d'Aquin, dans Sapientia Aquinatis, Rome 1955, vol. I, surtout les

pages 247—253.

Un autre point qui retient longuement l'attention de Taylor, op. cit.,
p. 95—96, nr. 52, se trouve au § 129, prop. XV. Le texte se compose de

deux parties. La première dit clairement que toutes les puissances pour
lesquelles il n'y a pas de limite et qui sont donc infinies, dépendent35
d'un infini premier, qui est la puissance des puissances virtus virtu-
tum). La deuxième partie s'énonce comme suit dans notre édition: «non
quia ipsa sit acquisita, fixa...». Selon Taylor le texte arabe, de même que
presque tous les manuscrits de la traduction latine contiennent ce

passage au pluriel36. Saint Thomas, éd. cit., p. 93, 1. 20-22, remarque
cependant: «Haec autem secunda propositionis pars in omnibus libris
videtur esse corrupta; deberet enim singulariter dici...». Pour le Docteur

angélique «est virtus» s'applique à Dieu lui-même, ce qui est

conforme à la proposition XCII de YElementatio, ibid., p. 94,1. 1—7. Au

34 Cfr Elementatio, prop. 195, éd. cit., p. 95, 1. 9-12.
35 Notons que le manuscrit Vat. Borgh. 352, au f. 37vb, porte au lieu de pendentes,

dependentes.
36 Remarquons que dans le manuscit Seiden supra 24, au f. 79v, les mots «adquisite

sunt» ont été effacés par des points marqués au bas de ces mots, mais le texte continue au

pluriel: «fixe stantes in rebus euntibus — corrigé en entibus».



Autour du Liber de causis 379

contraire, Gilles de Rome qui possédait certainement le commentaire
de saint Thomas, notait, éd. cit., p. 52r: «Notandum quod hanc secun-
dam partem... quidam legunt singulariter et dicunt communiter textus
hos esse corruptos, referunt autem hoc ad ipsum Deum [...] sed cum
omnes textus habeant hoc dictum pluraliter [...] et cum habeant bonum
intellectum, referendum est hoc pluraliter ad ipsas intelligentias, vel ad

ipsas virtutes quibus non est finis, et non sunt fixae stantes etc.». D'autre

part, ajoute-t-il, si ce passage se rapporte à Dieu, on dit deux fois la
même chose: «non erit nisi quaedam replicatio prioris dicti...». Cette

remarque ne nous paraît pas pertinente. En effet, dans cette deuxième

partie, notre auteur explique précisément en quoi consiste cette virtus37,

cette puissance. Elle n'est certainement pas acquise, mais stable,
subsistante. Car, comme l'écrit saint Albert: De causis, lib. II, tr. 3, c. 4, éd.

cit., p. 221ra: «virtus acquisita per motum acquisita est».38 Elle est une

puissance qui donne aux choses existantes leur stabilité et leur permanence.

Immédiatement après, dans le § 130, notre auteur considère le

cas de Yensprimum creatum, i.e la première intelligence. Celle-ci possède

une puissance infinie. Elle n'est cependant pas la puissance, car elle

possède seulement une certaine puissance (immo est ei virtus quaedam).
Elle est donc infinie inferius (§ 131), mais non pas superius, ce qui est

uniquement appliqué à l'être supérieur et premier, l'infini pur et simple
(§132). Concluons donc avec le père Vansteenkiste : Il «Liber de causis»

negli scritti di San Tomtnaso, dans Angelicum, 35 (1958) 369, note 2: «Una
bella testimonianza dell' acume critico di S. Tommaso... Infatti ne lia
nuova edizione del testo arabo (da A. Badawi in Neoplatonici apud Arabes,

Cairo, 1955, p. 16) troviamo il singolare». Il nous reste à considérer
dans le § 136 l'expression énigmatique: «ens secundum creatum est

infinitum». Il va de soi que le terme infinitum n'est pas à sa place ici, car
Yens secundum creatum se rapporte aux êtres seconds sensibles. Voir plus
haut au § 135 où il est dit: «ens ergo primum est mensura entium
primorum intellectibilium et entium secundorum sensibilium». Or, dans la

proposition 91 de YElementatio, éd. cit., p. 47, 1. 4—5, on lit: «potentie
quidem enim quandoque entes finite sunt, decidentes ab infïnitate
ipsius semper esse». Dans la Métaphysique d'Avicenne, éd. cit., p. 458,

37 Cfr Vansteenkiste, Intorno al testo latino del iLiber de causis», art. cit., p. 80,

nr. 31.
38 Cfr Avicenne, Métaphysique, éd. cit. p. 445, 1. 16: «dispositio vero non permanens

est motus».



380 Autour du Liber de causis

1. 67-68, on trouve de même: «virtus autem quae est suae animae

corporeae finita est». Au lieu d'infinitum, Henricus Bate, citant le même

texte, écrit donc avec raison, dans le Speculum divinorum et quorundam
naturalium, pars XI, c. 19, p. 61, 1. 32: «sed ens secundum creatum est

fïnitum».
En ce qui concerne le § 150, prop. 18, nous avons reproduit dans

notre étude: De «Proclus arabus» en het «Liber de causis», p. 471,
l'éclaircissement donné par G. Serra à propos d'expositio, mot qui manque dans

le manuscrit de Leiden. Selon lui, son équivalent arabe aurait aussi, mais

plus rarement, le sens de série, d'ordre 39. Signalons que le mot expositio
se réfère au paragraphe précédent, où tous les cas à considérer sont
énumérés: l'intelligence divine (1. 63), Yintelligentia tantum (1. 66), les

âmes intelligibles et ce qui n'est qu'âme seulement (1. 69+71), les corps
naturels (1. 71—72) et les corps naturels seulement et qui n'ont pas d'âme
(1. 73—74). Remarquons que dans cet étalement expositio)40, seul ce

qui est le plus parfait dans chaque cas énuméré, est capable de fusionner
avec les membres d'un rang supérieur. Le /.Ordonne, § 150,1. 78—80:

«nisi quae est ex ea compléta, intégra est quae pendet per causam quae
est supra-earn». Ce qui reproduit clairement la pensée de Proclus:
Elementatio, prop. Ill, éd. cit., p. 56,1. 8—10: «uniuscuiusque enim seire

non totum genus ad id quod ante ipsum suspendi natum est, sed quod in
ipsa perfectius et sufficiens superpositis copulari». Donc seulement ce

qui est le plus élevé dans chaque membre de cette série possède une
étroite affinité avec son correspondant d'un niveau supérieur. Citons ici
la remarque de saint Albert le Grand: De causis, lib. II, tr. 3, c. 16, éd.

cit., p. 223va: «omnis enim receptio per conformitatem et similitudinem
est recipientis et recepti»41. Rappelons que le saint Docteur n'avait pas à

sa disposition YElementatio de Proclus. Dans le manuscrit: Vat. lat. 2072

(du XIIIe siècle) le copiste notait dans la marge de gauche du f. 28 5r:

«quia tempore quo istud libellum exponit adhuc proclus non erat trans-
latus». La finale de cette proposition, au § 154, est paraphrasée par saint

Albert, ibid., q. 18, p. 224ra in fine: «et secundum hanc formam ordinis
dispositi sunt reliqui ordines intelligibiles rerum naturalium».

39 Voir son article in: Studi in onore di C. Diana, loc. cit., p. 428, nr. 14.
40 Guillaume de Leus, dans son Scriptum et expositio totius libri de causis, emploie ici le

mot ordinatio. Voir le ms. Vat. Borgh. 352, f. 47.
41 Dans l'Elementatio, on trouve quelque chose de semblable dans la prop. 182, éd.

cit., p. 89, 1. 3-4: «omnis participatio assimilât participans participato et connaturale
efflcit».



Autour du Liber de causis 381

Le § 155, prop. 19, se fonde sur la proposition 122 de YElementatio.

Soulignons cependant la profonde différence entre ces deux ouvrages.
Le Liber applique le gouvernement des choses créées à la seule cause

première, sans que sa transcendance soit mise en cause, ni son unité
affaiblie. Tandis que dans l'Elementatio, prop. 122, éd. cit., p. 61, 1. 1,

c'est de tout l'ordre divin dont il est question: «omne divinum et pro-
videt secundis...». Dans la proposition 119, éd. cit., p. 59,1. 6, cet ordre
divin est désigné par la formule «catena deorum». A la fin de cette

proposition les mots per ultimum decoris rappellent cette phrase de Boè-

ce: Philosopbiae consolatio, lib. III, m. IX, éd. L. Bieler, C. C., t. XCIV,
Turnhout 1957, p. 52,1. 7-8: «Ducis ab exemplo, pulchrum pulcherri-
mus ipse mundum mente gerens». A propos du terme tortuositas, § 161,
1. 44, aux notes signalées dans mon édition, p. 92, 1. 44, ajouter:

1° Averroès: Métaphysique, lib. V, text. + comm. 8, éd. R. Ponzalli,

p. 106—111, où ce mot revêt le sens de curvitas ou flexio ;

2° Saint Albert: De causis, lib. II, tr. 4, c. 4, éd. cit., p. 225ra, où ce

mot est synonyme de turpido, idée semble-t-il empruntée au Pseudo-

Denys: De divinis nominibus, ibid., c. 5, in fine: «et ideo [in primo] nulla
deturpatur vel inquinatur inmunditia recipientis. Dicit autem Dionysius

quod sanctitas est ab omni inquinamento libera et perfecta mun-
ditia». Voir ce texte dans Dionysiaca, t. I, p. 5285 et 5291;

3° Le père Vansteenkiste: art. cit., dans Intorno al testo latino del
«Liber de causis», note 24, p. 77.

Le texte des § 162—165, prop. 20, ne fait rien d'autre que développer
la formule lancée par Proclus: Elementatio, prop. 127, éd. cit., p. 64,1. 5:

«est per se sufficientissimum». Les mots divesper seipsum se rapportent à

la bonté même et ses largesses qui se répandent sur les autres choses, tant
intelligibles que corporelles42. Au sujet de l'expression non est dives maius

(§ 162), la négation a été ajoutée postérieurement par une autre main
dans le manuscrit Tortosa, Bibl. catedral 24, f. 142r, col. 2. Ce manuscrit
du XIIIe-XIVe s. contient d'ailleurs de nombreuses corrections. Voir
une excellente description de ce codex dans E. Bayerri Bertomeu: Los
Codices Medievales de la Catedral de Tortosa, Tortosa 1962, p. 161—166.

La proposition 21 découle tout naturellement de la précédente. En
effet, comme Dieu est infiniment riche et complet, c'est-à-dire «cui non

42 Cfr Beierwaltes W., «Primum est dives per se. Meister Eckhart und der <Liber de

causis>i>, in: On Proclus and his Influence in Medieval Philosophy, ed. by Bos E.P. and

Meijr P., Leiden, New York, Köln 1992, p. 141-169.



382 Autour du Liber de causis

est finis neque dimensiones (§ 169); immo est supra completum
(§ 168)»43, il s'en suit qu'aucun nom n'est capable de le cerner un tant
soit peu. Car tous nos mots portent la marque de notre indigence et de

notre imperfection. Remarquons que nous ne trouvons aucun équivalent

à cette proposition dans YElementatio. Il nous semble qu'elle répond
plutôt à un thème du Pseudo-Denys: De div. nom., dans Dionysiaca, t. I,
p. 7, § 4, qui met en évidence: «cette impuissance à connaître cette
essence supérieure, qui surpasse toute parole». Abraham Ibn Daüd a

longuement développé ce sujet dans son Ha-Emunah ha-Ramah P. II, c.

Dritte Grundlehre, éd. S. Weil, p. 65—71. Quant au terme saeculum qui se

lit au § 170 et se traduit par «monde», il faut ajouter à nos notes que ce

terme a été utilisé dans le même sens dans la traduction latine de la

Métaphysique ôYAvicenne, dans l'éd. cit., p. 433,1. 91 et 100, p. 510,1. 72

et p. 512,1. 4. Voir aussi le père Vansteenkiste, dans Intorno al testo latino
del «Liber de causis», art. cit., p. 77, nr. 23.

La proposition 22 reconnaît à toute intelligence divine deux
fonctions: celle de penser en tant qu'elle est intelligence et celle de

gouverner en tant qu'elle est divine. C'est évidemment Dieu qui gouverne,
mais Yintelligentia, le primum creatum étant ce qu'il y a de plus semblable

au Dieu très-haut, gouverne les choses qui sont au-dessous d'elle.
Soulignons dans le § 175 le texte: «quae <non> recipiunt regimen intelli-
gentiae»; cette négation est non seulement absente du texte latin, mais
aussi - selon Taylor- des manuscrits arabes d'Ankara et d'Istanbul. Seul
le manuscrit de Leiden renferme cette leçon. Ainsi les deux manuscrits
arabes qui n'ont pas conservé cette leçon ont peut-être utilisé le texte
latin. A priori, cette hypothèse n'est pas exclue. Nous avons conservé

cette négation, car la proposition 134 de YElementatio, p. 67, 1. 10-13,
l'indique explicitement: «et enim non intelligentia provideri volunt...;
hoc autem quia intellectum quidem non omnia appetunt neque quibus
participare possibile, bonum autem omnia appetunt... ». En effet, si tous
les êtres ne peuvent participer à l'esprit, c'est-à-dire au gouvernement de

l'intelligence (§ 175,1. 9—10), tous peuvent tendre au bien et s'efforcer
de le trouver (ibid., 1. 16-17). Il y a donc des choses: «quae non recipiunt
regimen intelligentiae». Dans le même paragraphe au lieu de desiderio

multo on rencontre chez Avicenne : Métaphysique, éd. cit., p. 460,1. 18,1a
formule desiderium vehemens.

43 Au lieu de «supra completum», Proclus emploie dans son Elementatio, éd. cit.,
prop. 131, p. 66, 1. 10, le mot «superplenum» 67tép7tÀ,T|peç).



Autour du Liber de causis 383

Dans le § 176 de la proposition 23, notons à propos de secundum

dispositionem unam, que dans Le Livre des XXIVPhilosophes, éd. Fr. Hu-
dry, Grenoble 1989, la sentence XIX, p. 149, offre la même formule
«immobilis dicitur Deus quia est semper secundum unam dispositionem».

Avec cette différence que dans ce livre cette expression s'applique

à l'immutabilité de Dieu, tandis que le Liber suit plutôt la
terminologie de l'Elementatio, prop. 142, éd. cit., p. 71, 1. 1 + 12, où ce terme
signifie eodem modo. Voir aussi plus loin dans le Liber, § 179, 1. 44 et
47—48: per modum unum. Dans les § 177 et 179, c'est toujours le même

principe qui revient: «diversitas receptionis non fit ex causa prima sed

propter recipiens» (§ 179,1. 35—36), ce qui veut dire que la diversité se

tient du seul côté du participant. Ce qui est plus difficile, c'est le sens à

donner à ce texte: «et non intelligo per esse nisi cognitionem» (§ 180,
1. 55). Gilles de Rome dans son Commentaire, éd. cit., p. 84r, donne cette
explication: «Ergo cum Author hic loquitur de esse intelligit per esse,

ipsum esse intellectuale...». D'ailleurs le texte du Liber continue dans ce

sens: «nam secundum modum quo cognoscit res causam primam crean-
tem...». Voir aussi Guillaume de Leus: Scriptum et expositio totius libride
causis, ms. Vat. Borgh. 352, f. 66va: «id est esse cognitum vel intellectuale».

Bien que la plus grande partie des manuscrits ajoutent entre nisi
et cognitionem (1. 55) esse et, nous avons suivi le texte du manuscrit arabe
de Leiden, qui omet ces termes. La même leçon figure dans l'édition du

Super librum de causis de saint Thomas, voir l'édition du P.H. Saffrey,

p. 120.

Les propositions 24 et 25 ne contiennent pas de difficultés spéciales.
Elles rapportent sans plus la doctrine des propositions 45 et 46 de

YElementatio. En effet, aucun «authypostaton» toute substance
subsistant par elle-même) n'est soumis à la génération: «quia autem ipsum
se ipsum producit, perfectum est et autarkes» (prop. 24, éd. cit., p. 26,
1. 3—4). Or la génération: «est via ex imperfecto ad contrarium perfectum»

(ibid. 1. 5-6; dans le Liber, § 184, 1. 70-71). De même aucun

«authypostaton» n'est soumis à la corruption (prop. 25, § 187). Car toute
chose tombant sous la corruption n'est corrompue que parce qu'elle se

sépare de sa cause (§ 188, 1. 93-95). Or, aucun autoconstituant ne se

sépare de sa cause: «causa enim est ipsum sibi ipsi» (prop. 46, 1. 7). Ou

comme le dit le Liber, § 188, 1. 92-93: «est ipsa causa et causatum
simul».

Les propositions 26 et 27 du Liber changent l'ordre des propositions
de YElementatio. La proposition 26 se fonde sur la proposition 48 de



384 Autour du Liber de causis

Proclus et la 27e sur la proposition 47 de Proclus. La proposition 26

affirme que tout ce qui n'est pas doué de perpétuité, ou bien est
composé, ou bien subsiste dans un autre être aut est delata super rem
aliam, § 191,1. 15), tandis que la proposition 27 se rapporte surtout à la

simplicité de l'«authypostaton», en ce sens qu'un tel être est sans parties

composantes. Si c'était le cas, chaque partie, de même que la totalité,
devraient faire retour sur elles-mêmes, ce qui est évidemment impossible.

Car alors cette substance, qui par définition est subsistante par
elle-même, se constituerait elle-même divisible instituet partibile se

ipsum; prop. 47, éd. cit., p. 27, 1. 2) et cependant se retournerait vers
elle-même dans sa totalité: «et omne in omni se ipso erit» (ibid., p. 27,
1. 3), ce qui veut dire qu'elle serait tout entière intérieure à elle-même

tout entière. Cette «ipséité» exclut donc toute divisibilité. Le deuxième

argument part d'un autre principe: si une pareille substance était
composée, elle dépendrait de ses propres éléments formateurs «cum sit
indigens suis elementis ex quibus subsistit» (prop. 47, p. 27,1. 7-8; dans

le Liber, prop. 27, § 197,1. 43-44) et donc ne serait pas «authypostaton»,
subsistante par elle-même. De ce fait, puisqu'une telle substance n'est

pas soumise au devenir, elle n'est pas mesurée dans sa substance par le

temps in substantialitate sua; prop. 28, § 200, 1. 55).
Dans la proposition 54 de YElementatio, éd. cit., p. 29,1. 1-2, Proclus

avait affirmé qu'il y a deux sortes de mesures, une pour les êtres éternels,
l'autre pour les êtres temporels. C'est ce que l'auteur du Liber va essayer
d'appliquer dans les propositions suivantes. La proposition 29 considère,

dans un long exposé, le cas des êtres temporels. Ces êtres sont ou bien
éternellement dans le temps semper in tempore), ou bien d'une façon
passagère dans une portion du temps (§ 203, 1. 70-71). Dans le même

paragraphe, 1. 67, l'expression non superfluit ab ea cause quelque
difficulté. Pourtant, il faut la garder et se rappeler que dans le § 135 du Liber,
p. 82, § 135, 1. 100, se trouve le texte: «... et mesuravit ea mensura
convenienti ,..»44. Dans le Liber de causisprimis et secundis du Pseudo-

Avicenne, éd. R. De Vaux, Paris 1934, p. 117,1. 13—14, l'auteur explique
ce passage: «hoc est ut sit mensura mensuratum non excedens», ce qui
est bien la signification voulue par l'auteur, car immédiatement après il
enchaîne, § 203,1. 68—69: «et tempus non superfluit ab ea, quoniam est

44 Comp, avec la Métapysique cI'Aristote, lib. X, c. 1, 1053 a 25: «semperque cogna-
tum est metrum»; Les Auctoritates Aristotelis, éd. J. Hamesse, Louvain, Paris 1974, p. 135,
241: «mensura homogenea, id est ejusdem generis, debet esse mensurato».



Autour du Liber de causis 385

creata et tempus aequalitery>. Tout ceci s'applique aux êtres qui se

rapprochent le plus des substances supérieures. Ils ont été créés avant les

substances qui n'ont pas cette affinité avec les substances perpétuelles:
«ante substantias quae non assimilantur substantiis sempiternis» (§ 204,
1. 77—78). Le mot ante accompagné de non assimilantur s'explique par la

proposition 28 de YElementatio, éd. cit., p 19, 1. 1: «omne producens
similia ad se ipsum ante dissimilia substituit». Ensuite, ils se caractérisent

par leur statut de substances intermédiaires, parce qu'ils sont en continuité

d'une part avec les substances supérieures perpétuelles et d'autre

part avec les substances temporelles découpées dans le temps par la

génération (voir § 205; Elementatio, prop. 55, éd. cit., p. 30,1. 13—15). Il
ressort de ces considérations que la perpétuité dont nous parlons, est
double45: «duralitas duae sunt species» (§ 208). L'une, est la perpétuité
immuable, éternelle, au-dessus du temps; l'autre est la perpétuité
temporelle, égale au temps (§ 208). Ce qui s'applique aux substances qui se

déploient sous la loi de la distension corporelle secundum temporalem

extensionem ; Elementatio, éd. cit., prop. 55, p. 30,1. 19). Et le Liber
d'ajouter, § 205, 1. 9798: «ipsae enim quamvis sint sempiternae, tarnen

permanentia earum est per generationem et motum». Selon la cosmologie

ancienne, il faut noter avec Gilles de Rome: Commentaire, éd. cit.,

p. 100rB, que ce dernier cas vise les corps célestes: «notandum quod
substantia creata in tempore quae respicit totum tempus et aequatur
tempori est corpus super coeleste, quod (secundum naturae cursum) est

ingenerabile et incorruptibile... cum sit intransmutabile quantum ad

esse, licet sit transmutabile quantum ad ubi». A la fin du § 209 de cette

proposition, l'auteur consacre quelques lignes aux choses totalement
temporelles, aux substances qui tombent sous la génération et la

corruption. Le temps les excède, c'est le temps du temps, comme l'affirme
Proclus dans la prop. 53, éd. cit., p. 29,1. 14: «tempus autem temporum,
participatorum existentes substitutores». A propos du texte, § 209,

45 Relevons ici la remarque de s. Albertle Grand dans sonDecausis, lib. II, tr. l,c. 8,
in fine, éd. cit., p. 202rb: «Sunt autem quidam qui eternum participative dictum nolunt
vocari eternum sed eviternum et de hoc non curamus. In nominibus enim parva vis est

quando rei Veritas est comprehensa...... Chose curieuse, il semble bien que s. Albert vise
ici s. Thomas D'Aquin qui, dans son Commentaire sur les Sentences I, d. 19, q. 2, a. 2, éd.
Mandonnet R.P., t. I, p. 471, parle d'«aeviterni». Ajoutons que, bien que ce terme se

rencontre déjà dans le De divinis nominibus du Pseudo-Denys (I, c. 2, sect. 12, dans Dio-
nysiaca, t. I, p. 1082) et dans la Philosophiae consolatio de Boèce, éd. L. Bieler, p. 2, 1. 6;

p. 6, m. IV, 1. 1 ; m. IV, 1. 21 ; p. 51, m. IX, 1. 2, ce terme ne trouvera son plein emploi qu'à
partir de la deuxième moitié du treizième siècle.



386 Autour du Liber de causis

1.40-41: «scilicet ex principio earum usque ad extremum ipsarum»
Taylor remarque qu'il est absent du manuscrit de Leiden, mais figure
dans ceux d'Ankara et d'Istanbul. Encore une indication intéressante

qui suggère une possible dépendance de ces manuscrits du texte latin.
Dans les deux dernières propositions l'auteur tente de mieux cerner

le statut de ces êtres intermédiaires dont il est question au § 204, i. e. de

ces substances «quae... sunt mediae inter substantias fixas et inter
substantias sectas in tempore» (ibid., 1. 86—87). Il s'agit donc des substances

intermédiaires entre les substances stables et les substances passagères
dans une portion du temps, ou plus précisément des substances: «cuius
substantia est ex momento aeternitatis et operatio ex momento tempo-
ris» (§ 210,1. 46-47). Par contre, l'être dont la substance est enveloppée

par le temps est temporel sous tous les rapports, puisqu'il a une activité
temporelle. Sinon l'opération y serait supérieure à la substance, ce qui
est impossible (§ 211, 1. 49-65; dans 1'Elementatio, prop. 106, éd. cit.,
p. 54). A propos du § 210, on se reportera utilement à l'article cité de

G. Serra, p. 147—148, nr. 13.

Enfin, de tels êtres intermédiaires, selon un aspect éternel et selon

un aspect temporel, sont à la fois être et génération, mais «non per
modum unum sed per modum et modum» (§ 215,1. 81-82), ou comme
l'exprime Proclus dans XElementatio, prop. 107, éd. cit., p. 54,1. 5: «non
secundum unum ambo», pas sous le même point de vue. Le mot grec
yéveoiç (prop. 107; dans l'éd. de E.R. Dodds, Oxford 1933, p. 94,1. 33)
a été rendu par «génération», mais signifie plutôt le «devenir», selon une
formule de Proclus dans XElementatio, prop. 50,1. 9—10: «in generari ens

et non stans in eodem esse, sed semper suscipiens esse aliud et aliud».
Voir aussi le père Vansteenkiste, art. cit., dans Intorno al testo latino del

«Liber de causis», p. 81, nr. 33. Quant à l'être totalement temporel,
l'auteur soutient qu'il dépend de l'être pur ens purum), qui est la

cause de toutes les choses, perpétuelles aussi bien que périssables; ce qui
veut dire qu'il est sous tous les rapports suspendu à l'être éternel (dans
1 Elementatio, prop. 106, 1. 7; dans le Liber, § 216, 1. 86—87).

Pour finir aux § 217-219, notre auteur confesse une fois de plus son
monothéisme. L'être pur dont il est question au § 216, 1. 86, c'est l'Un
premier et vrai. Il est ce en quoi il y a une unité stable qui n'est pas tirée
d'un autre: «est creans unitates, faciens acquirere non acquisitum»
(§ 219,1. 14—15). Lire aussi: l'Elementatio, éd. cit., prop. 116, p. 58,1. 1,

où a été établi que l'Un est imparticipable.

***



Autour du Liber de causis 387

Selon A. Badawi, dans son maître-livre La transmission de la philosophie

grecque au monde arabe, 2e éd. Paris 1987, p. 70, le texte arabe du Liber de

causis a été écrit dans «un style très beau [...] dont les phrases [...] ne
révèlent aucune gaucherie étrangère, [...] un style plus beau que celui
d'al-Farabi et a fortiori que celui d'Avicenne». On ne peut pas en dire
autant de la version latine! Le traducteur n'a pas su joindre la clarté à la

profondeur. Son travail est d'une grande densité, touffu; on n'y pénètre
qu'avec difficulté, d'autant plus que l'intelligence du texte est parfois
entravée par des termes arabes, et même par des arabismes.

En outre, il faut se rappeler que depuis 1254, le Liber fut inscrit à la

ratio studiorum de la Faculté des Arts de Paris. Le commentaire de ce

texte fut un exercice scolaire pratiqué par les grands scolastiques, et un
grand nombre de manuscrits utilisés portent des corrections, des additions

marginales, des gloses, dont il faut examiner si elles font partie du

texte original ou non. C'est donc généralement un texte travaillé, annoté,

qui est parvenu jusqu'à nous, dans une version mal adaptée et dont

l'appareil conceptuel reflète le vocabulaire technique des traductions
tolédanes du XIIe et XIIIe siècles. Plus haut, nous avons soutenu que la

traduction du Liber, attribuée à Gérard de Crémone, a été revue et

corrigée par l'archidiacre Gundisalvi de Tolède. Cette thèse est corroborée

par le fait de la présence simultanée à Tolède de maître Gérard et
de Gundisalvi, et des relations entre les équipes de traducteurs. A ce

sujet, lire l'article particulièrement bien documenté de M.-Th. d'Alver-

ny: Les traductions d'Avicenne, dans Avicenna nella storia délia cultura me-

dioevale, Accademia del Lincei, Quaderno 40, Rome 1957, p. 76—77.

Dans notre édition, nous nous sommes servi d'une centaine de

manuscrits, échelonnés du XIIIe au XVe siècles. Nous en avons retenu et
entièrement collationné dix des plus anciens. Nous avons conservé

autant que possible, à quelques retouches près, le textus receptus, le texte
qui a beaucoup circulé au moyen âge, en consignant dans l'apparat
critique les variantes textuelles les plus notables. Afin de présenter une
traduction respectueuse de l'original, nous avons continuellement comparé

le texte du Liber avec celui du manuscrit arabe de Leiden. Pour ce

faire, nous nous sommes laissé guider par deux spécialistes de la langue
arabe classique.

R.C. Taylor dans son importante étude mentionnée plus haut, s'est

attaché à établir une comparaison entre notre texte et celui de deux
manuscrits arabes récemment découverts, qui se trouvent actuellement
à Ankara et Istanbul. Mais ces manuscrits sont d'une date notablement



388 Autour du Liber de causis

postérieure. Les textes qui se rencontrent dans le Liber latin, mais

manquent dans le manuscrit de Leiden, se retrouvent quasi systématiquement

dans ces deux manuscrits! Ce qui nous permet d'évoquer
l'hypothèse d'une certaine dépendance de ces deux manuscrits du Liber
latin. D'ailleurs, comme nous l'avons noté, deux anciennes traductions
hébraïques du Liber ont été rédigées d'après le texte latin.

Dans la présente étude nous avons mis en relief la cohérence interne
de l'ensemble des propositions et souligné le monothéisme et créatio-
nisme de l'auteur; données extrêmement importantes pour découvrir et

désigner l'auteur du Liber. Notre conviction est que cet auteur se

nomme Ibn Daïïd46. Aucun élément de preuve ne peut être avancé

contre sa candidature. Au contraire, un certain nombre de faits plaident

pour lui attribuer la paternité du Liber. Si, comme le prétend A. Badawi
dans son ouvrage La transmission de laphilosophiegrecque au monde arabe,

éd. cit., p. 71: «le Liber de causis a été traduit ou composé avant 987 de

l'ère chrétienne, probablement par Hunayn ibn Ishaq», comment expliquer

que ce livre n'ait pas eu d'influence dans la pensée musulmane

médiévale, puisqu'aucun grand ouvrage, ni d'Avicenne, ni d'Averroès,
ne le cite?

La version latine que nous possédons, qui se trouve dans 237

manuscrits, reste le plus ancien document et le seul texte de base dont
nous disposons pour l'établissement d'un texte sûr du Liber. Certes, les

manuscrits arabes aident à mieux comprendre et préciser la signification
de certains termes et à détecter et corriger des fautes de syntaxe. Mais -
comme nous l'avons démontré - c'est en grande partie à FElementatio

theologica de Proclus qu'il faut recourir pour mieux saisir le contenu du
Liber. En effet, ce chef-d'œuvre de métaphysique néo-platonicienne
s'inscrit incontestablement dans le sillage de la pensée proclusienne,
bien qu'il s'en distingue et parfois même s'y oppose.

46 Cfr Gill J.S., «The translators of the period of D. Raimundo, their personalities
and translations (1125-1187)», in: Rencontres de culture dans la philosophie médiévale,
Louvain—la—Neuve, Cassino 1990, surtout les p. 117—119.


	Autour du Liber de causis : quelques réflexions sur la récente littérature

