Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 3

Artikel: Autour du Liber de causis : quelques réflexions sur la récente littérature
Autor: Pattin, Adriaan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761165

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761165
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ADRIAAN PATTIN

Autour du Liber de causis

Quelques réflexions sur la récente littérature

Cest en 1966 que nous avons publié dans la revue 77jdschrift voor
Filosofie, 28¢ année, p. 90-203, Le Liber de causis, édition établie a I'aide
de 90 manuscrits avec introduction et notes qui, sans vouloir étre
I’édition critique définitive du Lzber de causis, se proposait de présenter
un texte intelligible et suffisamment correct, c’est-a-dire un texte de
travail fiable et maniable du texte latin du Lzber de causis. Notre édition a
connu un certain succes et a servi comme modele pour la traduction
anglaise!, francaise? et méme japonaise? du Liber de causis. Dans sa
version italienne du Commentaire de s. Thomas: Commento al « Libro
delle canse», Milano 1986, ouvrage solidement documenté, Cristina
D’Ancona Costa notait 4 la page 163: «Si & perod tenuto constantemente
presente il testo edito de A. Pattinn.

Notre édition était précédée de deux études: De hiérarchie van het
gijnde in het « Liber de causis» (Tijdschrift voor Philosophie, 23¢ année,
1961, p. 130-157) et: Over de schrijver en de vertaler van het Liber de causis
(ibid., p. 323-333 et p. 503-526). Notre hypothése que la traduction de
Gérard de Crémone ait été revue et corrigée par I'archidiacre Gundi-
salvi de Tolede* a retenu lattention de quelques savants, entre autres:

! Cfr Branp D.J., The Book of Causes, Niagara University 1981.

2 Cfr Macnarp P./Bournors O./PINCHARD B./SoLERE ].-L., dans: La demeure de
I’étre. Autour d’un anonyme. Etude et traduction du <Liber de causis», Paris 1990.

3 Cfr PourioTV.-M./OsHika Kazumasa, Kyoto 1967.

4 Clest ainsi qu’il est désigné dans le manuscrit Paris, Bibl. nat. lat. 6443, f. 44«
«.. quem transtulit dominicus Gundisalvi archidiaconus Tholeti...».



Autour du Liber de causis 355

H.-D. Saffrey: L’état actuel des recherches sur le Liber de causis, dans Die
Metaphysik im Mittelalter, Miscellanea Mediaevalia 2, p. 268; K. All-
gaier: Engel und Intelligenzen. Zur arabisch-lateinischen Proklos-Rezep-
tion, Miscellanea Mediaevalia 17, p. 179, et H. Daiber: Lateinische
Ubersetzungen arabischer Texte, dans Rencoatres de cultures dans la
philosophie médiévale. Traductions et traducteurs de I'antiquité tardive
au XIVe siecle, Louvain-la-Neuve, Cassino 1990, p. 209-210.

Dans un article paru dans le Bulletin de philosophie médiévale, 31
(1989), sous le titre: Remarks on the Latin Text and the Translator of the
Kalim fi mabd al-kbair/Liber de causis, p. 75-102, Richard C. Taylor
n’est pas acquis a notre these et pose plusieurs points d’interrogation
concernant le bien-fondé de notre opinion. Notons tout d’abord que
notre argument se fonde principalement sur la comparaison de la
méthode de traduction propre au Liber de causis avec celle qu’on trouve
dans d’autres traductions indépendantes du méme traducteur?>.

Le pere Manuel Alonso Alonso, grand spécialiste de la philosophie
arabe médiévale, a publié dans la revue A/-Andalus, XX (1955) p. 129-
152 et 345-379, deux articles au sujet du vocabulaire utilisé par D. Gun-
disalvi sous le titre Coincidencias verbales tipicas en las obras y traducciones
de Gundisalvo. Cette étude a été rééditée dans TZemas filosoficos medievales
(Ibn Dawnd y Gundisalvo), Universitad Pontificia Comillas (Santander)
1959, p. 247-329. Dans notre article Over de schrijver en de vertaler van het
Liber de causis nous avons dressé une liste de plusieurs termes du Lzber de
causis qui se trouvent employés dans les traductions et les ouvrages de
Gundisalvi. Signalons d’abord le mot zntellectibilis, que 'on rencontre
dans les ouvrages de Gundisalvi, mais qui fait totalement défaut dans
ceux de Gérard de Crémone. On le sait, ce néologisme a été forgé par
Boece, dans /# Isagogen Porphyrii Commenta. Editio prima, lib. 1, c. 3, éd.
S. Brandt dans C.S.E.L., vol. 48, p. 8, 1. 11-13: «Nontd, inquam, quo-
niam Latino sermone numquam dictum repperi, intellectibilia egomet
mea verbi compositione vocavi». Gundisalvi, qui connaissait parfaite-
ment les ouvrages de Boece®b, s’est inspiré de cette terminologie pour
marquer la connaissance des réalités intelligibles, incorporelles, de

> Cfr Bossier F./Brams J. dans leur préface a Iédition de: Translatio Vetus de la
Physique, in: Aristoteles latinus, VII 1, Leiden, New York 1990, p. XIII-XV.

¢ Cfr I’étude de ALoNso ALONSO M., «Influencia de Severino Boecio en las obras y
traducciones de Domingo Gundisalvoy, in: Temas filosoficos medievales, éd. cit., p. 369-
396. Cfr GunpisaLvr: Tractatus de anima, éd. cit., p. 99, . 3.



356 Autour du Liber de causis

nature soustraite au changement. Ce terme caractéristique du vocabu-
laire de Gundisalvi a passé dans les écrits d’Hugues de Saint-Victor,
p. ex. dans Didascalion, 11, cap. IV, P.L. Migne, t. 176, col. 753 C. Il y
explique la distinction entre zntellectibilis et intelligibilis en ces termes:
«intellectibilis eo quod incorporea sit natura, et nullo sensu compre-
hendi possit [...] intelligibile autem quod ipsum quidem solo percipitur
intellectu, sed. non solo intellectu percipit, quia imaginationem vel
sensum habet, quo ea, quae sensibus subjacent, comprehendit». Signa-
lons au passage que 'on lit quelquefois le terme zntellectibilis dans son
Tractatus de anima qui est constitué, pour les deux tiers, de citations
massives du De anima d’ Avicenne, d’aprés sa propre traduction. Voir
lexcellente édition de J.T. Muckle Mediaeval Studies, vol. 11, 1940, les
p. 93, 1. 95 96, 1. 8; 102, 1. 33. Notons aussi que nous nous sommes
toujours posé la question de savoir pourquoi G. de Crémone, dans sa
version du Liber de causis cite plusieurs fois, et méme couramment dans
le manuscrit d’ Aosta, Seminario Maggiore, le terme arabe acq/ suivi de son
équivalent latin zntelligentia. 11 nous semble qu’il veut précisément sou-
ligner qu’il s’agit des intelligences comme des existences séparées, donc
de leur complete indépendance a I’égard du sensible. En effet, dans sa
traduction du De intellectu d’ Alkindi, publiée par A. Nagy: Dize philoso-
phischen Abbandlungen des Ja'qub ben I[shaq al-Kindi, dans Beitrdge...
Bd. I1/5, Miinster 1897, le texte porte tout au long le terme ratio au lieu
d’intellectus, qui se lit habituellement dans l'autre version de ce traité,
que l'on peut attribuer sans invraisemblance a Jean d’Espagne. Pour ne
citer qu'un exemple, lexpression bien connue intellectus adeptus
(op. cit., p. 5,1. 10) devient sous sa plume ra#i0 adguisita (ibid., p. 4,1. 9).
Dans le dernier chapitre de sa version du commentaire de Thémistius:
Super librum Posteriorum Aristotelis, al-aql s’écrit alachil et désigne: «quod
facit cognoscere principia. Quod est quia oportet ut sit scientia nostra de
principiis verior scientia nostra de rebus, quae sunt post principia...».
Voir I’édition J. Reginald O’Donnell, dans Mediaeval Studies XX (1958)
p. 314-315. En introduisant dans sa traduction du Liber de causis le
terme intelligentia, G. de Crémone réserve donc cette expression pour
désigner les substances séparées. Mais nulle part il ne fait usage du terme
intellectibilis, que 'on trouve uniquement dans les écrits de Gundisalvi.

Un deuxiéme cas a considérer se trouve au début de la proposi-
tion XVII du Liber: «Res omnes entia propter ens primumpy». Dans notre
édition, op. cit., p. 12, nous avions déclaré que Gundisalvi aurait préféré
entia a habent essentiam. «Res omnes habent entia propter ens primumb» se



Autour du Liber de causis 357

trouve employé dans le manuscrit d’Aosta, tandis que «res omnes entia
propter ens primum» se rencontre dans d’autres excellents manuscrits
tels Oxford, Bodleian Library, Selden sup. 24, f. 80 et Vatic. Ottob.
lat. 1415, f. 20¥. Cette derniére formule a certainement la préférence de
Gundisalvi. Pour s’en convaincre, il suffit de lire le chapitre de son De
divisione philosophiae, éd. L. Baur, dans Beitrdge... IV, 2-3, Miinster 1903,
p. 40, 1. 16-18, ou il traite de la division de la métaphysique et déclare:
«quod ipsum esse primum est illud quod confert omni quod est preter
ipsum esse». Un texte parallele se lit dans sa traduction de la Métaphy-
sigue d’ Avicenne, édition de S. Van Riet, p. 478, 1. 68-69: «igitur primo
placuit ut ex sua essentia flueret omne quod est». Notons aussi que cette
proposition du Lzber rend de plus preés la proposition 102 de I Elemen-
tatio theologica de Proclus: «omnia quidem qualitercumque entia... prop-
ter prime ens». Nous citons la traduction mot 2 mot de Guillaume de
Moerbeke, éditée par H. Boese, Leuven 1987.

Ajoutons a ces deux cas quelques autres expressions qui trahissent la
main de notre correcteur D. Gundisalvi. Dans la proposition I du Lzber,
1. 10 de notre édition, se trouve le terme excusatur. Dans le manuscrit:
Vatic. Borgh. 352, f. 2, qui renferme le Scriptum et expositio totius libri de
causis de Guillaume de Leus, celui-ci donne a propos de ce terme
Pexplication suivante: «accipitur ibi non excusatur vel non excluditur
per quod datur intelligi quod actio causae secundae in causatum non
excludit actionem causae primae, imo supponit eam sicut illam quae
primo advenit et ultimo recedit ab effectu». Nous avons rencontré ce
mot dans le sens d’absolvere ou excludere dans la traduction du De anima
d’Avicenne, dans ’édition de S. Van Riet, p. 240, L. 71 et dans celle du
Fontes quaestionum d’Al-Farabi, éd. Cruz Hernandez, dans Arch. Hist.
litt. doctri. M.A. 1950-51, t. 18, p. 317. Ces deux ouvrages ont été
traduits par Gundisalvi. Une autre expression se lit dans la proposi-
tion XX, § 163, 1. 51 de notre édition: «... non quia unitas eius sit sparsa
in ipso...». Nous la retrouvons dans Fons vitae, IV, 13, d’ Avicebron, éd.
Cl. Baeumker, Beitrige... 1, 2—4, p. 240, 1. 13: « [unitas]... retinens illam
ne spargatur et ne multiplicetur». De méme D. Gundisalvi: De unitate et
uno, dans Pensamiento, édition critique de Manuel Alonso, vol. 12, 1956,
p- 71:

materia... de natura sua habet multiplicari, dividi et sparg:

(1. 32-33),

ac per hoc ne materia dividatur et spargatur (1. 34),

quod autem per se non unitur, per se utique spargitur (1. 35-36).



358 Autour du Liber de causis

Un dernier cas’. Dans la proposition XVII du Liber, § 145, on
trouve cette définition de la vie: «vita est processio procedens ex ente
guieto, sempiterno, et primus motus». Dans le § 148 de la méme pro-
position on lit également: «ens primum est guiezum et est causa causa-
rumpy». Or, Gundisalvi, dans son ouvrage De processione mundi, éd. G. Bi-
low, dans Beitrdge... XXIV, 3, Minster 1925, p. 17, 1. 16-17, note:
«omnis enim motus a gu#iete incipit, et idcirco necesse est, ut id, quod
immotum est, omne quod movetur, antiquitate praecedat». Herman de
Carinthie dans De essentiis, éd. Ch. Burnett, Leiden/Koéln 1982, p. 80,
1. 1, se sert du mot izmotum pour exprimer la méme idée, tandis que
Boece: Philosophiae consolatio, 111, metr. IX, V. 3, éd. Bieler, dans CCL,
XCIV, p. 51, s’exprime d’une fagon plus poétique: «stabilisque manens
das cuncta moveri»8. Quies a passé dans la littérature médiévale, p. ex.
Alfred de Sareshel: De motu cordis, éd. Cl. Baeumker, dans Bestrige...
XXIII, 1,/2, Minster 1923: «Vita [...] est enim primus motus ex quieto
sempiterno fluensy»; Le Livre des XXIV" Philosophes, éd. Francoise
Hudry, Grenoble 1989, p. 149: «immobilis dicitur Deus quia est semper
secundum unam dispositionem, et hoc est cum iz guzefe movens semper
est, quia Vivens in sex»; Alain de Lille De fide catholica, lib. 1, c. 5, P.L.,
t. 210, col. 311 A: «[...] omne mobile insinuat aliquid esse guzetun»?;
Pseudo-Grosseteste: Summa philosophiae, éd. L. Baur, Beitrdge... 1X,
Miinster 1912, p. 378, L. 10-11: «Vivere est iuxta Alfarabium primus
motus procedens ab ente guzeto sempiternox.

Une autre question a élucider concerne 'auteur du Liber de causis. Dans
notre étude Over de schrijver en de vertaler van het Liber de causis, art. cit.,
p. 503-526, nous avions attribué la composition de cet écrit 4 Ibn
Dawud. A ce propos, dans une note de son article, R. Taylor fait cette
remarque: «This has been regarded with skepticism because of the
similarity of the Arabic text of the Liber de cansis with the Plotiniana
arabica wich is a product of Ninth century Baghdad. On the basis of
vocabulary, style and philosophical content, Gerhard Endress argues for
Ninth century authorship...»

7 Cfr plus loin note 12.

8 La traduction de DE MoOERBEKE G. donne: «vita est prima via et motus a mansiva
entis ypostasi», voir I'’éd. de H. Boese, Elementatio theologica, prop. 102, p. 52, 1. 9.

9 Ausujet de cet ouvrage, cfr D'ALVERNY M.~Th., Alain de Lille. Textes inédits..., Paris
1965, p. 156-162.



Autour du Liber de causis 359

Un premier point sur lequel nous désirions attirer 'attention est
qu’il faut se garder de considérer le Lzber comme un agencement plus ou
moins habile de textes tirés de I’ Elementatio theologica de Proclus. L’ou-
vrage de Proclus est assurément la source principale du Lzber, mais
auteur en a tiré une synthése personnelle d’une grande puissance de
pensée et d’inspiration clairement monothéiste et créationiste. Rappe-
lons aussi que les propositions du Lzber ne se déroulent pas dans le méme
ordre que I'Elementatio, que la formule n’en est pas toujours exactement
semblable et qu’au lieu de 211 propositions le Lzber n’en compte que 31
ou 32. De ces 211 propositions 'auteur du Lzber s’est surtout inspiré des
propositions 43-52, 55-57, 102-116, 122-143 et 167-18410, Le Liber
est donc un ouvrage d’une architecture assez différente de celle de
I’ Elementatio. 11 en résulte que la piste qui nous mene vers 'auteur du
Liber doit passer par une étude approfondie de la cobérence interne de
I'ensemble des propositions. Essayons d’en dégager les lignes majeu-
res!l.

Mais d’abord quelques références bibliographiques... Pour le Lzber
de causis (= le Liber) nous suivons le texte de notre édition, en indiquant
dans chaque proposition citée les paragraphes concernés. Quant a I’E/e-
mentatio theologica (= Elementatio), nos citations se rapportent a la tra-
duction de G. de Moerbeke d’apres ’édition critique de H. Boese, Leu-
ven 1987; pour la version francaise de ce livre, nous nous sommes servis
de I’édition de J. Trouillard, publiée a Paris en 1965, sous le titre: Proclos.
Eléments de Théologie. Traduction, introduction et notes. Le Commentaire de
saint Albert le Grand est cité d’apres I’édition de Venise 1517, publiée
par les soins des héritiers d’Oct. Scotus parmi les Parva naturalia du saint
Docteur, f. 186—230Y, sous le titre: Liber de causis et processu universitatis a
causa prima. Au sujet de la terminologie employée dans le Lzber, nous
reproduisons parfois les remarques formulées par C. Vansteenkiste dans
son étude Intorno al testo latino del Liber de causis, parue dans Angelicum,
t. 44, 1967, p. 60-83. Pour la traduction francaise du L:ber nous avons
fait usage de ouvrage: La demeure de [’étre, signalé plus haut.

10 Cfr Anawa1l G., Etudes de philosophie musulmane, Paris 1974, p. 129-133.

11 Pour une structure du Lzber selon 'ordre des propositions: voir le ms. Paris, Bibl.
nat. lat., aux feuilles 215-220"". Nous avons publié ce texte parallélement avec la division
de s. Thomas dans son Commentaire, in: De hiérarchie van het zijnde ..., loc. cit., p. 135-
137. Voir aussi D’ Ancona Costa C., Le fonti e la struttura del « Liber de causis», in: Medioevo

XV (1989) p. 1-38.



360 Autour du Liber de causis

La distinction capitale qui est la clef de votte de tout le Lzber se situe
a la proposition XVII, § 148: «ens primum [...] dat omnibus rebus ens
per modum creationis |...], vita autem prima [...] et similiter intelligentia
non dat eis quae sunt sub ea [...] nisi per modum formae». Dans le méme
texte Uens primum est désigné comme la cazsa causarum. Son influence est
plus forte (= plus est influens) et plus durable (= vehementioris adhae-
rentiae cum re) que celle de n’importe quelle autre cause, méme uni-
verselle (= § 149+15-16). En effet, son action est de donner 1’étre a
toutes choses (prop. 4, § 37 + prop. 17, § 143). Aucune autre cause ne
peut faire de méme (prop. 21, § 167). Cette cause premicre est supé-
rieure a toute description (prop. 5, § 57) et au-dessus de tout nom dont
on la nomme (prop. 21, § 166). Tout ce qu’on sait d’elle est qu’elle est
au-dessus de I'éternité, puisqu’elle en est la cause (prop. 2, § 19+20).
Elle est ’étre pur, un et vrai, en qui il n’y a multiplicité d’aucune sorte
(prop. 4, § 40). Elle est «simplex in fine simplicitatis» (prop. 20, § 163).
Elle est seulement étre (= ipsa est esse tantum) (prop. 8, § 90) et pure
bonté (prop. 8, § 79). Elle est pure perfection (= dives per seipsum et
non est dives maius) (prop. 20, § 162). Elle régit toutes les choses créées,
sans qu’elle ne soit mélée avec elles (prop. 19, § 155) et en gardant sa
pleine indépendance: «inter agens [...] et inter factum suum non est
continuator neque alia res media» (prop. 19, § 159+160). Elle gouverne
donc et agit avec une perfection totale «per ultimum decoris» (prop. 19,
§ 161)!2. L’auteur du Liber peut donc conclure: «regens ergo est Deus,
benedictus et sublimis, quoniam ipse replet res bonitatibus» (prop. 22,
§ 173).

Considérons maintenant 'autre membre de la distinction. 11 s’agit
des causes secondes auxquelles il appartient de fonctionner per modum
Jformae. Toute cette partie du Liber est fondée sur le principe de la
participation énoncé par Proclus dans la proposition 182 de son Ele-
mentatio: «participatio assimilat participans participato et connaturale
efficity. Puisque la participation assimile le participant et le rend conna-
turel au participé, il est évidemment nécessaire que P'activité des causes

12 Cette expression n’a pas d’équivalent dans I’ Elementatio de Proclus. On la rencontre
cependant dans la traduction latine de la Mézaphysique &’ AVICENNE, généralement attribuée
a Gunpsawvl. Dans le tractatus VIII, cap. 7, éd. S. Van Riet, p. 432, 1. 63-64, de cet
ouvrage, on lit en effet: «in tali ultimo perfectionis et pulchritudinis et decoris ...». Encore
un indice en faveur de la thése de la contribution de Gundisalvi 2 la traduction latine du
texte arabe du Liber!



Autour du Liber de causis 361

secondes participe a celle de la cause premiére et s’effectue en stricte
dépendance de la cause premieére: «et causa prima adiuvat secundam
causam super operationem suamy» (prop. 1, § 14); le mot adiuvat est
immédiatement précisé par ce texte, qui met en pleine lumiere la pri-
mauté de la cause premiere, cause des causes: «quoniam omnem ope-
rationem quam causa efficit secunda, et prima efficit, verumtamen
efficit eam per modum alium, altiorem et sublimiorem» (ibid., et
prop. 5, § 63). L’action de la cause seconde reste donc subordonnée 2
celle de la cause premiere. La cause seconde qui se trouve le plus pres de
la cause premiére est I'intelligence premiére, le «causatum primump»
(prop. 6, § 70, 1. 98). Déja Avicenne: Métaphysique, éd. cit., p. 481,1. 50—
51, avait déclaré, dans le fractatus nonus, c. quartum: «nosti etiam quod
ex uno, secundum quod est unum, non est nisi unumyx»!3. Des lors, ibid.,
p- 479, 1. 4—6: «manifestum est igitur quod primum eorum quae sunt a
causa prima unum numero est». Cette intelligence a été créée sans
intermédiaire: «absque medio» (prop. 8, § 87); par contre c’est par son
entremise («mediante intelligentia») qu'ont été créés les autres effets:
I’ame, la nature et les autres choses (ibid.). Au fil des propositions notre
auteur spécifie I’étre et 'action de cette intelligence:

1° L’intelligence est une substance indivisible (prop. 6, § 64). Pour-
tant elle ne posséde pas la simplicité de la cause premicre, puisqu’elle est
composée par I'étre et la forme: «quoniam est esse et formax (prop. 8,
§ 90).

2° L’intelligence en tant que substance intellectuelle, connait selon
sa substance (= secundum modum suae substantiae) les choses qu’elle
acquiert d’en haut et les choses qui sont au-dessous d’elle, dont elle est la
cause (prop. 7, § 72 et 73)14,

3° Toute intelligence n’a de consistance (= fixio) et d’essence que
par le bien pur qui est la cause premicre. Et c’est par celle-ci que
Iintelligence régit toutes les choses qui sont au-dessous d’elle, i. € 'dme,
la nature et les autres choses (prop. 8, § 79, 81 et 86).

3 Cfr DE LiBErA A., «Ex uno non fit nisi unum. La <Lettre sur le Principe de
I'univers) et les condamnations parisiennes de 1277», in: Historia Philosophiae Medii
Aevi. Festschrift fir Kurt Flasch..., Amsterdam, Philadelphia 1992, p. 543-560.

4 Comp. dans I’Elementatio prop. 173: «unumquodque ut natum est ita participat
melioribus, sed non ut illa sunt» (éd. cit., p. 84, 1. 7-8).



362 Autour du Lizber de causis

4° Pour ce faire, il faut admettre que toute intelligence est remplie
de formes!>. Certaines intelligences posseédent des formes qui sont plus
universelles, d’autres en possedent qui ont moins d’universalité. Etant
donné que les intelligences qui sont prés de 'un pur et vrai sont plus
parfaites, d’une plus grande puissance et d’une plus forte unité, il en
découle qu’elles connaissent dans une forme, ou idée, plus de choses que
les intelligences secondes au moyen d’idées plus nombreuses et parti-
cularisées (prop. 9).

5° Toute intelligence, étant donné son essence immuable, pense les
choses perpétuelles qui ne tombent pas sous la génération et la corrup-
tion. Celles-ci viennent donc d’une cause corporelle et temporelle, non
d’une cause intelligible éternelle (prop. 10).

6° Pour bien comprendre la proposition suivante du Liber, il faut
recourir a ’énoncé de la proposition 97 de I'Elementatio: «toute cause
faisant fonction de principe en chaque série communique a la série
entiére son propre caractere» (dans le Lzber, voir prop. 11, § 103). Le
Liber transpose ce principe en 'appliquant a la causalité «formelley,
précise saint Albert le Grand, op. cit., f. 215'3, c. 28 in medio, § 106:
«’effet est dans la cause selon la nature de la cause, et la cause est dans
Ieffet selon le mode de Peffet». Ainsi le sens se trouve dans ’dme selon
un mode animé (= per modum animalem) et ’dme dans 'intelligence
selon un mode intelligible, et 'intelligence dans I’étre selon le mode de
I’étre (= per modum essentialem). Et I’étre premier (= esse primum)
dans l'intelligence selon un mode intelligible. Et I'intelligence dans
I’Ame selon le mode animé. Et I’Ame dans le sens selon un mode sensible
(§ 107). Signalons que dans le § 105, éd. H.D. Saffrey, p. 79, 1. 3, les
expressions duae intelligentiae, duae vitae et duo esse sont, selon saint
Thomas, le fruit d’'une mauvaise traduction; il faudrait interpréter ce
passage a la lumiere du § 107, éd. cit,, p. 79, 1. 5-9: «quod ista duo
scilicet esse et vita sunt in intelligentia zntellectualiter. Et esse et intel-
ligentia [...] in vita vitaliter. Et intelligentia et vita in esse [...] essentia-
liter». Relevons au passage que saint Thomas, éd. cit., p. 80, L. 7, réduit
au minimum et méme exclut ici 'influence des Platoniciens: «auctor
huius libri non videtur ponere formas separatas». A ce propos Gilles de
Rome remarque, éd. de 1550, Venetiis, apud lacobum Zoppinum,

1> Cfr Elementatio prop. 177: «omnis intellectus plenitudo ens specierumpy, éd. cit.,
p- 87, L. 1. Trouillard J. traduit: «tout esprit est une plénitude d’idées», éd. cit., p. 167.



Autour du Liber de causis 363

f. 40vE: «non ergo adducuntur hic ista verba quia vera sit opinio Pla-
tonis, sed ut per opinionem Platonis intelligatur haec veritas: quomodo
scilicet quodlibet reservatur in quolibet. Multae enim opiniones phylo-
sophorum in se non sunt verae, quae tamen juvant intellectum nostrum
ad intelligendum aliquam veritatemy.

7° Toute intelligence se pense elle-méme. Comme elle est 2 la fois
intelligente et intelligible, elle se voit nécessairement et connait son
propre étre, de méme que les autres choses, parce qu’elles proviennent
d’elle; cependant celles-ci sont en elle uniquement selon un mode
intelligible (prop. 12).

A premiere vue, notre auteur semble mettre au tout premier rang
des intelligences une seule intelligence premiere, le primum creatum
(prop. 6, § 7). Surtout si on rapproche cette expression du texte cité plus
haut de la Métaphysique d’ Avicenne, cette interprétation parait s’impo-
ser. C’est un fait que notre auteur ne fait pas le point sur cette question. Il
ne précise pas dans cette question du Lzber que ses considérations
concernent une intelligence absolument premiere et unique, la plus
haute des créatures. Cependant, il nous semble que la formule primum
creatum s’applique ici a intelligence premiére iz genere. D’ailleurs, dans
un passage de la proposition 4, § 49, il spécifie que cette expression se
rapporte aux intelligences supérieures premiéres, qui jouxtent la cause
premiere (= quae sequuntur causam primam). En plus, notre interpré-
tation s’appuie sur une comparaison de la proposition 12 du Lzber avec la
proposition 167 de I'Elementatio, éd. cit., p. 81, 1. 1-5, qui débute par:
«omnis intellectus se ipsum intelligit; sed primus quidem se ipsum
solum, et unum secundum numerum in hoc intellectus et intelligibile;
unusquisque autem consequentium se ipsum simul et que ante ipsum, et
intelligibile est huic hoc quidem quod est, hoc autem a quo est». O,
dans l'exposé de la proposition 12 notre auteur laisse de c6té le cas de
cette intelligence premiere qui ne pense qu’elle-méme, pour ne consi-
dérer que 'ensemble des intelligences dans leur rapport avec les choses
qui sont sous elles. Sur ce point notre auteur se sépare du néoplatonisme
de Proclus. D’un autre c6té, il admet une certaine hiérarchie parmi les
intelligences. Il y a d’abord les intelligences premiéres (prop. 9, § 94),
qui sont aussi appelées des intelligences divines (prop. 18, § 149) du fait
qu’elles recoivent directement de la cause premiére des perfections
premieres d’une facon abondante, tandis que les autres, i. e. les intel-
ligences secondaires et inférieures (§ 94) ne sont que des intelligences
(= intelligentia tantum) qui ne regoivent rien, si ce n’est par 'intermé-



364 Autour du Liber de causis

diaire des intelligences premieres (§ 149). Tout compte fait, il faut
conclure que du point de vue de notre auteur, les intelligences sont en
réalité des substances séparées, ce qui a fait dire a saint Thomas: Summa
theol., 1,q. 79, a. 10: «in quibusdam libris de arabico translatis, substan-
tiae separatae, quas nos angelos dicimus, Intelligentiae vocantur»!®.

Un autre point fort du Lzber concerne le troisieme membre de la
triade fondamentale cause premiére, intelligence, ame. L’dme, ou prin-
cipe vital, a pour fonction principale de mouvoir les corps (prop. 3,
§ 35). Notre auteur distingue soigneusement U'anima nobilis ou supé-
rieure (ibid., § 27) des dmes inférieures. Les Ames supérieures jouxtent
I'intelligence (prop. 4, § 52), elles sont a 'opposé des dmes inféricures
completes, achevées, durables, ayant peu tendance a la chute et a la
séparation (ibid., § 52), elles procedent des intelligences secondaires
(ibid., § 49) sans jamais déserter leur cause. Elles sont dotées de trois
opérations: une opération animante, une opération intellectuelle et une
opération divine (prop. 3, § 27). Considérons surtout 'opération ani-
mante, qui consiste essentiellement 2 mouvoir les corps premiers ou
célestes et tous les corps naturels (ibid., § 30). De la sorte, ’Ame noble
est au-dessus du temps, puisqu’elle en est la cause!’, de méme qu’elle
participe 4 'éternité (= est post aeternitatem). Elle est donc 2 ’horizon
de I’éternité par en bas (= inferius) et au-dessus du temps (= supra
tempus) (prop. 2, § 19, 22 et 26).

Pour finir, citons du § 149 de la proposition 18 ce passage: «parmi les
ames, il y a celle qui est intelligible parce qu’elle est attachée a I'intel-
ligence; et il y a celle qui n’est qu’dme seulement. Et parmi les corps
naturels, il y a ceux qui ont une dme qui les régit et les gouverne. Etilya
des corps naturels seulement sans dmen.

Reprenons maintenant le fil de notre argumentation. Il suffit de jeter
les yeux sur ce chapitre récapitulatif pour voir que le Lzber est plus qu’un
recueil d’aphorismes!8, c’est comme un bloc, une unité, un corps, un
systeme rigoureusement lié. Pour découvrir son auteur, il faut trouver
'auteur de ce tout cohérent. Il ne suffit donc pas de signaler dans un

16 Dans le texte cité plus haut de son Super /ibrum de causis, s. Thomas semble avoir
évolué sur ce point.

17 Comp. PrOCLUS: «tempus est numerus motionis celestium corporumpy, in: Elemen-
tatio physica 11, diff. 13, éd. Boese, p. 48, Berlin 1958.

8 Titre donné par ALAIN DE LiLLE au Liber de causis dans son Contra haereticos: «in

Aphorismis de essentia summae bonitatis», lib. I, c¢. 30 et 31, Migne P.L., t. 210, col. 332 C
et col. 334 B.



Autour du Lzber de causis 365

recueil 'une ou l'autre correspondance avec quelques propositions du
Liber; ce qu’il faut, c’est que ces quelques fragments portent au moins
sur les points forts qui donnent au Lzber sa physionomie propre. Comme
nous I'avons déja souligné, il faut en premier lieu mettre 'accent sur la
distinction fondamentale entre dare esse per modunm: creationis et exercer
une causalité per modum formae. L’une est créatrice de substances et I'esse
qu’elle donne est 'effet premier et immédiat de l'action créatrice (prop.
4, § 37)1°. ‘

Saint Thomas a bien vu la portée profondément métaphysique de
cette proposition, quand il affirme dans De potentia, q. 3, a. 7: «ipsum
enim esse est communissimus effectus primus et intimior aliis effecti-
bus»20. L’autre volet de cette distinction se rapporte a la formation des
étres et concerne l'activité des causes secondes.

Un autre point 4 considérer est le sens précis, et méme acceptable
pour la pensée médiévale, de la notion de conservation. Ce point est
particuli¢rement important en ce qui concerne le monde des substances
éternelles. Selon le Lzber leur conservation n’est rien d’autre qu’une
relation 4 ce qui est toujours leur cause: «propter relationem suam ad
causam suam semper» (prop. 24, § 185); c’est une dépendance essen-
tielle et constante dans laquelle demeure le monde des intelligences:
«dum vero permanet res pendens per causam retinentem eam €t ser-
vantem eam, non perit neque destruitur» (prop. 25, § 189). Mais il faut
mettre en évidence que dans I'Elementatio ce sont des divinités ou
hénades qui remplissent les fonctions supérieures. En effet, selon la
proposition 114 de cet ouvrage, les hénades sont des participations
intrinseéques de I'Un. Dans le Liber les dieux sont remplacés par des
intelligences, ou si 'on veut, par des substances séparées. Ensuite le
systtme de Proclus, en tant que panthéisme radical, explique 'origine
des choses par la théorie de I'émanation, tandis que dans le Liber la
théorie de la création remplace celle de 'émanation et de la procession.
Dans une lettre datée du 30 janvier 1962, M.-Th. d’Alverny nous avait
signalé que le professeur Walzer avait publié plusieurs ceuvres de Galien

9 Comp. GuNDIsALvI, De processione mundi: «creatio est adquisitio essendin, éd. cit.,
p- 34, 1. 17-18.

20 Cfr notre ouvrage, De verhouding tussen zijn en wezenheid en de transcendentale
relatie in de 2¢ helft der XIII¢ eeuw, Brussel 1955, p. 49-56. Voir aussi D’ Ancona Costa C.,
La doctrine néoplatonicienne de ’étre entre I'antiquité tardive et le moyen age. Le «Liber
de causis» par rapport A ses sources, in: Rech. Théol. anc. méd. 59 (1992) p. 41-85.



366 Autour du Lzber de causis

en arabe et que 12 aussi les formules paiennes avaient été remplacées par
des formules monothéistes. Toutefois, il ne s’agit pas dans le Lzber de
quelques retouches, mais de la cohérence interne du tout, dans la per-
spective globale du monothéisme et créationisme de l'auteur. Tout écrit
dont seraient absentes les lignes majeures de cette cohérence ne peut pas
avoir été rédigé par 'auteur du Liber. Ajoutons que les extraits publiés
par G. Endress: Proclus arabus. Zwanzig Abschitte auns der «institutio
theologica» in arabischer Ubersetzung, Beirut 1973, ne couvrent pas, loin
de la, les 211 théoremes de I’Elementatio, dont plusieurs dizaines ont
servis comme source littéraire du Lzber. De plus, Pouvrage de Proclus ne
semble pas avoir connu une traduction arabe ou syriaque de 'ensemble
de son texte. Certes, cela reste une possibilité, mais en I'absence de
documents positifs, nous ne pouvons donner corps a de simples hypo-’
théses. Compte tenu de tous ces éléments, il nous semble de plus en plus
invraisemblable que le Lzber ait vu le jour dans la Bagdad des IXe—
Xe siecles. .

Il reste comme élément sar explicit d’un des plus anciens manu-
scrits du Lzber, le codex Selden supra 24, f. 75—83" de la Bodl. Libr.
d’Oxford:. Explicit metaphisica avendanth?'. Les textes d’Albert le Grand
pour attribuer le LZzber au philosophe juif Ibn Daoud sont connus. Voir
dans Over de schrijver en de vertaler van het Liber de causis, p. 512-518.
Mais qui est cet Avendanth? A son sujet, on posseéde le témoignage
précieux du prologue du De anima d’ Avicenne; voir ’édition critique de
ce texte par S. Van Riet dans son édition du Liber de anima, 1. 11. 111,
Louvain/Leiden 1972. 1l s’agit d™un certain Avendeuth Israelita Philoso-
phus (p. 3, 1. 2), qui parle de soi a la premiére personne (p. 4, 1. 17). Le
latiniste de ’équipe des traducteurs est indiqué dans cette dédicace: C’est
Parchidiacre Dominique (p. 4, 1. 22), qu’on doit identifier avec Dominique
Gundisalinus. Chose curieuse, I'ouvrage personnel de Gundisalvi sur le
De anima s’ouvre par un prologue ou se retrouve /ittéralement une partie
de la lettre de la dédicace du De anzma d’ Avicenne. Voir dans I'édition de
J-T. Muckle Mediaeval Studies 11 (1940) p. [31], . 1-1222, Notons aussi
que dans la méme préface Gundisalvi nous donne un renseignement
intéressant concernant son travail de traducteur. Il y souligne le fait

2l Au sujet de ce manuscrit, MiNi0 PALUELLO L., «Note sull’Aristotele latino medi-
aevale VII», in: Opuscula, Amsterdam 1972, p. 181.

22 Cfr Orraviano C., Testi medioevali inediti, Firenze 1933, p. 21-28: Un brano
inedito di Avendauth.



Autour du Liber de causis 367

qu’au sujet du 77a:té de ’dme, il existe chez les Grecs et les Arabes des
ouvrages inconnus des Latins, mais enfouis dans I'une ou l'autre col-
lection de manuscrits. Pendant de longues années, il s’est occupé a les
faire connaitre au monde occidental: «opus (de anima) siquidem latinis
hactenus incognitum utpote in archivis graecae et arabicae tantum
linguae reconditum, sed iam [...] non sine multo labore ad notitiam
latinorum est deductum...» (op. cit., p. [31], 1. 14-16). Une autre don-
née indiscutable est 'existence d’un certain Abraham Ibn Daiid, qui
séjournait a Tolede entre 1148 et 1180. Il est connu surtout par son traité
de philosophie, écrit en arabe, composé en 1160-1161, et conservé
seulement dans une traduction en hébreu sous le titre Ha-Emunah
ha-Ramah (= La foi sublime)?3. Dans sa thése magistrale Een vergeten
denker: Abrabam Ibn Daud. Een onderzoek naar de bronnen en de structuur
van «Ha-Emunah ha-Ramah», Amsterdam 1986, T.A.M. Smidt van
Gelder-Fontaine a suscité notre attention sur le fait que plusieurs sour-
ces de ce livre ont un certain rapport avec le travail de traduction
d’Avendauth et de Gundisalvi (p. 282-283). Avendauth, le philosophe
juif et Abraham Ibn Daiid, auteur d’un traité de philosophie, vivaient en
méme temps 2 Tolede et s’occupaient des mémes matieres. Toutes ces
raisons nous conduisent tout naturellement vers I'identification de ces
deux personnages?4. Mais il y a plus: dans Pouvrage cité plus haut
d’Abraham Ibn Daiid, on rencontre plusieurs idées empruntées a Avi-
cebron cité parfois nommément?3, bien qu’il ne puisse étre en accord
avec sa conception de la mati¢re universelle. D’ailleurs, son ouvrage est
en grande partie écrit contre plusieurs des theses d’Avicebron, d’al-
Ghazali et méme d’Avicenne. Cependant, on ne trouve nulle part un
renvoi, méme implicite, aux Eléments de Théologie de Proclus, qui pour-
tant poursuit, d'une certaine facon, le méme objectif qu’ Abraham Ibn
Daiid. Celui-ci aurait donc comblé ce vide en composant, vraisembla-
blement pour ses coreligionnaires, le Liber de causis, afin d’y donner les

23 Nous avons consulté ’édition de WEeIL S., avec une traduction allemande, intitulée
«Emounah Ramay, Frankfurt a. M. 1852. On trouve un excellent résumé de ce livre chez
SiraT Colette, La philosophie juive au moyen 4ge selon les textes manuscrits et imprimés,
Paris 1983, p. 164-179. Voir aussi VaDpja G., Introduction a la pensée juive du Moyen Age,
Paris 1947, p. 125-129.

24 Cfr 'opinion contraire de BApAw1 A., La transmission de la Philosophie grecque au
monde arabe, Paris 1987, p. 60-72.

25 Cfr par exemple dans la traduction allemande de ce livre, 2 la page 7, ou il se réfere
au fons Vitae d’ Avicebron.



368 Autour du Liber de causis

éclaircissements et explications permettant de saisir en profondeur les
points fondamentaux de Ha-Emunah ha-Ramah. Pour cela, il aurait fait
usage du texte grec de I’ Elementatio et aurait dii avoir une connaissance
suffisante du grec. Remarquons qu’il descendait du c6té maternel d’une
famille de rabbins lettrés fixée 4 Cordoue, ou il avait regu aupres de son
oncle Barukh b. Yizhaq, une éducation soignée 6. Enfin, on oublie trop
souvent I'existence de la version des Sepzante de I’Ancien Testament
hébreu, écrite en grec vulgaire avant I’ére chrétienne. Beaucoup de
rabbins et autres savants juifs, tels Abraham Ibn Daiid, devaient con-
naitre assez de grec pour pouvoir lire la traduction des Sepzante de leurs
Livres Saints. Tout ceci a aiguillé notre enquéte dans la méme direction:
la paternité du Lzber revient au philosophe juif Ibn Datd.

Pour finir, cette citation d’ Agostino Nifo, un grand commentateur
d’Aristote possédant une immense érudition: «Proclus Platonicus in
libro de causis?’ a quo fuit extractus liber David Iudei...», voir son
Expositio... in tres libros Aristotelis de Anima, Venetiis 1553, p. 14,

Mais il reste 2 dire un mot au sujet de 'influence de Plotin sur
quelques points de doctrine du Lzber. Dans notre étude: Over de schrijver
en de vertaler van het Liber de cansis, éd. cit. 1961, p. 504505, nous nous
sommes attaché a montrer que 'influence plotinienne s’est exercée a
travers les paraphrases arabes des Ewnéades, les Plotiniana arabica,
comprenant la pseudo 7heologia Aristotelis,  Epistola de scientia divina et
les Dicta sapientis graeci. Dernierement, C. D’ Ancona Costa a développé
ce théme dans deux articles consciencieux et abondamment annotés: La
doctrine de la création « mediante intelligentia» dans le Liber de causis et dans
ses sources, dans Rev. Se. phil. théol., 76 (1992) p. 209-233; « Esse quod est
supra aeternitatem. La Cause premiére, ['étre et ['éternité dans le < Liber de
causisy et dans ses sources », dans Arch. Hist. doctr. litt. M. A.,t. LIX, 1992,
p. 41-62. En ce qui concerne le premier article, qu’il nous soit permis de
mentionner un texte hautement significatif de Proclus, qui ne semble
pas avoir retenu l'attention de l'auteur; il se lit dans la proposition 157

26 Cfr D’ALverny M.-Th., «Avendauth?», in: Homenaje a Millas Vallicrosa I, Bar-
celona 1954, p. 19-43, surtout p. 36, et SMIDT VAN GELDER-FONTAINE T. A, 0p. cit., p. 9-10,
dont la version anglaise s’intitule In Defence of Judaisme: Abraham Ibn Daud, Assen
1990, p. 9-11.

27 De toute ¢vidence il s’agit de I’ Elementatio dont il cite les propositions 129 et 116,
ibid., p. 14= et . Au sujet de Nifo, voir PATTIN A., «Un grand commentateur d’Aristote:
Agostino Nifo», in: Historia Philosophiae Medii Aevi. Festschrift fiir Kurt Flasch...,
Amsterdam, Philadelphia 1992, p. 787-803.



Autour du Liber de caunsis 369

de I'Elementatio. Proclus y fait une distinction capitale entre la cause
démiurgique et la cause paternelle. La premiere est fabricatrice des
formes (gldomoidv), la seconde créatrice des substances (00GlOTOLOV).
Au début de cette proposition, Proclus, éd. cit. p. 77, trad. de
G. de Moerbeke, décrit le pouvoir paternel en ces termes: «omnis qui-
dem paternalis causa ipsius esse omnibus est largitiva et existentias
entium instituit». Pour conclure, il écrit, éd. cit.,p. 155, trad. J. Trouil-
lard: «étant donc plus universel et plus efficace (causalius), le pouvoir
paternel est au dela du genre démiurgique, comme I’étre au dela de la
forme». L’auteur s’est visiblement inspiré de ce texte quand il affirme:
«[...] quod ens primum [...] est causa causarum, et, si ipsum dat omnibus
rebus ens, tunc dat eis per modum creationis. Vita autem prima dat eis
quae sunt sub ea vitam non per modum creationis immo per modum
formae. Et similiter intelligentia...» (prop. XVII, § 148). Soulignons
cependant que notre auteur a modifié la formule «cause démiurgique»
en «mediante intelligentia» (voir les prop. VIII, §91; XV, § 137,
XVIII, § 149), expression qu’il a sans doute empruntée aux Plotiniana
arabica, entre autres, aux Dicta sapientis graeci: « The other things, both
intelligibilia and sensibilia, then, emanated from Him through the
intellect», trad. de G. Lewis, dans Plotini opera, éd. P. Henry/H.R.
Schwyzer, t. II, Paris/Bruxelles 1959, p. 275, et a la Theologia Aristotelis,
prooemium, § 14 ibid., p. 487. La méme terminologie figure dans la
Métaphysiqgue d’ Avicenne, tr. 9, c. 4, éd. S. Van Riet, Louvain/Leiden
1980, p. 481, 1. 48-50: «nosti non esse illis viam essendi a primo absque
mediante aliquo [...], et nosti quod medium non est unitas pura», de
méme que dans la Métaphysique d’ Algazel, éd. ].T. Muckle, p. 125, 1. 29—
30: «sequitur ex hoc quod bonitas fluit in esse quod est, a primo prin-
cipio sed mediantibus angelis...». Plus haut, p. 121, 1. 7-8, il avait donné
cette explication de ce terme: «intelligitur autem angelus intelligencia
nudax. Plus tard «mediante» se transformera en nstrument, par ex. dans
De processione mundi de Gundisalvi, éd. G. Biilow, in: Bestrige...
Bd. XXIV, Heft 3, p. 51, 1. 20-23: «secundariae igitur causae quae est
instrumentum primae causae...». Il s’explique plus clairement dans De
anima, cap. V, éd. ].T. Muckle, in: Mediaeval Studies 11 (1940) p. [51]:
«sic et angeli creant animas ministerio tantum non auctoritate». La
méme affirmation se retrouve dans Liber sententiarum de Pierre Lom-
bard, IV Senz., d. V, cap. 3, ed. 3a, Grottaferrata 1981, p. 267, 1. 13-14:
«ita etiam posset Deus per aliquem creare aliqua non per eum tanquam
auctorem, sed ministrum, cum quo et in quo operaretur». Saint Thomas



370 Autour du Liber de causis

le cite 4 son tour dans De potentia q. 3, a. 4: «Magister vero in IV
Sententiarum ponit hoc esse communicabile creaturae non quidem ut
propria virtute creet, quasi auctoritate, sed ministerio quasi instrumen-
tum», tout en déclarant qu’il faut exclure toute médiation dans l'acte
créateur: «sed diligenter consideranti apparet hoc esse impossibile».

Quant au deuxieme article concernant La cause premiére, ['étre et
léternité dans le Liber de causis..., nous avons découvert dans le Livre des
religions et des sectes de A§-Sahrastini, 2¢ volume, livre 2¢, chap. V, dans
I’éd. de Th. Haarbriicker, Halle 1950, p. 99, un témoignage qui recoupe
de tres pres la proposition Il du Liber § 19-22,: «omne esse superius aut
est superius aeternitate et ante ipsam, aut est cum aeternitate, aut est
post aeternitatem et supra tempus. Esse vero quod est ante aeternitatem
est causa prima [...]. Sed esse quod est cum aeternitate est intelligentia
[...]- Esse vero quod est post aeternitatem et supra tempus est anima
[...]». Il se trouve dans ouvrage cité au chapitre consacré a Pythagore,
trad. de S. Munk, in: Mélanges de philosophie juive et arabe, Paris 1859,
p. 246: «L’unité, en général, se divise en unité avant I’éternité, unité
avec I’éternité, unité aprés I’éternité et avant le temps et unité avec le
temps. L’unité qui est avant I’éternité est I'unité du Créateur; celle qui
est avec ’éternité est I'unité de I'intellect premier; celle qui est apres
I’éternité est 'unité de I’ame; enfin celle qui est avec le temps est 'unité
des éléments et des choses composées». Il nous semble que ce rappro-
chement avec le texte cité de A§-Sahrastini—morten 115328 — confirme
en quelque sorte notre thése que le Liber doit avoir été rédigé au
commencement du XII¢ siecle.

>k ko

Une deuxiéme partie de I’étude de R. Taylor: Critical Comments on the
Latin Text of the « Liber de causis » with Suggested Revisions to the Edition of
Pattin, loc. cit., p. 84-100, concerne la version latine du Lzber, consi-
dérée par rapport au texte original arabe. Ce qui nous cause de 'em-
barras ici, C’est le fait que les manuscrits arabes actuellement connus
sont moins anciens que la traduction latine. Le célébre codex de Leiden
nous offre un texte plutdét médiocre, qui est loin d’étre un archétype
idéal, mais qui date de 1197. Récemment, deux autres manuscrits ont

28 Cfr SHAHRASTANI, Livre des religions et des sectes I, traduction avec introduction et
notes par Gimaret D. et Monnot G., Paris 1986, p. 5.



Autour du Liber de causis 371

été découverts: le manuscrit d’Ankara et celui d’Istanbul?®. On peut
dater le manuscrit d’Ankara du 8¢siécle de I’hégire, donc du XVede I'ére
chrétienne; celui d’Istanbul semble étre d’une date beaucoup plus
récente. Au sujet de ces deux derniers manuscrits, il est possible que le
texte arabe ait été transcrit en corrigé avec le texte latin sous les yeux,
texte fort répandu aux XIVe et XVe siecles. Cette hypothese n’est pas
tellement invraisemblable, si 'on considére les versions hébraiques du
Liber30 qui, a Pexception de celle de Serachya b. Isaac b. Scheatiel faite
de I'arabe en 1284, ont toutes été traduites d’apres le texte latin. Qu’il
nous soit permis de mentionner ici celle de Hillel b. Samuel b. Elasar,
qui avait fait ses études vers 1263, a Tolede, et dont la traduction
accompagnée d’'un commentaire date du début du XIVe siecle. Ensuite,
on ne peut pas perdre de vue I'inspiration proclusienne du Lzber. En fait,
le texte grec de I’Elementatio reste la source principale du Liber. A ce
propos, voir par exemple le manuscrit Vaz. Barb. lat. 165, écrit en 1288,
qui porte dans la marge supérieure du f. 379%: «Incipit Liber de causis
cum comento secundum proclumy». Or il nous semble que R. Taylor a
quelque peu négligé de comparer le texte du Liber avec I Elementatio de
Proclus. I1 n’en reste pas moins que son article constitue un outil de
travail d’un réel intérét, qui nous a conduit a réexaminer et préciser
quelques points de notre édition. Pour plus de commodité, nous repro-
duisons la succession numérotée des paragraphes de notre édition.
Une premiére remarque se rapporte i la deuxiéme moitié d’'une
phrase, qui se trouve au § 3 (prop. I) du Lizber: «antequam agat in ipsum
(sczl. causatum) causa universalis secunda quae sequitur ipsam». Selon
Taylor le mot ipsam doit se lire ipsum et se rapporte A cansatum. Sequitur
aurait été mal traduit et signifie tout simplement «to be adjacent to» et
non «to follow»3!. Méme avec la meilleure volonté du monde, nous
pensons que cette traduction n’a pas beaucoup de sens. Comment com-
prendre en effet que «la cause universelle premiére agit sur l'effet de la
cause seconde, avant méme que n’agisse sur lui — c’est-a-dire sur cet effet

29 Cfr Tavror R.C., «Neoplatonic Texts in Turkey...», in: Mideo 15 (1982) p. 251-
264.

30 Cfr BARDENHEWER O., Die pseudo-aristotelische Schrift Uber das reine Gute...,
Freiburg im Breisgau 1882, p. 305-318.

31 Cfr de TavLor R., A Note on Chapter I of the «Lzber de causis», in: Manuscripta 22
(1978) p. 169-172.



372 Autour du Lzber de causis

— la cause universelle seconde qui 'accompagne»?3? En tout cas, la
proposition 56 de I'Elementatio, éd. cit., p. 30, prop. 56, 1. 4-5 et 9-11,
sur laquelle s’appuie ce texte du Lzber, dit exactement le contraire: «si
enim secundum (= la cause secondaire) totam habet substantiam ab eo
quod ante ipsum (= de ’étre qui le précede), et potentia sibi producendi
inde est (= sa puissance productrice lui vient de cette méme source)»;
«s’1l en est ains; méme les effets qui procédent de cette cause secondaire
sont causés par le principe antérieur a ce dérivé. Car ce qui fait que 'un
est cause, fait aussi que les autres sont causés». Ainsi il s’agirait bien d’un
rapport de la cause seconde a la cause premiére universelle, dont elle
dépend totalement dans 'exercice méme de sa causalité. Il faut donc lire
qrae sequitur ipsam et non pas ipsum. Tout ceci se trouve formulé dans
I’'adage bien connu de la scolastique: «causa causae est causa causatin.
D’ailleurs toute une série de manuscrits ont conservé la lecon de notre
édition, entre autres:

— Vat. Otzob. 1415, f. 177, qui donne en toutes lettres: «quae sequitur
ipsam». Selon le pére Vansteenkiste, art. cit., in: /ntorno al testo latino
del « Liber de causis », p. 62, ce manuscrit serait particulierement fidéle
au texte arabe;

— Vat. lat. 2089, f. 17 et 2984, f. 217": «causa universalis autem sequitur
ipsamy;

— Var. Urb. lat. 200, f. 347" et Borgh. 352, f. 172

— Brugge, Groot Seminarie 102/125, f. 1157

— Evreux, Bibl. publ., ms. 79, f. 306;

— Montpellier, Bibl. de la faculté de Médecine, H. nr. 177, f. 15V

— Paris, Bibl. nat. lat. 6318, f. 215,

C’est dans le méme sens qu’il faut interpréter le § 4 de la proposition L.

Le texte de mon édition s’énongait comme suit: «cum ergo agit causa

secunda, quae sequitut, causatum, non excusat...». Cette lecon est attes-

tée par les manuscrits Aosta et Selden supra 24. Le verbe transitif direct

32 Tavror R. traduit, ibid., p. 171: «because the universal first cause acts on the effect
of the second cause before the universal second cause which is <immediately» adjacent to it
[the effect] acts on it [the effect]». Précisons que dans plusieurs textes du Liber, le terme
«sequitur» se trouve employé en relation directe avec la cause premiere, voir la prop. IV,
§ 43: «omne quod ex eo sequitur causam primam est achili». Voir également la prop. V,
§ 49 et § 52. Récemment, W. FAUSER dans I’éd. critique du De causis d’ Albert le Grand (ed.
Col. t. XVII, p. II, 1993) a retenu cette correction proposée par Taylor R., bien que
s. Albert dans son Commentaire dit précisément le contraire (ibid. p. 67, 1. 33-36).



Autour du Liber de causis 373

agere cansatum se rencontre également dans la traduction latine de la
Meétaphysique d’ Avicenne, éd. cit., p. 485, 1. 37: «absurdum est autem ut
agant animam mediante corpore».

Dans le § 25 (prop. II), notre texte proposait cette legon: «et intel-
ligentia [apponitur| vel parificatur aeternitati...». Au lieu d’apponitur,
presque tous les manuscrits, méme celui d’Aosta, ont opponitur, ce quiest
précisément le contraire de ce que l'auteur veut dire. Apponitur se lit
dans le manuscrit Vaz. Urb. lat. 200, f. 347": «et intelligencia apponitur
eternitati». Dans son Commentaire, op. cit., p. 8%, Gilles de Rome notait:
«Notandum autem quosdam textus habere: <et intelligentia apponitur
vel parificatur aeternitati», et est loquutio quasi sensibilis... appositio
ergo in mensuris idem est quod applicatio et adaequatio mensurae ad
mensurata». Dans le manuscrit de Montpellier, loc. cit., apponitur a été
raturé et dans la marge, une autre main a ajouté parificatur. Dans la
partie XI, chap. 18 du Speculum divinorum et quorandam naturalinm
d’Henricus Bate, éd. H. Boese, Leuven 1990, p. 59, 1. 70, on trouve:
«intelligentia apponitur aeternitatin. A propos d’apponitur voir aussi
Vansteenkiste, art. cit. p. 62 et 72. Remarquons que cette action d’ap-
pliquer la mesure d’un point a 'autre rend en quelque sorte I'idée de
«currere» impliquée dans ce terme coranique.

Aux paragraphes 27 et 30 (prop. III) se lit la formule operatio animalis
que l'on retrouve aussi au § 88 (prop. VIII). Dans ces cas animalis n’est
pas le génitif d’animal, mais tout simplement adjectif d’anima. Voir la
note 7 a la page 52 de notre édition. Voir aussi: Meétaphysique d’ Avi-
cenne, éd. cit., p. 484, 1. 14-15: «nec ex hoc quod habet virtutem ani-
malem, potest esse principium animae in alio corpore». Dans le Liber
«animati» aurait exprimé la méme idée, mais le traducteur affectionne
particulierement la symétrie de pensée et a coté du terme zntellectibilis, il
aime employer le terme animalis.

Au § 38 (prop. IV) I'expression prius causatum ipso s’accorde mieux
avec le paragraphe précédent: «prima rerum creatarum est esse» que la
lecon plus causatum ipso, proposée par R. Taylor et que 'on trouve dans
quelques excellents manuscrits. Faz. Ottob. 1415 a cependant prins
causatum ipso, de méme que le codex Vaz. Urb. Jat. 206 et les manuscrits
Brugge, Stadsbibl. 463, Brussel, Konink. Bibl. 11 2558, f. 3391, Vat. lat.
2984: «neque prius causatum vel creatum ipso» et Paris, Bibl. nat. lat.
G318, F 21.5%

Au § 45 (prop. IV), il faut certainement lire infinite, i.e en nombre
infini, au lieu d’znfinitae, comme le suggere Taylor. En plus des réfé-



374 Autour du Liber de causis

rences aux propositions 89, 84, 86 et 159 de I’Elementatio, il faut ajouter
cette page de la Zhéologie platonicienne de Proclus, livre III, 8, éd.
H.D. Saffrey/L.G. Westerink, Paris 1978, p. 32, lourde de signification:
«mais ce sont le limitant et U'illimité dans les étres, qui révelent cette
cause inconnaissable et imparticipable, le limitant (= n€pag) étant cause
de la divinité stable, uniforme et qui maintient 'univers, tandis que
Iillimité (= dmepov) est le point de départ de la série qui peut procéder
vers tous les étres et se multiplier, bref, de toute la série génératrice. En
effet, toute unité, toute intégralité, toute communauté d’étres et toutes
les mesures divines dépendent du limitant tout premier, tandis que toute
division, toute création féconde, toute procession vers la multiplicité,
tirent leur existence de cette illimitation supréme» . /nfinite se rapporte
donc au nombre illimité des formes intelligibles possibles.

Au § 58 (prop. V) signalons au passage que la formule lumen purum
supra quod non est lumen ne se rencontre pas telle quelle chez Proclus.
Selon saint Albert le Grand elle serait due 42 Avicenne: « Avicennam
autem secuti magis proprie de lumine luminum eam (= causam primam)
appellant» (Liber de causis ..., 1ib. 11, tract. I, c. 1, éd. cit., p. 199'P). Voir
p. ex. dans la Métaphysique d’ Avicenne, éd. cit., p. 458, 1. 70-72.

Une autre remarque concerne cette phrase du § 69 (prop. VI) de
notre édition: «quod est quia quando vult scientiam rei corporalis ... #on
extenditur cum ea...». Déja a la deuxiéme moitié du XIII¢ siecle, Gilles
de Rome dans son Commentaire sur le Liber, op. cit., p. 27%, avait fait la
remarque suivante: «notandum etiam quod aliqui libri habent negati-
vam litteram... aliqui vero habent eam affirmativam; et utrumque
potest salvari». Dans le cas de l'absence de la négation, on pourrait
expliquer ce texte de cette fagon: «vel intelligentia intelligendo rem
corporalem extenditur cum ea i. e. complectitur eam et comprehendit
ipsam, et simul totam intelligit. Intelligere igitur ipsius intelligentiae —
prout ipsa intelligit coporalia — non mensuratur motu» (ibid.). Remar-
quons que cette explication revient au méme dans le cas ou le terme
extenditur est accompagné d’une négation, puisqu’il s’agit de prouver
que l'intelligence: «neque movetur per aliquem modorum motus cor-
porei» (§ 71). Notre auteur y donne trois raisons. La premiére: le retour
de I'intelligence sur sa propre essence (§ 68, voir aussi § 124); la deuxie-
me: lorsqu’elle veut connaitre une chose corporelle, elle ne devient pas
coextensive a la chose étendue (§ 68); 1a troisieme: 'intelligence est une
forme stable sans changement (= quoniam est forma a qua non per-
transit aliquid) (§ 69). Considéré dans ce contexte, le mot extenditur se



Autour du Liber de cansis 375

comprend mieux s’il est précédé par zon. D’ailleurs dans le § 68 notre
auteur dit explicitement: «woz extenditur cum re extensa». En plus des
manuscrits cités a la p. 75, note 81, de notre édition, ajoutez le codex
Vat. Borgh. 352, f. 16v2.

Evoquons maintenant au § 90 (prop. VIII) le célebre passage dans
lequel il y a le mot belyatin, qui n’a pas fini d’intriguer les commenta-
teurs. Ce mot rare se trouve dans la: 7Zhéologie d’Aristote. Voir dans
Plotini opera. Tommus I1I: Plotiniana arabica ad codicum fidem anglice
vertit, G. Lewis, Paris, Bruxelles 1959, p. 281, 1. 25-26. A propos de ce
vocable, voir G. Anawati: Prolégomeénes a une nouvelle édition du «De
causis » arabe dans Mélanges Louis Massignon 1956 et Etudes de philosophie
musulmane, Paris 1974, p. [108] ou p. 152; G. Endress: Proclus arabus ...,
Beirut 1973, p. 136 et 212; G. Serra: Alcune osservazioni sulle traduzion:
dall’arabo in ebraico e in latino del «De generatione et corruptione» di
Aristotele e dello Psendo Aristotelico « Liber de cansis» dans Studi in onore di
C. Diano, Bologna 1974, p. 423-427, surtout p. 424 note 13733. Ce
terme est rendu en latin par forma. Mais alors la traduction de ce
paragraphe n’offre guére un sens acceptable «!'intelligence poss¢de une
(<helyatin»>) forme, puisqu’elle est étre et forme». L’ambiguité tourne ici
autour de la notion d’belyatin. Le traducteur n’ayant pas de terme latin
adapté pour rendre ce terme arabe, I’a laissé tel quel. Le terme latin qui
pourrait donner un sens a notre texte, est la formule formza totius. On la
trouve employée, mais beaucoup plus tard, dans les ouvrages de saint
Albert le Grand: Summa de creaturss,P. 1,tr. 1,q. 2,a. 5, éd. Jammy, t. 19,
p. 15; Super Porphyrium de V universalibus, éd. de Venise 1532, lib. unus,
tr. 2, cap. 8, p. 9. Signalons néanmoins ce texte du Commentaire sur la
métaphysique d’ Averroes, lib. V, comm. 3, éd. R. Ponzalli, Berne 1971,
p- 76, 1. 132-133: «totum enim est forma et partes materia ... compositio
enim in omnibus istis est tamquam formax». Dans son Commentaire sur les
Sentences, lib. 1, dist. VIII, q. 5, art. 2, éd. Mandonnet, t. I, p. 229, saint
Thomas en donne cette définition: «forma, quae est totum, quae dicitur
quidditas, non est forma partisy. J. Capréolus dans Defensiones Theologiae
D. Thomae Agquinatis,11S.,d. 3, q. 1, ad aliud arg. Durandi, éd. Paban-
Pegues, t. III, p. 240-241, reprend cette définition: «... et haec forma

33 Cfr I'article remarquablement documenté de D’AncoNna Costa C., ««Cause prime
non est yliathim>. Liber de causis, prop. 8[9]: le fonte et la dottrina», in: Documenti e studi
sulla tradizione filosofica medievale 1/2, 1990, p. 327-351.



376 Autour du Liber de causis

totius, vel essentia vel quidditas dicitur». Il faut donc soigneusement
distinguer la forma partis de la forma totius, i. e. la forme de tout le
composé. Et comme selon saint Thomas, loc. cit.: «de ratione quiddi-
tatis, vel essentiae, non sit quod sit composita vel compositumy», notre
auteur est en droit de conclure: «et causaec quidem primae non est
helyatin, quoniam est esse tantumny. Il est intéressant de noter que le mot
helyatin a connu une curieuse évolution. A l'origine, ce terme rendu en
latin par forma, mais incompris des commentateurs, a fini par étre
assimilé 2 UAT ou «matiéren, et donc par signifier le contraire de ce qu’il
voulait dire initialement. A ce propos, lire 'article YZiatim, de G. Madec
dans Archivam latinitatis medii aevi, Bulletin Du Cange, t. 43, 1984,
p. 119-121.

A la fin du § 96 (prop. IX) manque une partie du texte, qui n’a été
conservé par aucun des manuscrits du texte latin consultés. Gilles de
Rome qui avait constaté cette lacune remarque a ce propos, op. cit.,
p. 381, § 1: «... processione universali unita... ez supple inde accidit quod
ex intelligentiis secundis procedunt formae processione particulari mul-
tiplicata». Le texte de Gilles de Rome a été transcrit tel quel par Guil-
laume de Leus dans son Seripzum et expositio totius libri de causis, voir dans
le manuscrit Vaz. Borgh. 352, f. 245, Le texte qui fait défaut dans les
manuscrits que nous possédons, figure cependant dans la partie XI,
cap. 19 du Speculum divinorum et quorundam naturalium d’Henricus Bate,
éd. cit., p. 63, 1. 105-106: «ex intelligentiis vero secundis magis parti-
culari ac divisa et multiplicata». La tradition indirecte concernant ce
passage nous fait supposer que ce texte doit se lire dans 'un ou l'autre
manuscrit contenant la version latine du ZLzber et peut—étre perdu
aujourd’hui. Afin de mieux saisir le contenu de la IX¢ proposition, il faut
se référer a la proposition 177 de I'Elementatio, qui jette un éclairage
intéressant sur cette proposition. Notons cependant que le § 99 de cette
proposition ne s’y trouve pas formulé. Il se résume dans cette sentence
bien connue de la scolastique: «quidquid recipitur ad modum recipien-
tis recipitur». Selon saint Albert le Grand, cet adage se trouverait d’une
certaine facon dans les ouvrages d’Aristote: «Generaliter enim lo-
quendo quicquid in aliquo recipitur non recipitur in eo nisi secundum
potestatem et facultatem rei recipientis; et hoc est quod dicit Aristoteles,
quod actus activorum sunt in patientibus et dispositis secundum potes-
tatem passivorum non activorumy», voir dans son De causis ..., lib. 11,
tr. 2, c. 23 in fine, éd. cit., p. 214™; voir aussi dans le De anima d’ Aris-
tote, lib. IIL, c. 2,426 a 4-5: «activi enim et motivi actus in patiente fit».



Autour du Liber de causis 377

Un point qui doit susciter notre attention, est bien le § 102 (prop. X)
du Lzber, dans lequel il est dit: «que les choses qui tombent sous la
corruption et la génération sont formées de corporéité, c’est-a-dire
d’une cause corporelle temporelle, non d’une cause intelligible éternel-
le». Or, cette affirmation ne s’accorde pas du tout avec le systeme de
Proclus. Sans doute est-ce une idée personnelle que notre auteur
exprime Icl.

Au § 119 (prop. XIII), 'expression propter quod ne correspondrait
pas avec le texte arabe, qui porte au lieu de propzer: « praeter». Ajoutons
toutefois que propter quod figure dans la proposition 195 de I’ Elementatio,
éd. cit., p. 95, l. 7-8: «sensibilia quidem ergo [anima] omnia secundum
causam preaccepit». Ce qui se trouve confirmé par le début du § 115
(prop. XIII): «in omni anima res sensibiles sunt per hoc quod est
exemplum eis...».

Au § 123 la proposition XIII se termine par: «... sunt in anima per
modum qui multiplicatur secundum motum». Selon Taylor, op. cit.,
p. 95, nr. 51, il faudrait supprimer le mot secundum. Cette lecon se trouve
confirmée par le texte arabe et les témoins suivants: Aosta, Semin.
Maggiore 3-B-38; Selden sup. 24, 1. 79V; Toledo, Cabildo 97-1,£. 10r; Paris,
Bibl. nat. lat. 6318, f. 217%°; Brugge, Stadsbibl. 463, f. 152'°, qui donnent:
«... per modum multiplicatur motump». Mais comment expliquer I’ac-
cusatif motum aprés multiplicatur? 11 manque certainement quelque
chose: une virgule — comme le propose Taylor— ne suffit pas a rendre la
phrase compréhensible. Il faudrait changer multiplicatur en multiplicat.
Ce qui donne: «... per modum qui multiplicat motum». Tout un groupe
de manuscrits renferme cette lecon, p.ex: Vat. lat. 2089, f. 3; Vat. lat.
2984, f. 220, Vat. ottob. lat. 1415, £. 2075 Vat. Urb. lat. 2006, f. 350r; Vat.
Borgh. 352, f. 32, Brugge, Groot Seminarie 102,125, f. 120; Evreuax,
Bibl. munic. 79, f. 3077; le texte qui se trouve dans le Commentaire de
Gilles de Rome sous forme de lemmes, éd. cit., p. 48, Zortosa, Bibl.
catedral 24, f. 141" col. 2. Pour bien saisir notre position, il faut noter
quau § 122 de cette proposition, notre auteur distinguait deux cas
concernant la présence des choses intelligibles dans 'dme. Il y a les
choses intelligibles unifiées: elles sont dans I’ame selon un mode mul-
tiple (= per modum qui multiplicatur); et il y a les choses intelligibles qui
sont immobiles (= quae non moventur) et qui sont dans ’dme sur le
mode du mouvement (= per modum motus). Ces deux cas sont soudés
en une seule formule 4 la fin du § 123: «res intellectibiles unitae,
quiescentes» qui se trouvent dans 'ame sur le mode de mouvement



378 Autour du Liber de causis

multiplié (= per modum qui multiplicatur secundum motum). Un seul
des manuscrits consultés donne cette lecon, c’est le manuscrit Brugge,
Stadsbibl. 478, f. 302v: «... per modum qui multiplicatur secundum
motumy (le mot secundum (= Z) a été ajouté plus tard a la mine de
plomb). Pour finir, concluons avec saint Albert le Grand dans son
Commentaire ..., lib. 11, tr. 2, c. 41, éd. cit., p. 2197 «Jam ergo ostensum
est quod tam res sensibiles quam intelligibiles sunt in anima nobili;
verumtamen res sensibiles corporee mote sunt in anima per modum
animalem spiritualem unitivum. Et quod res intelligibiles unite sive
simplices quiescentes sive inmobiles sunt in anima per modum animei-
tatis qui est modus quo multiplicantur sive protenduntur ad motumn» 34,
Voir également 'excellente étude de |. Trouillard: La médiation de [dme,
dans L’un et I’dme selon Proclos, Paris 1972, p. 27-67.

Quant au paragraphe suivant (= prop. XIV, § 124), il est intéressant
de signaler la formule proclusienne dans I’ Elementatio, prop. 83, éd. cit.,
p. 43, 1. 6, dans laquelle «est rediens ad essentiam suam reditione com-
pletax est exprimé par «sui ipsius autem ad se ipsum». Voir aussi 'ana-
lyse de G. Ducoin: L homme comme conscience de soi selon saint Thomas
d’Aquin, dans Sapientia Aquinatis, Rome 1955, vol. I, surtout les
pages 247-253.

Un autre point qui retient longuement I’attention de Taylor, op. cit.,
p- 95-96, nr. 52, se trouve au § 129, prop. XV. Le texte se compose de
deux parties. La premiére dit clairement que toutes les puissances pour
lesquelles il n’y a pas de limite et qui sont donc infinies, dépendent 3
d’un infini premier, qui est la puissance des puissances (= virtus virtu-
tum). La deuxiéme partie s’énonce comme suit dans notre édition: «non
quia ipsa sit acquisita, fixa...». Selon Taylor le texte arabe, de méme que
presque tous les manuscrits de la traduction latine contiennent ce pas-
sage au pluriel3%. Saint Thomas, éd. cit., p. 93, 1. 20-22, remarque
cependant: «Haec autem secunda propositionis pars in omnibus libris
videtur esse corrupta; deberet enim singulariter dici...». Pour le Doc-
teur angélique «est virtus» s’applique a Dieu lui-méme, ce qui est
conforme 2 la proposition XCII de I’ Elementatio, ibid., p. 94, 1. 1-7. Au

3 Cfr Elementatio, prop. 195, éd. cit., p. 95, 1. 9-12.

» Notons que le manuscrit Vat. Borgh. 352, au f. 37'®, porte au lieu de pendentes,
dependentes.

3% Remarquons que dans le manuscit Se/den supra 24, au f. 79V, les mots «adquisite
sunt» ont été effacés par des points marqués au bas de ces mots, mais le texte continue au
pluriel: «fixe stantes in rebus euntibus — corrigé en entibus».



Autour du Liber de causis 379

contraire, Gilles de Rome qui possédait certainement le commentaire
de saint Thomas, notait, éd. cit., p. 52t: «Notandum quod hanc secun-
dam partem... quidam legunt singulariter et dicunt communiter textus
hos esse corruptos, referunt autem hoc ad ipsum Deum [...] sed cum
omnes textus habeant hoc dictum pluraliter [...] et cum habeant bonum
intellectum, referendum est hoc pluraliter ad ipsas intelligentias, vel ad
ipsas virtutes quibus non est finis, et non sunt fixae stantes etc.». D’autre
part, ajoute-t-il, si ce passage se rapporte a Dieu, on dit deux fois la
méme chose: «non erit nisi quaedam replicatio prioris dicti...». Cette
remarque ne nous parait pas pertinente. En effet, dans cette deuxiéme
partie, notre auteur explique précisément en quoi consiste cette virfus3,
cette puissance. Elle n’est certainement pas acquise, mais stable, sub-
sistante. Car, comme ’écrit saint Albert: De causis, lib. 11, tr. 3, c. 4, éd.
cit., p. 221%: «virtus acquisita per motum acquisita est».3® Elle est une
puissance qui donne aux choses existantes leur stabilité et leur perma-
nence. Immédiatement apres, dans le § 130, notre auteur considere le
cas de Vens primum creatum, i.e la premiére intelligence. Celle-ci possede
une puissance infinie. Elle n’est cependant pas la puissance, car elle
posséde seulement une certaine puissance (immo est ei virtus quaedam).
Elle est donc infinie snferius (§ 131), mais non pas superius, ce qui est
uniquement appliqué a I'étre supérieur et premier, 'infini pur et simple
(§ 132). Concluons donc avec le pere Vansteenkiste: /7 « Liber de causis »
negli scritti di San Tommaso, dans Angelicum, 35 (1958) 369, note 2: «Una
bella testimonianza dell’ acume critico di S. Tommaso... Infatti nella
nuova edizione del testo arabo (da A. Badawi in Neoplatonici apud Ara-
bes, Cairo, 1955, p. 16) troviamo il singolare». Il nous reste a considérer
dans le § 136 P'expression énigmatique: «ens secundum creatum est
infinitum». I1 va de soi que le terme znfinitum n’est pas a sa place ici, car
Vens secundum creatum se rapporte aux étres seconds sensibles. Voir plus
haut au § 135 ou il est dit: «ens ergo primum est mensura entium
primorum intellectibilium et entium secundorum sensibilium». Or, dans la
proposition 91 de I’Elementatio, éd. cit., p. 47, 1. 4-5, on lit: «potentie
quidem enim quandoque entes finite sunt, decidentes ab infinitate
ipsius semper esse». Dans la Métaphysique d’ Avicenne, éd. cit., p. 458,

37 Cfr VANSTEENKISTE, Intorno al testo latino del «Liber de causis», art. cit., p. 80,
nr. 31. '

38 Cfr AVICENNE, Métaphysique, éd. cit. p. 445, 1. 16: «dispositio vero non permanens
€st motus».



380 Autour du Liber de causis

1. 67-68, on trouve de méme: «virtus autem quae est suae animae
corporeae finita est». Au lieu d’znfinitum, Henricus Bate, citant le méme
texte, écrit donc avec raison, dans le Speculum divinorum et quornndam
naturalium, pars XI, c. 19, p. 61, 1. 32: «sed ens secundum creatum est
finitumpy».

En ce qui concerne le § 150, prop. 18, nous avons reproduit dans
notre étude: De « Proclus arabus» en het « Liber de causis», p. 471, ’éclair-
cissement donné par G. Serra a propos d’expositio, mot qui manque dans
le manuscrit de Leiden. Selon lui, son équivalent arabe aurait aussi, mais
plus rarement, le sens de série, d’ordre 3. Signalons que le mot expositio
se réfere au paragraphe précédent, ou tous les cas a considérer sont
énumérés: lintelligence divine (1. 63), Uintelligentia tantum (1. 66), les
ames intelligibles et ce qui n’est qu’dme seulement (1. 69+71), les corps’
naturels (1. 71-72) et les corps naturels seulement et qui n’ont pas d’ame
(1. 73-74). Remarquons que dans cet étalement (= expositio)4?, seul ce
qui est le plus parfait dans chaque cas énuméré, est capable de fusionner
avec les membres d’un rang supérieur. Le Lzber donne, § 150, 1. 78-80:
«nisi quae est ex ea completa, integra est quae pendet per causam quae
est supra.eamy». Ce qui reproduit clairement la pensée de Proclus:
Elementatio, prop. 111, éd. cit., p. 56, 1. 8—10: «uniuscuiusque enim seire
non totum genus ad id quod ante ipsum suspendi natum est, sed quod in
ipsa perfectius et sufficiens superpositis copulari». Donc seulement ce
qui est le plus élevé dans chaque membre de cette série posséde une
étroite affinité avec son correspondant d’un niveau supérieur. Citons ici
la remarque de saint Albert le Grand: De causis, lib. 11, tr. 3, c. 16, éd.
cit., p. 223v: «omnis enim receptio per conformitatem et similitudinem
est recipientis et recepti»4l. Rappelons que le saint Docteur n’avait pas a
sa disposition " Efementatio de Proclus. Dans le manuscrit: Vaz. Jat. 2072
(du XIII¢ siecle) le copiste notait dans la marge de gauche du f. 285
«quia tempore quo istud libellum exponit adhuc proclus non erat trans-
latus». La finale de cette proposition, au § 154, est paraphrasée par saint
Albert, ibid., q. 18, p. 2247 in fine: «et secundum hanc formam ordinis
dispositi sunt reliqui ordines intelligibiles rerum naturaliumpy.

¥ Voir son article in: Studi in onore di C. Diana, loc. cit., p. 428, nr. 14.

%0 GUILLAUME DE LEUS, dans son Scriptum et expositio totius libri de causis, emploie ici le
mot ordinatio. Voir le ms. Vat. Borgh. 352, f. 47,

' Dans I’Elementatio, on trouve quelque chose de semblable dans la prop. 182, éd.
cit., p. 89, 1. 3-4: «omnis participatio assimilat participans participato et connaturale
efficitn.



Autour du Liber de caunsis 381

Le § 155, prop. 19, se fonde sur la proposition 122 de I’ Elementatio.
Soulignons cependant la profonde différence entre ces deux ouvrages.
Le Liber applique le gouvernement des choses créées a la seule cause
premiére, sans que sa transcendance soit mise en cause, ni son unité
affaiblie. Tandis que dans I'Elementatio, prop. 122, éd. cit., p. 61, 1. 1,
c’est de tout 'ordre divin dont il est question: «omne divinum et pro-
videt secundis...» . Dans la proposition 119, éd. cit., p. 59, 1. 6, cet ordre
divin est désigné par la formule «catena deorum». A la fin de cette
proposition les mots per ultimum decoris rappellent cette phrase de Boe-
ce: Philosophiae consolatio, lib. 111, m. IX, éd. L. Bieler, C. C,, t. XCIV,
Turnhout 1957, p. 52, L. 7-8: «Ducis ab exemplo, pulchrum pulcherri-
mus ipse mundum mente gerens». A propos du terme fortuositas, § 161,
1. 44, aux notes signalées dans mon édition, p. 92, 1. 44, ajouter:

1° Averroes: Métaphysique, lib. V, text. + comm. 8, éd. R. Ponzalli,
p- 106-111, ou ce mot revét le sens de carvitas ou flexio;

2° Saint Albert: De caunsis, lib. 11, tr. 4, c. 4, éd. cit., p. 2257, ou ce
mot est synonyme de Zu#rpido, idée semble-t-il empruntée au Pseudo-
Denys: De divinis nominibus, ibid., c. 5, in fine: «et ideo [in primo] nulla
deturpatur vel inquinatur inmunditia recipientis. Dicit autem Diony-
sius quod sanctitas est ab omni inquinamento libera et perfecta mun-
ditia». Voir ce texte dans Dionysiaca, t. I, p. 5285 et 5291;

3° Le pere Vansteenkiste: art. cit., dans [ntorno al testo latino del
«Liber de causis», note 24, p. 77.

Le texte des § 162-165, prop. 20, ne fait rien d’autre que développer
la formule lancée par Proclus: Elementatio, prop. 127, éd. cit., p. 64, L. 5:
«est per se sufficientissimumpy». Les mots dzves per seipsum se rapportent a
la bonté méme et ses largesses qui se répandent sur les autres choses, tant
intelligibles que corporelles#?. Au sujet de expression non est dives mains
(§ 162), la négation a été ajoutée postérieurement par une autre main
dans le manuscrit 7ortosa, Bibl. catedral 24, f. 1421, col. 2. Ce manuscrit
du XIITe-XIVe s. contient d’ailleurs de nombreuses corrections. Voir
une excellente description de ce codex dans E. Bayerri Bertomeu: Los
Cidices Medievales de la Catedral de Tortosa, Tortosa 1962, p. 161-166.

La proposition 21 découle tout naturellement de la précédente. En
effet, comme Dieu est infiniment riche et complet, c’est-a-dire «cui non

42 Cfr BeierwALTES W., « Primum est dives per se. Meister Eckhart und der <Liber de
¢ausisy», in: On Proclus and his Influence in Medieval Philosophy, ed. by Bos E.P. and
Meijr P., Leiden, New York, Kéln 1992, p. 141-169.



382 Autour du Liber de causis

est finis neque dimensiones (§ 169); immo est supra completum
(§ 168)»43, il s’en suit qu’aucun nom n’est capable de le cerner un tant
soit peu. Car tous nos mots portent la marque de notre indigence et de
notre imperfection. Remarquons que nous ne trouvons aucun équiva-
lent a cette proposition dans I’ Elementatio. 11 nous semble qu’elle répond
plut6t a un théme du Pseudo-Denys: De div. nom., dans Dionysiaca, t. 1,
p- 7, § 4, qui met en évidence: «cette impuissance a connaitre cette
essence supérieure, qui surpasse toute parole». Abraham Ibn Daiid a
longuement développé ce sujet dans son Ha-Emunah ha-Ramah P. 11, c.

Dritte Grundlebre, éd. S. Weil, p. 65-71. Quant au terme saecx#/um qui se
lit au § 170 et se traduit par «mondew, il faut ajouter a nos notes que ce
terme a été utilisé dans le méme sens dans la traduction latine de la
Métaphysique d’ Avicenne, dans Iéd. cit., p. 433, 1. 91 et 100, p. 510, 1. 72
etp. 512,1. 4. Voir aussi le pere Vansteenkiste, dans /ntorno al testo latino
del « Liber de causis», art. cit., p. 77, nr. 23.

La proposition 22 reconnait a toute intelligence divine deux fonc-
tions: celle de penser en tant qu’elle est intelligence et celle de gou-
verner en tant qu’elle est divine. C’est évidemment Dieu qui gouverne,
mais Uintelligentia, le primum creatum étant ce qu’il y a de plus semblable
au Dieu trés-haut, gouverne les choses qui sont au-dessous d’elle. Sou-
lignons dans le § 175 le texte: «quae <non» recipiunt regimen intelli-
gentiaer; cette négation est non seulement absente du texte latin, mais
aussi — selon Taylor— des manuscrits arabes d’ Ankara et d’Istanbul. Seul
le manuscrit de Leiden renferme cette lecon. Ainsi les deux manuscrits
arabes qui n’ont pas conservé cette lecon ont peut-étre utilisé le texte
latin. A priori, cette hypothése n’est pas exclue. Nous avons conservé
cette négation, car la proposition 134 de I'Elementatio, p. 67, 1. 10-13,
I'indique explicitement: «et enim non intelligentia provideri volunt...;
hoc autem quia intellectum quidem non omnia appetunt neque quibus
participare possibile, bonum autem omnia appetunt...». En effet, si tous
les étres ne peuvent participer a 'esprit, c’est-a-dire au gouvernement de
Iintelligence (§ 175, 1. 9-10), tous peuvent tendre au bien et s’efforcer
de le trouver (ibid., 1. 16-17). Il y a donc des choses: «quae 7oz recipiunt
regimen intelligentiae». Dans le méme paragraphe au lieu de desiderio
multo on rencontre chez Avicenne : Métaphysique, éd. cit., p. 460, 1. 18, la
formule desiderium vebemens.

4 Au lieu de «supra completum», ProcLus emploie dans son Elementatio, éd. cit.,
prop. 131, p. 66, 1. 10, le mot «superplenum» (= VREPTANPEC).



Autour du Liber de caunsis 383

Dans le § 176 de la proposition 23, notons a propos de secundum
dispositionem unam, que dans Le Livre des XXV Philosophes, éd. Fr. Hu-
dry, Grenoble 1989, la sentence XIX, p. 149, offre la méme formule
«immobilis dicitur Deus quia est semper secundum unam dispositio-
nem». Avec cette différence que dans ce livre cette expression s’appli-
que a 'immutabilité de Dieu, tandis que le Liber suit plutédt la termi-
nologie de I'Elementatio, prop. 142, éd. cit., p. 71, L. 1+12, ou ce terme
signifie eodem modo. Voir aussi plus loin dans le Liber, § 179, 1. 44 et
47-48: per modum unum. Dans les § 177 et 179, c’est toujours le méme
principe qui revient: «diversitas receptionis non fit ex causa prima sed
propter recipiens» (§ 179, 1. 35-36), ce qui veut dire que la diversité se
tient du seul c6té du participant. Ce qui est plus difficile, c’est le sens a
donner a ce texte: «et non intelligo per esse nisi cognitionem» (§ 180,
1. 55). Gilles de Rome dans son Commentaire, éd. cit., p. 84f, donne cette
explication: « Ergo cum Author hic loquitur de esse intelligit per esse,
ipsum esse intellectuale ...». D’ailleurs le texte du Liber continue dans ce
sens: «nam secundum modum quo cognoscit res causam primam crean-
tem...». Voir aussi Guillaume de Leus: Scriptum et expositio totius libri de
causis, ms. Vat. Borgh. 352, f. 662: «id est esse cognitum vel intellec-
tuale». Bien que la plus grande partie des manuscrits ajoutent entre 7zs:
et cognitionem (1. 55) esse ez, nous avons suivi le texte du manuscrit arabe
de Leiden, qui omet ces termes. La méme lecon figure dans I’édition du
Super librum de causis de saint Thomas, voir ’édition du P.H. Saffrey,
p. 120.

Les propositions 24 et 25 ne contiennent pas de difficultés spéciales.
Elles rapportent sans plus la doctrine des propositions 45 et 46 de
I’ Elementatio. En effet, aucun «authypostaton» (= toute substance sub-
sistant par elle-méme) n’est soumis 4 la génération: «quia autem ipsum
se ipsum producit, perfectum est et autarkes» (prop. 24, éd. cit., p. 26,
1. 3-4). Or la génération: «est via ex imperfecto ad contrarium perfec-
tum» (ibid. 1. 5-6; dans le Lzber, § 184, 1. 70-71). De méme aucun
«authypostaton» n’est soumis a la corruption (prop. 25, § 187). Car toute
chose tombant sous la corruption n’est corrompue que parce quelle se
sépare de sa cause (§ 188, 1. 93-95). Or, aucun autoconstituant ne se
sépare de sa cause: «causa enim est ipsum sibi ipsi» (prop. 46, 1. 7). Ou
comme le dit le Liber, § 188, 1. 92-93: «est ipsa causa et causatum
simul». '

Les propositions 26 et 27 du Lzber changent 'ordre des propositions
de UElementatio. La proposition 26 se fonde sur la proposition 48 de



384 Autour du Lzber de caunsis

Proclus et la 27¢ sur la proposition 47 de Proclus. La proposition 26
affirme que tout ce qui n’est pas doué de perpétuité, ou bien est com-
posé, ou bien subsiste dans un autre étre (= aut est delata super rem
aliam, § 191, . 15), tandis que la proposition 27 se rapporte surtout 2 la
simplicité de '«authypostaton», en ce sens qu’un tel étre est sans parties
composantes. Si c’était le cas, chaque partie, de méme que la totalité,
devraient faire retour sur elles-mémes, ce qui est évidemment impos-
sible. Car alors cette substance, qui par définition est subsistante par
elle-méme, se constituerait elle-méme divisible (= instituet partibile se
ipsum; prop. 47, éd. cit., p. 27, 1. 2) et cependant se retournerait vers
elle-méme dans sa totalité: «et omne in omni se ipso erit» (ibid., p. 27,
1. 3), ce qui veut dire qu’elle serait tout enti¢re intérieure a elle-méme
tout entiere. Cette «ipséité» exclut donc toute divisibilité. Le deuxiéme
argument part d’un autre principe: si une pareille substance était com-
posée, elle dépendrait de ses propres éléments formateurs «cum sit
indigens suis elementis ex quibus subsistit» (prop. 47, p. 27,1. 7-8; dans
le Liber, prop. 27, § 197, 1. 43—44) et donc ne serait pas «authypostaton»,
subsistante par elle-méme. De ce fait, puisqu’une telle substance n’est
pas soumise au devenir, elle n’est pas mesurée dans sa substance par le
temps (= in substantialitate sua; prop. 28, § 200, 1. 55).

Dans la proposition 54 de I’ Elementatio, éd. cit., p. 29, 1. 1-2, Proclus
avait affirmé qu’il y a deux sortes de mesures, une pour les étres éternels,
Pautre pour les étres temporels. C’est ce que l'auteur du Lzber va essayer
d’appliquer dans les propositions suivantes. La proposition 29 conside-
re, dans un long exposé, le cas des étres temporels. Ces étres sont ou bien
éternellement dans le temps (= semper in tempore), ou bien d’une fagon
passagere dans une portion du temps (§ 203, 1. 70-71). Dans le méme
paragraphe, 1. 67, Pexpression non superfluit ab ea cause quelque diffi-
culté. Pourtant, il faut la garder et se rappeler que dans le § 135 du Lzber,
p- 82, § 135, 1. 100, se trouve le texte: «... et mesuravit ea mensura
convenienti...»*. Dans le Liber de causis primis et secundis du Pseudo-
Avicenne, éd. R. De Vaux, Paris 1934, p. 117,1. 13-14, 'auteur explique
ce passage: «hoc est ut sit mensura mensuratum non excedens», ce qui
est bien la signification voulue par 'auteur, car immédiatement aprés il
enchaine, § 203, 1. 68—-69: «et tempus non superfluit ab ea, quoniam est

# Comp. avec la Métapysique d’ ARISTOTE, lib. X, c. 1, 1053 a 25: «semperque cogna-
tum est metrumn»; Les Auctoritates Aristotelis, éd. ]. Hamesse, Louvain, Paris 1974, p. 135,
241: «mensura homogenea, id est ejusdem generis, debet esse mensuraton.



Autour du Liber de causis 385

creata et tempus aequaliter». Tout ceci s’applique aux étres qui se rap-
prochent le plus des substances supérieures. Ils ont été créés avant les
substances qui n’ont pas cette affinité avec les substances perpétuelles:
«ante substantias quae non assimilantur substantiis sempiternis» (§ 204,
1. 77-78). Le mot ante accompagné de non assimilantur s’expliqué par la
proposition 28 de I'Elementatio, éd. cit., p 19, 1. 1: «omne producens
similia ad se ipsum ante dissimilia substituit». Ensuite, ils se caractérisent
par leur statut de substances intermédiaires, parce qu’ils sont en conti-
nuité d’une part avec les substances supérieures perpétuelles et d’autre
part avec les substances temporelles découpées dans le temps par la
génération (voir § 205; Elementatio, prop. 55, éd. cit., p. 30, 1. 13-15).11
ressort de ces considérations que la perpétuité dont nous parlons, est
double#: «duralitas duae sunt species» (§ 208). L’une, est la perpétuité
immuable, éternelle, au-dessus du temps; Pautre est la perpétuité tem-
porelle, égale au temps (§ 208). Ce qui s’applique aux substances qui se
déploient sous la loi de la distension corporelle (= secundum tempora-
lem extensionem; Elementatio, éd. cit., prop. 55, p. 30, 1. 19). Etle Liber
d’ajouter, § 205, 1. 9798: «ipsae enim quamvis sint sempiternae, tamen
permanentia earum est per generationem et motumy. Selon la cosmo-
logie ancienne, il faut noter avec Gilles de Rome: Commentasre, éd. cit.,
p. 100B, que ce dernier cas vise les corps célestes: «notandum quod
substantia creata in tempore quae respicit totum tempus et aequatur
tempori est corpus super coeleste, quod (secundum naturae cursum) est
ingenerabile et incorruptibile... cum sit intransmutabile quantum ad
esse, licet sit transmutabile quantum ad ubi». A la fin du § 209 de cette
proposition, I'auteur consacre quelques lignes aux choses totalement
temporelles, aux substances qui tombent sous la génération et la cor-
ruption. Le temps les excede, c’est le temps du temps, comme l'affirme
Proclus dans la prop. 53, éd. cit., p. 29, 1. 14: «tempus autem temporum,
participatorum existentes substitutores». A propos du texte, § 209,

# Relevons ici la remarque de s. ALBERTLE GRAND dans son De causis, lib. 11, tr. 1, c. 8,
in fine, éd. cit., p. 202®: «Sunt autem quidam qui eternum participative dictum nolunt
vocari eternum sed eviternum et de hoc non curamus. In nominibus enim parva vis est
quando rei veritas est comprehensa....». Chose curieuse, il semble bien que s. Albert vise
ici s. Thomas D’Aquin qui, dans son Commentaire sur les Sentences 1, d. 19, q. 2, a. 2, éd.
Mandonnet R.P,, t. I, p. 471, parle d’«aeviterni». Ajoutons que, bien que ce terme se
rencontre déja dans le De divinis nominibus du Pseupo-DENys (I, c. 2, sect. 12, dans Die-
nysiaca, t. 1, p. 1082) et dans la Philosophiae consolatio de BOECE, éd. L. Bieler, p. 2, 1. 6;
p- 6,m. IV, 1 1;m. IV, 1. 21; p. 51, m. IX, 1. 2, ce terme ne trouvera son plein emploi qu’a
partir de la deuxiéme moitié du treizieme siécle.



386 Autour du Liber de causis

1. 40-41: «scilicet ex principio earum usque ad extremum ipsarumy»
Taylor remarque qu’il est absent du manuscrit de Leiden, mais figure
dans ceux d’Ankara et d’Istanbul. Encore une indication intéressante
qui suggere une possible dépendance de ces manuscrits du texte latin.

Dans les deux derniéres propositions 'auteur tente de mieux cerner
le statut de ces étres intermédiaires dont il est question au § 204, i. e. de
ces substances «quae ... sunt mediae inter substantias fixas et inter sub-
stantias sectas in tempore» (ibid., 1. 86—87). Il s’agit donc des substances
intermédiaires entre les substances stables et les substances passagéres
dans une portion du temps, ou plus précisément des substances: «cuius
substantia est ex momento aeternitatis et operatio ex momento tempo-
ris» (§ 210, 1. 46—47). Par contre, I’étre dont la substance est enveloppée
par le temps est temporel sous tous les rapports, puisqu’il a une activité
temporelle. Sinon I'opération y serait supérieure a la substance, ce qui
est impossible (§ 211, 1. 49-65; dans I’Elementatio, prop. 106, éd. cit.,
p. 54). A propos du § 210, on se reportera utilement a Particle cité de
G. Serra, p. 147-148, nr. 13.

Enfin, de tels étres intermédiaires, selon un aspect éternel et selon
un aspect temporel, sont a la fois étre et génération, mais «non per
modum unum sed per modum et modumy» (§ 215, 1. 81-82), ou comme
I'exprime Proclus dans I’ Elementatio, prop. 107, éd. cit., p. 54,1. 5: «non
secundum unum ambo», pas sous le méme point de vue. Le mot grec
véveoig (prop. 107; dans I’éd. de E.R. Dodds, Oxford 1933, p. 94, 1. 33)
a été rendu par «générationn», mais signifie plutot le «devenir», selon une
formule de Proclus dans I’ Elementatio, prop. 50, 1. 9-10: «in generari ens
et non stans in eodem esse, sed semper suscipiens esse aliud et aliud».
Voir aussi le pére Vansteenkiste, art. cit., dans /ntorno al testo latino del
«Liber de causis», p. 81, nr. 33. Quant a Iétre totalement temporel,
I'auteur soutient qu’il dépend de I’étre pur (= ens purum), qui est la
cause de toutes les choses, perpétuelles aussi bien que périssables; ce qui
veut dire qu’il est sous tous les rapports suspendu a I’étre éternel (dans
' Elementatio, prop. 106, 1. 7; dans le Liber, § 216, 1. 86-87).

Pour finir aux § 217-219, notre auteur confesse une fois de plus son
monothéisme. L’étre pur dont il est question au § 216, 1. 86, c’est ’'Un
premier et vrai. Il est ce en quoi il y a une unité stable qui n’est pas tirée
d’'un autre: «est ¢reans unitates, faciens acquirere non acquisitum»
(§ 219, L. 14-15). Lire aussi: I’ Elementatio, éd. cit., prop. 116, p. 58,1. 1,
ou a été établi que I’'Un est imparticipable.

*k kK



Autour du Liber de causis 387

Selon A. Badawi, dans son maitre-livre La transmission de la philosophie
grecque au monde arabe, 2¢ éd. Paris 1987, p. 70, le texte arabe du Lzber de
causis a été écrit dans «un style trés beau [...] dont les phrases [...] ne
révelent aucune gaucherie étrangére, [...] un style plus beau que celui
d’al-Farabi et a fortiori que celui d’Avicenne». On ne peut pas en dire
autant de la version latine! Le traducteur n’a pas su joindre la clarté 4 la
profondeur. Son travail est d’une grande densité, touffu; on n’y péneétre
quavec difficulté, d’autant plus que I’intelligence du texte est parfois
entravée par des termes arabes, et méme par des arabismes.

En outre, il faut se rappeler que depuis 1254, le Lzber fut inscrit a la
ratio studiorum de la Faculté des Arts de Paris. Le commentaire de ce
texte fut un exercice scolaire pratiqué par les grands scolastiques, et un
grand nombre de manuscrits utilisés portent des corrections, des addi-
tions marginales, des gloses, dont il faut examiner si elles font partie du
texte original ou non. C’est donc généralement un texte travaillé, anno-
té, qui est parvenu jusqu’a nous, dans une version mal adaptée et dont
I'appareil conceptuel reflete le vocabulaire technique des traductions
tolédanes du XII¢ et XIII¢ siecles. Plus haut, nous avons soutenu que la
traduction du Lizber, attribuée 2 Gérard de Crémone, a été revue et
corrigée par l'archidiacre Gundisalvi de Tolede. Cette thése est corro-
borée par le fait de la présence simultanée a Tolede de maitre Gérard et
de Gundisalvi, et des relations entre les équipes de traducteurs. A ce
sujet, lire 'article particulierement bien documenté de M.-Th. d’Alver-
ny: Les traductions d’Avicenne, dans Avicenna nella storia della cultura me-
divevale, Accademia del Lincei, Quaderno 40, Rome 1957, p. 76-77.

Dans notre édition, nous nous sommes servi d’une centaine de
manuscrits, échelonnés du XIIIe au X Vesiecles. Nous en avons retenu et
entierement collationné dix des plus anciens. Nous avons conservé
autant que possible, 2 quelques retouches pres, le zexizus receptus, le texte
qui a beaucoup circulé au moyen 4ge, en consignant dans 'apparat
critique les variantes textuelles les plus notables. Afin de présenter une
traduction respectueuse de 'original, nous avons continuellement com-
paré le texte du Lzber avec celui du manuscrit arabe de Leiden. Pour ce
faire, nous nous sommes laissé guider par deux spécialistes de la langue
arabe classique.

R.C. Taylor dans son importante étude mentionnée plus haut, s’est
attaché a établir une comparaison entre notre texte et celui de deux
manuscrits arabes récemment découverts, qui se trouvent actuellement
a Ankara et Istanbul. Mais ces manuscrits sont d’une date notablement



388 Autour du Lzber de causis

postérieure. Les textes qui se rencontrent dans le Liber latin, mais
manquent dans le manuscrit de Leiden, se retrouvent quasi systémati-
quement dans ces deux manuscrits! Ce qui nous permet d’évoquer
I’hypothese d’une certaine dépendance de ces deux manuscrits du Lzber
latin. D’ailleurs, comme nous I’avons noté, deux anciennes traductions
hébraiques du Lzber ont été rédigées d’apres le texte latin.

Dans la présente étude nous avons mis en relief la cohérence interne
de 'ensemble des propositions et souligné le monothéisme et créatio-
nisme de l'auteur; données extrémement importantes pour découvrir et
désigner I'auteur du Lzber. Notre conviction est que cet auteur se
nomme Ibn Daud?. Aucun élément de preuve ne peut étre avancé
contre sa candidature. Au contraire, un certain nombre de faits plaident
pour lui attribuer la paternité du Lzber. Si, comme le prétend A. Badawi
dans son ouvrage La transmission de la philosaphie grecque au monde arabe,
éd. cit., p. 71: «le Liber de cansis a été traduit ou composé avant 987 de
I’ére chrétienne, probablement par Hunayn ibn Ishag», comment expli-
quer que ce livre n’ait pas eu d’influence dans la pensée musulmane
médiévale, puisqu’aucun grand ouvrage, ni d’Avicenne, ni d’Averrogs,
ne le cite?

La version latine que nous possédons, qui se trouve dans 237
manuscrits, reste le plus ancien document et le seul texte de base dont
nous disposons pour I'établissement d’un texte siir du Lzber. Certes, les
manuscrits arabes aident a mieux comprendre et préciser la signification
de certains termes et 4 détecter et corriger des fautes de syntaxe. Mais —
comme nous I'avons démontré — c’est en grande partie a I'Elementatio
theologica de Proclus qu’il faut recourir pour mieux saisir le contenu du
Liber. En eftet, ce chef-d’ceuvre de métaphysique néo-platonicienne
s'inscrit incontestablement dans le sillage de la pensée proclusienne,
bien qu’il s’en distingue et parfois méme s’y oppose.

46 Cfr GILL ].S., «The translators of the period of D. Raimundo, their personalities
and translations (1125-1187)», in: Rencontres de culture dans la philosophie médiévale,
Louvain-la—Neuve, Cassino 1990, surtout les p. 117-119.



	Autour du Liber de causis : quelques réflexions sur la récente littérature

