
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 3

Artikel: Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis

Autor: Kessler, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761164

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761164
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andreas Kessler

Tertullian und das Vergnügen
in De Spectaculis1

Das Vergnügen als Beschäftigung, der man zur eigenen Unterhaltung,
aus Freude an der Sache selbst nachgeht, beinhaltet Momente von
Glück, Freude sowie Ausgelassenheit und ist deshalb dem homo religiosus

für gewöhnlich solange suspekt, als solche Zustände tiefer Zufriedenheit

nicht in die Religion eingebunden sind oder zu ihr hinführen.
Tertullian, der um 160 aus heidnischer Familie in Karthago geborene
christliche Konvertit und heftige Apologet seines Glaubens, stand vor
demselben Problem: Er war mit der Tatsache konfrontiert, daß die
Christen Karthagos ihr Bedürfnis nach Vergnügen mit Vorliebe bei
heidnischen Festen und Schauspielen befriedigten, was er mit seiner
Vision christlicher Existenz nicht vereinbaren konnte. Der Karthager
zog daraus die ihm als Schriftsteller naheliegende Konsequenz: Er
schrieb um 197 n. Chr. gegen die heidnische Vergnügungskultur an,
indem er in De Spectaculis die voluptates spectaculorum einer leidenschaft-

1 Leicht Überarbeiterter, im April 1992 fertiggestellter Auszug von A. Kessler, Hic
voluptas ubi et votum. Tertullians Auseinandersetzung mit dem Vergnügen. Zur Semantik

von voluptas in de spectaculis. Lizentiatsarbeit Fribourg 1992 bei Prof. D. Van Damme. Dort
auch ausführlichere Literaturhinweise. Tertullian wird zitiert nach E. Dekkers, Tertulliani
Opera 1/2, CCL 1/2, Turnhout 1954, Abweichungen sind jeweils vermerkt; die benutzten
dt. Übers, der Schauspielschrift sind: H. Kellner, Über die Schauspiele BKV 7,1,

Kempten und München 1912, 101-136), und K.W. Weeber, De spectaculis - Über die

Schauspiele, Stuttgart 1988 dt./lat.; jeweils am Ende der Zitate gebe ich in Klammern die
benutzte Übersetzung an. Die Zitate aus Cicero und Seneca stützen sich auf die Ausgaben
der Collection Budé.



314 Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis

liehen und radikalen Kritik unterzog. Der Praktiker Tertullian wußte
aber sehr wohl, daß er den Christen einen adäquaten Ersatz für ihr
Vergnügungsbedürfnis bieten mußte, und was er im Apologeticum nur
andeutet, wenn er die Heiden instruiert: aliaspraesumimus voluptates! 2,

veranschaulicht er in Sped, anhand einer Vielzahl von voluptates a deo

contributae, um die Christen von der Teilnahme an den concilia impiorum3
abzuhalten. Es soll deshalb hier versucht werden, Tertullians christianisierten

Umgang mit voluptas in Sped, zu untersuchen, da er sich mit dem

Vergnügen in seinen mannigfachen Ausdrucksformen vornehmlich in
dieser Schrift auseinandersetzt.

1. Ort, Häufigkeit, Bedeutungen und Synonyme von «voluptas»

Voluptas ist kein Schlüsselbegriff im moraltheologischen Denken
Tertullians und fand in der Forschung4 dementsprechend wenig Interesse.
Das Desinteresse an diesem Begriff ist aber zumindest dann ungerechtfertigt,

wenn es um ein tieferes Verständnis von Sped, geht, gehört doch

voluptas zu den zentralen Begriffen der Schauspielschrift.

2 Ap. 38,5 (CCL 1, 150/1.20).
3 Spect. 3,3—8. (CCL 1, 230—31/11—38)), bei Spect. wird im folgenden «CCL 1»

weggelassen.
4 Als einziger hat sich bisher C. Rambeaux, Tertullien face aux morales des trois

premiers siècles, Paris 1979, 170—179 und 344—347 näher mit der voluptas bei Tertullian
auseinandergesetzt. Der Autor interessierte sich dabei primär für die Argumente, mit
denen Tertullian seine Verwerfung der voluptas formulierte. Rambeaux kam zum Ergebnis,
daß der Karthager das Vergnügen verurteilt, daß diese Kritik an der voluptas eine
innovationslose Wiederholung philosophischer, vor allem stoischer Gedanken sei und daß der
Rigorist die biblische Auseinandersetzung mit dem Vergnügen unbeachtet ließ. Die von
Tertullian vorgeschlagenen christlichen Vergnügen zitiert er zwar, geht ihnen aber nicht
näher nach. Keiner der Kommentatoren nimmt sich dieser Problematik an: M. Turcan,
Tertullien. Les Spectacles, Paris 1986 (SC 332); J. Büchner, Quint. Sept. Flor. Tertullian.
De spectaculis, Würzburg 1935; E. Castorina, Tertulliani De spectaculis, Florenz 1961

(Biblioteca di studi superiori 47); zu kurz und pauschal referieren auch F. Wagner,
Geschichte des Sittlichkeitbegriffs II, Münster 1931, 194; B. Nisters, Tertullian. Persönlichkeit

und Schicksal, Münster 1950, 20—24. Vor allem die Verwerfung der voluptas durch
Tertullian in Spect. 15 ist stark stoisch geprägt, doch sucht man diese Diskussion Tertullians

vergeblich in: J. Stelzenberger, Die Beziehungen der frühchristlichen Sittenlehre
zur Ethik der Stoa, München 1933, und M. Spanneut, Le stoïcisme des Pères de l'Eglise,
Paris 1957.



Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis 315

Tertullian teilt die voluptas der schlechten Begierde5 als concupiscen-

tia6 bzw. cupiditas1 zu, die den Menschen aufgrund seiner Schwäche

bedrängt. Bei den Begierden unterscheidet er sodann zwischen der

concupiscentia carnis (gula, libido, voluptas, \luxuria\) und der concupiscentia
saeculi (gloria, cupiditas, ambitio, insufficentia).8 Tertullian widmet einen

großen Teil seiner Werke dem Kampf gegen diese Begierden, denn sie

sind Ursprung und Folge des Sündenfalls und widersprechen sowohl
der hl. Schrift wie der göttlichen Vernunft: Wer (falsch) begehrt, lehnt
Gott ab.9

Tertullian verwendet den Begriff voluptas in seinem ganzen Werk
61 mal.10 Von diesen 61 Nennungen fallen mehr als die Hälfte, nämlich
34, auf Spect., so daß voluptas nach spectaculum der meistgebrauchte
Begriff11 der Spektakelschrift ist. Die häufige Verwendung und die

Problematisierung von voluptas in einer Schrift über die Schauspiele
überrascht indes nicht, im Gegenteil: Die spectacula sind ein Teil des

Vergnügens als species voluptatis12, und gerade bei den Schauspielen zeigt
sich die concupiscentia voluptatis13 in ihrer reinsten bzw. rohesten Form.
Als Kritiker der voluptates spectaculorum14 drängte sich Tertullian somit
eine Auseinandersetzung mit der voluptas von der Sache her auf.

5 Vgl. die systematische Darstellung der schlechten Begierden bei Tertullian von
Rambeaux 1979 (Anm. 4), 129-262.

6 Spect. 14,2 (240/5-9): «Quasi parum etiam de spectaculis pronuntietur, cum con-
cupiscentiae saeculi damnantur. Nam sicut pecuniae vel dignitatis vel gulae vel libidinis
vel gloriae, ita et voluptatis concupiscentia est; species autem voluptatis etiam spectacula.

»
7 Spect. 25,4 (249/14—15): «Avertat deus a suis tantam voluptatis extiosae cupidita-

tem!»
8 Ux. 1,4,2 (CCL1 377/10—13): «Prima quidem potentissimaque (species humanae

imbecillitatis) venit de concupiscentia carnis, sequens de concupiscentia saeculi.» In
Spect. 14,2 macht Tertullian diese Unterscheidung nicht, da sind vielmehr alle Begierden
concupiscentiae saeculi; vgl. Rambeaux 1979 (Anm. 4), 135-137.

9 Vgl. Rambeaux 1979 (Anm. 4), 132-135.
10 Die voluptas-Steilen verteilen sich auf die einzelnen Schriften Tertullians

folgendermaßen: Nat. (5); Ap. (6); Spect. (34); Pat. (3); Cult. (1); Ux. (2); Idol. (1); Scorp. (2);
Marc. (1); An. (3); Cor. (1); Pud. (1); Pal. (1). Vgl. G. Claesson, Index Tertullianeus

I/II/HI, Paris 1974-75, 1756.
11 Spectaculum hat 41 Nennungen, vgl. Claesson 1974/75 (Anm. 10), 1522.
12 Tertullian gebraucht voluptates und spectacula also nicht synonym, vielmehr sind die

spectacula eine species voluptatis-, Spect. 14,2-3 (240/8): «species autem voluptatis etiam
spectacula. Opinor, generaliter nominatae concupiscentiae continent in se et voluptates,
aeque generaliter intellectae voluptates specialiter et in spectacula disseruntur.»; vgl. auch
Cult. 1,8,4 (CCL1,350/17-20); Idol. 13,1 (CCL 2, 1112/7-9).

13 Spect. 14,2 (240/8).
14 Spect. 1,1 (227/4).



316 Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis

Wenn Tertullian voluptas selbst nicht näher bestimmt, versteht er
unter diesem Begriff das Vergnügen im allgemeinen, doch müssen zum
Verständnis der einzelnen Stellen Nuancierungen wie Vergnügungssucht,

Genuß(sucht), Lust und Befriedigung mitbedacht werden.15 Mit
voluptates bezeichnet er alle möglichen Arten von Vergnügungen16,
denkt dabei aber vor allem an die voluptates spectaculorum.

Tertullian verwendet in seiner Schauspielschrift kaum Synonyme
für voluptas. Er spricht abschätzig von denen, die sich fürchten, etwas

von den gaudia et fructus saeculixl zu verpassen, oder von denen, die
meinen die Schauspiele als oblectatio hominis^ hätten keinen Einfluß auf
eine gefestigte religiöse Überzeugung. Zudem nennt Tertullian die

Vergnügungen delectamenta19 und die zu kappenden Haltetaue (retinacula 20)

des Lebens. Auch libido ist kein Synonym für voluptas, denn bei Tertullian

ist libido fast ausschließlich sexuell konnotiert21, währenddem er
voluptas in diesem Sinne in Spect. nie und in den übrigen Schriften nur
selten gebraucht.

2. Hic voluptas, ubi et votum

Tertullian legt den Ursprung der voluptas in das Verlangen des
Menschen: Hic voluptas, ubi et votum.22 Dieses Verlangen bestimmt die

Qualität der voluptas und wird zum Ort einer folgenschweren Entscheidung:

Entweder verlangt der Mensch nach christlichen oder nach

15 Kellner 1912 (Anm. 1) übersetzt voluptas mit: Vergnügen(ungen), Vergnügungssucht,

Ergötzungen, Lust, Amusement, Kitzel, Freude; Weeber 1988 (Anm. 1) gebraucht:
Vergnügen(ungen), Vergnügungssucht, Genuß(sucht).

16 Spect. 14,3 (240/9-11); z. B. öffentliche Feste, an denen die Christen nicht
teilnehmen: Ap. 35,1-11 (CCL1 135-37/1-53); der Besuch der Badehäuser, der für die

Christen jedoch kein Problem darstellt; vgl. Ap. 42,4 (CCL1 157/15-19); Cor. 3,3

(CCL2 1042-43/15-23); vgl. G. Schöllgen, Die Teilnahme der Christen am städtischen

Leben in vorkonstantinischer Zeit. Tertullians Zeugnis für Karthago, in: RQA 77 (1982)
1-29, 13-23.

17 Spect. 2,2 (228/14).
18 Spect. 1,3 (227/13-14).
19 Spect. 29,1 (251/1).
2» Spect. 1,5 (227/20).
21 Vgl. für Spect: 9,3 (235/12); 10,6 (237/26); 14,2 (240/7); 17,3 (242/10) und 7

(243/31); 25,2 (248/7). Die Ausnahme ist 21,1 (245/3-4).
22 Spect. 28,5(252/17). Dt. Übersetzungen:«Vergnügen findet man nur beim Gegenstande

seiner Sehnsucht.» (Kellner); «Unser Vergnügen ist da, wo auch unser Verlangen
ist.» (Weeber).



Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis 317

heidnischen Vergnügen, die einen schließen die anderen aus. Kompromißlos

trennt Tertullian zwischen guter christlicher und schlechter
heidnischer voluptas.23 Die voluptas ist an sich wertfrei, d. h. sie hängt
von der Richtung des Verlangens jedes einzelnen ab. Mit dem Gedanken

der Wertneutralität des Vergnügens und der damit verbundenen
Möglichkeit «positiver» voluptas folgt Tertullian den stoischen Philosophen.

24

Für Tertullian ist es klar, worin sich Verlangen und Sehnsucht der
Christen offenbaren. Die Konstruktion von: Hic voluptas, ubi et votum25

und der Begriff votum26 selbst sind bereits biblisch inspiriert und weisen
die Richtung echten Verlangens. Die wahre Sehnsucht verwirklicht sich

nur im votum Christianorum als dem paulinischen Wunsch, diese Welt zu

verlassen, um bei Gott zu sein 27, und als Bitte nach der raschen Ankunft
des Reiches Gottes28. Sich auf das votum einlassen ist bereits eine
Entscheidung für das Christentum. Das Begehren heidnischer Vergnügungen

kann also nie ein votum voluptatis sein, sondern müßte vielmehr als

verwerfliche concupiscentia voluptatis beschrieben werden. Gibt es für
Tertullian zwar grundsätzlich zwei streng voneinander getrennte Arten
des Vergnügens, ist jene heidnische von vornherein disqualifiziert, da

ihr gar kein wirkliches Verlangen entsprechen kann: Die heidnische
Variante des Vergnügens ist die Möglichkeit einer Unmöglichkeit; das

votum macht die wahre voluptas aus, doch dieses votum ist bereits ein
christliches. Die Wünsche und Sehnsüchte der Christen haben mit
denen der Heiden demnach nichts zu tun; dieser von Tertullian
geforderten Unvereinbarkeit steht jedoch eine nicht unbedeutende Zahl
schauspielbegeisterter Christen gegenüber. Für den Karthager stellt sich

23 Vgl. Rambeaux 1979 (Anm. 4), 172.
24 Namentlich Cicero, Seneca und auch Apuleius äußerten sich in diese Richtung; für

die entsprechenden Stellen vgl. Rambeaux 1979 (Anm. 4), 176 Anm. 486 (Cicero und
Seneca) und 177 Anm. 491 (Apuleius).

25 Vgl. Lk 12,34; vgl. Scorp. 3,3 (CCL2 1047/9-10): «illic cor habentes ubi et the-
saurum».

26 Tertullian inspiriert sich an Phil 1,23 und 2 Kor 5,8, wenn er schreibt:
Spect. 28,5(251/15—17): «Nam quod et aliud votum nostrum quam quod et apostoli, exire
de saeculo et recipi apud Dominum?»; vgl. Ux. 1,5,1 (CCL1 378/3-7); Pat. 9,5

(CCL1 309-10/18-21).
27 Vgl. Anm. 122.
28 Or. 5,4 (CCL1 260/15-18): «Immo quam celeriter veniat, Domine, regnum tuum,

votum Christianorum, confusio nationum, exultatio angelorum, propter quod conflicta-
mur, immo potius propter quod oramus.»



318 Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis

somit die Frage nach dem Ursprung der Macht jenes perversen
Vergnügens, das die Menschen zu verfehltem Verlangen verleitet.

3. Verbotene voluptas

a) Voluptas als dämonische Macht

Tertullian beantwortet die Frage nach dem Ursprung der selbst für
Christen mächtigen Attraktivität des Vergnügens nicht explizit, er gibt
lediglich drei Flinweise29: In Kapitel 9 der Schauspielschrift versucht
Tertullian den götzendienerischen Charakter der Wagenrennen zu

beweisen. Seine Argumentation: Der allgemeine Gebrauch des Pferdes
als Fortbewegungsmittel und die dafür notwendige Reitkunst sind ein
Geschenk Gottes, das jedoch durch die falsche Verwendung für die

Wagenrennen zu einer Dienstleistung für die Dämonen wurde.30 Seither

unterliegen die Pferderennen einer dämonischen Dynamik: Die
verschiedensten Götter tun sich als Erfinder und Patrone der Rennen
hervor, die Diversifikation der Wagentypen entwickelt sich, wobei
Tertullian in Erichthonius, dem Erfinder des Viergespanns, den Teufel
selbst zu erkennen glaubt. Auch die Zahl der götzendienerischen Farben
der Wagenlenkerkleidung nimmt stets zu: Genügten früher rot und
weiß, wurden später auch noch blau und grün idololatrisch besetzt.

Diesen Vorgang der Farben- und somit Götzenvermehrung ordnet
Tertullian in einen allgemeinen Prozeß der Zunahme von Aberglauben
und Vergnügen ein. Diese Zunahme von voluptas und superstitio ist Teil
einer dämonischen Machtentfaltung, die sich im falschen Gebrauch der
Welt bzw. in deren Vergötzung offenbart.31 Dieselbe Zunahme perverser

voluptas erkennt Tertullian in der Entwicklung der Gladiatoren-

29 Rambeaux 1979 (Anm. 4), 172 behandelt diese Passagen nicht, obwohl sie seine

Vermutung bestätigt hätten: «Il (Tertullien) reconnaît que nous sommes beaucoup plus
sensibles à la mauvaise qu'à la bonne crainte, et il explique cela par la domination du
péché; il eut probablement expliqué de la même façon la supériorité de la séduction
exercée par les plaisirs qui lui paraissent pernicieux.»

30 Spect. 9,1 (235/3-4): «Sed cum ad ludos coactus est, transiit a dei munere ad

daemoniorum officia.»
31 Davon handelt vor allem Kap. 2 der Schauspielschrift mit der programmatischen

Sentenz in 2,11 (229/58-59): «quando haec sit tota ratio damnationis, perversa administrate

conditionis a conditis».



Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis 319

spiele: «Denn einst opferten sie, weil man überzeugt war, die Seelen der
Toten würden durch menschliches Blut versöhnt, bei Begräbnissen
Kriegsgefangene oder Sklaven von schlechter Körpergestalt, die sie

dafür gekauft hatten. Später fand man Gefallen daran, diese Ruchlosigkeit

durch die Aufwertung zum Vergnügen zu verschleiern. Daher
opferten sie die Männer, die sie sich verschafft und in der Handhabung
der damals verfügbaren Waffen möglichst gut ausgebildet hatten —

allein zu dem Zweck, damit sie lernten, getötet zu werden —, am alsbald

festgesetzten Tag der Totenopfer bei den Grabhügeln. So trösteten sie

sich mit Morden über den Tod hinweg. Dies war der Ursprung des

Gladiatorenspiels. Allmählich aber fanden sie umso mehr Gefallen
daran, je mehr die Grausamkeit zunahm; denn der Vergnügungssucht
dieser wilden Tiere (in Menschengestalt) war noch nicht Genüge getan,
wenn nicht auch noch menschliche Körper von wilden Tieren
zerfleischt würden.» (Weeber)32

Die von Beginn weg idololatrischen Gladiatorenspiele nehmen im
Laufe der Zeit stets an Grausamkeit zu33, wobei die Macht der voluptas

an diesem Prozeß der Brutalisierung maßgeblichen Anteil hat: Einerseits

ist diese Macht heimtückisch, denn sie verschleiert Mord und

legitimiert ihn somit, d. h. die Gladiatoren werden zu Opfern des

öffentlichen Vergnügens.34 Andererseits, auf dieser gesellschaftlichen
Legitimation aufbauend, werden die Formen des Mordes unter dem

Diktat des Vergnügens immer ausgeklügelter. Tertullians Bemerkung,
daß die Alten die Totenopfer durch eine menschlichere Art von
Grausamkeit abgemildert hatten 35, kann somit nur ironisch verstanden
werden; die Vergnügungssucht fördert vielmehr die Zunahme von atrocitas

und crudelitas. Die voluptas ist keine autonome Macht, sondern Teil des

Götzendienstes bzw. der officia daemoniorum, und durch ihren
Verschleierungscharakter und der ihr eigenen Grausamkeitsdynamik hat die

voluptas maßgeblichen Anteil an der Dämonisierung der Welt.

32 Spect. 12,2-4 (238/5-15).
33 Diese Zunahme drückt Tertullian sowohl in 9,5 wie in 12,4 mit dem Verbprovehere

aus, und ähnlich sind auch die jeweiligen Einleitungen: «Sed postea tarn voluptate...
provecta»; «Sed paulatim provecti...».

34 Spect. 19,4 (244/14—16): «Certe quidem gladiatores innocentes in ludum veni-

unt,ut publicae voluptatis hostiae fiant.» Zu veniunt anstatt veneunt-, s. unten, Anm. 82.
35 Spect. 12,1 (238/3-5).



320 Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis

Ein letzter Hinweis auf den dämonischen Ursprung des vis volup-
tatum 36 bietet der Begriff vis.37 Tertullian gebraucht vis vornehmlich zur
Charakterisierung von ungeordneter, negativer, eben dämonischer
Macht; im Unterschied dazu bezeichnet er die positive, göttliche Kraft
im allgemeinen als virtus.38 Es ist die dämonische Qualität des vis

voluptatum, auf Grund derer Katechumenen wie Getaufte immer wieder

zum Schauspielbesuch verleitet werden.
Die Antwort auf die Frage nach dem Ursprung der Macht von

voluptas liegt im dämonischen Charakter des Vergnügens: Vergnügen
gehört zum Götzen- bzw. Dämonendienst und ist somit, gemäß dem
sehr weit gefaßten Götzendienstverständnis Tertullians39 Sünde. Die
Macht der voluptas hat ihren Ursprung letzlich in der (Über-) Macht der
Sünde.

b) Voluptas als Bedrohung der Seele

Das sinnliche Erleben der Umwelt hat für Tertullian direkten Einfluß
auf Seele und Geist des Menschen. Vor allem Augen und Ohren als die
erhabensten Sinne müssen vor widergöttlichen Genüssen geschützt
werden: «Wenn wir also Gaumen und Bauch von unreinem Essen

fernhalten, um wieviel mehr halten wir Ohren und Augen, edlere Teile

von uns, von Genüssen fern, die als Götzen- und Totenopfer dienen!
Diese Genüsse durchlaufen nicht nur die Eingeweide, sondern werden

vom Geist und von der Seele selbst aufgenommen, an deren Reinheit
Gott mehr liegt als an der der Eingeweide.» (Weeber)40

16 Spect. 1,2 (227/7-8).
37 Vgl. dazu: R. Braun, Deus Christianorum. Recherches sur le vocabulaire doctrinal

de Tertullien, Paris 21977, 114—116. Diese negative Charakterisierung von vis ist neben

Spect. 1,2 auch sonst in der Schauspielschrift gegenwärtig: Spect. 2,10 (229/51); 2,12

(229/63); 18,3 (243/11).
38 Vgl. Braun 1977 (Anm. 37), 115.
39 Jede Sünde ist für Tertullian Götzendienst und umgekehrt: Idol., 1,5

(CCL2 1102/13-14): «idololatriam admittit quicumque delinquit». Zum Götzendienstverständnis

Tertullians und seiner Verbindung mit der Sünde und den Dämonen vgl.
J.C.M. van Winden, Idolum and Idololatria in Tertullian, VChr 36 (1982) 108-114;
J.C. Fredouille, RAC 11, Stuttgart 1981, Art. Götzendienst, coi. 874-76.

40 Spect. 13,5 (239/14—19); vgl. Dazu P. Brown, The Body and Society. Men, Women
and Sexual Renunciation in Early Christianity, London 1989, 77: «Indeed, his (Tertullians)
insistence on the control of the body was so rigerous precisely because he believed that is

was directly through the body and its sensations that the soul was tuned to the high pitch
required for it to vibrate to the Spirit of God.»



Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis 321

Das Schicksal von Seele und Geist ist stark von ambivalenten
Sinneseindrücken abhängig. Diese Abhängigkeit ist umso gefährlicher, je

zugänglicher die voluptates sind.41 Es sind denn auch die sorglosen
Heiden und die arroganten Christen, die meinen, daß die Teilnahme an
diesen Vergnügen rein äußerlich sei und nicht vielmehr ein Verbrechen

gegen die Gott gebührende Ehre und Furcht.42 Tertullian sieht sich vor
dem Problem, sein sinnliches Erleben so zu regulieren, daß keine
falschen Vergnügen, d. h. seine Seele gefährdenden Sinneseindrücke ihn
erreichen können, und dieselbe Askese auferlegt er auch der
Vorstellungskraft: «An einer Sache aber, der wir abschwören, dürfen wir uns
weder in Wort noch Tat, weder durch direktes Zuschauen noch durch
gedankliches Vorausblicken daraufbeteiligen.» (Weeber)43 Folgerichtig
äußert Tertullian den verzweifelten Wunsch, mit der Welt der Heiden
nichts zu tun zu haben44, denn nur in einer rein christlichen Welt wäre
eine solche «Sinneshygiene» bzw. Körperkontrolle möglich.

c) Voluptas im Teufelskreis der Leidenschaften

Tertullians vorrangiges Ziel in der Auseinandersetzung mit der voluptas
ist es, die Christen vor ihr zu schützen, indem er den verderblichen
Mechanismus offenlegt, den das Verlangen nach Vergnügen unweigerlich

auslöst.45 Zu diesem Zweck entwickelt er in Kapitel 15 der
Schauspielschrift eine «Phänomenologie» des Vergnügens: «Gott hat uns
befohlen, mit dem Heiligen Geist, der ja seiner grundsätzlich guten
Natur entsprechend zart und sanft ist, in Stille und Milde, in Ruhe und
Frieden umzugehen, ihn nicht durch Raserei, nicht durch Zorn, nicht
durch Wut und nicht durch Schmerz zu beunruhigen. Wie sollte sich der

41 Diese Zugänglichkeit ist im höchsten Maße gegeben, weil das Vergnügen ja
dämonischen Ursprungs ist, die Macht der Dämonen sich jedoch auf alles Weltliche
ausgedehnt hat: Spect. 8,9 (235/34): «totum saeculum Satanas et angeli eius repleve-
runt».

42 Spect. 1,3 (227/9-15).
43 Spect. 24,3 (248/7-8): «Quod autem eieramus, neque facto neque dicto neque visu

neque prospectu participare debemus.»
44 Spect. 15,8 (241/27—28): «Utinam ne in saeculo quidem simul cum illis morare-

mur!»
45 Im Erstellen dieses Mechanismus der Emotionen folgt Tertullian einer langen

philosophischen Tradition: vgl. M. Turcan 1986 (Anm. 4) 227. Vielleicht ist aber auch
eine direkte Abhängigkeit auszumachen, nämlich der Pastor Des Hermas, Mand. V,2,4,
wo die Unverträglichkeit der Wut mit dem hl. Geist behauptet wird sowie dieselbe Wut
eine Kette weiterer verwerflicher Emotionen auslöst.



322 Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis

Besuch der Schauspiele mit ihm vereinbaren lassen? Denn es gibt kein
Schauspiel ohne heftige Erschütterung des Geistes. Wo nämlich
Vergnügen ist, da ist auch Leidenschaft, durch die das Vergnügen ja gerade
seine Würze erhält; wo Leidenschaft ist, da ist auch eifersüchtige Rivalität,

durch die die Leidenschaft ihre Würze erhält. Wo nun aber

eifersüchtige Rivalität herrscht, da entstehen auch Raserei und Zorn, Wut
und Schmerz und die anderen davon ausgehenden Gemütsbewegungen,

die sich ebenso wie diese Affekte nicht mit der christlichen Zucht

vertragen. Denn auch wenn einer die Schauspiele seinem gesellschaftlichen

Rang, seinem Alter oder auch seinem Naturell entsprechend
zurückhaltend und mit Anstand genießt, so bleibt er dennoch innerlich
nicht unbeteiligt und ist nicht ohne Leidenschaft der Seele, auch wenn
sie äußerlich nicht erkennbar ist. Niemand kommt ohne Affekt zu
einem Vergnügen, niemand erleidet einen Affekt ohne die ihn
begleitenden Fehltritte. Die Fehltritte selbst spornen die Affekte an. Wenn
aber der Affekt zur Ruhe kommt, ist kein Vergnügen mehr da, und jener
Mensch zieht sich schon in dem Augenblick den Vorwurf blinden,
nichtsnutzigen Tuns zu, wenn er sich auf etwas einläßt, bei dem er
letztlich nichts erreicht. Ich denke aber, auch blindes, nichtsnutziges
Tun ist uns fremd.» (Weeber)46

In diesem Abschnitt versucht Tertullian der voluptas47 endgültig
ihren Stachel zu ziehen und entwickelt dabei auf der Basis stoischer

Terminologie implizit sein Ideal christlicher Psychologie: Jedes Schauspiel

und somit jegliches Vergnügen bedingt die von ihm durchwegs

46 Spect. 15,2-7 (240-41/6-23).
47 Tertullian konnte aus einem reichen Reservoir philosophischer Meinungen schöpfen,

um seine Verwerfung der voluptas zu begründen: Rambeaux 1979 (Anm. 4), 175-177
bietet die entsprechenden Quellen dieser philosophischen Verwerfung des Vergnügens.
Vor allem Cicero und Seneca verurteilten die voluptas bisweilen total und mit ihnen ein
Großteil der stoischen Tradition. Als Gründe hierfür wurden angegeben: Die voluptas
widerspricht der virtus (Cicero, leg. 1,52) bzw. verschmäht die Tugend (Seneca, benef.
4,2,4); die voluptas ist deshalb ein Laster (Seneca, epist. 59,1), das man fliehen muß
(Seneca, ep. 51,5; 51,13), ja vielmehr ist die voluptas der Ursprung aller mala (Cicero, leg.
1,47; Seneca, epist. 110,10). An dieser philosophischen Verurteilung des Vergnügens
orientiert sich Tertullian bei seinem Entwurf eines Teufelskreises der Emotionen in
Spect. 15, 2-7.



Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis 323

negativ verstandenen Phänomene: concussio Spiritus48, passio Spiritus49
und affectus50. Ist der Geist erschüttert, befindet sich der Mensch in der
Falle des Vergnügens, das seinerseits Glied einer Kette untereinander
abhängiger Affekte ist: voluptas, Studium, aemulatio, Juror, bilis, ira, dolor
et cetera. Die Herrschaft dieser Affekte ist stets begleitet von casus, die
ihrerseits die Affekte von neuem antreiben: Der Teufelskreis ist
geschlossen. Der wird auch nicht durch die Absenz von Affekten
durchbrochen, denn das Fehlen von Emotionen an einem Ort des

Schauspiels ist vanitas, die wiederum nur durch neue Affekte vertrieben

48 Concussio bedeutet eigentlich (Erd-)Beben, Erschütterung als Folge einer
Naturgewalt. Den metaphorischen Gebrauch des Substantivs concussio als Erschütterung des

Geistes bezeugt vor allem Tertullian (vgl. TLL 4, col. 117; G. Claesson 1974/75
[Anm. 10] 256), wohingegen das Verb concutere in diesem übertragenen Sinn vor ihm
geläufig war (vgl. TLL 4, col. 118-121). Namentlich Seneca gilt es als das höchste Gut, sich
nicht erschüttern zu lassen: dial. 9,2,3: «Quod desideras autem magnum et summum est

deoque vicinum, non concuti.» Tertullian übernimmt hier diese stoisch geprägte, negative
Einschätzung der concussio. Die concussio wirkt sich auf den Spiritus aus, der bei Tertullian oft
kaum von animus oder anima zu unterscheiden ist (vgl. M. Turcan 1986 [Anm. 4], 96).
Eine Erschütterung dieses Geistes bzw. der Seele gefährdet das Heil des Menschen, denn
sie hat ihren Ursprung in einer widergöttlichen Sinneswahrnehmung: Spect. 13,5
(239/14-19).

49 Passio als Übersetzung von pathos bezeugen als erste Apuleius (vgl. TLL 10, col.
614—622. Noch Cicero übersetzte pathos mit perturbatio, in: Tusc. 4,6: «Est igitur Zenonis
haec definitio, ut perturbatio sit, quod pathos ille dicit, aversa a recta ratione contra
naturam animi commotio.») und dann Tertullian, der diesen Begriff in verschiedensten
Bedeutungen gebraucht. Passio ist in Spect. 15,6 die zu überwindende Leidenschaft,
synonym zu Studium und ähnlich der concussio und dem affectus: Das Ziel ist der Spiritus sine

passione, d. h. der Karthager übersetzt hier Apatheia und bezieht dieses stoische Ideal auf
den wahren Christen. Tertullians negatives Verständnis derpassio hat wahrscheinlich aber
auch biblische bzw. (pseudo)paulinische Wurzeln: vgl. vor allem 1 Tim 4,5; Rom 7,5; Gal.
5,24.

50 Der hier negativ verwendete Begriff affectus findet sich bei Tertullian kaum,
meistens jedoch in neutraler Bedeutung als Neigung bzw. Vorliebe, so daß eine direkte Quelle
für 16,6 vermutet wurde: Der Zusammenhang von affectus und voluptas an dieser Stelle sei

von Seneca, epist. 59,4 inspiriert: «adfectum... inpotentem et in diversum statim et
inclinaturum voluptatem voco». Den Einfluß dieser Briefstelle nehmen an: J. Büchner
1935 (Anm. 4), 126; E. Castorina 1961 (Anm. 4), 278 und Turcan 1986 (Anm. 4), 229

(«peut-être»). Tatsache ist, daß die Auseinandersetzung mit den Affekten in Senecas Werk
einen wichtigen Platz einnimmt, denn sie widersprechen der Natur, sind also unvernünftig
und gefährden deshalb die Seelenruhe des Menschen (Seneca, dial. 3,7,3; 3,8,1); der
Affekt ist schlicht eine Krankheit (Seneca, epist., 75,11). Dieselbe Argumentation in
theologischem Gewand findet sich bei Tertullian: Die Affekte sind mit der disciplina des

hl. Geistes unvereinbar (Spect. 15,4 (240/13-15)), widersprechen also der Wahrheit
(Spect. 29,1 (251/4—6)) und gefährden somit das Seelenheil (Spect. 13,5 [239/14—19]).
Der Einfluß des Seneca saepe noster (An. 20,1 [CCL2 811/3])) und der stoischen Tradition
auf das negative Affektverständnis Tertullians in 15,6 ist mehr als wahrscheinlich.



324 Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis

werden kann. All die Affekte, die das Verlangen nach voluptas auslöst,

widersprechen der disciplina Gottes b2w. des hl. Geistes. Tertullian vertritt

sodenn das Ideal eines Menschen, der sich jegliche Gemütsregung
versagt. Der wahre Christ zeichnet sich durch seinen animus immobilisé
bzw. seinen Spiritus sinepassione aus, der an den Prädikaten des hl. Geistes

(tranquillitas, lenitas, quies, pax) gemessen wird: Der Idealchrist
Tertullians entpuppt sich als stoischer Weiser.52 Seine eigentliche
Argumentationsspitze ist jedoch die Unvereinbarkeit der Affekte mit der
disciplina des hl. Geistes: Gott offenbarte durch Paulus in Eph 4,30-31
die Unverträglichkeit des hl. Geistes mit Gefühlen von Bitterkeit, Wut,
Zorn sowie Manifestationen von Geschrei, Blasphemie und allem
Bösen. In seiner Paraphrase dieser Bibelstelle, die er direkt auf die
einzelnen Aspekte der Schauspiele beziehen kann, nennt Tertullian als

dem hl. Geist konträre Emotionen Juror, bilis, ira, dolor53 et cetera ex
bis54. Positiv bestimmt Tertullian die Natur des hl. Geistes als tener et

delicatus^, dem man mit tranquillitas, lenitas, quies und pax begegnen
muß. Als Quelle dieser Charakterisierung des hl. Geistes wird der Pastor

51 Parallell zum Spiritus sine passione nennt Tertullian den animus immobilis als Status,
den der noch so abgeklärte Schauspielbesucher nie erreichen kann. Auch die Haltung
animus immobilis ist ein Ideal des Stoikers, vor allem gegenüber dem Schicksal und dem
Bösen : vgl. z. B. Seneca, dial. 7,16,1 : «Deinde ut sis immobilis et contra malum et ex bono,
ut qua fas est deum effingas.» und auch: dial. 11,2,3; epist. 87,4; 118,17.

52 Die Prägung Tertullians durch die Philosophie der Stoa ist unumstritten, doch fehlt
seit G. Rauch, Der Einfluß der stoischen Philosophie auf die Lehrbildung Tertullians,
Halle Wittemberg 1890, eine systematische Untersuchung zu diesem Thema. Rauch
seinerseits geht leider kaum auf die uns hier interessierende praktische Moral ein. Auch beim
Klassiker Spanneut 1957 (Anm. 4), 233 findet sich über die «instincts et passions» bei

Tertullian wenig: «Tertullien, si précis en psychologie, est bien vague sur les passions.» Für
Spect. 15 trifft dieses Urteil jedenfalls nicht zu; auch M.L. Colish, The Stoic Tradition from
Antiquity to the Early Middle Ages, vol. II. Stoicism in Christian Latin Thought trough
the Sixth Century, Leiden 1985 Studies in the History ofChristian Thought 35) 9-29 (zu

Tertullian), macht auf diese Stelle nicht aufmerksam.
53 Zu den einzelnen Begriffen: Turcan 1986 (Anm. 61), 226; vgl. auch speziell zu

furor und aemulatio\ Kessler 1992 (Anm. 1), 37—39.
54 Turcan 1986 (Anm. 4), 228 bezieht dieses et cetera ex his auf die von Tertullian

nicht explizit erwähnten clamor, blasphemia... cum omni malitia aus der zitierten Epheser-
stelle, wobei sie damit die Identität der disciplina mit der göttlichen Vorschrift bzgl. des

hl. Geistes beweisen will. Dieser Beweis ist jedoch auch ohne diese cetera möglich und das

Anfügen von et cetera ist vielmehr eine rhetorische Floskel: vgl. z. B. Cicero, Tusc. 4,7:
«libidini ira, excandescentia, odium, inimicitia, discordia, indigentia, desiderium et cetera
eius modi.»

55 Vgl. Deut., 28,56; einen Einfluß dieser Stelle nehmen an: Büchner 1935 (Anm. 4),
126; Castorina 1961 (Anm. 4), 274; vorsichtiger Turcan 1986 (Anm. 4), 226: «peut être
und réminiscence».



Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis 325

des Hermas56 vermutet. Das Bedürfnis nach Stille, Ruhe, Milde und
Frieden57 teilt Tertullian jedoch nicht nur mit den Christen, sondern
auch mit den Heiden, vor allem mit deren stoischen und epikuräischen
Philosophen. Der Einwand gegen die Affekte des Vergnügens anhand
der Prädikate des hl. Geistes unterscheidet sich von dem jener
Philosophen nur in bezug auf dessen (theologische) Motivation; Ziel und
Ideal der Affektkritik ist jedoch dasselbe: Die friedvolle Leidenschaftslosigkeit.58

Als christliche patientia und aequanimitas wird Tertullian
dieses Ideal der Apathie wenig später59 in seinem De patientia feiern.
Seine Allegorie der Geduld in Pat. 15,4—6 (CCL1 316/16—27) kann

gleichsam wie ein Gegenentwurf zum Teufelskreis der Leidenschaften
in Spect. 15, 3—7 gelesen werden.

d) voluptas als Bedrohung der christlichen Gemeinde

Tertullian stellt die Auswirkungen des auf einem falschen Verlangen
beruhenden Vergnügens nicht nur auf einer psychischen, sondern auch

auf einer sozialen Ebene fest. Er konstatiert Trennung und Auflösung
der christlichenn Gemeinde aufgrund der Macht des Vergnügens. Der
vis voluptatum bedroht den Christen und seine Gemeinde somit radikal,
denn die Vergnügungssucht macht den Christen seiner Gemeinschaft
abspenstig: «Du kannst deshalb mehr Menschen finden, die sich von
unserer Glaubensgemeinschaft trennen, weil sie ihr Vergnügen in
Gefahr sehen, als welche, die um ihr Leben fürchten.» (Weeber)60

56 Bes. Mand. V,2,6. Vgl. J. Daniëlou, Les origines du christianisme latin, Paris

1978,134; ebenso M. Turcan 1986 (Anm. 4), 226-227 und J.E. Morgan-Wyne, The <de-

licacy> of the Spirit in the Shephard of Hermas and in Tertullian, in: StudPatr 21 (1989),
154-157.

57 Dieser Zustand von Frieden und Ruhe gehört zu den Wirkungen der Taufe, als

Prädikate des hl. Geistes: Bapt. 8,3-4 (CCL1 283/12-27).
58 Zu diesem Schluß kommt auch Rambeaux 1979 (Anm. 4), 177: «Il apparaît ainsi

qu'en dépit de l'opposition soulignée par Tertullien entre les philosophes et les chrétiens,
ses idées sur le plaisir ne s'opposent aux leurs que par leurs fondements et leur orientation
théologiques.» Dies stimmt aber nur begrenzt, denn die christlichen Vergnügen, von
denen Tertullian in Spect. 29 spricht, sprengen den Rahmen der philosophischen Idee der
Seelenruhe, wie gleich gezeigt werden soll.

59 Vor 204 n. Chr: J.C. Fredouille, Tertullien, De la Patience, Paris 1984 (SC 310),
7-10.

60 Spect. 2,3 (228/15-16) : «Plures denique invenias, quos magis periculum voluptatis
quam vitae avocet ab hac secta.»



326 Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis

Unter diesen plures befinden sich sowohl Katechumenen wie getaufte
Christen, die dem dämonischen vis voluptatum erliegen und sich erfrechen,

biblische und theologische Rechtfertigungen für ihre Genußsucht

vorzubringen. Beim Katechumenen macht sich die Macht des Vergnügens

primär seine Unwissenheit zunutze und bringt ihn dadurch zu
Fall.61 Es ist deshalb das Anliegen Tertullians, mit seiner Schrift diese

ignorantia aufzuheben, wie in seinem Appell cognoscite! an die Katechumenen,

die doch cum maxime auf Gott zugehen, deutlich wird.62 Welcher

Art ist aber die ignorantia der Katechumenen, bzw. was bedeutet: vis

voluptatum ignorantiam protelet in occasionem? Meint Tertullian hier die

pure Unwissenheit, die den Ignoranten an den Rand des Falls bringt63,
oder polemisiert er gegen die Unwissenheit als bewußtes Nichtwissenwollen

seitens der Katechumenen, damit diese weiterhin ihren
Vergnügungen nachgehen können?64 Die erste Lösung ist wahrscheinlicher:

Tertullian kritisiert zwar die bewußte Selbsttäuschung, die
dissimulation, doch sieht er darin das Verhaltensmerkmal der getauften
Schauspielbesucher und nicht das der Katechumenen. Er unterscheidet
auch andernorts66 die ignorantes von den dissimulantes und versteht dabei

ignorantia klar als naive Unwissenheit. Ein Katechumene mit einer
solch naiven Unwissenheit ist aber vor der Anziehungskraft der

Vergnügungen besonders ungeschützt.
Tertullian beschreibt die Wirkung des vis voluptatum auf die getauften

Christen als Verdrehung des klaren Gewissens in dissimulatio^1 : Die

Anziehungskraft der Vergnügungen bewirkt in jenen Selbsttäuschung

61 Spect. 1,2 (227/7-9) : «Tanta est enim vis voluptatum ut et ignorantiam protelet in
occasionem».

62 Spect. 1,1 (227/4—5): «dei servi, cognoscite, qui cum maxime ad deum accedi-
tis. »

63 So übersetzt Turcan 1986 (Anm. 4), 76: «Telle est en effet la force des plaisirs
qu'elle pousse l'ignorant au bord de la chute». Sie bezeichnet in ihrem Kommentar dazu die

ignorantia als «la bonne foi d'une ignorance vraie».
64 So Büchner 1935 (Anm. 4), 31-32, der in Paen. 6, wo es um das Problem des

Taufaufschubs geht, die Erklärung für die ignorantia von Spect. 1,2 sieht. Dagegen spricht,
daß in Paen. 6 der Begriff ignorantia nicht vorkommt und in Spect. 1,2 nichts den Kontext
einer möglichen Taufaufschubspraxis nahelegt. Büchner folgen aber dennoch: Castorina
1961 (Anm. 4), 8 und seine Übers. 397; Weeber 1988 (Anm. 1), 5.

65 Spect. 1,1-2 (227/1-9)
« Vgl. Cult. II, 1,2 (CCL1 353/17); Idol. 2,1 (CCL2 1102/18-22); cf. Turcan 1986

(Anm. 4), 76.
6" Spect. 1,2 (227/7—9): «Tanta est enim vis voluptatum ut... conscientiam corrumpat

in dissimulationem.» Zu dissimulatio vgl. z. B. auch Ap. 7,2 (CCL1 98/7—8).



Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis 327

als bewußte Verkennung der Wahrheit. Das einstige Bekenntnis zu Gott
wird für die pompa diaboli aufgegeben, der man bei der Taufe noch
feierlich abgeschworen hatte. Diese durch die Genußsucht provozierte
Selbsttäuschung ist ein typischer Ausdruck des Dämonischen am vis

voluptatum, gehört es doch zur Taktik des Teufels als interpolator68 die
wahren Zustände zu verdecken, so daß er die Menschen zu einer
administrateperversa 69 der Welt und sich selbst verleitet. Diese verblendende

Wirkung der voluptas hebt Tertullian auch in 27,4-5 (250/11-21)
hervor: Seine totale Ablehnung der Schauspiele wurde offensichtlich
kritisiert, indem ihm deren positive Gesichtspunkte dargelegt wurden. Er
gibt denn auch zu, daß manches an den Schauspielen durchaus anständig,

geschmackvoll, süß, wohlklingend, harmonisch und harmlos sein

kann; doch diese scheinbar lobenswerten Aspekte sind ihrerseits Teil
der verderblichen Taktik des Teufels, die Tertullian am Bild eines über
einen vergifteten Pfannkuchen verteilten Honiggusses veranschaulicht.

70 Für die voluptas ergibt sich aus diesem Bild folgendes: Ihre
Macht verleitet den Menschen dazu, sich von einer oberflächlichen
Scheinwelt blenden zu lassen, ohne daß er deren verborgene Gefährlichkeit

erkennt. Die Vergnügungssucht verblendet71, indem sie eine

letztlich tödliche Bedrohung72 verhüllt.
Es gab Christen, die sich der christlichen Kritik des Schauspielbesuchs

entgegenstellten und nach theologischen oder exegetischen
Argumentationen forschten, anhand derer sie ihre Freude an den spectacula

zu rechtfertigen suchten.73 Dabei waren ihnen gelegentlich auch die

68 Spect. 2,7 (228/32); 2,12 (229/61).
69 Spect. 2,11 (229/58-59)
70 Spect. 27,4-5 (250/11-21)
71 Dieselbe verblendende und verhüllende Wirkung der voluptas beobachtet Tertullian

im Amphitheater, wo die impietas der Menschenopfer unter dem Vorwand des

Vergnügens in Form der Gladiatorenkämpfe lediglich verhüllt wird: Spect. 12,3 (238/
9-10).

72 Diesen Tod denkt Tertullian in erster Linie als Verwerfung des Heils, indem die

Schauspielbegeisterten die göttliche Wahrheit und Disziplin leugnen, keine Gottesfurcht
zeigen sowie den Gehorsam des Glaubens verweigern (z. B. Spect. 20,5 [245/15—21]); der
Schauspielbesuch kann aber auch direkt den physischen Tod herbeiführen: So erzählt
Tertullian von einer Frau, die nach Anhören eines Tragöden in der darauf folgenden Nacht
im Traum ein Leichentuch sah und den Namen des Tragöden hörte; fünf Tage später war
sie tot: Spect. 26,3 (249/6—9).

73 Hauptargument für einen Schauspielbesuch seitens der Christen war der fehlende
Schriftbeweis: Spect. 3,1 (230/1—8); 14,1 (239—40/1—5); 20,1 (244/1—5). Es wurde auch

behauptet, daß Gott vom Himmel den Schauspielen zuschaue und sich dadurch nicht



328 Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis

Argumentationen der Heiden gegen die christliche Schauspielabstinenz
willkommen.74 Für Tertullian entbehren all diese Rechtfertigungsversuche

einer seriösen Basis, sie werden lediglich vorgetragen, um das

Vergnügen nicht aufgeben zu müssen, so auch im Falle des Arguments
des mangelnden Schriftbeweises für ein Schauspielverbot in Sped. 20,1 :

Die Macht des Vergnügens bewirkt eine verkehrte und unzulässige
Spitzfindigkeit.75

Der Christ Tertullians scheut auch das Martyrium als letzte Konsequenz

seiner Gottverbundenheit nicht. Tertullian ist aber überzeugt,
daß ein suaviludius, der im Schauspielbetrieb Befriedigung findet, nicht
bereit sein würde, sein Leben für Gott aufs Spiel zu setzen: «Denen, die

in solchen Ergötzungen fortleben, würde es natürlich sehr schwer

ankommen, Gottes wegen den Tod zu leiden.» (Kellner)76 Tertullian
will jedoch Eindeutigkeit, das repudium spedaculorum11 soll den Christen
auszeichnen und die «liberalen», schauspielbegeisterten Christen fragt
er: «Denn was ist das für ein Verhalten, wenn man von der Versammlung

Gottes zur Versammlung des Teufels eilt, vom Himmel in den

Schweinestall, wie es im Sprichwort heißt? Wenn man dieselben Hände,

die man zu Gott erhoben hat, kurz darauf durch Beifallklatschen für
einen Schauspieler ermüden läßt? Wenn man aus demselben Mund, mit
dem man das <Amen> zum Sakrament ausgesprochen hat, seiner

Bewunderung für einen Gladiator Ausdruck gibt und irgendeinem
anderen <für immer und ewig> zuruft, was nur Gott und Christus

gebührt?» (Weeber)78 Solch «halbherzige», kompromißbereite Christen
sind es, die Tertullian für dermaßen von der Macht des Vergnügens
gefangen hält, daß er ihnen keine Martyriumsbereitschaft zutraut.

beflecke: Spect. 20,2 (244—45/5—8). Für den Besuch des Stadions wurde dessen Erwähnung

in der hl. Schrift als Rechtfertigung angesehen: Spect. 18,1(243/1-5). Der
Amphitheaterbesuch sei nicht unerlaubt, weil dort ja Schuldige den Tod erlitten: Spect. 19,2

(244/5-9).
74 Spect. 1,3 (227/9-11): «Ad utrumque adhuc forsan alicui opiniones ethnicorum

blandiantur».
75 Dieser Vorwurf der Spitzfindigkeit und der falschen Interpretation bzw. Argumentation

ist andererseits eine der gängigen Taktiken Tertullians zur Bekämpfung
Andersdenkender (bes. in Praescr.); für seine eigene Exegese von Ps. 1,1 weist er aber jede
Spitzfindigkeit von sich: Spect. 4,1 (231/1): «Ne quis argutari nos putet».

76 Spect. 1,6 (227/23-24): «Pigebat scilicet etiam perseverantes tantis in voluptatibus
propter deum mori.»

77 Spect. 24,3 (248/13).
78 Spect. 25,5 (249/15-20).



Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis 329

e) Die Macht der publica voluptas

Das öffentliche Vergnügen fordert entsprechende Opfer. Im Amphitheater

sind diese Opfer Menschen, die aufgrund verschiedenster
Vergehen zu entsprechenden Strafen verurteilt wurden. Tertullian wehrt
sich gegen die Todesstrafe, einerseits weil er den Verdikten der
römischen Justiz, nicht zuletzt wegen der gegen die Christen ausgesprochenen

Todesstrafen, zutiefst mißtraut79; andererseits ist es ihm
unverständlich, daß man bei der Tötung eines Menschen freudig zuschauen

kann, selbst wenn der Verurteilte tatsächlich schuldig ist. Die Menschen
sollten vielmehr traurig sein, daß einer der ihren sich überhaupt in so

große Schuld verstrickte.80 Umso schlimmer ist für Tertullian der

Umstand, daß Unschuldige, d. h. Freiwillige81 sich für den mörderischen

Kampf im Amphitheater melden. Diese perverse Tatsache erklärt
er auf Grund der publica voluptas: «Es steht jedenfalls fest, daß auch

Unschuldige als Gladiatoren zum Training kommen, um dann zu

Opfern des öffentlichen Vergnügens zu werden.» (eig. Übers.)82 Unter
dem Diktat der öffentlichen Vergnügungssucht83 gewinnt die

lebensgefährliche Tätigkeit des Gladiators an Prestige und Ruhm, so daß sich

79 Als Gründe für falsche Gerichtsentscheide nennt Tertullian in Spect. 19,3 (244/
9—14) die Rachsucht des Richters (ultio iudicantis), die Schwäche der Verteidigung (infir-
mitas defensionis) und die Heftigkeit der mittels Foltern durchgeführten gerichtlichen
Untersuchung (instantia quaestionis).

80 Spect. 19,2 (244/5-9)
81 Zu den freiwilligen Gladiatoren: L. Friedländer, Darstellungen aus der

Sittengeschichte Roms, II, Leipzig 1922, 59-60.
82 Spect. 19,4 (244/14—16):« Cette quidem gladiatores innocentes in ludum veniunt

ut publicae voluptatis hostiae fiant.» Mit Castorina 1961 (Anm. 4), 312 und Turcan 1986

(Anm. 4), 256 ziehe ich veniunt dem mit dem Kontext schwieriger zu vereinbarenden
veneunt vor. Die beiden dt. Übersetzer Kellner 1912 (Anm. 1), 125 und Weeber 1988

(Anm. 1), 61 entschieden sich jedoch für veneunt (überetzt mit «vermietet» bzw. «verkauft
werden»).

83 Die Wendung hostiae publicae voluptatis findet sich bei Tertullian öfters, wobei
anstatt voluptas das bei ihm immer mit einer sexuellen Konnotation verbundene libido
steht, so etwa in Spect. 17,3 (242/9-15), wo die Dirnen bei einer Art Prostituierten-Parade
am Floralienfest als publicae libidinis hostiae Adresse, Preis und besondere Eigenschaften
nackt auf der Bühne des Theaters laut verkünden. Für Tertullian zeigt sich dabei derselbe
Mechanismus: Von der kollektiven Vergnügungssucht lassen sich die Dirnen zu einer für
ihn als Christen ungeheuerlichen Schamlosigkeit (impudicitia) treiben/Zur Wendung
publicae libidinis hostiae vgl. M. Turcan, Tertullien. La toilette des femmes, Paris 1971

[SC 173], 156).



330 Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis

selbst Freiwillige in die Arena begeben.84 Die Macht der öffentlichen

Vergnügungssucht liegt darin, daß sie einzelne Menschen zu
verhältnislosen, irrationalen und letzlich unmoralischen Taten treibt: Die

publica voluptas macht die Menschen verrückt.85

Für Tertullian sind die Auswirkungen des dämonischen vis volupta-
tum auf den einzelnen Menschen, aber auch auf die christliche Gemeinschaft

nur negativ, denn diese Macht versperrt letztlich den Zugang zu

Gott. Ein Christ, der sich nach Vergnügen mit solchen Wirkungen
sehnt bzw. sie für Vergnügen hält, ist für Tertullian genußsüchtig und

schlicht dumm.86

4. Gebotene voluptas: Tertullians Projekt christlicher Vergnügen

In seiner Kritik des Mechanismus der voluptas argumentierte Tertullian

vor allem mit stoischen sowie auch epikuräischem Gedanken, und er
vertrat implizit das Ideal des Seelenfriedens als wahrer voluptas. Tertullian

will mit seiner Idee des wahren Vergnügens jedoch nicht einfach
die Philosophen wiederholen; er weiß sehr wohl um den philosophischen

Ursprung der Definition von voluptas als innerer Ruhe und
Seelenfrieden. 87 Diese propagierte Geisteshaltung emotionaler Unerschütterlichkeit

und Leidenschaftslosigkeit ist aber nur eine mögliche Taktik
in der Abgrenzung gegenüber der heidnischen Welt mit ihren perversen

84 Tertullian nennt neben dem Streben nach Ruhm (Mart. 4,9 [CCL1 7/17—22]) auch
finanzielle Gründe, die zur Wahl des Gladiatorengewerbes führen: Pat. 7,12 (CCL1 307—

8/40—45). Weitere Gründe sind die Leidenschaft für die Waffen und die Ästhetik(l) von
Bißwunden und Narben: Mart. 5,1 (CCL1 7/25—32).

85 Tertullian konstatiert in Mart. 5,1 ein geradezu süchtiges Streben (affectatio),
freiwillig sich Todesgefahren auszusetzen, was er nicht anders als mit einem morbus quidam
animi erklären kann. Diese Krankheit bleibt ihrerseits ohne die Forderungen derpublica
voluptas und der damit verbundenen Auffassung von Ruhm unverständlich.

86 Spect. 28,3 (250/8—10): «Delicatus es, Christiane, si et in saeculo voluptate con-
cupiscis, immo nimium stultus, si hoc existimas voluptatem. »

87 Spect. 28,4 (250/10-13): «Philosophi quidam hoc nomen voluptas) quieti et
tranquillitati dederunt, in ea gaudent, in ea avocantur, in ea etiam gloriantur.» «Daß unter
diesen Philosophen vor allem Epikur gemeint ist, vgl. Ap. 38,5 (CCL1 150/18-21):
«Licuit Epicureis aliam decernere voluptatis veritatem, id est animi aequitatem : in quo vos
offendimus, si alias praesumimus voluptates.» Der Zusammenhang beider Stellen ist
ähnlich: Tertullian kontrastiert das philosophische Vergnügensideal mit den <gewöhnli-
chen> Vergnügen und zeigt dabei, wie hoch er diese philosophische Idee des Vergnügens
zwar schätzt, sie aber doch nicht mit der christlichen identisch ist.



Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis 331

Vergnügen; als solche ist sie für Tertullian unerläßlich und behält ihren
Wert. Doch der Karthager will mehr: Christliche, von Gott gewährte
Vergnügen88 sollen die ehemals Schauspielbegeisterten nun in ihren
Bann ziehen.

Tertullian nennt in Spect. 28,3—30 (250—53) eine Vielzahl solcher
christlichen Vergnügen, zum Teil in Analogie zu den einzelnen
Schauspieltypen. Diese Liste der voluptates christianorum fand in der Forschung
bisher wenig Interesse89, wofür hauptsächlich zwei Gründe vorgetragen

wurden: Einerseits betrachtete man das 29. Kapitel mit seiner
«Unmaße an voluptates»90 lediglich als rhetorische Überleitung zum
grandiosen Schlußkapitel91, so daß die einzelnen Vergnügungen und
das durch sie möglicherweise intendierte Projekt eines christlichen
Lebens in erlaubter voluptas nicht näher untersucht wurden. Andererseits

wurden die von Tertullian vorgeschlagenen Alternativvergnügen
im Vergleich mit jenen heidnischen als künstlich und lebensfremd

empfunden.92 Hinter dieser Argumentation steckt jedoch das historische

Wissen, daß es den Christen während der ganzen Spätantike nie
wirklich gelang, die heidnischen Vergnügen und vor allem jene der

Schauspiele vollständig auszurotten; deshalb wohl glaubte man auch die

christlichen Vergnügen Tertullians von vornherein nicht ernstnehmen

zu müssen. Eine solche Betrachtung von Kapitel 29 der Schauspiel-

88 Spect. 29,1 (251/2-3): «voluptates a deo contributas»; ziehe deo hier domino

vor.
89 Meistens werden diese voluptates christianae kommentarlos referiert, so bei W. WeiS-

man, Kirche und Schauspiele, Würzburg 1972, 107-108; Rambeaux 1979 (Anm. 4), 171—

172; Weeber 1988 (Anm. 1), 118.
9° Büchner 1935 (Anm. 4), 153.
91 So vor allem Büchner 1935 (4),153: «In unzähligen kleinen und kleinsten Sätzchen

und Kola wird der Leser (und erst recht der Hörer) geradezu mit diesen christlichen
<Vergnügungen> überschüttet und in atemloser Hast zum Schlußkapitel hingeführt.»;
Nisters 1950 (Anm. 4), 38: «(Tertullian) beschreibt... in rhetorischer Weise die
Ergötzlichkeiten des Christen.» T.D. Barnes, Tertullian. A historical and literary study, Oxford
1971,96: «A long passage of fiery eloquence argues that renunciation now will bring far
greater pleasure in the future.»

92 So vor allem Schöllgen 1982 (Anm. 16), 29: «So sehr sich Tertullian in seiner
Schauspielschrift auch bemüht, für die einzelnen Gattungen christliche Pendants
aufzuweisen, das große rhetorische Feuerwerk kann über die Künstlichkeit seiner Analogien
nicht hinwegtäuschen.»; Castorina 1961 (Anm. 4), 373: «Questa retorica trasposizione
dei ludi circenses non era certo la più adatta a persuadere i fedeli più tiepidi !»; Vereinzelt
auch Turcan 1986 (Anm. 4), z. B. 313 zu den societates ecclesiarum: «Mais ces <sociétés>
suscitaient-elles autant de passions que les factions du cirque auxquelles Tert. veut les

comparer?»



332 Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis

schrift widerspricht der Intention Tertullians, der seine voluptates chri-
stianorum nicht als rhetorisches Beiwerk oder als schlechte Alternativen
verstanden wissen wollte. Um seine Absicht besser fassen zu können,
soll deshalb versucht werden, folgende, vom Karthager seinen Mitchristen

vorgeschlagenen christlichen Vergnügen zu valorisieren: «Ich
wollte, du sagtest es frei heraus: Wir können nicht ohne Vergnügen
leben, die wir mit Vergnügen sterben sollen? Denn was haben wir für
ein anderes Verlangen als das des Apostels: Diese Welt zu verlassen und
beim Herrn aufgenommen zu werden? Unser Vergnügen ist da, wo auch

unser Verlangen ist... Denn was ist angenehmer als die Versöhnung mit
Gott, dem Vater und Herrn, als die Enthüllung der Wahrheit, als die
Erkenntnis der Irrtümer und als die Verzeihung für so große früher
begangene Sünden? Welcher Genuß kann größer sein als die
Geringschätzung gerade des Vergnügens, als die Verachtung der ganzen
heidnischen Welt, als die wahre Freiheit, als ein reines Gewissen, als

ausreichendes) Leben, als die Abwesenheit von Todesfurcht, als daß du die
Götter der Heidenvölker mit Füßen trittst, daß du die Dämonen
vertreibst, daß du Heilungen bewirkst, daß du dich um Erleuchtungen
bemühst und daß du für Gott lebst? Das sind die Genüsse, das sind die

Schauspiele der Christen: Sie sind heilig, ewig und unentgeltlich.
Betrachte den Lauf der Zeit, die dahinrinnende Zeit, zähle die durch-
messenen Runden der Zeit, warte auf den Wendepunkt der Vollendung,
tritt für die Gemeinschaften der Kirche ein, erhebe dich beim Zeichen
Gottes, stehe aufrecht zur Trompete des Engels, rühme dich der
Siegeszweige des Martyriums. Wenn du an Bühnenliteratur Gefallen
findest — wir haben genug Literatur, genug Verse, genug Lebensweisheiten,

auch genügend Lieder und Stimmen - und zwar keine Dichtungen,
sondern Wahrheiten, keine komplizierten Fiktionen, sondern ungekünstelte

Aufrichtigkeit. Willst du Faust- und Ringkämpfe? Es gibt sie -
nicht unbedeutende, und in großer Zahl: Schau dir an, wie die Unzucht
von der Keuschheit niedergeworfen, die Treulosigkeit von Treu und
Glauben geschlagen, grausame Härte von der Barmherzigkeit
niedergeschmettert und die freche Anmaßung von der Bescheidenheit in den
Schatten gestellt wird! Willst du aber auch noch Blut? Dann hast du das

Blut Christi. » (Weeber)93
Das größte und endgültige Vergnügen der Christen ist jedoch die im

Schlußkapitel von Sped, beschriebene Wiederkunft Christi mit der

93 Spect. 29,5 (251-52/1-25).



Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis 333

Auferstehung der Gerechten und dem darauffolgenden Gericht, bei
dem sie für das ihnen angetane Unrecht entschädigt werden und die

Heidenwelt der Verdammung anheimfällt. Auf den von den Heiden
verkannten und geschmähten Christus zeigend, blickt Tertullian
unersättlich und mit Freude auf Könige, Christenverfolger, Philosophen,
Dichter, Wagenlenker und Athleten, die im ewigen Feuer ihre gerechte
Strafe leiden. Dieses sadistische 94 Vergnügen der Schau des Endgerichts
ist jedem Christen mit Hilfe seines Glaubens schon zu Lebzeiten in
gewisser Weise möglich!95 Tertullian bietet also eine ganze Reihe von
christlichen Vergnügungen, die sich dadurch auszeichnen, daß sie heilig,

ewig und unentgeltlich sind96: Sie widerspiegeln vergnügliche
Haltungen, Überzeugungen und Sehnsüchte (a—d), lustvolle Handlungen

(e—k) und vergnügliche Imagination (1).

a) Das Vergnügen am Heil

Anhand der Begriffe reconciliatio patris et domini, revelatio veritatis, reco-

gnitio errorum und venia criminum skizziert Tertullian das christliche
Heilsgeschehen, das für einen Gläubigen wahres Vergnügen ist. Unter
reconciliation versteht er einen Moment des Versöhnungsgeschehens
des gefallenen Menschen mit Gott durch den Tod Christi, womit dem

Gläubigen ein Zugang zu Gott bzw. der Wahrheit wiedereröffnet wurde

94 Zum Vorwurf des Sadismus: H.F. von Campenhausen, Lateinische Kirchenväter,
Stuttgart 61986, 30: «Kein Grieche, aber auch kein mittelalterlicher Christ hat etwas
derartig bis zum Sadismus Wildes, Grausig-Grandioses je wieder zu Papier gebracht.»
J.C. Fredouille, Tertullien et la conversion de la culture antique, Paris 1972, 152. spricht
von «un frisson inquiétant de sadisme», den der Autor aber gleichzeitig durch die literarische

Form und biblische Inspiration dieser Passage wegdiskutieren will; Rambeaux 1979

(Anm. 4), 183: «Il était difficile, même pour un homme comme Tertullien, de se libérer du
sadisme qu'il reprochait aux spectateurs de l'amphithéâtre.»

95 Spect. 30,7 (253/34—36): «Et tarnen haec iam quodammodo habemus per fïdem
spiritu imaginante repraesentata.»

96 Spect. 29,3 (251/11—12):«Haec voluptates, haec spectacula Christianorum sancta

perpétua gratuita.» Die ökonomische Dimension der Schauspiele interessiert Tertullian in
der Schauspielschrift wenig: Die doch beträchtlichen Ausgaben für die Schauspiele
kritisiert er nur noch andeutungsweise in 30,7 (253/32—34) und auch dort ist sie, wie bei der
Erwähnung gratuita nicht gerade stark. Bei den Heiden und den späteren Kirchenvätern
war der ökonomische Aspekt viel eher Zielscheibe der Kritik: vgl. Weisman 1972

(Anm. 89), 91-92.
97 Zu reconciliatio vgl. Braun 1977 (Anm. 37), 516—517.



334 Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis

(revelatio98 veritatis)-, diese intime Kenntis Gottes und der Wahrheit"
läßt ihrerseits den Menschen seine Fehler erkennen (recognitio errorum)
und bewirkt in ihm das Bedürfnis nach Vergebung der Sünden (venia

criminum).
Das Wissen um die Anteilhabe am Geheimnis des christlichen

Glaubens und somit am Heil ist ein Vernügen, das Tertullian auch
andernorts100 als christliche Freude bezeichnet; dieses Vergnügen
manifestiert sich in Haltungen und Tätigkeiten gegenüber der heidnischen

Welt, die es ermöglichen, das christliche Heil zu sichern.101 Die voluptas
als Wissen um das persönliche Heil ist auch Ausdruck des ungebrochenen

Überlegenheitsgefühls des Christen Tertullian vis-à-vis aller
heidnischen oder häretischen Heilsangebote. Diese behauptete Wahrheit
und Superiorität des Christentums beruht nicht nur auf Tertullians

theologischer Überzeugung102 oder seinem Charakter103; ebenso stark

mag die historische Situation drohender Christenverfolgung die Bekräftigung

der Heilsgewißheit gefördert haben. Eine verfolgte Minderheit
kann es sich nicht leisten, am eigenen Glauben (dem Grund der
Verfolgung) zu zweifeln, ohne dabei ihre Identität zu verlieren. Im Gegenteil,

das Wissen um das Heil macht die Verfolgung überhaupt erträglich.
Dieser Heilsgewißheit ist auch das Vergnügen am Blut Christi in Spect.

29,5 zuzuordnen: Die voluptas am Blut Christi ist das Wissen um die

Erlösung kraft dieses Blutes104 und die Gewähr der Sinnhaftigkeit, ja

Gloriosität einer eigenen eventuellen Bluttaufe als Nachfolge
Christi105.

98 Zu revelatio vgl. Braun 1977 (Anm. 37), 413-417.
99 Tertullian betont vermehrt den Unterschied zwischen rein natürlicher Gotteserkenntnis

und der intimen, familiären Gottesbeziehung, so auch in Spect. 2,5 (228/22-24):
«Sed quia (ethnici) non penitus deum norunt nisi naturali iure, non etiam familiari, de

longinquo, non de proximo».
100 Ap. 1,8 (CCL1 86/44—45): «Hic tantum curiositas humana torpescit: amant igno-

rare, cum alii (sc. Christiani) gaudeant cognovisse.»; auch Praescr. 27,6 (209/15-17).
101 Rambeaux 1979 (Anm. 4),172: «Le chrétien a donc bien droit au plaisir, mais au

plaisir de vivre en chrétien préoccupé d'assurer son salut.» Diese Heilssicherung geschieht
jedoch in vielfältigster Weise und schließt auch sinnliche Vergnügungen ein, wie im
folgenden deutlich werden soll: gegen Rambeaux 1979 (Anm. 4),172 Anm. 445.

102 Vgl. dazu J. Lortz, Tertullian als Apologet, II, Münster 1928, 87-95; J. Klein,
Tertullian.Christliches Bewußtsein und sittliche Forderungen, Düsseldorf 1940, 131—156.

103 Vgl. Nisters 1950 (Anm. 4), 32-36.
104 Vgl. Ux. 11,3,1 (CCL1 387/10-12); hier wird deutlich, daß die Erlösung des

Menschen auf dem Vergießen des Blutes Christi basiert und in bezug auf Spect. 29,5 geht
hervor, daß das Blut Christi nicht wie das der Gladiatoren vergebens vergossen wurde,
sondern als Preis für die Erlösung tatsächlich Sinn machte.

105 Vgl. Bapt. 16,1-2 (CCL1 290/1-5).



Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis 335

b) Mit Vergnügen sterben

Tertullian ist von einer starken, paulinisch106 inspirierten, Todessehnsucht

geprägt. Er empfindet den Tod, gleich ob auf natürliche Weise

oder durchs Martyrium erlitten, als voluptas-. «Ich wollte, du sagtest es

frei heraus: Wir können nicht ohne Vergnügen leben, die wir mit
Vergnügen sterben sollen?» (Kellner)107 Tertullian kann jene Christen
nicht verstehen, die sich mit irdischen Vergnügungen abgeben, soll
doch der Wunsch eines Christen vielmehr darin liegen, diesem saeculum

abzusterben108, und zwar so schnell als möglich.109 Diese Todessehnsucht

Tertullians hat mehrere Gründe. Ein Grund liegt im Ziel dieser

Sehnsucht, dem recipi apud Dominum110; zudem will Tertullian nicht
mehr länger dienen, sondern endlich herrschen111, und bereits die

Erwartung der consummatio saeculi112 als endgültiger Wendepunkt der
Geschichte soll für den Christen ein vergnügliches Schauspiel113 sein.

Auch mögen die Christenverfolgungen mit ihren Martyrien diesen
Todeswunsch bei Tertullian zumindest gestärkt haben, sei es weil er der

Verfolgung mit all ihren Praktiken müde war oder selber den eindrücklichen

Toden der Märtyrer nachfolgen wollte.114 Schließlich ist Tertullians

Pessimismus bezüglich der Welt und ihren Dingen hervozuheben.
Dieses «Gefühl der Entfremdung»115 als kulturelles Phänomen des 2.

und 3. Jahrhunderts zeigt sich bei Tertullian z. B., wenn er alles Weltliche

als vom Teufel besetzt wähnt116, oder wenn er die Welt als ein

106 Vgl. 2 Kor 5,8.; Phil 1,23.
107 Spect. 28,5 (250-51/13-15).
108 Spect. 28,5 (251/15-17); Ux. 1,5,1 (CCL1 378/3-7); Pat. 9,5 (CCL1 309-10/

18-21).
109 Ap. 41,5 (CC.L1 156/20-23); Or. 5,4 (CCL1 260/15-19).
110 Spect. 28,5 (251/15-17).
111 Orat. 5,1 (CCL1 260/9) :«Optamus maturius regnare et non diutius servire.»
112 Orat. 5,1 (CCL1 260/8).
113 Mit metas consummationis exspecta in Spect. 29,3 (251/14—15) versucht Tertullian

ein christliches Pendant zur Begeisterung beim Wenden der Gespanne im Zirkus zu
geben.

114 Vgl. Anm. 188.
115 E.R. Dodds, Heiden und Christen in einem Zeitalter der Angst, Frankfurt 1985,

32; so auch A.D. Nock, Conversion, Oxford 1933,243: «To the Christian the visible world
and its order were not so much a type of the eternal as a passing phase, a stain on its
radiance which was to fade and pass.»

116 Spect. 15,8 (241/28-29): «Sed tarnen in saecularibus separamur, quia saeculum
Dei est, saecularia autem diaboli.»



336 Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis

einziges Gefängnis empfindet, wie er es in seinem eindrücklichen
Zuspruch an die Märtyrer in Mart. 2,1-6 (CCL1 3-4/1-22) zu Sprache
bringt.

c) Das Vergnügen an der Verachtung der Welt

Der Christ Tertullians findet sein Vergnügen darin, dieses saeculumnl zu
verlassen; da das aber nicht ohne weiteres möglich ist, entwickelt
Tertullian die Vorstellung der voluptas an der Verachtung der (heidnischen)
Welt: contemptus saeculi undfastidium voluptatis sollen dem Christen ein
Vergnügen sein. Tertullian setzt demnach neben die paulinische
Todessehnsucht das stoische Ideal der Verachtung (contemptus118) der Welt,
und diese beiden Möglichkeiten des Weltbezugs repräsentieren seine
verzweifelte Lage in der heidnischen Gesellschaft: Einerseits möchte er

gerne sterben, um voll Gott anzugehören und um mit dem Heidentum
nichts mehr zu tun zu haben, andererseits muß er gegen die heidnische
Welt wohl oder übel eine Uberlebensstrategie entwickeln; eine solche
ist die Haltung der Verachtung für alles Heidnische.119 So ist es denn
auch nur folgerichtig, wenn Tertullian das wahre Vergnügen im Ekel
am (falschen heidnischen) Vergnügen festmacht.120 Diese voluptas

117 Tertullian verwendet saeculum hier eindeutig negativ und meint damit die vom
Heidentum völlig kontaminierte Welt; doch er gebraucht saeculum auch neutral oder

positiv als Schöpfung Gottes: vgl. dazu A.P. Orban, Les dénominations du monde chez les

premiers auteurs chrétiens, Nijmegen 1970, 165—185 und 193—199; I. Rocamelia, El
campo semantico de «Saeculum» y «Saecularis» en Tertuliano, in: Helmantica 23 (1972)
417—449; Ders., Significacion Temporal del «Saeculum» tertulianeo, in: Helmantica 25

(1974) 321—356. Ders., Signifïcado espacial del «saeculum» tertulianeo, in: Helmantica 26

(1975) 523-552.
118 Turcan 1986 (Anm. 4), 308: «Contemptus... est un mot-clé des Stoïciens... On

pourrait citer les passages de Sénèque à foison.» Z. B. Seneca, epist. 32,4; 65,22; 95,71;
selbst die Verachtung muß verachtet werden: epist. 76,4: «contemnendus est ipse

contemptus».
119 Vgl. auch Ap. 38,5 (CCL1 150/21-22): «Sed reprobamus, quae placent vobis.»

Diese Strategie der Verachtung ist nicht die einzige Haltung dem Heidentum gegenüber.
Gerade im täglichen Leben ist diese konsequente Verachtung wohl kaum durchzuhalten:
Alternative Strategien sind Geduld (vgl. Pat.) und Trauer (Spect. 28,1—2 [250/1—
8 093]).

120 Die Stelle auf ein Verbot der Sexuallust zu deuten, geht am Text völlig vorbei:

gegen G. Denzler, Die verbotene Lust, München 31991, 37.



Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis 337

contemptus ist die genüßliche Absage an eine als pervers empfundene
Welt, der eine unerschütterliche christliche Glaubens- und Heilsgewißheit

gegenübersteht.121

d) Das Vergnügen innerer Freiheit

Vera lihertas, conscientia intégra, vita sujficiens und mortis timor nullus

gelten Tertullian als befriedigende Zustände des weltverachtenden
Christen. Tertullians Wertschätzung dieser Empfindungen hat ihren
Ursprung in seiner Nähe zum stoischen Gedankengut, vor allem Seneca

mag ihn dabei (einmal mehr) beeinflußt haben.122 Diese christlichen
Vergnügen widerspiegeln aber auch die Hoffnungen, die Tertullian als

Christ des 2. Jh. mit dem Übertritt zum Christentum verband: «Er (sc.
der Christ) erwartete, durch die Taufe symbolisch von jenen Belastungen

und Anomalien befreit zu werden, die er in sich selbst und in der ihn
umgebenden Gesellschaft wahrnehmen konnte.»123 Doch Tertullian
wird wohl nicht zuletzt an sich selbst wahrgenommen haben124, daß
diese Befreiung von allem Widersprüchlichen primär nur symbolisch
und weit weniger real war, was seine Bestimmung von wahrer Freiheit,
reinem Gewissen etc. als voluptates umso verständlicher macht.

Die hinter den genannten voluptates deutlich erkennbare stoische

Gesinnungsethik widerspiegelt sich auch auf gesellschaftlicher Ebene
in Tertullians Bild des Idealchristen: «Tertullian's model Christians

121 Dieses Vergnügen am falschen Vergnügen wird durch die Endgerichtsschau im
Schlußkapitel gerechtfertigt. Zu Heilsgewißheit und Überlegenheitsgefühl Tertullians vgl.
Klein 1940 (Anm. 102), 118-234.

122 Zu vera libertas: vgl. z. B. Seneca, epist. 75,18; zu conscientia intégra: vgl. z. B.

Seneca, epist. 81,21; 97,12; zu vita sufficient. Weeber 1988 (Anm. 1), Anm. 204, 104:

«Zwei Deutungen von vita sufficiens sind möglich: (1) Man hat als Christ <genügend
gelebt) und wünscht sich kein längeres Leben, um möglichst rasch mit Christus vereint zu
sein (die m. E. dem Kontext besser entsprechende Deutung); (2) ein zufriedenes Leben
ohne Bedürfnisse nach weltlichen Genüssen.» Für die zweite Möglichkeit optiert Turcan
1986 (Anm. 4), 309: «Il s'agit donc d'un train de vie modéré, intérpretation confirmée, me
semble-t-il, par Sénèque. » Die Autorin sieht in Senecas dial. 7,20,3—5 die mögliche Quelle,
die Tertullian inspiriert haben soll. Die Furchtlosigkeit gegenüber dem Tod als Tugend hat
bei Tertullian wahrscheinlich sowohl philosophische (Seneca z. B. epist. 24,11) biblische
(z. B. Rom 8,35 ff.; 1 Kor 15,53 ff.) und historische (Martyrium) Aspekte. Sie ist aber auch

popularphilosophisches Gemeingut: vgl. Spect. 2,3 (228/15-19).
123 Brown, Die letzten Heiden. Eine kleine Geschichte der Spätantike, Berlin 1986,

108.
124 Schon nur der polemische, oft auch aggressive und gehässige Ton seiner Werke

zeigt, wie weit Tertullian selbst z. T. von diesen voluptates entfernt ist.



338 Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis

were austere, private philosophers, cultivated and comparatively well-
placed in Carthaginian society.»125 Exzessives und feuchtfröhliches
Vergnügen läßt sich mit Tertullians gesellschaftlichem wie intellektuellem

Elitarismus nicht vereinbaren; Volksfeste mit ihrer Ausgelassenheit

hält er für entwürdigende Schauspiele, denen er überhaupt kein
Verständnis entgegenbringen kann.126 Der Christ Tertullians als der
wahrhaft religiöse Mensch feiert die Feste viel mehr im Herzen (con-

sciential) als in der Ausschweifung.127 Solche Gedanken waren wohl
nicht nur für die Heiden im wahrsten Sinne des Wortes unpopulär.

Tertullians Vergnügen an wahrer Freiheit, reinem Gewissen,
genügsamen Leben und am Fehlen von Todesfurcht ist aber wohl nicht
nur Ausdruck seines Stoizismus, sondern er beschreibt anhand stoischer

Terminologie auch das geforderte Verhalten eines Christen in Zeiten
der Verfolgung. Die Christenverfolgungen waren sporadisch, denn sie

hingen zu Tertullians Zeit primär von der Willkür des jährlich
wechselnden Statthalters ab.128 Das Schicksal der Christen stand somit immer
wieder neu auf dem Spiel, und diese Situation der permanenten
Unsicherheit war wohl nur schwer zu verkraften. Als eine Antwort auf diese
Situation129 läßt sich Tertullians Forderung nach wahrer, innerer Freiheit

verstehen, dank der die Christen die Zeit der Verfolgung geduldig
und angstfrei überstehen und sich auf ein mögliches Martyrium vorbereiten

können.

e) Das Vergnügen, die heidnischen Götter mit Füßen zu treten

Tertullian betrachtet es als ein spezifisch christliches Vergnügen, die
heidnischen Götter mit Füßen zu treten, calcare deos nationum. An
welche Form von Aggression denkt er dabei? Wie drückt sich die dem

125 Brown 1989 (Anm. 40), 77. Dieser Elitarismus läßt sich am Adressatenkreis seiner
Schriften erkennen, vgl. G. Schöllgen, Ecclesia sordida?, JbAC Ergbd. 12, Münster
1984, 250.

126 Ygi Tertullians ironische Beschreibung der Kaiserfeste in Ap. 35,2—4

(CCL1 145/5-18).
127 Ap. 35,1 (CCL1 144/4).
128 Barnes 1971 (Anm. 91),141-163 und 260-270.
129 ygi Ap. 40,2 (COLI 153/6-9): «Si Tiberis ascendit in moenia, si Nilus non

ascendit in arva, si caelum stetit, si terra movit, si fames, si lues, statim: <Christianos ad

leonemb acclamatur.»
130 Spect. 29,2-3 (251/6-10): «Quae maior voluptas... quod calcas deos natio-

num».



Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis 339

Christen gemäß Lk 10,19 übergebene Macht aus, «auf Schlangen und

Skorpione zu treten und die ganze Macht des Feindes zu überwinden»?

Ein erster Hinweis bietet der Kontext. Tertullian beginnt mit dem

quod in 29,3 bewußt eine neue Art von Vergnügungen aufzuzählen:
Neben dem Treten der Götter nennt er das Exorzieren131, Heilen und
Visionieren. Zählt er also hier eindeutig praktische Vergnügungen auf,

so muß wohl mit diesem calcare deos nationum eine konkrete Praxis

gemeint sein. Doch wie geht man gegen die deos nationum konkret vor,
bzw. wo ist der Ort eines entsprechenden christlichen Kampfes? Der
Begriff der deos nationum legt nahe, daß als Zielobjekte dieser christlichen

Aggression die Tempel, Götterbilder und -statuen gemeint sind,

wo die dei nationum wohnen und verehrt werden. Tatsächlich bezeugt

Origenes in seiner Replik auf den Christenkritiker Celsus beleidigende
wie zerstörerische Akte seitens einzelner Christen gegenüber heidnischen

Kulteinrichtungen: «Was Celsus den Christen in den Mund legt,
hat er entweder von keinem Christen gehört oder höchstens von einem

ungesitteten und ungebildeten Christen aus der großen Menge. Er läßt
sie nämlich sagen: <Siehe ich trete heran zu dem Standbild des Zeus oder
des Apollon oder igendeines anderen beliebigen Gottes und lästere und

schlage es, und er rächt sich gar nicht an mir.)»132 Es ist zu vermuten,
daß Tertullian solche Handlungen vor Augen hat, zu welchen er seine

Christen auffordert.133 Tertullian ist nicht Origenes: Was der Alexandriner

als Akte ungebildeter und ungesitteter Christen verurteilt, kann
der Karthager durchaus akzeptieren, der auch sonst die Provokation
gegenüber heidnischen Kultstätten propagiert, ja er bezeichnet es als ein
Zeichen wahren Christseins, wenn man verächtlich gegen Tempel bläst

und dieselben bespuckt!134 Es ist deshalb sehr wahrscheinlich, daß

Tertullian mit calcare deos nationum das konkrete Treten gegen den

131 Das calcare deos nationum ist nicht synonym mit expellere daemones, wie F.J. Dölger,
Der Kampf mit dem Aegypter in der Perpetua-Vision, Antike und Christentum 3 (1932),
177-188, 185 Anm. 22 insinuiert, sondern höchstens eine Variante der Dämonenaustreibung.

132 Origenes, Contra Celsum 8,38; dt. von Koetschau, Gegen Celsus (BKV
52,3,343-344).

133 Zu solchen Provokationen der Christen gegenüber den heidnischen Kultorten vgl.
B. Kötting, Martyrium und Provokation, in: A.M. Ritter (Hg.), Kerygma und Logos. FS

C. Andresen, Göttingen 1979, 329-336.
134 Idol. 11,7 (CCL2 1111/21-22); vgl. dazu F.J. Dölger, Heidnische Begrüßung und

christliche Verhöhnung der Heidentempel, Antike und Christentum 3 (1932), 192—203.



340 Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis

jeweiligen Kultort meint, doch schließt calcare im übertragenen Sinne
hier wohl auch blasen, spucken und andere provokative Gesten ein. Die
Motivation für eine solche Praxis lag wohl nicht nur im Beweis der

Machtlosigkeit der heidnischen Götter durch einen quasi exorzistischen

Akt; ebenso stark sind Ressentiment, Haß oder gar Spaß (voluptas\) als

Gründe dieses Verhaltens zu veranschlagen.

f) Das Vergnügen am Exorzismus

Tertullian bezeichnet das Austreiben von Dämonen als voluptas und
fordert die Christen zur Ausübung des Exorzismus auf.135 Der Exorzismus

war gängige Praxis im Christentum zur Zeit Tertullians136, doch
läßt sich kein festgeschriebenes Ritual eruieren137. Exorzieren konnte
jeder christliche Mann138, ein eigenes Charisma war dafür nicht
notwendig. Anders als bei den Häretikern waren die Frauen von dieser

Tätigkeit wahrscheinlich ausgeschlossen.139 In Ap. 23,15-16 (CCL1
132-133/78-85) gibt Tertullian Einblick in die Praxis des christlichen
Exorzismus, der unter folgenden Handlungen wirksam wird: Anrufung
des Namens Christi (nominatio Christi), Verwendung der régula fidei
(commemoratio)140, Berührung {contactus)w, Anblasen {afflatus),
Drohung mit der Wiederkunft Christi {contemplatio et repraesentatio illius
ignis), und die Dämonen müssen in der quaestio^1 über ihre wahre Natur

115 Spect. 29,2-3 (251/6-10): «Quae maior voluptas..., quod daemonia expellis.»
116 Zum Exorzismus bei Tertullian und in dessen Zeit vgl. A. Harnack, Medicini-

sches aus der ältesten Kirchengeschichte, TU 8,4, Leipzig 1892, 38—147, bes. 115—121;
K. Traede, RAC 7 (1969), Art. Exorzismus, col. 44-117.

117 Traede 1969 (Anm. 1136), col. 75: «Die Entwicklung des Exorzistenamtes, das

der Westen etwas füher und und ausgeprägter besaß, verbietet es, bereits im 3. Jh. ein
festes, geschweige denn ein spezifisch christl. Ritual für den E. an Besessenen anzunehmen.»

•3» z. B. Ap. 23,4 (CCL1 131/20-25).
139 Vgl. Praescr. 41,5 (CCL1 221/13-15).
140 Jedenfalls sieht Traede 1969 (Anm. 136), col. 66, hier einen Hinweis auf die bei

lustin oder Origenes bekannte Verwendung der liturgischen régula fidei beim Exorzismus.

141 Die Handauflegung zu therapeutischen Zwecken war im Christentum gemäß Iac.,
5,14 gängige Praxis; hier jedoch hat sich der contactus als Teil eines Exorzismus im
Zusammenhang mit dem Anblasen bereits ein wenig von der ursprünglichen Schlichtheit
des christlichen Exorzismus entfernt.

142 Zur quaestio des Exorzismus vgl. Brown, Die Heiligenverehrung, Leipzig 1991,
104-109.



Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis 341

Rechenschaft ablegen {de se loquî). Zu den dämonenvertreibenden Praktiken

gehört auch das Gebet.143

Die Schilderung des Exorzimus in Sped. 26,1—2 zeigt, daß Tertullian
nicht allzu sehr am Vorgang der Dämonenaustreibung als solcher
interessiert ist. Auch die im Apologeticum genannten Elemente der
Dämonenaustreibung geben viel mehr ein Minimalinventar exorzistischer
Praktiken wieder, als daß sie mit jenen heidnischen bezüglich Vielgestalt

und Raffinesse konkurrieren könnten. Doch gerade diese relative
Schlichtheit des christlichen Exorzismus entsprach einem Bedürfnis der

Abgrenzung gegenüber dem Heidentum und wurde so zu einem
apologetischen Argument; dazu gehört auch, daß die Christen weder

Belohnung noch Bezahlung144 für ihre Dämonenaustreibungen
verlangten. 145 Die voluptas am Akt des Exorzismus lag somit wohl auch in
dieser bewußten Schlichtheit und Unentgeltlichkeit seiner Ausführung,
ohne daß dabei die Effizienz litt. Tertullian schätzt den Exorzismus als

Beweis für die Schwäche der Dämonen und der mit ihnen gleichgestellten

Götter. Im Bekenntnis, im confiteri des Dämons bezüglich seiner

wahren Natur sieht Tertullian die eigentliche Befriedigung des

Exorzismus. 146 Der Exorzismus wird so zu einem Pfeiler des mit Vergnügen
empfundenen christlichen Selbstbewußtseins und der Freude an der

eigenen Stärke. In diesem Wissen um die Überlegenheit der eigenen
Religion schreibt Tertullian an Scapula: «Die Dämonen aber verwerfen
wir nicht allein, sondern wir überführen und beschämen sie jeden Tag
und treiben sie aus den Leuten aus, wie vielen bekannt ist.»147

g) Das Vergnügen an der Krankenheilung

Wie der Exorzismus ist auch medicinas facere, die Krankenheilung, für
Tertullian ein Vergnügen. Krankenheilung und Dämonenaustreibung
sind jedoch zur Zeit Tertullians kaum voneinander zu trennen, werden
doch die einzelnen Krankheiten auf das Wirken der Dämonen zurück-

143 Vgl. Ap. 23,15 (CCL1 132-33/78-82).
144 Ap. 37,9 (CCL1 149/41-44).
145 All diese apologetischen Motive stammen urpsrünglich aus dem Motivschatz der

Wundererzählung; vgl. Traede 1969 (Anm. 136), col. 56, 59, und 71.
146 Ap. 23,4 (CCL1 131/20-25).
147 Scap. 2,9 (CCL2 1128/37-41); dt. bei H.Kellner, An Scapula BKV 7,2

Kempten und München 1912, 264—273), 266.



342 Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis

geführt.148 Über Heilungen spricht er in seiner Schrift an den Statthalter
Scapula: «Denn auch der Schreiber eines gewissen Herrn wurde, als er
an dämonischer fallender Sucht litt, befreit; auch ein Verwandter und
ein Knäblein gewisser Leute und weiß Gott wie viele angesehene
Männer - von den gemeinen Leuten spreche ich gar nicht - sind von
Dämonen oder von Krankheiten geheilt worden! Er selber sogar, Severus,

der Vater, des Antoninus, war der Christen eingedenk. Er ließ
nämlich den Christen Proculus mit dem Beinamen Torpation, Verwalter

bei der Evodia, der ihn einmal durch Anwendung von Öl gesund
gemacht hatte, aufsuchen und behielt ihn bei sich in seinem Palaste bis

an dessen Tod.»149

Die apologetische Absicht des Ad Scapulam bestimmt auch diesen

Abschnitt; die Heilungshandlung tritt in den Hintergrund, lediglich die

Erwähnung der Verwendung von Öl bringt ein gegenüber dem
Exorzismus neues Element. Die Krankenheilungen dienen hier vielmehr als

Einwand gegen die Verfolgung der Christen, da die Heilpraxis auch
schon vielen Heiden, ja dem Kaiser Severus selbst geholfen hat. Es geht
Tertullian also primär um eine Rechtfertigung der Christen und ihres
Tuns. Doch indem er zeigt, wie die Heilkunst der Christen bis zum
Kaiser gedrungen ist und dementsprechned geschätzt wird, behauptet
er gleichzeitig das christliche medicinas facere als die einzig wirksame
Kur. Wie beim Exorzismus besteht auch bei der Krankenheilung die

voluptas im Sieg über die dämonischen Krankheitserreger und damit im
Überlegenheitsgefühl der christlichen Religion. Tertullian veranschaulicht

diesen Triumph über die Götter und Dämonen in der Heilkunst in
Apol. 23,6 am Sieg Christi über Aesculapius, dem Inbegriff heidnischer

Medizin, der sich gegenüber jedem Christen als Dämon bekennt.

h) Das Vergnügen an der Vision

Zu den Fähigkeiten, die Tertullian bei seinen Christen animieren will,
gehört auch das erfolgreiche Bitten um Offenbarungen: revelationes

petere. Dieses christliche Charisma150 erwähnt er in Spect. 29,3 (251/11)
zum ersten Mal.

148 Ap. 22,4 (CCL1 128-29/14-18).
149 Scap. 4,5 (CCL2 1130/23-31); dt. bei H. Kellner 1912 (Anra. 163), 270.
150 An. 9.4 (CCL2 792/24—25): «Est hodie soror apud nos revelationum charismata

sortita».



Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis 343

Traum und Vision151 waren die beiden Formen des Zugangs für
göttliche Offenbarungen. Grundsätzlich war es jedem Christen, ja jedem
Menschen (kraft seiner göttlichen Seele) möglich, solche revelationes zu

erhalten; bei Tertullian sind es jedoch vor allem Frauen152, die träumen
und visionieren. Tertullian selbst, der sich in De anima als Theoretiker
des Traums beweist153, erwähnt weder einen persönlichen Traum noch
eine eigene Vision. Das überrascht jedoch nicht allzu sehr, da Tertullian
in seinem ganzen Werk kaum von sich selbst spricht. Diese Zurückhaltung

bezüglich privater Offenbarungen mag aber auch ein Hinweis
darauf sein, daß er selbst der ganzen Traum- und Visionskultur eher

skeptisch gegenüberstand. Jedenfalls zeigen auch seine Traumberichte,
es sind deren lediglich drei154, keinen Enthusiasmus für derartige
Offenbarungen, und sie heben sich auch nicht von der allgemeinen
heidnischen Traumkultur seiner Zeit ab.155 Seine Träume haben in
erster Linie die Funktion, sittliche, disziplinarische Normen und
Anweisungen zu transportieren.156 So wird auch in Sped, anhand des

Traums und Schicksals einer Christin das göttliche Verbot des Schauspie

lbesuchs bekräftigt; für die Träumende selbst kommt jedoch jede

Hilfe zu spät: «Auch hinsichtlich einer anderen Frau ist verbürgt, daß

ihr, nachdem sie einem Tragödienschauspieler zugehört hatte, in der
nächsten Nacht ein Leichentuch im Traum gezeigt worden sei - wobei
der Name des Tragöden vorwurfsvoll genannt wurde —, und daß sie fünf
Tage später nicht mehr am Leben gewesen sei.»157 (Weeber) Das

Vergnügen an einem solchen Traum ist für die Träumende eher gering, und
Tertullian denkt in seiner Aufforderung zum revelationes petere wohl
kaum an diese drastische Art der Offenbarung. Das «Vergnügliche» am

151 Vgl. dazu J. Amat, Songes et visions. L'au delà dans la littérature tardive, Paris
1985, zu Tertullian bes. 39—50 und 93—104.

152 Zwei von drei Träumen, die Tertullian erwähnt, sind von Frauen (Virg. 17,3

[CCL2 1226/18-29]; Spect. 26,3 [249/6-9]) und auch die einzige Vision im Werk Ter-
tullians erfährt eine Frau (An. 9,4 [CCL2 792/24-25]).

153 Bes. An. 45-49 (CCL2 849-855).
154 Idol. 15,7 (CCL2 1116/22-24); Spect. 26,3 (249/6-9); Virg. 17,3

(CCL2 1226/18-29).
155 Amat 1985 (Anm. 151), 101 : «Ces trois songes appartiennent donc au même type.

Ils reflètent les préoccupations de la veille, selon la remarque épicurienne, et, comme bon
nombre de songes païens analogues, ils relèvent de l'expression du remords.»

156 Amat 1985 (Anm. 151), 99: «Dieu paraît se servir surtout du véhicule des songes
pour transmettre ses admonestations.»

157 Spect. 26,3 (249/6-9).



344 Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis

Ertragen des durch den Traum geoffenbarten göttlichen Zornes läge
dann, wenn überhaupt, in der Freude des Sünders an der göttlichen
Disziplinierung und Zurechtweisung.

Der voluptas-Charakter der Offenbarungserfahrung läßt sich an der

einzigen von Tertullian geschilderten Vision schon viel leichter erfassen,

denn hier erlebt die Träumende «une véritable aliénation de

l'esprit»158: «So lebt heutzutage eine Mitschwester bei uns, welche die

Gnade erhalten hat, Offenbarungen zu empfangen, die sie in der Kirche
während der Feier zu Ehren des Herrn durch Verzückung im Geiste

erfährt: Sie spricht mit den Engeln, zuweilen auch mit dem Herrn, sieht
und hört Geheimnisse, durchschaut die Herzen verschiedener
Menschen und erhält Anweisungen zur Heilung für diejenigen, die sie

benötigen.»159
Solche Erfahrungen, wie sie hier während des Gottesdienstes einer

Christin widerfuhren, visiert Tertullian, wenn er von der voluptas des

revelationes petere spricht. Daß er aber in seinem ganzen erhaltenen

Werk, leider ist das De Ecstasi160 verloren, lediglich eine Vision
überliefert, verstärkt die Annahme einer grundsätzlichen Skepsis Tertullians

gegenüber der Privatoffenbarungskultur. Unser Beispiel stammt ja aus

der Zeit, wo sich Tertullian dem Montanismus schon stark genähert
hatte, und auch noch da setzt er den Akzent seiner Schilderung auf die

Überprüfbarkeit der Vision: Die Gemeinde kann die Ekstase der Visio-
närin klar bezeugen und überprüfen, der Akt der Vision selbst ist aber

zweitrangig. In seiner vormontanistischen Zeit sind es jedoch vielmehr
die (von Tertullian nicht näher bezeichneten) Häretikerinnen, die sich

erdreisten, zu lehren, zu exorzieren und Heilungen zu versprechen161,
also all die Tätigkeiten, die der Frau in An. kraft der Vision zuteil
wurden. Was bedeutet das aber nun für das revelationes petere in der

Schauspielschrift? Wieso bezeichnet Tertullian das Erbitten von
Offenbarungen als ein Vergnügen, wenn er selbst doch offensichtlich ein eher
distanziertes Verhältnis dazu hatte Bei der Beantwortung dieser Frage
kommt man über Mutmaßungen nicht hinaus. So wäre es durchaus

158 Amat 1985 (Anm. 151), 103.
159 An. 9,4 (CCL2 792/24—28); dt. bei J.H. Waszink, Tertullian. Die Seele ist ein

Hauch, Zürich 21986, 64.
160 Zu De ectasi vgl. Barnes 1971 (Anm.91), 253-254.
161 Praescr. 41,5 (CCL1 221/13-15): «Ipsae mulieres haereticae, quam procaces!

quae audant docere, contendere, exorcismos agere, curationes repromittere, fortasse an et
tinge re. »



Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis 345

möglich, daß die Aufforderung zum revelationes petere eine Konzession
Tertullians an ein träum- und visionsbegieriges Christentum162 ist, dem

er wohl oder übel nachgeben muß, sei es wegen der großen Zahl und
Beliebtheit von Ekstatikern in der Gemeinde Karthagos, sei es, weil
ihm diese Form des Außersichseins immer noch viel lieber ist als jene
teuflische beim Besuch der Schauspiele.

i) Das Vergnügen an der Keuschheit

Der christliche Agon ist für Tertullian der Kampf des Geistes gegen das

Fleisch.163 Vor allem das Ringen um die Keuschheit, das Niederschlagen

der Unzucht durch die Enthaltsamkeit, hat ihn zeit seines Lebens

stark beschäftigt.164 Für ihn ist die Keuschheit ein von Gott durch die

hl. Schrift angezeigtes Mittel zur Seligkeit165 und Kraftquelle für das

wahrhaft christliche Leben. Liest man z. B. die Lobeshymne auf die

Enthaltsamkeit in Cast. 10,1—2 (CCL2 1029—30/1—18) wird klar, daß

Tertullian das Erringen der Keuschheit als Spektakel bzw. die Keuschheit

selbst als Genuß empfindet.

j) Das Vergnügen am Martyrium

Tertullian will, daß die Christen sich mit den Siegeszweigen des

Martyriums rühmen, anstatt den Siegern im Zirkus zuzujubeln.166 Er
beschreibt das Martyrium als Spektakel, somit als eine Form christlichen
Vergnügens, und zwar als Spektakel der Wahrheit, das sich vom
zweifelhaften Ruhm heidnischer Heroentode und dem eitlen Leiden antiker
«Stuntmen» merklich unterscheidet.167 Das Martyrium ist die letzte und
radikale Konsequenz des Lebens als miles Christi, und als solche mag sie

Tertullian zu faszinieren, denn der Märtyrer ist auf Grund seines Todes

162 J. Amat 1978 (Anm. 151), 49 sieht im damaligen ganzen Afrika ein wachsendes
Interesse für Privatoffenbarungen; vgl. auch Dodds 1985 (Anm. 115), 44—66.

163 Spect., 29,5 (252/21-24). Diese Passage ist inhaltlich wohl von Gal 5,17 ff.
abhängig.

164 Vgl. M. Turcan, Le mariage en question?, ou les avantages du célibat selon
Tertullien, in: Mélanges de philosophie, de littérature et d'histoire ancienne offert à

Boyancé, Rom 1974, 711-720, 711: «Les problèmes du mariage, du remariage et la chasteté
ont obsédé Tertullien.»; Rambeaux 1979 (Anm. 4), 204—258.

165 Ux. 1,7,1 (CCL1 381/1-7).
166 Spect. 29,3 (251/15-17).
167 Mart. 4-5 (CCL1 6-7).



346 Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis

von jeglichen Sünden befreit168 und kommt deshalb direkt ins
Paradies169. Darum steht das Martyrium als Bluttaufe über der normalen
Taufe, denn «die Bluttaufe steht so hoch, weil sie wirklicher Tod um
Christi willen ist, nicht nur mystischer Tod wie die Taufe»170, oder wie
Tertullian in Anlehnung an 1 Kor 15,39 schreibt: «Ein anderes ist das

Fleisch der Vögel, d. i. der Märtyrer, die sich zu Höherem erheben, ein
anderes das der Fische, d. i. derjenigen, die es mit dem Wasser der Taufe

genug sein lassen.»171

Die Martyriumssehnsucht Tertullians, sein Wunsch nach der
Bluttaufe172 ist nicht nur Ausdruck theologischer Wahrheiten, sondern ist
auch die Konsequenz aus der Überlegung Tertullians, daß wahrhaftige,
christliche Existenz in einer vorwiegend heidnischen Gesellschaft letztlich

unmöglich ist. Nur eine radikale, physische Trennung vom
Heidentum macht den Christen wirklich frei. Bereits im Kerker kommt der

zum Martyrium Verurteilte proleptisch in den Genuß dieser Befreiung
vom Leben unter den Heiden, denn: «Du hast nicht mehr den Anblick
der fremden Götter, du stoßest nicht mehr auf ihre Bildnisse, du nimmst
nicht an den Festtagen der Heiden teil durch deine Anwesenheit, du
wirst von den garstigen Opferdünsten nicht geplagt, nicht beleidigt
durch das Gebrüll bei den Spielen, durch die Roheit, die Wut und
Schamlosigkeit der Teilnehmer, deine Augen fallen nicht auf die Örter
der öffentlichen Lust, du bist entrückt den Ärgernissen, den
Versuchungen, den üblen Erinnerungen, bereits auch der Christenverfolgung.»173

Auch wenn Tertullian seine Wertschätzung des Martyriums nicht
durch dramatische Schilderungen desselben verdeutlicht, weiß er sehr
wohl um die Faszination, die den Zuschauer dieses christlichen
Spektakels ergreifen kann, und er sieht in ihr sogar eine wichtige Funktion:
Im Gegensatz zur falschen, dämonischen concussio Spiritus beim Genuß
heidnischer voluptas ist der Anblick des Martyriums eine legitime, ja

sogar heilsame Geisteserschütterung, weil der so aufgerüttelte Zu-

168 Apol. 50,15-16 (CCL1 171/65-73).
169 An. 55,4-5 (CCL2 863-63/25-32).
170 F.J. Dölger, Tertullian über die Bluttaufe, Antike und Christentum 2 (1930),

117-141, 123.
171 Res. 52,11 (CCL2 997 44-49): dt. bei Dölger 1930 (Anm. 170), 124.
172 Scorp. 7,3 (CCL2 1081/10-11): «opto occidi ut fîlius fiam.»
173 Mart. 2,7 (CCL1 4/25-31); dt. bei H. Kellner, An die Märtyrer, München und

Kempten 1912, 215—223.



Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis 347

schauer nach dem Grund des Martyriums, dem quid intus in re114 fragt.
Diese Frage bleibt aber nicht folgenlos: «Wer wird nicht, hat er es

ergründet, sich anschließen und, hat er sich angeschlossen, zu leiden
wünschen, um die volle Gnade Gottes zu erkaufen, um alle Verzeihung
von ihm um den Preis seines Blutes zu erlangen?»175

Der Anblick des Martyriums ist eine voluptas, weil dem durch diesen
eindrücklichen Abschluß christlichen Lebens faszinierten heidnischen
Zuschauer gleichsam eine erste Initiation ins Christentum gegeben
wird. Für den christlichen Zuschauer ist der Anblick des Martyriums die
dramatische Bestätigung der Überlegenheit des Christentums in
Theologie176 und Praxis177.

k) Vergnügen im Einsatz für das Gemeindeleben

Mit der Aufforderung societates ecclesiarum defende! versucht Tertullian
eine Alternative zur Leidenschaft des Parteiwesens im Zirkus zu geben.
Welche Bedeutung kommt den Pluralen societates ecclesiarum zu, und
welche Praxis steckt hinter dem defende? Tertullian denkt in der
Schauspielschrift nicht an konkurrierende Gruppen von Christen, er legt den
Akzent klar auf das defende, das Verteidigen der «Gemeinschaften der
Kirchen»178 als «sich einsetzen» für diese Gemeinden in der heidnischen

Gesellschaft; daß damit automatisch auch die häretischen christlichen

Gruppen ausgeschlossen werden, ist zwar die logische Konsequenz,

aber nicht das primäre Anliegen des defende. Tertullian
umschreibt mit societates ecclesiarum etwas umständlich, was er andernorts
schlicht mit ecclesiae wiedergibt. Unter dem Plural ecclesiae versteht er

174 Ap. 50,15 (CCL1 171/65-67): «lila ipsa obstinatio, quam exprobratis, magistra
est. Quis enim non contemplatione eius concutitur ad requirendum, quid intus in re
sit?»

175 Ap. 50,15 (COLI 171/67-70); dt. bei C. Becker, Tertullian. Apologeticum.
Verteidigung des Christentums, lat./dt. München 31984, 323-325.

176 Ap. 50,16 (CCL1 171/71-73): «Ut est aemulatio divinae rei et humanae, cum
damnamur a vobis, a deo absolvimur.»

177 Ap. 50,14 (CCL1 171/61—64): «Multi apud vos ad tolerantiam doloris et mortis
hortantur, ut Cicero in Tusculanis, ut Seneca in Fortuitis, ut Diogenes, ut Pyrrhon, ut
Callinicus; nec tarnen tantos inveniunt verba discipulos, quantos Christiani factis docen-
do.»

178 Dt. von Weeber 1988 (Anm. 1); Kellner 1912 (Anm. 1) 134 spricht von «kirchlichen

Genossenschaften».



348 Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis

alle auf der apostolischen Glaubenslehre gegründeten Kirchen als

untereinander in einer Kirche verbundenen Gemeinschaften.
Exemplarisch für dieses Verständnis von ecclesiae ist Praescr. 20,4—7

(CCL1 201-2/1-25).
Dabei versteht Tertullian unter den Kirchen grundsätzlich alle

apostolischen Kirchen der Welt, doch gab es wohl auch in Kartago bereits
mehrere solcher ecclesiae, wenn man die Zahl der Christen zur Zeit
Tertullians auf (mehrere) 1000179 schätzt. Tertullian will sicher die

ganze Großkirche verteidigen, konkret denkt er aber wohl zunächst an
die Gemeinden Karthagos und die anderen afrikanischen Kirchen. Die
Verteidigung der societates ecclesiae geschieht auf zwei Ebenen; als

Förderung der Beziehungen unter den einzelnen Gemeinden zur Erhaltung
der Einheit sowie als Einsatz zur Stärkung der eigenen Gemeinde: «Als
Beweise für die Einheit dienen: Das gegenseitige Gewähren des

Friedens, die Benennung <Bruderschaft> und die gegenseitige Pflege der
Gastfreundschaft, drei Rechte, welche durch keinen anderen Grund
bestimmt werden, als durch die eine Überlieferung derselben Glaubenslehre.»180

Diese.drei iura will Tertullian verteidigen, denn communicatio pacis
als ständige Bemühung um den Frieden unter den Gemeinden, appel-
latiofraternitatis als Beweis gegenseitiger Verbundenheit und contessera-

tio hospitalitatis als konkrete Bekundung dieser Einheit sind für einen
Zusammenschluß von Kirchen konstitutiv. Wenn nämlich, so wird
Tertullian wohl gedacht haben, die einzelnen Kirchen diesen Anforderungen

nicht mehr entsprechen können, so verliert auch die Großkirche

an Macht und Stärke, so daß sie den Konflikt mit dem Heidentum
und den Häresien geschwächt austragen muß. Andererseits ist das

defendere dieser Rechte eben auch ein Vergnügen, denn es impliziert
Begegnungen zwischen Menschen und somit Austausch von Erfahrungen,

Knüpfung von Kontakten, gemeinsames Feiern etc.: Auf solche
Weise zeigt der Christ «Parteigeist», und der kann ebenso intensiv und

179 So Schöllgen 1984 (Anm. 125), 294—299: «Doch scheint es mir nicht unrealistisch,

die Zahl der Gemeindemitglieder angesichts einer Gesamtbevölkerung von über
100 000 auf tausend oder mehrere tausend zu schätzen. Man muß sich allerdings über den

hypothetischen Charakter einer solchen Schätzung klar sein.» (298).
180 Praescr. 20,8-9 (CCL1 202/25-29); dt. bei H. Kellner, Die Prozeßeinreden

gegen die Häretiker (BKV 7,2) Kempten und München 1912, 325—326.



Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis 349

leidenschaftlich sein wie jener der Zirkusparteien181, auch wenn sich die
Ausdrucksweise dieses christlichen Parteigeistes von jenem der heidnischen

factiones erheblich unterscheidet. Schließlich soll eine weitere
konkrete Verteidigungsart nicht vergessen werden, die Tertullian selbst
besonders praktizierte, nämlich die schriftstellerische Tätigkeit: Vor
allem die Apologie ist durch deren Inhalt und Form das beste Beispiel
für das von Tertullian geforderte defende!

Wie oben erwähnt, impliziert die Verteidigung der kirchlichen
Gemeinschaften auch den Einsatz für die eigene Kirche, der sich darin
zeigt, daß man ein durch und durch christliches Leben führt. Tertullian
nennt das deo vivere, für Gott leben, und reiht es unter die christlichen
Vergnügen ein. Tertullians Aufforderung zur voluptas des deo vivere182

lehnt sich an Rom. 6,10—11 an, wo Paulus von den Christen als

Menschen spricht, die der Sünde abgestorben sind und deshalb nun ganz für
Gott leben können. Wenn Tertullian diesen Gedanken aufnimmt, so ist
anzunehmen, daß er nicht nur an die theologische Tragweite der pau-
linischen Aussage, sondern auch an eine Praxis dieses «für Gott leben»
denkt. Der Kontext stützt diese Annahme, denn Tertullian führt das deo

vivere als letztes Glied einer Kette von konkreten Handlungen183 an, die

zwar zum Leben für Gott dazugehören, dessen Inhalt aber nicht
erschöpfend wiedergeben. Woran Tertullian bei deo vivere noch zusätzlich

denkt, beschreibt er anschaulich in Ux. 11,8,7-9 (CCL1 393-4/41-
60), wenn er die Vorteile einer Ehe schildert, bei der beide Partner
Christen sind, deshalb ihr Christentum offen und ohne Angst leben
können: Sie führen ein Leben, das Christus erfreut italia Christusgaudet)
und verwirklichen so voluptas deo vivere.184

Schließlich gehört zum deo vivere auch die Betrachtung des Weltenlaufs:

cursus saeculi intuere, tempora lahentia dinumera, metas consumma-

181 Turcan 1986 (Anm. 4), 313 stellt eher skeptisch die Frage: «Mais ces <sociétés>

suscitaient-elles autant de passions que les factions du cirque auxquelles Tert. veut les

comparer (...)?» Auf dem Hintergrund eines leidenschaftlichen Einsatzes für die Kirche
mit all seinen Konsequenzen kann man diese Frage bejahen.

182 Spect. 29,3 (251/11).
183 Spect. 29,3 (251/9-11); diese sind: Zerstörung von Götterstatuen, Dämonenaustreibung,

Krankenheilung, Erbitten von Offenbarungen.
184 Freude und Vergnügen sind ja eng miteinander verbunden, so daß es angebracht

scheint, ein Leben als voluptas zu bezeichnen, das Christus selbst gaudet. Derselbe Gedanken

findet sich bei ihm vor allem in seiner Vorstellung desplacere deo: vgl. dazu Rambeaux
1979 (Anm. 4), 132-135.



350 Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis

tionis exspecta.185 Diese Stelle wird gewöhnlicherweise so ausgelegt, daß

Tertullian hier die Christen einlädt, «à lever les yeux pour contempler le

cours des astres et des saisons»186 und mit dieser Aufforderung zur
Kontemplation des Weltenlaufs einer philosophischen wie
christlichapologetischen Tradition folgt.187 Eine andere Deutung ist nicht weniger

wahrscheinlich: Tertullian will hier die Christen dazu auffordern,
die Zeichen der Zeit zu erkennen, indem sie genau den Laufder (bereits
alten188) Welt analysieren189 und deren beschränkte Lebenszeit abzählen,

weil sie nicht von der Wende zur Vollendung überrascht werden
wollen, sondern diese consummatio saeculi als Christen vielmehr sehnlichst

erhoffen. Diese Deutung als bewußte Beobachtung der Welt eines

auf die Vollendung hoffenden Christen entspricht auch besser der

Dynamik des Wagenrennen im Zirkus, auf die sich Tertullian bezieht.
Es geht ihm also wohl weniger um eine religiöse, schöpfungstheologische

Betrachtung der Welt in ihrer Schönheit, sondern um eine leicht
distanzierte, kritische und durchaus heitere Betrachtung dieser vergänglichen

Welt190 unter dem Aspekt der consummatio saeculi As Kraftquelle
für einen vollen Einsatz in dieser Welt für Gott, der sich vom Verteidigen

der kirchlichen Gemeinschaften bis zum triumphalen Martyrium
erstreckt.

I) Vernügliche Imagination oder die Vision des jüngsten Gerichts

Quodammodo, in gewisser Weise ist es dem Christen möglich, sich das

Spektakel des jüngsten Gerichts vor Augen zu führen, das für ihn eine

große Genugtuung und Befriedigung darstellt. Die Freude191 an dieser
Vision steigert Tertullian noch, indem er ihre baldige Konkretisierung

185 Spect. 29,3 (251/13-17).
186 Turcan 1986 (Anm. 4), 312.
187 So Büchner 1935 (Anm. 4), 155; Castorina 1961 (Anm. 4), 373-374; Turcan

1986 (Anm. 4), 312-313.
188 Spect. 30,2 (252/7): «saeculi vetustas»; vgl. Anm. 210.
189 Ich verstehe intuere hier im weitesten Sinne als «analysieren».
190 In diese Richtung geht auch Roca Melia 1974 (Anm. 117) 328: «contemplar ei

curso del siglo, o el siglo que pasa»; Ders. 1972 (Anm. 117), 422: «Habla Tertuliano de que
el cristiano debe contemplar con serenidad <el trascurso del siglo>, es decir, al mundo en su

evolucion durativa hacia el término.»
191 Spect. 30,3 (252/9): «Ubi gaudeam, ubi exultem».



Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis 351

verheißt: in proximo192 wird dieser Tag über die gealterte Welt193

hereinbrechen, und dann wird der Christ die endgültige Seligkeit194 erlangen.

Tertullian überbordet in Spect. 30 in jeder Hinsicht, und es ist

schwierig auszumachen, was ihm mehr Freude macht: seine

Heilserwartung und -gewißheit oder das Leiden der Verdammten. Es wurde
denn auch vermehrt daraufhingewiesen, daß das Vergnügen Tertullians
am Schauspiel des jüngsten Gerichts Schadenfreude, Sadismus und
Rachsucht offenbare, und es wird ihm Unchristlichkeit vorgeworfen.195
Als Ursachen für diese Maßlosigkeit Tertullians werden vor allem sein

leidenschaftlicher, cholerischer Charakter196, die psychisch schwierige
Situation der Christenverfolgung197 sowie die literarische Form198 des

Schlußkapitels der Schauspielschrift veranschlagt. Tatsache ist, daß die
Freude am Leid des anderen zum psychischen Haushalt Tertullians
gehörte und er mit Genugtuung den Tag des jüngsten Gerichts erwartete.

5. Schluß

Die Untersuchung der von Tertullian erwähnten voluptates a deo contri-
hutae hat gezeigt, daß Tertullian ein Panorama christlichen Vergnügens
entwirft, das verschiedensten Bedürfnissen und Charakteren zu entsprechen

vermag: aktual erlebte Heilsgewißheit, Todessehnsucht, Verachtung

alles weltlichen, eine Ethik der tranquillitas animi, Handlungen

192 Spect. 30,1 (252/1-2): «Quale autem spectaculum in proximo est adventus domi-
ni».

193 Spect. 30,2 (252/7): «saeculi vetustas». Die Vorstellung, daß die Welt alt sei, ist

Gemeinplatz damaligen Denkens: vgl. Spanneut 1957 (Anm. 4), 413.
194 Im Gegensatz zur Imaginationsmöglichkeit des jüngsten Gerichts, ist für Tertullian

die endgültige Seligkeit nur negativ vorstellbar, anhand von 1 Cor. 2,9: Spect. 30,7

(253/32-38).
195 So Büchner 1935 (Anm. 4), 156-57; Castorina 1961 (Anm. 4), 382; Weeber

1988 (Anm. 1), 118.
196 Ch. Guignebert, Tertullien. Etude sur ses sentiments à l'égard de l'Empire et de la

société civile, Paris 1901, 486; Turcan 1986 (Anm. 4), 56.
197 Vor allem Turcan 1986 (Anm. 4), 57.
198 Vor allem Fredouille 1972 (Anm.94),152: «La part de l'élaboration et de l'émulation

littéraire, le but didactique, l'inspiration biblique enfin, expliquent cette péroraison
brillante, qui n'est rien moins qu'une profession de foi.»(l); Weeber 1988 (Anm. 1), 118:

«eine unchristliche Entgleisung, die sich nur mit der Absicht erklären läßt, die Schrift mit
einem furiosen rhetorischen Höhepunkt abzuschließen».



352 Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis

gegen die Heiden(götter) und für die Kirche sowie das Spektakel der

Vergeltung am jüngsten Gericht sind die von Tertullian ernsthaft

vorgetragenen christlichen Vergnügen. Die von ihm genannten praktischen

Vergnügen sind Ausdruck der allgemeinen religiösen Kultur der
frühen Spätantike, tragen aber in ihren Erscheinungsformen auch
eindeutig christliches Gepräge. Dämonenaustreibungen, Heilungen,
Erbitten von Erleuchtungen sowie all die christlichen Entsprechungen zu
den jeweiligen Schauspielen der Heiden bilden ein Gesamt von
Aktionsfeldern, die dem Christen auch sinnliche Erfahrungen erlauben;

eine einseitige Spiritualisierungstendenz199 des Vergnügens ist hier
nicht auszumachen, die christlich übersetzte voluptas wird vielmehr auf
neue Orte und Inhalte hingeordnet. Tertullians Projekt christlicher
Vergnügen ermöglicht zudem einen Blick auf die Konflikte des

Karthagers und der Christen mit dem Heidentum, mit einzelnen Christen,
und nicht zuletzt mit sich selbst.

Tertullians christliche Alternativvergnügen sind ein Spiegel seiner
Persönlichkeit und seiner historischen Situation: Todessehnsucht und
Handlungstrieb, Freude an der Versöhnung mit Gott und sich selbst bei

gleichzeitig starker Schadenfreude und Rachegefühlen erscheinen als

klare, unvermittelte und unverarbeitete Gegensätze seiner eigenen
Persönlichkeit. Diese innere Widersprüchlichkeit reflektiert seinen Konflikt

mit dem Heidentum sowie dem Christentum: Einerseits scheitert

er mit seinen hochgesteckten Ansprüchen bzgl. des Verhältnisses zum
Heidentum notgedrungen an der historischen Realität, andererseits
läuft er Gefahr, den von ihm durchaus akzeptierten und geforderten
Ansprüchen des Christentums (z. B. Gebot der Feindes- und Nächstenliebe)

selbst nicht genügen zu können. Dieser Konflikt gipfelt in der
Freude und Genugtuung Tertullians angesichts der Schau des jüngsten
Gerichts bzw. der Leiden der Feinde. Seine ins Jenseits verlegte
Radikallösung dieses Konflikts zeigt sein Unvermögen, diesen im Diesseits

auszutragen. Hier zeigt sich, daß er der historischen Situation und dem
Christentum selbst zumindest zeitweise nicht gewachsen war.

199 So Wagner 1931 (Anm. 4), 194: «Die Lust ist also auch dem Christen erlaubt, aber

nur die geistige Lust, die aus dem Besitz des wahren Glaubens quillt und auf Verachtung
aller sinnlichen Lust beruht; wenigstens darfer freiwillig nur solche begehren.» Rambeaux
1979 (Anm. 4), 172 Anm. 445 scheint diese Einschätzung Wagners zu übernehmen; vgl.
auch Nisters 1950 (Anm. 4), 37-38.



Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis 353

Die voluptates christanorum sollen eine Alternative zu den heidnischen

Vergnügungen sein und somit eine Antwort auf die vergnügungssüchtigen

Christen. Für Tertullian, dem seelische Unerschütterlichkeit
ein Ideal ist, stellt sich die schwierige Aufgabe, eine Alternative zur
Exzessivität und Ausgelassenheit der heidnischen Vergnügen vorzutragen.

Dabei scheint er auch Konzessionen einzugehen, denn er propagiert

spektakuläre Handlungen, denen er sonst eher zurückhaltend

gegenübersteht; ob er damit Erfolg hatte, wird zwar allgemein bestritten,

doch muß auch gesehen werden, daß die von Tertullian zum
Vergnügen erklärten Exorzismen, Heilungen, Visionen, das Zertrümmern
von Götterstatuen und nicht zuletzt das Martyrium im frühen Christentum

eine beträchtliche «Karriere» machten, und dies wohl gerade auch

wegen ihrer Spektakularität und Intensivität. Was Tertullian nicht
gelang, was er aber wohl auch gar nicht wollte, war eine christliche
Übersetzung der Exzessivität heidnischer voluptas.200 Seine Vergnügen
schildert er zwar allesamt als intensive Erlebnisse, doch tragen sie fast

nie Züge der Ausgelassenheit und Unkontrolliertheit.
Tertullians christliche Vergnügen sind nicht nur Antworten auf die

schauspielbegeisterten Christen. Er will ebensosehr jenen verunsicherten

Christen helfen, die grundsätzlich nach einer adäquaten Haltung
gegenüber dem Heidentum fragen. Tertullian antwortet darauf mit
seinen christlichen Vergnügen, die einerseits zum diesseitigen Kampf
gegen das Heidentum und somit zum Leben eines alles durchdringenden

Christentums auffordern, und die andererseits (z. B. durch die

Vorstellung des jüngsten Gerichts) ermutigen, trösten und beruhigen.

Sind die voluptates a deo contributae Tertullians Ausdruck seines

Selbstverständnisses sowie Antworten auf Fragen von Christen seiner
Zeit und bieten als solche eine Basis zur Identifikation, müssen sie ernst

genommen werden. Sie als nur «rhetorisch» zu qualifizieren, wird der
Intention Tertullians nicht gerecht, und der Vorwurf der Ineffizienz
seiner Vorschläge verbaut eine Beschreibung der historischen Situation
und Mentalität des Karthagers.

200 Tertullian ist geradezu stolz aufdie spöttische Ironie der Heiden bzgl. der Christen:
Ap. 3,3 (CCL1 91/13-15): «<Quae mulier! quam lasciva, quam festiva! quis iuvenis! quam
lusius, quam amasius! facti sunt Christiani>».


	Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis

