Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 3

Artikel: Tertullian und das Vergnugen in De Spectaculis
Autor: Kessler, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761164

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761164
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANDREAS KESSLER

Tertullian und das Vergniigen
in De Spectaculis’

Das Vergniigen als Beschiftigung, der man zur eigenen Unterhaltung,
aus Freude an der Sache selbst nachgeht, beinhaltet Momente von
Gliick, Freude sowie Ausgelassenheit und ist deshalb dem bomo religiosus
tir gewohnlich solange suspekt, als solche Zustinde tiefer Zufrieden-
heit nicht in die Religion eingebunden sind oder zu ihr hinfiihren.
Tertullian, der um 160 aus heidnischer Familie in Karthago geborene
christliche Konvertit und heftige Apologet seines Glaubens, stand vor
demselben Problem: Er war mit der Tatsache konfrontiert, dal3 die
Christen Karthagos ihr Bediirfnis nach Vergniigen mit Vorliebe bei
heidnischen Festen und Schauspielen befriedigten, was er mit seiner
Vision christlicher Existenz nicht vereinbaren konnte. Der Karthager
zog daraus die ihm als Schriftsteller naheliegende Konsequenz: Er
schrieb um 197 n. Chr. gegen die heidnische Vergniigungskultur an,
indem er in De Spectaculis die voluptates spectaculorum einer leidenschaft-

! Leicht tiberarbeiterter, im April 1992 fertiggestellter Auszug von A. KEessLer, Hic
voluptas ubi et votum. Tertullians Auseinandersetzung mit dem Vergniigen. Zur Semantik
von voluptas in de spectaculis. Lizentiatsarbeit Fribourg 1992 bei Prof. D. Van Damme. Dort
auch ausfiihrlichere Literaturhinweise. Tertullian wird zitiert nach E. DErKERS, Tertulliani
Opera 1/2, CCL 1/2, Turnhout 1954, Abweichungen sind jeweils vermerkt; die benutzten
dt. Ubers. der Schauspielschrift sind: H. KELLNER, Uber die Schauspiele (= BKV 7,1,
Kempten und Miinchen 1912, 101-136), und K.W. WEEBER, De spectaculis — Uber die
Schauspiele, Stuttgart 1988 dt./lat.; jeweils am Ende der Zitate gebe ich in Klammern die
benutzte Ubersetzung an. Die Zitate aus Cicero und Seneca stiitzen sich auf die Ausgaben
der Collection Budé.



314 Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis

lichen und radikalen Kritik unterzog. Der Praktiker Tertullian wulBte
aber sehr wohl, daf} er den Christen einen adidquaten Ersatz fiir ihr
Vergniigungsbediirfnis bieten mufite, und was er im Apologeticum nur
andeutet, wenn er die Heiden instruiert: afias praesumimus voluptates!?,
veranschaulicht er in Specz. anhand einer Vielzahl von woluptates a deo
contributae,um die Christen von der Teilnahme an den concilia impiorum’
abzuhalten. Es soll deshalb hier versucht werden, Tertullians christiani-
sierten Umgang mit vo/uptas in Spect. zu untersuchen, da er sich mit dem
Vergniigen in seinen mannigfachen Ausdrucksformen vornehmlich in
dieser Schrift auseinandersetzt.

1. Ort, Hiufigkeit, Bedeutungen und Synonyme von «voluptas»

Voluptas ist kein Schlisselbegriff im moraltheologischen Denken Ter-
tullians und fand in der Forschung* dementsprechend wenig Interesse.
Das Desinteresse an diesem Begriff ist aber zumindest dann ungerecht-
fertigt, wenn es um ein tieferes Verstindnis von Spect. geht, gehort doch
voluptas zu den zentralen Begriffen der Schauspielschrift.

2 Ap. 38,5 (CCL 1, 150/1.20).

3 Spect. 3,3-8. (CCL 1, 230-31/11-38)), bei Spect. wird im folgenden «CCL 1»
weggelassen.

* Als einziger hat sich bisher C. RamBeAUX, Tertullien face aux morales des trois
premiers siecles, Paris 1979, 170-179 und 344-347 niher mit der woluptas bei Tertullian
auseinandergesetzt. Der Autor interessierte sich dabei primir fiir die Argumente, mit
denen Tertullian seine Verwerfung der voluptas formulierte. Rambeaux kam zum Ergebnis,
dalB3 der Karthager das Vergniigen verurteilt, dafl diese Kritik an der zo/uptas eine inno-
vationslose Wiederholung philosophischer, vor allem stoischer Gedanken sei und da8 der
Rigorist die biblische Auseinandersetzung mit dem Vergniigen unbeachtet lieB. Die von
Tertullian vorgeschlagenen christlichen Vergniigen zitiert er zwar, geht ihnen aber nicht
niher nach. Keiner der Kommentatoren nimmt sich dieser Problematik an: M. TURCAN,
Tertullien. Les Spectacles, Paris 1986 (SC 332); J. BucHNER, Quint. Sept. Flor. Tertullian.
De spectaculis, Wiirzburg 1935; E. Castoring, Tertulliani De spectaculis, Florenz 1961
(Biblioteca di studi superiori 47); zu kurz und pauschal referieren auch F WAGNER,
Geschichte des Sittlichkeitbegriffs II, Miinster 1931, 194; B. Nisters, Tertullian. Person-
lichkeit und Schicksal, Miinster 1950, 20-24. Vor allem die Verwerfung der vo/upzas durch
Tertullian in Spect. 15 ist stark stoisch geprigt, doch sucht man diese Diskussion Tertul-
lians vergeblich in: J. STELZENBERGER, Die Beziehungen der frithchristlichen Sittenlehre
zur Ethik der Stoa, Miinchen 1933, und M. SpaNNEUT, Le stoicisme des Péres de I’Eglise,
Paris 1957.



Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis #15

Tertullian teilt die voluptas der schlechten Begierde? als concupiscen-
tia® bzw. cupiditas’ zu, die den Menschen aufgrund seiner Schwiche
bedringt. Bei den Begierden unterscheidet er sodann zwischen der
concupiscentia carnis (gula, libido, voluptas, [luxurial) und der concupiscentia
saeculi (gloria, cupiditas, ambitio, insufficentia).’ Tertullian widmet einen
groBen Teil seiner Werke dem Kampf gegen diese Begierden, denn sie
sind Ursprung und Folge des Siindenfalls und widersprechen sowohl
der hl. Schrift wie der géttlichen Vernunft: Wer (falsch) begehrt, lehnt
Gott ab.? |

Tertullian verwendet den Begriff vo/uptas in seinem ganzen Werk
61mal.!9 Von diesen 61 Nennungen fallen mehr als die Hilfte, nimlich
34, auf Spect., so daB voluptas nach spectacalum der meistgebrauchte
Begriff!! der Spektakelschrift ist. Die hiufige Verwendung und die
Problematisierung von wo/uptas in einer Schrift Gber die Schauspiele
tiberrascht indes nicht, im Gegenteil: Die spectacula sind ein Teil des
Vergniigens als species voluptatis'2, und gerade bei den Schauspielen zeigt
sich die concupiscentia voluptatis'3 in ihrer reinsten bzw. rohesten Form.
Als Kritiker der voluptates spectaculorum'* dringte sich Tertullian somit
eine Auseinandersetzung mit der wo/uptas von der Sache her auf.

5 Vgl. die systematische Darstellung der schlechten Begierden bei Tertullian von
RamBEAUX 1979 (Anm. 4), 129-262.

¢ Spect. 14,2 (240,/5-9): «Quasi parum etiam de spectaculis pronuntietur, cum con-
cupiscentiae saeculi damnantur. Nam sicut pecuniae vel dignitatis vel gulae vel libidinis
vel gloriae, ita et voluptatis concupiscentia est; species autem voluptatis etiam specta-
cula.»

7 Spect. 25,4 (249/14-15): «Avertat deus a suis tantam voluptatis extiosae cupidita-
tem!»

8 Ux. 14,2 (CCL1 377/10-13): «Prima quidem potentissimaque (species humanae
imbecillitatis) venit de concupiscentia carnis, sequens de concupiscentia saeculi.» In
Spect. 14,2 macht Tertullian diese Unterscheidung nicht, da sind vielmehr alle Begierden
concupiscentiae saeculiy vgl. RamBeAux 1979 (Anm. 4), 135-137.

? Vgl. Rameaux 1979 (Anm. 4), 132-135.

10 Die voluptas-Stellen verteilen sich auf die einzelnen Schriften Tertullians folgen-
dermafen: Nat. (5); Ap. (6); Spect. (34); Pat. (3); Cult. (1); Ux. (2); Idol. (1); Scorp. (2);
Marc. (1); An. (3); Cor. (1); Pud. (1); Pal. (1). Vgl. G. CragessoN, Index Tertullianeus
I/11/111, Paris 1974-75, 1756.

W Spectaculum hat 41 Nennungen, vgl. CLaessoN 1974/75 (Anm. 10), 1522.

12 Tertullian gebraucht voluptates und spectacula also nicht synonym, vielmehr sind die
Spectacula eine species voluptatis: Spect. 14,2-3 (240/8): «species autem voluptatis etiam
spectacula. Opinor, generaliter nominatae concupiscentiae continent in se et voluptates,
aeque generaliter intellectae voluptates specialiter et in spectacula disseruntur.»; vgl. auch
Cult. 1,8,4 (CCL1,350,/17-20); Idol. 13,1 (CCL 2, 1112/7-9).

13 Spect. 14,2 (240/8).

W Spect. 1,1 (227/4).



316 Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis

Wenn Tertullian »o/uptas selbst nicht niher bestimmt, versteht er
unter diesem Begriff das Vergniigen im allgemeinen, doch miissen zum
Verstindnis der einzelnen Stellen Nuancierungen wie Vergniigungs-
sucht, GenuB(sucht), Lust und Befriedigung mitbedacht werden.!> Mit
voluptates bezeichnet er alle moglichen Arten von Vergniigungen!®,
denkt dabei aber vor allem an die zoluptates spectaculorum.

Tertullian verwendet in seiner Schauspielschrift kaum Synonyme
tiir voluptas. Er spricht abschitzig von denen, die sich fiirchten, etwas
von den gaudia et fructus saeculi'’ zu verpassen, oder von denen, die
meinen die Schauspiele als oblectatio hominis'® hitten keinen Einflul3 auf
eine gefestigte religivse Uberzeugung. Zudem nennt Tertullian die Ver-
gniigungen delectamenta'® und die zu kappenden Haltetaue (rezinacula®®)
des Lebens. Auch /bido ist kein Synonym fiir vo/uptas, denn bei Tertul-
lian ist /ibido fast ausschlieBlich sexuell konnotiert?!, wihrenddem er
voluptas in diesem Sinne in Specz. nie und in den ibrigen Schriften nur
selten gebraucht.

2. Hic voluptas, ubi et votum

Tertullian legt den Ursprung der »o/uptas in das Verlangen des Men-
schen: Hic voluptas, ubi et votum.?? Dieses Verlangen bestimmt die
Qualitit der vo/uptas und wird zum Ort einer folgenschweren Entschei-
dung: Entweder verlangt der Mensch nach christlichen oder nach

15 KELLNER 1912 (Anm. 1) iibersetzt voluptas mit: Vergniigen(ungen), Vergniigungs-
sucht, Ergétzungen, Lust, Amusement, Kitzel, Freude; WEEBER 1988 (Anm. 1) gebraucht:
Vergniigen(ungen), Vergniigungssucht, GenuB3(sucht).

16 Spect. 14,3 (240/9-11); z. B. 6ffentliche Feste, an denen die Christen nicht teil-
nehmen: Ap. 35,1-11 (CCL1 135-37/1-53); der Besuch der Badehiuser, der fiir die
Christen jedoch kein Problem darstellt; vgl. Ap. 42,4 (CCL1 157/15-19); Cor. 3,3
(CCL2 1042-43/15-23); vgl. G. ScHOLLGEN, Die Teilnahme der Christen am stidtischen
Leben in vorkonstantinischer Zeit. Tertullians Zeugnis fiir Karthago, in: ROA 77 (1982)
1-29, 13-23.

17 Spect. 2,2 (228/14).

18 Spect. 1,3 (227/13-14).

19 Spect. 29,1 (251/1).

20 Spect. 1,5 (227/20).

21 Vgl. fiir Spect: 9,3 (235/12); 10,6 (237/26); 14,2 (240/7); 17,3 (242/10) und 7
(243/31); 25,2 (248/7). Die Ausnahme ist 21,1 (245/3-4).

22 Spect. 28,5 (252/17). Dt. Ubersetzungen:«Vergniigen findet man nur beim Gegen-
stande seiner Sehnsucht.» (KELLNER); «Unser Vergniigen ist da, wo auch unser Verlangen
ist.» (WEEBER).



Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis 317

heidnischen Vergniigen, die einen schlieB3en die anderen aus. Kompro-
miBlos trennt Tertullian zwischen guter = christlicher und schlechter =
heidnischer voluptas.?® Die voluptas ist an sich wertfrei, d. h. sie hingt
von der Richtung des Verlangens jedes einzelnen ab. Mit dem Gedan-
ken der Wertneutralitit des Vergniigens und der damit verbundenen
Moglichkeit «positiver» volupitas folgt Tertullian den stoischen Philoso-
phen. 24

Fiir Tertullian ist es klar, worin sich Verlangen und Sehnsucht der
Christen offenbaren. Die Konstruktion von: Hic voluptas, ubi et votum?
und der Begriff vozun?6 selbst sind bereits biblisch inspiriert und weisen
die Richtungechten Verlangens. Die wahre Sehnsucht verwirklicht sich
nur im votum Christianorum als dem paulinischen Wunsch, diese Welt zu
verlassen, um bei Gott zu sein?’, und als Bitte nach der raschen Ankunft
des Reiches Gottes?8. Sich auf das votum einlassen ist bereits eine Ent-
scheidung fiir das Christentum. Das Begehren heidnischer Vergniigun-
gen kann also nie ein votum voluptatis sein, sondern miifite vielmehr als
verwerfliche concupiscentia voluptatis beschrieben werden. Gibt es fiir
Tertullian zwar grundsitzlich zwei streng voneinander getrennte Arten
des Vergniigens, ist jene heidnische von vornherein disqualifiziert, da
ihr gar kein wirkliches Verlangen entsprechen kann: Die heidnische
Variante des Vergniigens ist die Moglichkeit einer Unmoglichkeit; das
votum macht die wahre voluptas aus, doch dieses vozum ist bereits ein
christliches. Die Wiinsche und Sehnsiichte der Christen haben mit
denen der Heiden demnach nichts zu tun; dieser von Tertullian gefor-
derten Unvereinbarkeit steht jedoch eine nicht unbedeutende Zahl
schauspielbegeisterter Christen gegeniiber. Fiir den Karthager stellt sich

23 Vgl. RamBeaux 1979 (Anm. 4), 172.

24 Namentlich Cicero, Seneca und auch Apuleius 4uflerten sich in diese Richtung; fiir
die entsprechenden Stellen vgl. RamBeEaux 1979 (Anm. 4), 176 Anm. 486 (Cicero und
Seneca) und 177 Anm. 491 (Apuleius).

% Vgl. Lk 12,34; vgl. Scorp. 3,3 (CCL2 1047/9-10): «illic cor habentes ubi et the-
saurumy.

26 Tertullian inspiriert sich an Phil 1,23 und 2 Kor 5,8, wenn er schreibt:
Spect. 28,5(251/15-17): «Nam quod et aliud votum nostrum quam quod et apostoli, exire
de saeculo et recipi apud Dominum?»; vgl. Ux. I,5,1 (CCL1378/3-7); Pat. 9,5
(CCL1 309-10/18-21).

27 Vgl. Anm. 122

2 Or. 5,4 (CCL1 260,/15-18): «Immo quam celeriter veniat, Domine, regnum tuum,
votum Christianorum, confusio nationum, exultatio angelorum, propter quod conflicta-
mur, immo potius propter quod oramus.»



318 Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis

somit die Frage nach dem Ursprung der Macht jenes perversen Ver-
gniigens, das die Menschen zu verfehltem Verlangen verleitet.

3. Verbotene volupias

a) Voluptas als dimonische Macht

Tertullian beantwortet die Frage nach dem Ursprung der selbst fiir
Christen michtigen Attraktivitit des Vergniigens nicht explizit, er gibt
lediglich drei Hinweise?%: In Kapitel 9 der Schauspielschrift versucht
Tertullian den gotzendienerischen Charakter der Wagenrennen zu
beweisen. Seine Argumentation: Der allgemeine Gebrauch des Pferdes
als Fortbewegungsmittel und die dafiir notwendige Reitkunst sind ein
Geschenk Gottes, das jedoch durch die falsche Verwendung fiir die
Wagenrennen zu einer Dienstleistung fiir die Ddmonen wurde. 30 Seit-
her unterliegen die Pferderennen einer dimonischen Dynamik: Die
verschiedensten Gétter tun sich als Erfinder und Patrone der Rennen
hervor, die Diversifikation der Wagentypen entwickelt sich, wobei Ter-
tullian in Erichthonius, dem Erfinder des Viergespanns, den Teufel
selbst zu erkennen glaubt. Auch die Zahl der gétzendienerischen Farben
der Wagenlenkerkleidung nimmt stets zu: Geniigten frither rot und
weill, wurden spiter auch noch blau und griin idololatrisch besetzt.
Diesen Vorgang der Farben- und somit Goétzenvermehrung ordnet
Tertullian in einen allgemeinen ProzeB der Zunahme von Aberglauben
und Vergniigen ein. Diese Zunahme von »o/uptas und superstitio ist Teil
einer dimonischen Machtentfaltung, die sich im falschen Gebrauch der
Welt bzw. in deren Vergotzung offenbart. 3! Dieselbe Zunahme perver-
ser voluptas erkennt Tertullian in der Entwicklung der Gladiatoren-

29 RamBEAUX 1979 (Anm. 4), 172 behandelt diese Passagen nicht, obwohl sie seine
Vermutung bestitigt hitten: «Il (Tertullien) reconnait que nous sommes beaucoup plus
sensibles 4 la mauvaise qu’a la bonne crainte, et il explique cela par la domination du
péché; il eut probablement expliqué de la méme fagon la supériorité de la séduction
exercée par les plaisirs qui lui paraissent pernicieux.»

% Spect. 9,1 (235/3-4): «Sed cum ad ludos coactus est, transiit a dei munere ad
daemoniorum officia.»

31 Davon handelt vor allem Kap. 2 der Schauspielschrift mit der programmatischen
Sentenz in 2,11 (229/58-59): «quando haec sit tota ratio damnationis, perversa admini-
stratio conditionis a conditisy.



Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis 319

spiele: «Denn einst opferten sie, weil man tiberzeugt war, die Seelen der
Toten wiirden durch menschliches Blut verschnt, bei Begribnissen
Kriegsgefangene oder Sklaven von schlechter Korpergestalt, die sie
dafiir gekauft hatten. Spiter fand man Gefallen daran, diese Ruchlosig-
keit durch die Aufwertung zum Vergniigen zu verschleiern. Daher
opferten sie die Minner, die sie sich verschafft und in der Handhabung
der damals verfiigharen Waffen moglichst gut ausgebildet hatten —
allein zu dem Zweck, damit sie lernten, getotet zu werden —, am alsbald
festgesetzten Tag der Totenopfer bei den Grabhiigeln. So trésteten sie
sich mit Morden iiber den Tod hinweg. Dies war der Ursprung des
Gladiatorenspiels. Allmihlich aber fanden sie umso mehr Gefallen
daran, je mehr die Grausamkeit zunahm; denn der Vergniigungssucht
dieser wilden Tiere (in Menschengestalt) war noch nicht Geniige getan,
wenn nicht auch noch menschliche Korper von wilden Tieren zer-
fleischt wiirden.» (Weeber)32

Die von Beginn weg idololatrischen Gladiatorenspiele nehmen im
Laufe der Zeit stets an Grausamkeit zu33, wobei die Macht der vo/uptas
an diesem Prozel3 der Brutalisierung maf3geblichen Anteil hat: Einer-
seits ist diese Macht heimtiickisch, denn sie verschleiert Mord und
legitimiert ihn somit, d. h. die Gladiatoren werden zu Opfern des
offentlichen Vergniigens.3* Andererseits, auf dieser gesellschaftlichen
Legitimation aufbauend, werden die Formen des Mordes unter dem
Diktat des Vergniigens immer ausgekliigelter. Tertullians Bemerkung,
daB die Alten die Totenopfer durch eine menschlichere Art von Grau-
samkeit abgemildert hatten 33, kann somit nur ironisch verstanden wer-
den; die Vergniigungssucht fordert vielmehr die Zunahme von a#rocitas
und ¢rudelitas. Die voluptas ist keine autonome Macht, sondern Teil des
Gotzendienstes bzw. der officia daemoniorum, und durch ihren Verschlei-
erungscharakter und der ihr eigenen Grausamkeitsdynamik hat die
voluptas maligeblichen Anteil an der Dimonisierung der Welt.

32 Spect. 12,2-4 (238/5-15).

33 Diese Zunahme driickt Tertullian sowohl in 9,5 wie in 12,4 mit dem Verb provebere
aus, und dhnlich sind auch die jeweiligen Einleitungen: «Sed postea tam voluptate...
provecta»; «Sed paulatim provecti...».

3 Spect. 19,4 (244/14-16): «Certe quidem gladiatores innocentes in ludum veni-
unt,ut publicae voluptatis hostiae fiant.» Zu veniunt anstatt veneunt; s. unten, Anm. 82.

3 Spect. 12,1 (238/3-5).



320 Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis

Ein letzter Hinweis auf den dimonischen Ursprung des #is volup-
tatum 36 bietet der Begriff vis. 37 Tertullian gebraucht »is vornehmlich zur
Charakterisierung von ungeordneter, negativer, eben dimonischer
Macht; im Unterschied dazu bezeichnet er die positive, gottliche Kraft
im allgemeinen als »irtus.3® Es ist die ddmonische Qualitit des wis
voluptatum, auf Grund derer Katechumenen wie Getaufte immer wie-
der zum Schauspielbesuch verleitet werden.

Die Antwort auf die Frage nach dem Ursprung der Macht von
voluptas liegt im dimonischen Charakter des Vergniigens: Vergniigen
gehort zum Gotzen- bzw. Dimonendienst und ist somit, gemil3 dem
sehr weit gefaliten Gotzendienstverstindnis Tertullians3? Siinde. Die
Macht der vo/uptas hat ihren Ursprung letzlich in der (Uber-) Macht der
Siinde.

b) Voluptas als Bedrobung der Seele

Das sinnliche Erleben der Umwelt hat fiir Tertullian direkten Einfluf3
auf Seele und Geist des Menschen. Vor allem Augen und Ohren als die
erhabensten Sinne miissen vor widergéttlichen Gentissen geschiitzt
werden: «Wenn wir also Gaumen und Bauch von unreinem Essen
fernhalten, um wieviel mehr halten wir Ohren und Augen, edlere Teile
von uns, von Geniissen fern, die als Gétzen- und Totenopfer dienen!
Diese Geniisse durchlaufen nicht nur die Eingeweide, sondern werden
vom Geist und von der Seele selbst aufgenommen, an deren Reinheit
Gott mehr liegt als an der der Eingeweide.» (Weeber)40

3% Spect. 1,2 (227/7-8).

37 Vgl. dazu: R. BrauN, Deus Christianorum. Recherches sur le vocabulaire doctrinal
de Tertullien, Paris 21977, 114-116. Diese negative Charakterisierung von zss ist neben
Spect. 1,2 auch sonst in der Schauspielschrift gegenwirtig: Spect. 2,10 (229/51); 2,12
(229/63); 18,3 (243/11).

38 Vgl. BRauN 1977 (Anm. 37), 115.

3 Jede Siinde ist fiir Tertullian Gotzendienst und umgekehrt: Idol, 1,5
(CCL2 1102/13-14): «idololatriam admittit quicumque delinquit». Zum Goétzendienst-
verstindnis Tertullians und seiner Verbindung mit der Siinde und den Dimonen vgl.
J.C.M. van WiNDEN, Idolum and Idololatria in Tertullian, FChr 36 (1982) 108-114;
J.C. FrepouiLLE, RAC 11, Stuttgart 1981, Art. Gotzendienst, col. 874—76.

40 Spect. 13,5 (239/14-19); vgl. Dazu P. BRown, The Body and Society. Men, Women
and Sexual Renunciation in Early Christianity, London 1989, 77: «Indeed, his (Tertullians)
insistence on the control of the body was so rigerous precisely because he believed that is
was directly through the body and its sensations that the soul was tuned to the high pitch
required for it to vibrate to the Spirit of God.»



Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis 321

Das Schicksal von Seele und Geist ist stark von ambivalenten Sin-
neseindriicken abhangig. Diese Abhingigkeit ist umso gefihrlicher, je
zuginglicher die woluptates sind.*! Es sind denn auch die sorglosen
Heiden und die arroganten Christen, die meinen, daf} die Teilnahme an
diesen Vergniigen rein dulBBerlich sei und nicht vielmehr ein Verbrechen
gegen die Gott gebithrende Ehre und Furcht. 42 Tertullian sieht sich vor
dem Problem, sein sinnliches Erleben so zu regulieren, dafl keine fal-
schen Vergniigen, d. h. seine Seele gefihrdenden Sinneseindriicke ihn
erreichen konnen, und dieselbe Askese auferlegt er auch der Vorstel-
lungskraft: « An einer Sache aber, der wir abschworen, diirfen wir uns
weder in Wort noch Tat, weder durch direktes Zuschauen noch durch
gedankliches Vorausblicken darauf beteiligen.» (Weeber) 43 Folgerichtig
dulBert Tertullian den verzweifelten Wunsch, mit der Welt der Heiden
nichts zu tun zu haben#4, denn nur in einer rein christlichen Welt wire
eine solche «Sinneshygiene» bzw. Korperkontrolle moglich.

¢) Voluptas im Teufelskreis der Leidenschaften

Tertullians vorrangiges Ziel in der Auseinandersetzung mit der voluptas
ist es, die Christen vor ihr zu schiitzen, indem er den verderblichen
Mechanismus offenlegt, den das Verlangen nach Vergniigen unweiger-
lich auslost. 4 Zu diesem Zweck entwickelt er in Kapitel 15 der Schau-
spielschrift eine «Phinomenologie» des Vergniigens: «Gott hat uns
befohlen, mit dem Heiligen Geist, der ja seiner grundsitzlich guten
Natur entsprechend zart und sanft ist, in Stille und Milde, in Ruhe und
Frieden umzugehen, ihn nicht durch Raserei, nicht durch Zorn, nicht
durch Wut und nicht durch Schmerz zu beunruhigen. Wie sollte sich der

# Diese Zuginglichkeit ist im hoéchsten MaBe gegeben, weil das Vergniigen ja
dimonischen Ursprungs ist, die Macht der Dimonen sich jedoch auf alles Weltliche
ausgedehnt hat: Spect. 8,9 (235/34): «totum saeculum Satanas et angeli eius repleve-
runt».

42 Spect. 1,3 (227/9-15).

43 Spect. 24,3 (248 /7-8): «Quod autem eieramus, neque facto neque dicto neque visu
neque prospectu participare debemus.»

4 Spect. 15,8 (241,/27-28): «Utinam ne in saeculo quidem simul cum illis morare-
murl»

45 Im Erstellen dieses Mechanismus der Emotionen folgt Tertullian einer langen
philosophischen Tradition: vgl. M. Turcan 1986 (Anm. 4) 227. Vielleicht ist aber auch
eine direkte Abhingigkeit auszumachen, nimlich der Pastor Des HErRMAS, Mand. V,2,4,
wo die Unvertriglichkeit der Wut mit dem hl. Geist behauptet wird sowie dieselbe Wut
eine Kette weiterer verwerflicher Emotionen auslost.



322 Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis

Besuch der Schauspiele mit ihm vereinbaren lassen? Denn es gibt kein
Schauspiel ohne heftige Erschiitterung des Geistes. Wo niamlich Ver-
gniigen ist, da ist auch Leidenschaft, durch die das Vergniigen ja gerade
seine Wiirze erhilt; wo Leidenschaft ist, da ist auch eifersiichtige Riva-
litdt, durch die die Leidenschaft ihre Wiirze erhilt. Wo nun aber eifer-
siichtige Rivalitit herrscht, da entstehen auch Raserei und Zorn, Wut
und Schmerz und die anderen davon ausgehenden Gemiitsbewegun-
gen, die sich ebenso wie diese Affekte nicht mit der christlichen Zucht
vertragen. Denn auch wenn einer die Schauspiele seinem gesellschaft-
lichen Rang, seinem Alter oder auch seinem Naturell entsprechend
zuriickhaltend und mit Anstand geniel3t, so bleibt er dennoch innerlich
nicht unbeteiligt und ist nicht ohne Leidenschaft der Seele, auch wenn
sie duBerlich nicht erkennbar ist. Niemand kommt ohne Affekt zu
einem Vergniigen, niemand erleidet einen Affekt ohne die ihn beglei-
tenden Fehltritte. Die Fehltritte selbst spornen die Affekte an. Wenn
aber der Affekt zur Ruhe kommt, ist kein Vergniigen mehr da, und jener
Mensch zieht sich schon in dem Augenblick den Vorwurf blinden,
nichtsnutzigen Tuns zu, wenn er sich auf etwas einlifit, bei dem er
letztlich nichts erreicht. Ich denke aber, auch blindes, nichtsnutziges
Tun ist uns fremd.» (Weeber)46

In diesem Abschnitt versucht Tertullian der vo/upzas*’ endgiiltig
ihren Stachel zu ziehen und entwickelt dabei auf der Basis stoischer
Terminologie implizit sein Ideal christlicher Psychologie: Jedes Schau-
spiel und somit jegliches Vergniigen bedingt die von ihm durchwegs

4 Spect. 15,2-7 (240-41/6-23).

47 Tertullian konnte aus einem reichen Reservoir philosophischer Meinungen schép-
fen, um seine Verwerfung der »o/uptas zu begriinden: Rameaux 1979 (Anm. 4), 175-177
bietet die entsprechenden Quellen dieser philosophischen Verwerfung des Vergniigens.
Vor allem Cicero und Seneca verurteilten die »o/uptas bisweilen total und mit ihnen ein
Grofiteil der stoischen Tradition. Als Griinde hierfiir wurden angegeben: Die voluptas
widerspricht der z7rtus (Cicero, leg. 1,52) bzw. verschmiht die Tugend (SENECA, benef.
4,2,4); die voluptas ist deshalb ein Laster (SENECa, epist. 59,1), das man fliehen muB
(SENECA, ep. 51,5; 51,13), ja vielmehr ist die vo/upzas der Ursprung aller mala (Cicero, leg.
1,47; SENECA, epist. 110,10). An dieser philosophischen Verurteilung des Vergniigens
orientiert sich Tertullian bei seinem Entwurf eines Teufelskreises der Emotionen in
Spect. 15, 2-7.



Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis 323

negativ verstandenen Phinomene: concussio spiritus®8, passio spiritus®®
und affectus0. Ist der Geist erschiittert, befindet sich der Mensch in der
Falle des Vergniigens, das seinerseits Glied einer Kette untereinander
abhingiger Affekte ist: voluptas, studium, aemulatio, furor, bilis, ira, dolor
et cetera. Die Herrschaft dieser Affekte ist stets begleitet von casus, die
ihrerseits die Affekte von neuem antreiben: Der Teufelskreis ist
geschlossen. Der wird auch nicht durch die Absenz von Affekten
durchbrochen, denn das Fehlen von Emotionen an einem Ort des
Schauspiels ist vanstas, die wiederum nur durch neue Affekte vertrieben

4 Concussio bedeutet eigentlich (Erd-)Beben, Erschiitterung als Folge einer Natur-
gewalt. Den metaphorischen Gebrauch des Substantivs concussio als Erschiitterung des
Geistes bezeugt vor allem Tertullian (vgl. TLL 4, col. 117; G. Craesson 1974/75
[Anm. 10] 256), wohingegen das Verb concutere in diesem tibertragenen Sinn vor ihm
geldufig war (vgl. TLL 4, col. 118-121). Namentlich SENEca gilt es als das hochste Gut, sich
nicht erschiittern zu lassen: dial. 9,2,3: «Quod desideras autem magnum et summum est
deoque vicinum, non concuti.» Tertullian iibernimmt hier diese stoisch geprigte, negative
Einschitzung der concussio. Die concussio wirkt sich auf den spiritus aus, der bei Tertullian oft
kaum von animus oder anima zu unterscheiden ist (vgl. M. Turcan 1986 [Anm. 4], 96).
Eine Erschiitterung dieses Geistes bzw. der Seele gefihrdet das Heil des Menschen, denn
sie hat ihren Ursprung in einer widergottlichen Sinneswahrnehmung: Spect. 13,5
(239/14-19).

49 Passio als Ubersetzung von pathos bezeugen als erste Apuleius (vgl. TLL 10, col.
614-622. Noch Cicero iibersetzte pathos mit pertarbatio, in: Tusc. 4,6: «Est igitur Zenonis
haec definitio, ut perturbatio sit, quod pathos’ille dicit, aversa a recta ratione contra
naturam animi commotio.») und dann Tertullian, der diesen Begriff in verschiedensten
Bedeutungen gebraucht. Passzo ist in Spect. 15,6 die zu iiberwindende Leidenschaft, syn-
onym zu st#dium und dhnlich der concussio und dem affectus: Das Ziel ist der spiritus sine
passione, d. h. der Karthager iibersetzt hier Apatheia und bezieht dieses stoische Ideal auf
den wahren Christen. Tertullians negatives Verstindnis der passio hat wahrscheinlich aber
auch biblische bzw. (pseudo)paulinische Wurzeln: vgl. vor allem 1 Tim 4,5; Rém 7,5; Gal.
5,24.

50 Der hier negativ verwendete Begriff affectus findet sich bei Tertullian kaum, mei-
stens jedoch in neutraler Bedeutung als Neigung bzw. Vorliebe, so daB} eine direkte Quelle
fiir 16,6 vermutet wurde: Der Zusammenhang von affect#s und voluptas an dieser Stelle sei
von SENECA, epist. 59,4 inspiriert: «adfectum... inpotentem et in diversum statim et
inclinaturum voluptatem voco». Den Einflu3 dieser Briefstelle nehmen an: J. BUCHNER
1935 (Anm. 4), 126; E. CastoriNa 1961 (Anm. 4), 278 und Turcan 1986 (Anm. 4), 229
(«peut-étren). Tatsache ist, dal3 die Auseinandersetzung mit den Affekten in SENEcas Werk
einen wichtigen Platz einnimmt, denn sie widersprechen der Natur, sind also unverniinftig
und gefihrden deshalb die Seelenruhe des Menschen (SENEca, dial. 3,7,3; 3,8,1); der
Affekt ist schlicht eine Krankheit (SENEca, epist., 75,11). Dieselbe Argumentation in
theologischem Gewand findet sich bei Tertullian: Die Affekte sind mit der désciplina des
hl. Geistes unvereinbar (Spect. 15,4 (240,/13-15)), widersprechen also der Wahrheit
(Spect. 29,1 (251/4-6)) und gefihrden somit das Seelenheil (Spect. 13,5 [239/14-19]).
Der EinfluB3 des SENECA saepe noster (An. 20,1 [CCL2 811/3])) und der stoischen Tradition
auf das negative Affektverstindnis Tertullians in 15,6 ist mehr als wahrscheinlich.



324 Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis

werden kann. All die Affekte, die das Verlangen nach soluptas auslost,
widersprechen der disciplina Gottes bzw. des hl. Geistes. Tertullian ver-
tritt sodenn das Ideal eines Menschen, der sich jegliche Gemiitsregung
versagt. Der wahre Christ zeichnet sich durch seinen animus immobilis>!
bzw. seinen spiritus sine passione aus, der an den Pridikaten des hl. Gei-
stes (tranquillitas, lenitas, quies, pax) gemessen wird: Der Idealchrist
Tertullians entpuppt sich als stoischer Weiser.>2 Seine eigentliche Argu-
mentationsspitze ist jedoch die Unvereinbarkeit der Affekte mit der
disciplina des hl. Geistes: Gott offenbarte durch Paulus in Eph 4,30-31
die Unvertriglichkeit des hl. Geistes mit Gefithlen von Bitterkeit, Waut,
Zorn sowie Manifestationen von Geschrei, Blasphemie und allem
Bosen. In seiner Paraphrase dieser Bibelstelle, die er direkt auf die
einzelnen Aspekte der Schauspiele beziehen kann, nennt Tertullian als
dem hl. Geist kontrire Emotionen furor, bilis, ira, dolor3 et cetera ex
his3*. Positiv bestimmt Tertullian die Natur des hl. Geistes als zener et
delicatus®, dem man mit tranguillitas, lenitas, quies und pax begegnen
muf. Als Quelle dieser Charakterisierung des hl. Geistes wird der Pastor

51 Parallell zum spiritus sine passione nennt Tertullian den animus immobilis als Status,
den der noch so abgeklirte Schauspielbesucher nie erreichen kann. Auch die Haltung
animus immobilis ist ein Ideal des Stoikers, vor allem gegeniiber dem Schicksal und dem
Bosen: vgl. z. B. SENECA, dial. 7,16,1: «Deinde ut sis immobilis et contra malum et ex bono,
ut qua fas est deum effingas.» und auch: dial. 11,2,3; epist. 87,4; 118,17,

52 Die Prigung Tertullians durch die Philosophie der Stoa ist unumstritten, doch fehlt
seit G. RaucH, Der Einflul3 der stoischen Philosophie auf die Lehrbildung Tertullians,
Halle Wittemberg 1890, eine systematische Untersuchung zu diesem Thema. RaucH sei-
nerseits geht leider kaum auf die uns hier interessierende praktische Moral ein. Auch beim
Klassiker SPANNEUT 1957 (Anm. 4), 233 findet sich iiber die «instincts et passions» bei
Tertullian wenig: « Tertullien, si précis en psychologie, est bien vague sur les passions.» Fiir
Spect. 15 trifft dieses Urteil jedenfalls nicht zu; auch M.L. CovisH, The Stoic Tradition from
Antiquity to the Early Middle Ages, vol. II. Stoicism in Christian Latin Thought trough
the Sixth Century, Leiden 1985 (= Studies in the History of Christian Thought 35) 9-29 (zu
Tertullian), macht auf diese Stelle nicht aufmerksam.

53 Zu den einzelnen Begriffen: Turcan 1986 (Anm. 61), 226; vgl. auch speziell zu
Suror und aemulatio: KessLer 1992 (Anm. 1), 37-39.

54 TurcaN 1986 (Anm. 4), 228 bezieht dieses e cetera ex his auf die von Tertullian
nicht explizit erwihnten clamor, blasphemia ... cum omni malitia aus der zitierten Epheser-
stelle, wobei sie damit die Identitit der désciplina mit der gottlichen Vorschrift bzgl. des
hl. Geistes beweisen will. Dieser Beweis ist jedoch auch ohne diese cezera méglich und das
Anfiigen von et cetera ist vielmehr eine rhetorische Floskel: vgl. z. B. Cicero, Tusc. 4,7:
«libidini ira, excandescentia, odium, inimicitia, discordia, indigentia, desiderium et cetera
eius modi.»

55 Vgl. Deut., 28,56; einen EinfluB dieser Stelle nehmen an: BUCHNER 1935 (Anm. 4),
126; CastoriNa 1961 (Anm. 4), 274; vorsichtiger TurRcaN 1986 (Anm. 4), 226: «peut étre
und réminiscencex.



Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis 325

des Hermas>® vermutet. Das Bediirfnis nach Stille, Ruhe, Milde und
Frieden”’ teilt Tertullian jedoch nicht nur mit den Christen, sondern
auch mit den Heiden, vor allem mit deren stoischen und epikurdischen
Philosophen. Der Einwand gegen die Affekte des Vergniigens anhand
der Pridikate des hl. Geistes unterscheidet sich von dem jener Philo-
sophen nur in bezug auf dessen (theologische) Motivation; Ziel und
Ideal der Affektkritik ist jedoch dasselbe: Die friedvolle Leidenschafts-
losigkeit.® Als christliche patientia und aequanimitas wird Tertullian
dieses Ideal der Apathie wenig spiter>® in seinem De patientia feiern.
Seine Allegorie der Geduld in Paz. 15,4-6 (CCL1 316/16-27) kann
gleichsam wie ein Gegenentwurf zum Teufelskreis der Leidenschaften
in Spect. 15, 3—7 gelesen werden.

d) voluptas als Bedrobung der christlichen Gemeinde

Tertullian stellt die Auswirkungen des auf einem falschen Verlangen
beruhenden Vergniigens nicht nur auf einer psychischen, sondern auch
auf einer sozialen Ebene fest. Er konstatiert Trennung und Auflésung
der christlichenn Gemeinde aufgrund der Macht des Vergniigens. Der
vis voluptatum bedroht den Christen und seine Gemeinde somit radikal,
denn die Vergniigungssucht macht den Christen seiner Gemeinschaft
abspenstig: «Du kannst deshalb mehr Menschen finden, die sich von
unserer Glaubensgemeinschaft trennen, weil sie ithr Vergniigen in
Gefahr sehen, als welche, die um ihr Leben fiirchten.» (Weeber)©0

% Bes. Mand. V,2,6. Vgl. J. DanigLou, Les origines du christianisme latin, Paris
1978,134; ebenso M. Turcan 1986 (Anm. 4), 226-227 und J.E. MORGAN-WYNE, The <de-
licacy> of the Spirit in the Shephard of Hermas and in Tertullian, in: SzzdPatr 21 (1989),
154-157.

57 Dieser Zustand von Frieden und Ruhe gehort zu den Wirkungen der Taufe, als
Pridikate des hl. Geistes: Bapt. 8,3-4 (CCL1 283,/12-27).

%8 Zu diesem Schlul3 kommt auch RamBeaux 1979 (Anm. 4), 177: «Il apparait ainsi
qu’en dépit de 'opposition soulignée par Tertullien entre les philosophes et les chrétiens,
ses idées sur le plaisir ne sopposent aux leurs que par leurs fondements et leur orientation
théologiques.» Dies stimmt aber nur begrenzt, denn die christlichen Vergniigen, von
denen Tertullian in Spect. 29 spricht, sprengen den Rahmen der philosophischen Idee der
Seelenruhe, wie gleich gezeigt werden soll.

39 Vor 204 n. Chr: J.C. FREDOUILLE, Tertullien, De la Patience, Paris 1984 (SC 310),
7-10.

60 Spect. 2,3 (228/15-16): «Plures denique invenias, quos magis periculum voluptatis
quam vitae avocet ab hac secta.»



326 Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis

Unter diesen p/ures befinden sich sowohl Katechumenen wie getaufte
Christen, die dem didmonischen »zs voluptatum erliegen und sich erfre-
chen, biblische und theologische Rechtfertigungen fiir ihre Genuf3sucht
vorzubringen. Beim Katechumenen macht sich die Macht des Vergnii-
gens primir seine Unwissenheit zunutze und bringt ihn dadurch zu
Fall.®1 Es ist deshalb das Anliegen Tertullians, mit seiner Schrift diese
ignorantia aufzuheben, wie in seinem Appell cogroscite! an die Katechu-
menen, die doch c#m maxime auf Gott zugehen, deutlich wird. 62 Wel-
cher Art ist aber die Zgnorantia der Katechumenen, bzw. was bedeutet: »is
voluptatum ignorantiam protelet in occasionem? Meint Tertullian hier die
pure Unwissenheit, die den Ignoranten an den Rand des Falls bringt 63,
oder polemisiert er gegen die Unwissenheit als bewuBtes Nichtwissen-
wollen seitens der Katechumenen, damit diese weiterhin ihren Ver-
gniigungen nachgehen kénnen?% Die erste Lésung ist wahrscheinli-
cher: Tertullian kritisiert zwar die bewulte Selbsttiuschung, die dzssz-
mulatio®, doch sieht er darin das Verhaltensmerkmal der getauften
Schauspielbesucher und nicht das der Katechumenen. Er unterscheidet
auch andernorts% die ignorantes von den dissimulantes und versteht dabei
ignorantia klar als naive Unwissenheit. Ein Katechumene mit einer
solch naiven Unwissenheit ist aber vor der Anziehungskraft der Ver-
gniigungen besonders ungeschiitzt.

Tertullian beschreibt die Wirkung des vis voluptatum auf die getauf-
ten Christen als Verdrehung des klaren Gewissens in dissimulatio®’: Die
Anziehungskraft der Vergniigungen bewirkt in jenen Selbsttiuschung

6l Spect. 1,2 (227/7-9): «Tanta est enim vis voluptatum ut et ignorantiam protelet in
occasionempy.

62 Spect. 1,1 (227/4-5): «dei servi, cognoscite, qui cum maxime ad deum accedi-
tis.»

3 So iibersetzt TurcAN 1986 (Anm. 4), 76: «Telle est en effet la force des plaisirs
qu’elle pousse I'ignorant au bord de la chute». Sie bezeichnet in ihrem Kommentar dazu die
ignorantia als «la bonne foi d’une ignorance vraie».

%4 So BUCHNER 1935 (Anm. 4), 31-32, der in Paen. 6, wo es um das Problem des
Taufaufschubs geht, die Erklarung fiir die fgnorantia von Spect. 1,2 sieht. Dagegen spricht,
daf in Paen. 6 der Begriff ignorantia nicht vorkommt und in Spect. 1,2 nichts den Kontext
einer moglichen Taufaufschubspraxis nahelegt. BUCHNER folgen aber dennoch: CAsTORINA
1961 (Anm. 4), 8 und seine Ubers. 397; WeeBer 1988 (Anm. 1), 5.

65 Spect. 1,1-2 (227/1-9)

66 Vgl. Cule. II, 1,2 (CCL1 353/17); Idol. 2,1 (CCL2 1102/18-22); cf. TurcaN 1986
(Anm. 4), 76.

67 Spect. 1,2 (227/7-9): « Tanta est enim vis voluptatum ut... conscientiam corrumpat

in dissimulationem.» Zu dissimaulatio vgl. z. B. auch Ap. 7,2 (CCL1 98/7-8).



Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis 327

als bewufite Verkennung der Wahrheit. Das einstige Bekenntnis zu Gott
wird fiir die pompa diaboli aufgegeben, der man bei der Taufe noch
feierlich abgeschworen hatte. Diese durch die Genuflsucht provozierte
Selbsttiuschung ist ein typischer Ausdruck des Didmonischen am »zs
voluptatum, gehort es doch zur Taktik des Teufels als znterpolatort® die
wahren Zustinde zu verdecken, so daf3 er die Menschen zu einer admi-
nistratio perversa®® der Weltund sich selbst verleitet. Diese verblendende
Wirkung der vo/uptas hebt Tertullian auch in 27,4-5 (250/11-21) her-
vor: Seine totale Ablehnung der Schauspiele wurde offensichtlich kri-
tisiert, indem ihm deren positive Gesichtspunkte dargelegt wurden. Er
gibt denn auch zu, dal manches an den Schauspielen durchaus anstin-
dig, geschmackvoll, sif3, wohlklingend, harmonisch und harmlos sein
kann; doch diese scheinbar lobenswerten Aspekte sind ihrerseits Teil
der verderblichen Taktik des Teufels, die Tertullian am Bild eines iiber
einen vergifteten Pfannkuchen verteilten Honiggusses veranschau-
licht.”0 Fiir die woluptas ergibt sich aus diesem Bild folgendes: Thre
Macht verleitet den Menschen dazu, sich von einer oberflichlichen
Scheinwelt blenden zu lassen, ohne daf3 er deren verborgene Gefihr-
lichkeit erkennt. Die Vergniigungssucht verblendet’!, indem sie eine
letztlich tédliche Bedrohung’? verhiillt.

Es gab Christen, die sich der christlichen Kritik des Schauspielbe-
suchs entgegenstellten und nach theologischen oder exegetischen Argu-
mentationen forschten, anhand derer sie ihre Freude an den spectacuia
zu rechtfertigen suchten.’® Dabei waren ihnen gelegentlich auch die

68 Spect. 2,7 (228/32); 2,12 (229/61).

% Spect. 2,11 (229/58-59)

0 Spect. 27,4-5 (250/11-21)

Dieselbe verblendende und verhiillende Wirkung der zo/upzas beobachtet Tertul-
lian im Amphitheater, wo die impietas der Menschenopfer unter dem Vorwand des Ver-
gniigens in Form der Gladiatorenkimpfe lediglich verhiillt wird: Spect. 12,3 (238/
9-10).

72 Diesen Tod denkt Tertullian in erster Linie als Verwerfung des Heils, indem die
Schauspielbegeisterten die gottliche Wahrheit und Disziplin leugnen, keine Gottesfurcht
zeigen sowie den Gehorsam des Glaubens verweigern (z. B. Spect. 20,5 [245/15-21]); der
Schauspielbesuch kann aber auch direkt den physischen Tod herbeifithren: So erzihlt
Tertullian von einer Frau, die nach Anhéren eines Tragéden in der darauf folgenden Nacht
im Traum ein Leichentuch sah und den Namen des Tragoden horte; fiinf Tage spiter war
sie tot: Spect. 26,3 (249,/6-9).

7> Hauptargument fiir einen Schauspielbesuch seitens der Christen war der fehlende
Schriftbeweis: Spect. 3,1 (230/1-8); 14,1 (239-40/1-5); 20,1 (244/1-5). Es wurde auch
behauptet, dal Gott vom Himmel den Schauspielen zuschaue und sich dadurch nicht



328 Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis

Argumentationen der Heiden gegen die christliche Schauspielabstinenz
willkommen. 7 Fiir Tertullian entbehren all diese Rechtfertigungsver-
suche einer seridsen Basis, sie werden lediglich vorgetragen, um das
Vergniigen nicht aufgeben zu miissen, so auch im Falle des Arguments
des mangelnden Schriftbeweises fiir ein Schauspielverbot in Specz. 20,1:
Die Macht des Vergniigens bewirkt eine verkehrte und unzulissige
Spitzfindigkeit. 7

Der Christ Tertullians scheut auch das Martyrium als letzte Konse-
quenz seiner Gottverbundenheit nicht. Tertullian ist aber iiberzeugt,
daB ein suaviludius, der im Schauspielbetrieb Befriedigung findet, nicht
bereit sein wiirde, sein Leben fiir Gott aufs Spiel zu setzen: «Denen, die
in solchen Ergotzungen fortleben, wiirde es natiirlich sehr schwer
ankommen, Gottes wegen den Tod zu leiden.» (Kellner) ¢ Tertullian
will jedoch Eindeutigkeit, das repadium spectaculorum™ soll den Christen
auszeichnen und die «liberalen», schauspielbegeisterten Christen fragt
er: «Denn was ist das fiir ein Verhalten, wenn man von der Versamm-
lung Gottes zur Versammlung des Teufels eilt, vom Himmel in den
Schweinestall, wie es im Sprichwort heif3t? Wenn man dieselben Hin-
de, die man zu Gott erhoben hat, kurz darauf durch Beifallklatschen fiir
einen Schauspieler ermiiden 146t? Wenn man aus demselben Mund, mit
dem man das (Amen> zum Sakrament ausgesprochen hat, seiner
Bewunderung fiir einen Gladiator Ausdruck gibt und irgendeinem
anderen <fiir immer und ewig> zuruft, was nur Gott und Christus
gebiihrt?» (Weeber) 78 Solch «halbherzige», kompromiBbereite Christen
sind es, die Tertullian fiir dermaflen von der Macht des Vergniigens
gefangen hilt, dall er ihnen keine Martyriumsbereitschaft zutraut.

beflecke: Spect. 20,2 (244-45,/5-8). Fiir den Besuch des Stadions wurde dessen Erwih-
nung in der hl. Schrift als Rechtfertigung angesehen: Spect. 18,1(243,/1-5). Der Amphit-
heaterbesuch sei nicht unerlaubt, weil dort ja Schuldige den Tod erlitten: Spect. 19,2
(244,/5-9).

™ Spect. 1,3 (227/9-11): «Ad utrumque adhuc forsan alicui opiniones ethnicorum
blandiantur».

5 Dieser Vorwurf der Spitzfindigkeit und der falschen Interpretation bzw. Argumen-
tation ist andererseits eine der gingigen Taktiken Tertullians zur Bekimpfung Anders-
denkender (bes. in Praescr.); fiir seine eigene Exegese von Ps. 1,1 weist er aber jede
Spitzfindigkeit von sich: Spect. 4,1 (231/1): «Ne quis argutari nos putet».

76 Spect. 1,6 (227/23-24): «Pigebat scilicet etiam perseverantes tantis in voluptatibus
propter deum mori.»

77 Spect. 24,3 (248/13).

8 Spect. 25,5 (249,/15-20).



Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis 329

¢) Die Macht der publica voluptas

Das offentliche Vergniigen fordert entsprechende Opfer. Im Amphi-
theater sind diese Opfer Menschen, die aufgrund verschiedenster Ver-
gehen zu entsprechenden Strafen verurteilt wurden. Tertullian wehrt
sich gegen die Todesstrafe, einerseits weil er den Verdikten der romi-
schen Justiz, nicht zuletzt wegen der gegen die Christen ausgesproche-
nen Todesstrafen, zutiefst miB3traut’?; andererseits ist es ihm unver-
stindlich, dal3 man bei der T6tung eines Menschen freudig zuschauen
kann, selbst wenn der Verurteilte tatsidchlich schuldig ist. Die Menschen
sollten vielmehr traurig sein, dal3 einer der ihren sich tiberhaupt in so
grofe Schuld verstrickte.80 Umso schlimmer ist fiir Tertullian der
Umstand, dafl Unschuldige, d. h. Freiwillige®! sich fiir den mérderi-
schen Kampf im Amphitheater melden. Diese perverse Tatsache erklirt
er auf Grund der publica voluptas: «Es steht jedenfalls fest, dal3 auch
Unschuldige als Gladiatoren zum Training kommen, um dann zu
Opfern des 6ffentlichen Vergniigens zu werden.» (eig. Ubers.)82 Unter
dem Diktat der offentlichen Vergniigungssucht3? gewinnt die lebens-
gefihrliche Tatigkeit des Gladiators an Prestige und Ruhm, so daf3 sich

7 Als Griinde fiir falsche Gerichtsentscheide nennt Tertullian in Spect. 19,3 (244/
9-14) die Rachsucht des Richters (#/tio iudicantis), die Schwiche der Verteidigung (infir-
mitas defensionis) und die Heftigkeit der mittels Foltern durchgefithrten gerichtlichen
Untersuchung (instantia quaestionis).

80 Spect. 19,2 (244/5-9)

81 Zu den freiwilligen Gladiatoren: L. FRIEDLANDER, Darstellungen aus der Sitten-
geschichte Roms, 11, Leipzig 1922, 59-60.

82 Spect. 19,4 (244,/14-16):« Certe quidem gladiatores innocentes in ludum veniunt
ut publicae voluptatis hostiae fiant.» Mit CastoriNA 1961 (Anm. 4), 312 und Turcan 1986
(Anm. 4), 256 ziehe ich vemiunt dem mit dem Kontext schwieriger zu vereinbarenden
veneunt vor. Die beiden dt. Ubersetzer KELLNER 1912 (Anm. 1), 125 und WEEBER 1988
(Anm. 1), 61 entschieden sich jedoch fiir veneunt (iiberetzt mit «vermietet» bzw. «verkauft
werden»).

8 Die Wendung bostiae publicae voluptatis findet sich bei Tertullian 6fters, wobei
anstatt zo/uptas das bei ihm immer mit einer sexuellen Konnotation verbundene /bido
steht, so etwa in Spect. 17,3 (242/9-15), wo die Dirnen bei einer Art Prostituierten-Parade
am Floralienfest als publicae libidinis hostiae Adresse, Preis und besondere Eigenschaften
nackt auf der Bithne des Theaters laut verkiinden. Fiir Tertullian zeigt sich dabei derselbe
Mechanismus: Von der kollektiven Vergniigungssucht lassen sich die Dirnen zu einer fiir
ihn als Christen ungeheuerlichen Schamlosigkeit (impudicitia) treiben.(Zur Wendung
publicae libidinis hostiae vgl. M. TurcaN, Tertullien. La toilette des femmes, Paris 1971
[SC 173], 156).



330 Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculs

selbst Freiwillige in die Arena begeben.3* Die Macht der 6ffentlichen
Vergniigungssucht liegt darin, daB3 sie einzelne Menschen zu verhilt-
nislosen, irrationalen und letzlich unmoralischen Taten treibt: Die
publica voluptas macht die Menschen verriickt. 8

Fiir Tertullian sind die Auswirkungen des dimonischen vzs volupta-
tum auf den einzelnen Menschen, aber auch auf die christliche Gemein-
schaft nur negativ, denn diese Macht versperrt letztlich den Zugang zu
Gott. Ein Christ, der sich nach Vergniigen mit solchen Wirkungen
sehnt bzw. sie fiir Vergniigen hilt, ist fiir Tertullian genufBsiichtig und
schlicht dumm. 36

4. Gebotene voluptas: Tertullians Projekt christlicher Vergniigen

In seiner Kritik des Mechanismus der voluptas argumentierte Tertullian
vor allem mit stoischen sowie auch epikuriischem Gedanken, und er
vertrat implizit das Ideal des Seelenfriedens als wahrer volupzas. Tertul-
lian will mit seiner Idee des wahren Vergniigens jedoch nicht einfach
die Philosophen wiederholen; er weill sehr wohl um den philosophi-
schen Ursprung der Definition von zo/uptas als innerer Ruhe und See-
lenfrieden. 87 Diese propagierte Geisteshaltung emotionaler Unerschiit-
terlichkeit und Leidenschaftslosigkeit ist aber nur eine mogliche Taktik
in der Abgrenzung gegeniiber der heidnischen Welt mit ihren perversen

8 Tertullian nennt neben dem Streben nach Ruhm (Mazt. 4,9 [CCL1 7/17-22}) auch
finanzielle Griinde, die zur Wahl des Gladiatorengewerbes fiithren: Pat. 7,12 (CCL1 307~
8,/40-45). Weitere Griinde sind die Leidenschaft fiir die Waffen und die Asthetzk(’) von
BiBwunden und Narben: Mart. 5,1 (CCL1 7/25-32).

85 Tertullian konstatiert in Mart. 5,1 ein geradezu siichtiges Streben (affectatio), frei-
willig sich Todesgefahren auszusetzen, was er nicht anders als mit einem morbus quidam
animi erkliren kann. Diese Krankheit bleibt ihrerseits ohne die Forderungen der publica
voluptas und der damit verbundenen Auffassung von Ruhm unverstindlich.

86 Spect. 28,3 (250/8-10): «Delicatus es, Christiane, si et in saeculo voluptate con-
cupiscis, immo nimium stultus, si hoc existimas voluptatem.»

87 Spect. 28,4 (250/10-13): «Philosophi quidam hoc nomen (= voluptas) quieti et
tranquillitati dederunt, in ea gaudent, in ea avocantur, in ea etiam gloriantur.» «DaB unter
diesen Philosophen vor allem Epikur gemeint ist, vgl. Ap. 38,5 (CCL1 150/18-21):
«Licuit Epicureis aliam decernere voluptatis veritatem, id est animi aequitatem: in quo vos
offendimus, si alias praesumimus voluptates.» Der Zusammenhang beider Stellen ist
dhnlich: Tertullian kontrastiert das philosophische Vergniigensideal mit den <gew&hnli-
chen) Vergniigen und zeigt dabei, wie hoch er diese philosophische Idee des Vergniigens
zwar schitzt, sie aber doch nicht mit der christlichen identisch ist.



Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis 331

Vergniigen; als solche ist sie fiir Tertullian unerlifllich und behilt ihren
Wert. Doch der Karthager will mehr: Christliche, von Gott gewihrte
Vergniigen8® sollen die ehemals Schauspielbegeisterten nun in ihren
Bann ziehen.

Tertullian nennt in Specz. 28,3-30 (250-53) eine Vielzahl solcher
christlichen Vergniigen, zum Teil in Analogie zu den einzelnen Schau-
spieltypen. Diese Liste der voluptates christianoram fand in der Forschung
bisher wenig Interesse®, wofiir hauptsichlich zwei Griinde vorgetra-
gen wurden: Einerseits betrachtete man das 29. Kapitel mit seiner
«UnmaBe an voluptates»® lediglich als rhetorische Uberleitung zum
grandiosen SchluBkapitel®!, so daf} die einzelnen Vergniigungen und
das durch sie moglicherweise intendierte Projekt eines christlichen
Lebens in erlaubter vo/uptas nicht niher untersucht wurden. Anderer-
seits wurden die von Tertullian vorgeschlagenen Alternativvergniigen
im Vergleich mit jenen heidnischen als kiinstlich und lebensfremd
empfunden.®? Hinter dieser Argumentation steckt jedoch das histori-
sche Wissen, daB3 es den Christen wihrend der ganzen Spitantike nie
wirklich gelang, die heidnischen Vergniigen und vor allem jene der
Schauspiele vollstindig auszurotten; deshalb wohl glaubte man auch die
christlichen Vergniigen Tertullians von vornherein nicht ernstnehmen
zu miissen. Eine solche Betrachtung von Kapitel 29 der Schauspiel-

8 Spect. 29,1 (251/2-3): «voluptates a deo contributas»; ziehe deo hier domino
vor.

89 Meistens werden diese voluptates christianae kommentarlos referiert, so bei W. WEIs-
MAN, Kirche und Schauspiele, Wiirzburg 1972, 107-108; RamBEAUx 1979 (Anm. 4), 171-
172; WeeBer 1988 (Anm. 1), 118.

% BUcHNER 1935 (Anm. 4), 153.

91 So vor allem BUCHNER 1935 (4),153: «In unzihligen kleinen und kleinsten Sitzchen
und Kola wird der Leser (und erst recht der Horer) geradezu mit diesen christlichen
<Vergniigungen)» iiberschiittet und in atemloser Hast zum SchluBkapitel hingefiihrt.»;
Nisters 1950 (Anm. 4), 38: «(Tertullian) beschreibt... in rhetorischer Weise die Ergotz-
lichkeiten des Christen.» T.D. BARNEs, Tertullian. A historical and literary study, Oxford
1971,96: « A long passage of fiery eloquence argues that renunciation now will bring far
greater pleasure in the future.»

92 So vor allem ScHOLLGEN 1982 (Anm. 16), 29: «So sehr sich Tertullian in seiner
Schauspielschrift auch bemiiht, fiir die einzelnen Gattungen christliche Pendants aufzu-
weisen, das groBe rhetorische Feuerwerk kann iiber die Kiinstlichkeit seiner Analogien
nicht hinwegtiuschen.»; CastoriNa 1961 (Anm. 4), 373: «Questa retorica trasposizione
dei ludi circenses non era certo la pit adatta a persuadere i fedeli pid tiepidil»; Vereinzelt
auch Turcan 1986 (Anm. 4), z. B. 313 zu den societates ecclesiarum: «Mais ces (sociétés»
suscitaient-elles autant de passions que les factions du cirque auxquelles Tert. veut les
comparer?»



332 Tertullian und das Vergniigen in De Spectacnlis

schrift widerspricht der Intention Tertullians, der seine voluptates chri-
stianorum nicht als rhetorisches Beiwerk oder als schlechte Alternativen
verstanden wissen wollte. Um seine Absicht besser fassen zu kénnen,
soll deshalb versucht werden, folgende, vom Karthager seinen Mitchri-
sten vorgeschlagenen christlichen Vergniigen zu valorisieren: «Ich
wollte, du sagtest es frei heraus: Wir kénnen nicht ohne Vergniigen
leben, die wir mit Vergniigen sterben sollen? Denn was haben wir fiir
ein anderes Verlangen als das des Apostels: Diese Welt zu verlassen und
beim Herrn aufgenommen zu werden? Unser Vergntigen ist da, wo auch
unser Verlangen ist... Denn was ist angenehmer als die Verséhnung mit
Gott, dem Vater und Herrn, als die Enthiillung der Wahrheit, als die
Erkenntnis der Irrtiimer und als die Verzeihung fiir so grof3e friither
begangene Siinden? Welcher Genul3 kann groler sein als die Gering-
schitzung gerade des Vergniigens, als die Verachtung der ganzen heid-
nischen Welt, als die wahre Freiheit, als ein reines Gewissen, als aus-
reichend(es) Leben, als die Abwesenheit von Todesfurcht, als daf3 du die
Gotter der Heidenvolker mit Filen trittst, dal du die Dimonen ver-
treibst, dall du Heilungen bewirkst, dafl du dich um Erleuchtungen
bemiihst und daf3 du fiir Gott lebst? Das sind die Geniisse, das sind die
Schauspiele der Christen: Sie sind heilig, ewig und unentgeltlich.
Betrachte den Lauf der Zeit, die dahinrinnende Zeit, zihle die durch-
messenen Runden der Zeit, warte auf den Wendepunkt der Vollendung,
tritt fiir die Gemeinschaften der Kirche ein, erhebe dich beim Zeichen
Gottes, stehe aufrecht zur Trompete des Engels, rithme dich der Sie-
geszweige des Martyriums. Wenn du an Biihnenliteratur Gefallen fin-
dest — wir haben genug Literatur, genug Verse, genug Lebensweishei-
ten, auch geniigend Lieder und Stimmen — und zwar keine Dichtungen,
sondern Wahrheiten, keine komplizierten Fiktionen, sondern ungekiin-
stelte Aufrichtigkeit. Willst du Faust- und Ringkimpfe? Es gibt sie —
nicht unbedeutende, und in groer Zahl: Schau dir an, wie die Unzucht
von der Keuschheit niedergeworfen, die Treulosigkeit von Treu und
Glauben geschlagen, grausame Hirte von der Barmherzigkeit nieder-
geschmettert und die freche Anmafung von der Bescheidenheit in den
Schatten gestellt wird! Willst du aber auch noch Blut? Dann hast du das
Blut Christi. » (Weeber) 93

Das groBte und endgiiltige Vergniigen der Christen ist jedoch die im
SchluBkapitel von Spect. beschriebene Wiederkunft Christi mit der

9% Spect. 29,5 (251-52/1-25).



Tertullian und das Vergnigen in De Spectaculis 333

Auferstehung der Gerechten und dem darauffolgenden Gericht, bei
dem sie fiir das ihnen angetane Unrecht entschidigt werden und die
Heidenwelt der Verdammung anheimfillt. Auf den von den Heiden
verkannten und geschmihten Christus zeigend, blickt Tertullian uner-
sittlich und mit Freude auf Konige, Christenverfolger, Philosophen,
Dichter, Wagenlenker und Athleten, die im ewigen Feuer ihre gerechte
Strafe leiden. Dieses sadistische ** Vergniigen der Schau des Endgerichts
ist jedem Christen mit Hilfe seines Glaubens schon zu Lebzeiten in
gewisser Weise moglich!95 Tertullian bietet also eine ganze Reihe von
christlichen Vergniigungen, die sich dadurch auszeichnen, dal3 sie hei-
lig, ewig und unentgeltlich sind %: Sie widerspiegeln vergniigliche Hal-
tungen, Uberzeugungen und Sehnsiichte (a—d), lustvolle Handlun-
gen (e—k) und vergniigliche Imagination (I).

a) Das Vergniigen am Heil

Anhand der Begriffe reconciliatio patris et domini, revelatio veritatis, reco-
gnitio errorum und wvenia criminum skizziert Tertullian das christliche
Heilsgeschehen, das fiir einen Gliubigen wahres Vergniigen ist. Unter
reconciliatio®’ versteht er einen Moment des Versdhnungsgeschehens
des gefallenen Menschen mit Gott durch den Tod Christi, womit dem
Glaubigen ein Zugang zu Gott bzw. der Wahrheit wiedererdffnet wurde

94 Zum Vorwurf des Sadismus: H.F. von CAMPENHAUSEN, Lateinische Kirchenviter,
Stuttgart 61986, 30: «Kein Grieche, aber auch kein mittelalterlicher Christ hat etwas
derartig bis zum Sadismus Wildes, Grausig-Grandioses je wieder zu Papier gebracht.»
J.C. FreDoOUILLE, Tertullien et la conversion de la culture antique, Paris 1972, 152. spricht
von «un frisson inquiétant de sadisme», den der Autor aber gleichzeitig durch die litera-
rische Form und biblische Inspiration dieser Passage wegdiskutieren will; RAMBEAUX 1979
(Anm. 4), 183: «Il était difficile, méme pour un homme comme Tertullien, de se libérer du
sadisme qu’il reprochait aux spectateurs de 'amphithéatre.»

9 Spect. 30,7 (253/34-36): «Et tamen haec iam quodammodo habemus per fidem
spiritu imaginante repraesentata.»

% Spect. 29,3 (251/11-12):«Haec voluptates, haec spectacula Christianorum sancta
perpetua gratuita.» Die 6konomische Dimension der Schauspiele interessiert Tertullian in
der Schauspielschrift wenig: Die doch betrichtlichen Ausgaben fiir die Schauspiele kri-
tisiert er nur noch andeutungsweise in 30,7 (253,/32-34) und auch dort ist sie, wie bei der
Erwihnung gratuita nicht gerade stark. Bei den Heiden und den spiteren Kirchenvitern
war der okonomische Aspekt viel eher Zielscheibe der Kritik: vgl. WeismMAN 1972
(Anm. 89), 91-92.

97 Zu reconciliatio vgl. BRauN 1977 (Anm. 37), 516-517.



334 Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis

(revelatio®® veritatis); diese intime Kenntis Gottes und der Wahrheit??
148t ihrerseits den Menschen seine Fehler erkennen (recognitio errorum)
und bewirkt in ihm das Bediirfnis nach Vergebung der Siinden (venia
criminum).

Das Wissen um die Anteilhabe am Geheimnis des christlichen
Glaubens und somit am Heil ist ein Verniigen, das Tertullian auch
andernorts!0 als christliche Freude bezeichnet; dieses Vergniigen ma-
nifestiert sich in Haltungen und Titigkeiten gegeniiber der heidnischen
Welt, die es erméglichen, das christliche Heil zu sichern. 19! Die so/uptas
als Wissen um das persdnliche Heil ist auch Ausdruck des ungebroche-
nen Uberlegenheitsgefiihls des Christen Tertullian vis-2-vis aller heid-
nischen oder hiretischen Heilsangebote. Diese behauptete Wahrheit
und Superioritit des Christentums beruht nicht nur auf Tertullians
theologischer Uberzeugung!92 oder seinem Charakter!93; ebenso stark
mag die historische Situation drohender Christenverfolgung die Bekrif-
tigung der HeilsgewiBheit geférdert haben. Eine verfolgte Minderheit
kann es sich nicht leisten, am eigenen Glauben (dem Grund der Ver-
folgung) zu zweifeln, ohne dabei ihre Identitit zu verlieren. Im Gegen-
teil, das Wissen um das Heil macht die Verfolgung iiberhaupt ertriglich.
Dieser HeilsgewiBheit ist auch das Vergniigen am Blut Christi in Spect.
29,5 zuzuordnen: Die voluptas am Blut Christi ist das Wissen um die
Erlosung kraft dieses Blutes!% und die Gewihr der Sinnhaftigkeit, ja
Gloriositit einer eigenen eventuellen Bluttaufe als Nachfolge Chri-
stil0d,

98 Zu revelatio vgl. BRAUN 1977 (Anm. 37), 413-417.

9 Tertullian betont vermehrt den Unterschied zwischen rein natiirlicher Gotteser-
kenntnis und der intimen, familiiren Gottesbeziehung, so auch in Spect. 2,5 (228,/22-24):
«Sed quia (ethnici) non penitus deum norunt nisi naturali iure, non etiam familiari, de
longinquo, non de proximon.

100 Ap. 1,8 (CCL1 86,/44-45): «Hic tantum curiositas humana torpescit: amant igno-
rare, cum alii (sc. Christiani) gaudeant cognovisse.»; auch Praescr. 27,6 (209/15-17).

101 RamBEAUX 1979 (Anm. 4),172: «Le chrétien a donc bien droit au plaisir, mais au
plaisir de vivre en chrétien préoccupé d’assurer son salut.» Diese Heilssicherung geschieht
jedoch in vielfiltigster Weise und schlieBt auch sinnliche Vergniigungen ein, wie im
folgenden deutlich werden soll: gegen RaMBEAUX 1979 (Anm. 4),172 Anm. 445.

102 Vgl. dazu J. Loriz, Tertullian als Apologet, II, Miinster 1928, 87-95; J. KLEIN,
Tertullian.Christliches BewuBtsein und sittliche Forderungen, Diisseldorf 1940, 131-156.

103 Vgl. Ni1sters 1950 (Anm. 4), 32-36.

104 Vgl. Ux. II,3,1 (CCL1 387/10-12); hier wird deutlich, daB die Erlosung des
Menschen auf dem VergieBen des Blutes Christi basiert und in bezug auf Spect. 29,5 geht
hervor, daB8 das Blut Christi nicht wie das der Gladiatoren vergebens vergossen wurde,
sondern als Preis fiir die Erlésung tatsichlich Sinn machte.

105 Vgl. Bapt. 16,1-2 (CCL1 290/1-5).



Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis 335

b) Mit Vergniigen sterben

Tertullian ist von einer starken, paulinisch!% inspirierten, Todessehn-
sucht geprigt. Er empfindet den Tod, gleich ob auf natiirliche Weise
oder durchs Martyrium erlitten, als zo/uptas: «Ich wollte, du sagtest es
frei heraus: Wir konnen nicht ohne Vergniigen leben, die wir mit
Vergniigen sterben sollen?» (Kellner)!97 Tertullian kann jene Christen
nicht verstehen, die sich mit irdischen Vergniigungen abgeben, soll
doch der Wunsch eines Christen vielmehr darin liegen, diesem saeculun
abzusterben !9, und zwar so schnell als méglich. 199 Diese Todessehn-
sucht Tertullians hat mehrere Griinde. Ein Grund liegt im Ziel dieser
Sehnsucht, dem reczpi apud Dominum'10; zudem will Tertullian nicht
mehr linger dienen, sondern endlich herrschenl!!l, und bereits die
Erwartung der consummatio saeculi'1? als endgiiltiger Wendepunkt der
Geschichte soll fiir den Christen ein vergniigliches Schauspiel!!? sein.
Auch mogen die Christenverfolgungen mit ihren Martyrien diesen
Todeswunsch bei Tertullian zumindest gestirkt haben, sei es weil er der
Verfolgung mit all ihren Praktiken miide war oder selber den eindriick-
lichen Toden der Mirtyrer nachfolgen wollte. 114 SchlieBlich ist Tertul-
lians Pessimismus beziiglich der Welt und ihren Dingen hervozuheben.
Dieses «Gefiihl der Entfremdung»!!5 als kulturelles Phinomen des 2.
und 3. Jahrhunderts zeigt sich bei Tertullian z. B., wenn er alles Welt-
liche als vom Teufel besetzt wihnt!l®, oder wenn er die Welt als ein

106 Vgl. 2 Kor 5,8.; Phil 1,23.
107 Spect. 28,5 (250-51,/13-15).
108 Spect. 28,5 (251,/15-17); Ux. 15,1 (CCL1 378/3-7); Pat. 9,5 (CCL1 309-10/

109 Ap. 41,5 (CCL1 156,/20-23); Or. 5,4 (CCL1 260,/15-19).
10 Spect. 28,5 (251/15-17).
Orat. 5,1 (CCL1 260/9):«Optamus maturius regnare et non diutius servire.»

112 QOrat. 5,1 (CCL1 260/8).

13 Mit metas consummationis exspecta in Spect. 29,3 (251/14-15) versucht Tertullian
ein christliches Pendant zur Begeisterung beim Wenden der Gespanne im Zirkus zu
geben.

114 Vgl. Anm. 188.

115 E.R. Dopps, Heiden und Christen in einem Zeitalter der Angst, Frankfurt 1985,
32;soauch A.D. Nock, Conversion, Oxford 1933, 243: « To the Christian the visible world
and its order were not so much a type of the eternal as a passing phase, a stain on its
radiance which was to fade and pass.»

16 Spect. 15,8 (241/28-29): «Sed tamen in saecularibus separamur, quia saeculum
Dei est, saecularia autem diaboli.»



336 Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis

einziges Gefingnis empfindet, wie er es in seinem eindriicklichen
Zuspruch an die Mirtyrer in Mart. 2,1-6 (CCL1 3-4/1-22) zu Sprache
bringt.

¢) Das Vergniigen an der Verachtung der Welt

Der Christ Tertullians findet sein Vergniigen darin, dieses saecalum'17 zu
verlassen; da das aber nicht ohne weiteres moglich ist, entwickelt Tez-
tullian die Vorstellung der vo/uptas an der Verachtung der (heidnischen)
Welt: contemptus saeculi und fastidium voluptatis sollen dem Christen ein
Vergniigen sein. Tertullian setzt demnach neben die paulinische Todes-
sehnsucht das stoische Ideal der Verachtung (contemptus'18) der Welt,
und diese beiden Moglichkeiten des Weltbezugs reprisentieren seine
verzweifelte Lage in der heidnischen Gesellschaft: Einerseits mochte er
gerne sterben, um voll Gott anzugehéren und um mit dem Heidentum
nichts mehr zu tun zu haben, andererseits mul er gegen die heidnische
Welt wohl oder iibel eine Uberlebensstrategie entwickeln; eine solche
ist die Haltung der Verachtung fiir alles Heidnische.!1? So ist es denn
auch nur folgerichtig, wenn Tertullian das wahre Vergniigen im Ekel
am (falschen = heidnischen) Vergniigen festmacht.!?0 Diese voluptas

17 Tertullian verwendet saec#/um hier eindeutig negativ und meint damit die vom
Heidentum véllig kontaminierte Welt; doch er gebraucht saecu/um auch neutral oder
positiv als Schopfung Gottes: vgl. dazu A.P. OrBaN, Les dénominations du monde chez les
premiers auteurs chrétiens, Nijmegen 1970, 165-185 und 193-199; I. RocamELia, El
campo semantico de «Saeculum» y «Saecularis» en Tertuliano, in: Helmantica 23 (1972)
417-449; Ders., Significacion Temporal del «Saeculum» tertulianeo, in: Helmantica 25
(1974) 321-356. DERs., Significado espacial del «saeculumn» tertulianeo, in: Helmantica 26
(1975) 523-552.

118 TurcaN 1986 (Anm. 4), 308: «Contemptus... est un mot—clé des Stoiciens... On
pourrait citer les passages de Séneque 4 foison.» Z. B. SENECA, epist. 32,4; 65,22; 95,71;
selbst die Verachtung muf} verachtet werden: epist. 76,4: «contemnendus est ipse con-
temptus».

119 Vgl. auch Ap. 38,5 (CCL1 150,/21-22): «Sed reprobamus, quae placent vobis.»
Diese Strategie der Verachtung ist nicht die einzige Haltung dem Heidentum gegeniiber.
Gerade im tiglichen Leben ist diese konsequente Verachtung wohl kaum durchzuhalten:
Alternative Strategien sind Geduld (vgl. Pat) und Trauer (Spect.28,1-2 [250/1-
8 093)).

120 Die Stelle auf ein Verbot der Sexuallust zu deuten, geht am Text véllig vorbei:
gegen G. DENZLER, Die verbotene Lust, Miinchen 31991, 37.



Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis 337

contemptus ist die geniiiliche Absage an eine als pervers empfundene
Welt, der eine unerschiitterliche christliche Glaubens- und Heilsgewil3-
heit gegeniibersteht. 121

d) Das Vergniigen innerer Freiheit

Vera libertas, conscientia integra, vita sufficiens und mortis timor nullus
gelten Tertullian als befriedigende Zustinde des weltverachtenden
Christen. Tertullians Wertschitzung dieser Empfindungen hat ihren
Ursprung in seiner Nihe zum stoischen Gedankengut, vor allem Seneca
mag ihn dabei (einmal mehr) beeinflufit haben.!22 Diese christlichen
Vergniigen widerspiegeln aber auch die Hoffnungen, die Tertullian als
Christ des 2. Jh. mit dem Ubertritt zum Christentum verband: «Er (sc.
der Christ) erwartete, durch die Taufe symbolisch von jenen Belastun-
gen und Anomalien befreit zu werden, die er in sich selbst und in der ihn
umgebenden Gesellschaft wahrnehmen konnte.»!23 Doch Tertullian
wird wohl nicht zuletzt an sich selbst wahrgenommen haben!24, daf3
diese Befreiung von allem Widerspriichlichen primir nur symbolisch
und weit weniger real war, was seine Bestimmung von wahrer Freiheit,
reinem Gewissen etc. als zoluptates umso verstindlicher macht.

Die hinter den genannten woluptates deutlich erkennbare stoische
Gesinnungsethik widerspiegelt sich auch auf gesellschaftlicher Ebene
in Tertullians Bild des Idealchristen: «Tertullian’s model Christians

121 Dieses Vergniigen am falschen Vergniigen wird durch die Endgerichtsschau im
SchluBkapitel gerechtfertigt. Zu HeilsgewiBheit und Uberlegenheitsgefiihl Tertullians vgl.
Kiem 1940 (Anm. 102), 118-234.

122 7Zu vera libertas: vgl. z. B. SENECA, epist. 75,18; zu conscientia integra: vgl. z. B.
SENECA, epist. 81,21; 97,12; zu vita sufficiens: WEEBER 1988 (Anm. 1), Anm. 204, 104:
«Zwei Deutungen von vita sufficiens sind méglich: (1) Man hat als Christ <geniigend
gelebt> und wiinscht sich kein lingeres Leben, um moglichst rasch mit Christus vereint zu
sein (die m. E. dem Kontext besser entsprechende Deutung); (2) ein zufriedenes Leben
ohne Bediirfnisse nach weltlichen Geniissen.» Fiir die zweite Moglichkeit optiert TURCAN
1986 (Anm. 4), 309: «Il s’agit donc d’un train de vie modéré, intérpretation confirmée, me
semble-t-il, par Sénéque.» Die Autorin sieht in Senecas dial. 7,20,3-5 die mégliche Quelle,
die Tertullian inspiriert haben soll. Die Furchtlosigkeit gegeniiber dem Tod als Tugend hat
bei Tertullian wahrscheinlich sowohl philosophische (SENECA z. B. epist. 24,11) biblische
(z. B. Rom 8,35 ff.; 1 Kor 15,53 ff.) und historische (Martyrium) Aspekte. Sie ist aber auch
popularphilosophisches Gemeingut: vgl. Spect. 2,3 (228/15-19).

123 Brown, Die letzten Heiden. Eine kleine Geschichte der Spitantike, Berlin 1986,
108.

124 Schon nur der polemische, oft auch aggressive und gehissige Ton seiner Werke
zeigt, wie weit Tertullian selbst z. T. von diesen voluptates entfernt ist.



338 Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis

were austere, private philosophers, cultivated and comparatively well-
placed in Carthaginian society.»!25 Exzessives und feuchtfrohliches
Vergntigen 14t sich mit Tertullians gesellschaftlichem wie intellektu-
ellem Elitarismus nicht vereinbaren; Volksfeste mit ihrer Ausgelassen-
heit hilt er fiir entwiirdigende Schauspiele, denen er tberhaupt kein
Verstindnis entgegenbringen kann.126 Der Christ Tertullians als der
wahrhaft religidse Mensch feiert die Feste viel mehr im Herzen (con-
sciential) als in der Ausschweifung.!?” Solche Gedanken waren wohl
nicht nur fir die Heiden im wahrsten Sinne des Wortes unpopulir.

Tertullians Vergniigen an wahrer Freiheit, reinem Gewissen, ge-
niigsamen Leben und am Fehlen von Todesfurcht ist aber wohl nicht
nur Ausdruck seines Stoizismus, sondern er beschreibt anhand stoischer
Terminologie auch das geforderte Verhalten eines Christen in Zeiten
der Verfolgung. Die Christenverfolgungen waren sporadisch, denn sie
hingen zu Tertullians Zeit primir von der Willkiir des jihrlich wech-
selnden Statthalters ab. 28 Das Schicksal der Christen stand somit immer
wieder neu auf dem Spiel, und diese Situation der permanenten Unsi-
cherheit war wohl nur schwer zu verkraften. Als eine Antwort auf diese
Situation!?? 148t sich Tertullians Forderung nach wahrer, innerer Frei-
heit verstehen, dank der die Christen die Zeit der Verfolgung geduldig
und angstfrei iiberstehen und sich auf ein mégliches Martyrium vorbe-
reiten kénnen.

e) Das Vergniigen, die heidnischen Gitter mit Fiiffen zu treten

Tertullian betrachtet es als ein spezifisch christliches Vergniigen, die
heidnischen Goétter mit Fillen zu treten, caleare deos nationum!'30. An
welche Form von Aggression denkt er dabei? Wie driickt sich die dem

125 BrownN 1989 (Anm. 40), 77. Dieser Elitarismus it sicham Adressatenkreis seiner
Schriften erkennen, vgl. G. ScHOLLGEN, Ecclesia sordida?, /6AC Erghd. 12, Miinster
1984, 250.

126 Vgl. Tertullians ironische Beschreibung der Kaiserfeste in Ap. 35,2-4
(CCL1 145/5-18).

127 Ap. 35,1 (CCL1 144/4).

128 BArRNES 1971 (Anm. 91),141-163 und 260-270.

129 Vgl. Ap. 40,2 (CCL1 153/6-9): «Si Tiberis ascendit in moenia, si Nilus non
ascendit in arva, si caelum stetit, si terra movit, si fames, si lues, statim: <Christianos ad
leonem!» acclamatur.»

130 Spect. 29,2-3 (251/6-10): «Quae maior voluptas... quod calcas deos natio-

nummy.



Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis 339

Christen gemill Lk 10,19 tibergebene Macht aus, «auf Schlangen und
Skorpione zu treten und die ganze Macht des Feindes zu iiberwin-
den»?

Ein erster Hinweis bietet der Kontext. Tertullian beginnt mit dem
guod in 29,3 bewulit eine neue Art von Vergniigungen aufzuzihlen:
Neben dem Treten der Gotter nennt er das Exorzieren!3!, Heilen und
Visionieren. Zihlt er also hier eindeutig praktische Vergniigungen auf,
so mull wohl mit diesem caleare deos nationum eine konkrete Praxis
gemeint sein. Doch wie geht man gegen die deos nationum konkret vor,
bzw. wo ist der Ort eines entsprechenden christlichen Kampfes? Der
Begriff der deos nationum legt nahe, daf3 als Zielobjekte dieser christli-
chen Aggression die Tempel, Gétterbilder und -statuen gemeint sind,
wo die dei nationum wohnen und verehrt werden. Tatsichlich bezeugt
Origenes in seiner Replik auf den Christenkritiker Celsus beleidigende
wie zerstorerische Akte seitens einzelner Christen gegeniiber heidni-
schen Kulteinrichtungen: «Was Celsus den Christen in den Mund legt,
hat er entweder von keinem Christen gehort oder hochstens von einem
ungesitteten und ungebildeten Christen aus der groBen Menge. Er 1483t
sie nimlich sagen: «Siehe ich trete heran zu dem Standbild des Zeus oder
des Apollon oder igendeines anderen beliebigen Gottes und listere und
schlage es, und er richt sich gar nicht an mir.»»!32 Es ist zu vermuten,
daf3 Tertullian solche Handlungen vor Augen hat, zu welchen er seine
Christen auffordert.!33 Tertullian ist nicht Origenes: Was der Alexan-
driner als Akte ungebildeter und ungesitteter Christen verurteilt, kann
der Karthager durchaus akzeptieren, der auch sonst die Provokation
gegeniiber heidnischen Kultstitten propagiert, ja er bezeichnet es als ein
Zeichen wahren Christseins, wenn man verichtlich gegen Tempel blist
und dieselben bespuckt!!34 Es ist deshalb sehr wahrscheinlich, daf3
Tertullian mit caleare deos nationum das konkrete Treten gegen den

13U Das caleare deos nationum ist nicht synonym mit expellere daemones, wie F.J. DOLGER,
Der Kampf mit dem Aegypter in der Perpetua—Vision, Antike und Christentum 3 (1932),
177-188, 185 Anm. 22 insinuiert, sondern héchstens eine Variante der Dimonenaustrei-
bung.

132 OriGenes, Contra Celsum 8,38; dt. von KokerscHau, Gegen Celsus (BKV
52,3,343-344).

133 Zu solchen Provokationen der Christen gegeniiber den heidnischen Kultorten vgl.
B. Ko11ING, Martyrium und Provokation, in: A.M. Rrrter (Hg.), Kerygma und Logos. FS
C. Andresen, Gottingen 1979, 329-336.

134 Idol. 11,7(CCL2 1111/21-22); vgl. dazu F.J. D6LGER, Heidnische Begriilung und
christliche Verhohnung der Heidentempel, Anzike und Christentum 3 (1932), 192-203.



340 Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis

jeweiligen Kultort meint, doch schlie3t ca/care im iibertragenen Sinne
hier wohl auch blasen, spucken und andere provokative Gesten ein. Die
Motivation fiir eine solche Praxis lag wohl nicht nur im Beweis der
Machtlosigkeit der heidnischen Gotter durch einen quasi exorzistischen
Akt; ebenso stark sind Ressentiment, Hal3 oder gar Spal3 (voluptas!) als
Griinde dieses Verhaltens zu veranschlagen.

f) Das Vergniigen am Exorzismus

Tertullian bezeichnet das Austreiben von Dimonen als woluptas und
fordert die Christen zur Ausiibung des Exorzismus auf. 13> Der Exorzis-
mus war gingige Praxis im Christentum zur Zeit Tertullians'36, doch
1Bt sich kein festgeschriebenes Ritual eruieren!3’. Exorzieren konnte
jeder christliche Mann!38, ein eigenes Charisma war dafiir nicht not-
wendig. Anders als bei den Hiretikern waren die Frauen von dieser
Titigkeit wahrscheinlich ausgeschlossen.!3® In Ap. 23,15-16 (CCL1
132-133,/78-85) gibt Tertullian Einblick in die Praxis des christlichen
Exorzismus, der unter folgenden Handlungen wirksam wird: Anrufung
des Namens Christi (nominatio Christi), Verwendung der regula fidei
(commemoratio) %0, Berithrung (contactus)'*!, Anblasen (afflatus), Dro-
hung mit der Wiederkunft Christi (contemplatio et repraesentatio illins
ignis), und die Dimonen miissen in der guaestio'*? iiber ihre wahre Natur

135 Spect. 29,2-3 (251/6-10): «Quae maior voluptas..., quod daemonia expellis.»

136 Zum Exorzismus bei Tertullian und in dessen Zeit vgl. A. Harnack, Medicini-
sches aus der iltesten Kirchengeschichte, TU 8,4, Leipzig 1892, 38-147, bes. 115-121;
K. Traepg, RAC 7 (1969), Art. Exorzismus, col. 44-117.

137 TRAEDE 1969 (Anm. 11306), col. 75: «Die Entwicklung des Exorzistenamtes, das
der Westen etwas fither und und ausgeprigter besal3, verbietet es, bereits im 3. Jh. ein
festes, geschweige denn ein spezifisch christl. Ritual fiir den E. an Besessenen anzuneh-
men.»

138 2 B. Ap. 23,4 (CCL1 131,/20-25).

139 Vgl. Praescr. 41,5 (CCL1 221/13-15).

140 Jedenfalls sieht TRAEDE 1969 (Anm. 136), col. 66, hier einen Hinweis auf die bei
Iustin oder Origenes bekannte Verwendung der liturgischen regula fidei beim Exorzis-
mus.

141 Die Handauflegung zu therapeutischen Zwecken war im Christentum gemif3 Iac.,
5,14 gingige Praxis; hier jedoch hat sich der comtactus als Teil eines Exorzismus im
Zusammenhang mit dem Anblasen bereits ein wenig von der urspriinglichen Schlichtheit
des christlichen Exorzismus entfernt.

142 Zur quaestio des Exorzismus vgl. BRown, Die Heiligenverehrung, Leipzig 1991,
104-1009.



Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis 341

Rechenschaft ablegen (de se loguz). Zu den dimonenvertreibenden Prak-
tiken gehort auch das Gebet. 143

Die Schilderung des Exorzimus in Spect. 26,1-2 zeigt, dal Tertullian
nicht allzu sehr am Vorgang der Dimonenaustreibung als solcher inter-
essiert ist. Auch die im Apologeticum genannten Elemente der Dimo-
nenaustreibung geben viel mehr ein Minimalinventar exorzistischer
Praktiken wieder, als daf3 sie mit jenen heidnischen beziiglich Vielge-
stalt und Raffinesse konkurrieren konnten. Doch gerade diese relative
Schlichtheit des christlichen Exorzismus entsprach einem Bediirfnis der
Abgrenzung gegeniiber dem Heidentum und wurde so zu einem apo-
logetischen Argument; dazu gehort auch, dafl die Christen weder
Belohnung noch Bezahlung!#4 fiir ihre Dimonenaustreibungen ver-
langten. !4 Die voluptas am Akt des Exorzismus lag somit wohl auch in
dieser bewul3ten Schlichtheit und Unentgeltlichkeit seiner Ausfiithrung,
ohne dal3 dabei die Effizienz litt. Tertullian schitzt den Exorzismus als
Beweis fiir die Schwiche der Dimonen und der mit ihnen gleichge-
stellten Goétter. Im Bekenntnis, im confiters des Dimons beziiglich seiner
wahren Natur sieht Tertullian die eigentliche Befriedigung des Exor-
zismus. 146 Der Exorzismus wird so zu einem Pfeiler des mit Vergniigen
empfundenen christlichen Selbstbewuf3tseins und der Freude an der
eigenen Stirke. In diesem Wissen um die Uberlegenheit der eigenen
Religion schreibt Tertullian an Scapula: «Die Dimonen aber verwerfen
wir nicht allein, sondern wir iiberfithren und beschimen sie jeden Tag
und treiben sie aus den Leuten aus, wie vielen bekannt ist.»!47

g) Das Vergniigen an der Krankenheilung

Wie der Exorzismus ist auch medicinas facere, die Krankenheilung, fir
Tertullian ein Vergniigen. Krankenheilung und Dimonenaustreibung
sind jedoch zur Zeit Tertullians kaum voneinander zu trennen, werden
doch die einzelnen Krankheiten auf das Wirken der Dimonen zurtick-

143 Vegl. Ap. 23,15 (CCL1 132-33/78-82).

144 Ap. 37,9 (CCL1 149/41-44).

145 All diese apologetischen Motive stammen urpsriinglich aus dem Motivschatz der
Wundererzihlung; vgl. TRAEDE 1969 (Anm. 136), col. 56, 59, und 71.

146 Ap. 23,4 (CCL1 131,/20-25).

147 Scap. 2,9 (CCL2 1128/37-41); dt. bei H. KELLNER, An Scapula (= BKV 7,2
Kempten und Miinchen 1912, 264-273), 266.



342 Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis

gefiihrt. 148 Uber Heilungen spricht er in seiner Schrift an den Statthalter
Scapula: «Denn auch der Schreiber eines gewissen Herrn wurde, als er
an dimonischer fallender Sucht litt, befreit; auch ein Verwandter und
ein Kniblein gewisser Leute und weill Gott wie viele angesehene
Minner — von den gemeinen Leuten spreche ich gar nicht - sind von
Dimonen oder von Krankheiten geheilt worden! Er selber sogar, Seve-
rus, der Vater. des Antoninus, war der Christen eingedenk. Er liel3
nimlich den Christen Proculus mit dem Beinamen Torpation, Verwal-
ter bei der Evodia, der ihn einmal durch Anwendung von Ol gesund
gemacht hatte, aufsuchen und behielt ihn bei sich in seinem Palaste bis
an dessen Tod.»!4?

Die apologetische Absicht des Ad Scapulam bestimmt auch diesen
Abschnitt; die Heilungshandlung tritt in den Hintergrund, lediglich die
Erwihnung der Verwendung von Ol bringt ein gegentiber dem Exor-
zismus neues Element. Die Krankenheilungen dienen hier vielmehr als
Einwand gegen die Verfolgung der Christen, da die Heilpraxis auch
schon vielen Heiden, ja dem Kaiser Severus selbst geholfen hat. Es geht
Tertullian also primir um eine Rechtfertigung der Christen und ihres
Tuns. Doch indem er zeigt, wie die Heilkunst der Christen bis zum
Kaiser gedrungen ist und dementsprechned geschitzt wird, behauptet
er gleichzeitig das christliche medicinas facere als die einzig wirksame
Kur. Wie beim Exorzismus besteht auch bei der Krankenheilung die
voluptas im Sieg iiber die dimonischen Krankheitserreger und damit im
Uberlegenheitsgefiihl der christlichen Religion. Tertullian veranschau-
licht diesen Triumph tiber die Gétter und Damonen in der Heilkunst in
Apol. 23,6 am Sieg Christi iiber Aesculapius, dem Inbegriff heidnischer
Medizin, der sich gegeniiber jedem Christen als Dimon bekennt.

h) Das Vergniigen an der Vision

Zu den Fihigkeiten, die Tertullian bei seinen Christen animieren will,
gehort auch das erfolgreiche Bitten um Offenbarungen: revelationes
petere. Dieses christliche Charisma !> erwihnt er in Spect. 29,3 (251/11)
zum ersten Mal.

148 Ap. 22,4 (CCL1 128-29,/14-18).

49 Scap. 4,5 (CCL2 1130/23-31); dt. bei H. KeLLNER 1912 (Anm. 163), 270.

130 An. 9.4 (CCL2 792,/24-25): «Est hodie soror apud nos revelationum charismata
sortita».



Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis 343

Traum und Vision!’! waren die beiden Formen des Zugangs fiir
gottliche Offenbarungen. Grundsitzlich war es jedem Christen, ja jedem
Menschen (kraft seiner gottlichen Seele) moglich, solche revelationes zu
erhalten; bei Tertullian sind es jedoch vor allem Frauen!32, die triumen
und visionieren. Tertullian selbst, der sich in De anima als Theoretiker
des Traums beweist!33, erwihnt weder einen personlichen Traum noch
eine eigene Vision. Das iiberrascht jedoch nicht allzu seht, da Tertullian
in seinem ganzen Werk kaum von sich selbst spricht. Diese Zuriickhal-
tung beziiglich privater Offenbarungen mag aber auch ein Hinweis
darauf sein, daf} er selbst der ganzen Traum- und Visionskultur eher
skeptisch gegeniiberstand. Jedenfalls zeigen auch seine Traumberichte,
es sind deren lediglich dreil®*, keinen Enthusiasmus fiir derartige
Offenbarungen, und sie heben sich auch nicht von der allgemeinen
heidnischen Traumkultur seiner Zeit ab.!> Seine Triume haben in
erster Linie die Funktion, sittliche, disziplinarische Normen und An-
weisungen zu transportieren.!’® So wird auch in Specz. anhand des
Traums und Schicksals einer Christin das gottliche Verbot des Schau-
spielbesuchs bekriftigt; fiir die Traumende selbst kommt jedoch jede
Hilfe zu spit: « Auch hinsichtlich einer anderen Frau ist verbiirgt, daf3
ihr, nachdem sie einem Tragodienschauspieler zugehort hatte, in der
nichsten Nacht ein Leichentuch im Traum gezeigt worden sei — wobei
der Name des Tragoden vorwurfsvoll genannt wurde —, und daf3 sie fiinf
Tage spiter nicht mehr am Leben gewesen sei.»1>7 (Weeber) Das Vet-
gniigen an einem solchen Traum ist fiir die Traumende eher gering, und
Tertullian denkt in seiner Aufforderung zum revelationes petere wohl
kaum an diese drastische Art der Offenbarung. Das «Vergniigliche» am

151 Vgl. dazu J. AMAT, Songes et visions. L’au dela dans la littérature tardive, Paris
1985, zu Tertullian bes. 39-50 und 93-104.

152 Zwei von drei Triumen, die Tertullian erwihnt, sind von Frauen (Virg. 17,3
[CCL2 1226,/18-29]; Spect. 26,3 [249/6-9]) und auch die einzige Vision im Werk Ter-
tullians erfihrt eine Frau (An. 9,4 [CCL2 792,/24-25])).

153 Bes. An. 45-49 (CCL2 849-855).

154 Idol. 15,7 (CCL2 1116/22-24); Spect. 26,3 (249/6-9); Virg. 17,3
(CCL2 1226,18-29).

155 Amat 1985 (Anm. 151), 101: «Ces trois songes appartiennent donc au méme type.
Ils refletent les préoccupations de la veille, selon la remarque épicurienne, et, comme bon
nombre de songes paiens analogues, ils relevent de I'expression du remords.»

156 AMAT 1985 (Anm. 151), 99: «Dieu parait se servir surtout du véhicule des songes
pour transmettre ses admonestations.»

157 Spect. 26,3 (249,/6-9).



344 Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis

Ertragen des durch den Traum geoffenbarten gottlichen Zornes lage
dann, wenn iberhaupt, in der Freude des Stinders an der gottlichen
Disziplinierung und Zurechtweisung,

Der voluptas-Charakter der Offenbarungserfahrung lif3t sich an der
einzigen von Tertullian geschilderten Vision schon viel leichter erfas-
sen, denn hier erlebt die Triumende «une véritable aliénation de
Pesprit»138: «So lebt heutzutage eine Mitschwester bei uns, welche die
Gnade erhalten hat, Offenbarungen zu empfangen, die sie in der Kirche
wihrend der Feier zu Ehren des Herrn durch Verzickung im Geiste
erfihrt: Sie spricht mit den Engeln, zuweilen auch mit dem Herrn, sieht
und hoért Geheimnisse, durchschaut die Herzen verschiedener Men-
schen und erhilt Anweisungen zur Heilung fir diejenigen, die sie
benostigen.» !5

Solche Erfahrungen, wie sie hier wihrend des Gottesdienstes einer
Christin widerfuhren, visiert Tertullian, wenn er von der wo/uptas des
revelationes petere spricht. Dal} er aber in seinem ganzen erhaltenen
Werk, leider ist das De Eestasi'®0 verloren, lediglich eine Vision iiber-
liefert, verstirkt die Annahme einer grundsitzlichen Skepsis Tertullians
gegeniiber der Privatoffenbarungskultur. Unser Beispiel stammt ja aus
der Zeit, wo sich Tertullian dem Montanismus schon stark genihert
hatte, und auch noch da setzt er den Akzent seiner Schilderung auf die
Uberpriifbarkeit der Vision: Die Gemeinde kann die Ekstase der Visio-
nirin klar bezeugen und tiberpriifen, der Akt der Vision selbst ist aber
zweitrangig. In seiner vormontanistischen Zeit sind es jedoch vielmehr
die (von Tertullian nicht niher bezeichneten) Hiretikerinnen, die sich
erdreisten, zu lehren, zu exorzieren und Heilungen zu versprechen!6l,
also all die Titigkeiten, die der Frau in A». kraft der Vision zuteil
wurden. Was bedeutet das aber nun fiir das revelationes petere in der
Schauspielschrift? Wieso bezeichnet Tertullian das Erbitten von Offen;
barungen als ein Vergniigen, wenn er selbst doch offensichtlich ein eher
distanziertes Verhiltnis dazu hatte? Bei der Beantwortung dieser Frage
kommt man iiber MutmaBlungen nicht hinaus. So wire es durchaus

138 Amat 1985 (Anm. 151), 103.

159 An. 9,4 (CCL2 792/24-28); dt. bei ]J.H. Waszink, Tertullian. Die Seele ist ein
Hauch, Ziirich 21986, 64.

160 Zu De ectasi vgl. BARNES 1971 (Anm.91), 253-254.

11 Praescr. 41,5 (CCL1 221/13-15): «Ipsae mulieres haereticae, quam procaces!
quae audant docere, contendere, exorcismos agere, curationes repromittere, fortasse an et
tingere.»



Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis 345

moglich, daB3 die Aufforderung zum revelationes petere eine Konzession
Tertullians an ein traum- und visionsbegieriges Christentum 162 ist, dem
er wohl oder tibel nachgeben muB, sei es wegen der grolen Zahl und
Beliebtheit von Ekstatikern in der Gemeinde Karthagos, sei es, weil
ihm diese Form des AuBersichseins immer noch viel lieber ist als jene
teuflische beim Besuch der Schauspiele.

7) Das Vergniigen an der Keuschbeit

Der christliche Agon ist fiir Tertullian der Kampf des Geistes gegen das
Fleisch.163 Vor allem das Ringen um die Keuschheit, das Niederschla-
gen der Unzucht durch die Enthaltsamkeit, hat ihn zeit seines Lebens
stark beschiftigt. 104 Fiir ihn ist die Keuschheit ein von Gott durch die
hl. Schrift angezeigtes Mittel zur Seligkeit'% und Kraftquelle fiir das
wahrhaft christliche Leben. Liest man z. B. die Lobeshymne auf die
Enthaltsamkeit in Casz. 10,1-2 (CCL2 1029-30,/1-18) wird klar, dal3
Tertullian das Erringen der Keuschheit als Spektakel bzw. die Keusch-
heit selbst als Genul3 empfindet.

7) Das Vergniigen am Martyrium

Tertullian will, da3 die Christen sich mit den Siegeszweigen des Mar-
tyriums rithmen, anstatt den Siegern im Zirkus zuzujubeln.106 Er
beschreibt das Martyrium als Spektakel, somit als eine Form christlichen
Vergniigens, und zwar als Spektakel der Wahrheit, das sich vom zwei-
felhaften Ruhm heidnischer Heroentode und dem eitlen Leiden antiker
«Stuntmen» merklich unterscheidet. 167 Das Martyrium ist die letzte und
radikale Konsequenz des Lebens als mzles Christz, und als solche mag sie
Tertullian zu faszinieren, denn der Mirtyrer ist auf Grund seines Todes

162 J. Amat 1978 (Anm. 151), 49 sieht im damaligen ganzen Afrika ein wachsendes
Interesse fiir Privatoffenbarungen; vgl. auch Dopps 1985 (Anm. 115), 44-G66.

165 Spect., 29,5 (252/21-24). Diese Passage ist inhaltlich wohl von Gal 5,17 ff.
abhingig.

164 Vgl. M. Turcan, Le mariage en question?, ou les avantages du célibat selon
Tertullien, in: Mélanges de philosophie, de littérature et d’histoire ancienne offert 2
Boyancé, Rom 1974, 711-720, 711: «Les problémes du mariage, du remariage et la chasteté
ont obsédé Tertullien.»; RaMBeEAUX 1979 (Anm. 4), 204-258.

165 Ux. 1,7,1 (CCL1 381/1-7).

166 Spect. 29,3 (251,/15-17).

167 Mart. 4-5 (CCL1 6=7).



346 Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis

von jeglichen Siinden befreit!%® und kommt deshalb direkt ins Para-
dies!%. Darum steht das Martyrium als Bluttaufe iiber der normalen
Taufe, denn «die Bluttaufe steht so hoch, weil sie wirklicher Tod um
Christi willen ist, nicht nur mystischer Tod wie die Taufe»!’0, oder wie
Tertullian in Anlehnung an 1 Kor 15,39 schreibt: « Ein anderes ist das
Fleisch der Vigel, d. i. der Martyrer, die sich zu Hoherem erheben, ein
anderes das der Fische, d. i. derjenigen, die es mit dem Wasser der Taufe
genug sein lassen.»!7!

Die Martyriumssehnsucht Tertullians, sein Wunsch nach der Blut-
taufe!72 ist nicht nur Ausdruck theologischer Wahrheiten, sondern ist
auch die Konsequenz aus der Uberlegung Tertullians, daBl wahrhaftige,
christliche Existenz in einer vorwiegend heidnischen Gesellschaft letzt-
lich unméglich ist. Nur eine radikale, physische Trennung vom Hei-
dentum macht den Christen wirklich frei. Bereits im Kerker kommt der
zum Martyrium Verurteilte proleptisch in den GenuB3 dieser Befreiung
vom Leben unter den Heiden, denn: « Du hast nicht mehr den Anblick
der fremden Gétter, du stéBest nicht mehr auf ihre Bildnisse, du nimmst
nicht an den Festtagen der Heiden teil durch deine Anwesenheit, du
wirst von den garstigen Opferdiinsten nicht geplagt, nicht beleidigt
durch das Gebriill bei den Spielen, durch die Roheit, die Wut und
Schamlosigkeit der Teilnehmer, deine Augen fallen nicht auf die Orter
der offentlichen Lust, du bist entriickt den Argernissen, den Versu-
chungen, den iiblen Erinnerungen, bereits auch der Christenverfol-
gung.»!73

Auch wenn Tertullian seine Wertschitzung des Martyriums nicht
durch dramatische Schilderungen desselben verdeutlicht, weil er sehr
wohl um die Faszination, die den Zuschauer dieses christlichen Spek-
takels ergreifen kann, und er sieht in ihr sogar eine wichtige Funktion:
Im Gegensatz zur falschen, dimonischen concussio spiritus beim Genul3
heidnischer zo/uptas ist der Anblick des Martyriums eine legitime, ja
sogar heilsame Geisteserschiitterung, weil der so aufgeriittelte Zu-

168 Apol. 50,15-16 (CCL1 171,/65-73).

169 An. 55,4-5 (CCL2 863-63,/25-32).

170 FJ. DOLGER, Tertullian iiber die Bluttaufe, Antike und Christentum 2 (1930),
117-141, 123.

17l Res. 52,11 (CCL2 997 44—49): dt. bei DOLGER 1930 (Anm. 170), 124,

172 Scorp. 7,3 (CCL2 1081,/10-11): «opto occidi ut filius fiam.»

173 Mart. 2,7 (CCL1 4,/25-31); dt. bei H. KELLNER, An die Mirtyrer, Miinchen und
Kempten 1912, 215-223.



Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis 347

schauer nach dem Grund des Martyriums, dem guid intus in rel’* fragt.
Diese Frage bleibt aber nicht folgenlos: «Wer wird nicht, hat er es
ergriindet, sich anschlieBen und, hat er sich angeschlossen, zu leiden
wiinschen, um die volle Gnade Gottes zu erkaufen, um alle Verzeihung
von ihm um den Preis seines Blutes zu erlangen?»!7>

Der Anblick des Martyriums ist eine voluptas, weil dem durch diesen
eindriicklichen Abschluf3 christlichen Lebens faszinierten heidnischen
Zuschauer gleichsam eine erste Initiation ins Christentum gegeben
wird. Fiir den christlichen Zuschauer ist der Anblick des Martyriums die
dramatische Bestitigung der Uberlegenheit des Christentums in Theo-
logie176 und Praxis!7’.

k) Vergniigen im Einsatz fiir das Gemeindeleben

Mit der Aufforderung societates ecclesiarum defende! versucht Tertullian
eine Alternative zur Leidenschaft des Parteiwesens im Zirkus zu geben.
Welche Bedeutung kommt den Pluralen soczetates ecclesiarum zu, und
welche Praxis steckt hinter dem defende? Tertullian denkt in der Schau-
spielschrift nicht an konkurrierende Gruppen von Christen, er legt den
Akzent klar auf das defende, das Verteidigen der « Gemeinschaften der
Kirchen»!78 als «sich einsetzen» fiir diese Gemeinden in der heidni-
schen Gesellschaft; dal damit automatisch auch die hiretischen christ-
lichen Gruppen ausgeschlossen werden, ist zwar die logische Konse-
quenz, aber nicht das primire Anliegen des defende. Tertullian um-
schreibt mit societates ecclesiarum etwas umstindlich, was er andernorts
schlicht mit ecclesiae wiedergibt. Unter dem Plural ecclesiae versteht er

174 Ap. 50,15 (CCL1 171/65-67): «Illa ipsa obstinatio, quam exprobratis, magistra
est. Quis enim non contemplatione eius concutitur ad requirendum, quid intus in re
sit?»

175 Ap. 50,15 (CCL1 171/67-70); dt. bei C. BEckEer, Tertullian. Apologeticum. Ver-
teidigung des Christentums, lat./dt. Miinchen 31984, 323-325.

176 Ap. 50,16 (CCL1 171/71-73): «Ut est aemulatio divinae rei et humanae, cum
damnamur a vobis, a deo absolvimur.»

177 Ap. 50,14 (CCL1 171,/61-64): «Multi apud vos ad tolerantiam doloris et mortis
hortantur, ut Cicero in Tusculanis, ut SENECA in Fortuitis, ut Diogenes, ut Pyrrhon, ut
Callinicus; nec tamen tantos inveniunt verba discipulos, quantos Christiani factis docen-
do.»

178 Dt. von WEEBER 1988 (Anm. 1); KELLNER 1912 (Anm. 1) 134 spricht von «kirch-
lichen Genossenschaften».



348 Tertullian und das Vergniigen in De Spectacunlis

alle auf der apostolischen Glaubenslehre gegriindeten Kirchen als
untereinander in einer Kirche verbundenen Gemeinschaften. Exem-
plarisch fiir dieses Verstindnis von ecclesiae ist Praescr. 20,4-7
(CCL1 201-2/1-25).

Dabei versteht Tertullian unter den Kirchen grundsitzlich alle apo-
stolischen Kirchen der Welt, doch gab es wohl auch in Kartago bereits
mehrere solcher ecclesiae, wenn man die Zahl der Christen zur Zeit
Tertullians auf (mehrere) 1000179 schitzt. Tertullian will sicher die
ganze Grofikirche verteidigen, konkret denkt er aber wohl zunichst an
die Gemeinden Karthagos und die anderen afrikanischen Kirchen. Die
Verteidigung der societates ecclesiae geschieht auf zwei Ebenen; als For-
derung der Beziehungen unter den einzelnen Gemeinden zur Erhaltung
der Einheit sowie als Einsatz zur Stirkung der eigenen Gemeinde: «Als
Beweise fiir die Einheit dienen: Das gegenseitige Gewihren des Frie-
dens, die Benennung «Bruderschaft> und die gegenseitige Pflege der
Gastfreundschaft, drei Rechte, welche durch keinen anderen Grund
bestimmt werden, als durch die eine Uberlieferung derselben Glaubens-
lehre.» 180

Diese.drei 7ura will Tertullian verteidigen, denn communicatio pacis
als stindige Bemiihung um den Frieden unter den Gemeinden, appe/-
latio fraternitatis als Beweis gegenseitiger Verbundenheit und contessera-
tio hospitalitatis als konkrete Bekundung dieser Einheit sind fiir einen
Zusammenschluf3 von Kirchen konstitutiv. Wenn nimlich, so wird
Tertullian wohl gedacht haben, die einzelnen Kirchen diesen Anforde-
rungen nicht mehr entsprechen kénnen, so verliert auch die GroBkir-
che an Macht und Stirke, so daB sie den Konflikt mit dem Heidentum
und den Hiresien geschwicht austragen mull. Andererseits ist das
defendere dieser Rechte eben auch ein Vergniigen, denn es impliziert
Begegnungen zwischen Menschen und somit Austausch von Erfahrun-
gen, Kniipfung von Kontakten, gemeinsames Feiern etc.: Auf solche
Weise zeigt der Christ «Parteigeist», und der kann ebenso intensiv und

17 So ScHOLLGEN 1984 (Anm. 125), 294-299: «Doch scheint es mir nicht unreali-
stisch, die Zahl der Gemeindemitglieder angesichts einer Gesamtbevoélkerung von iiber
100 000 auf tausend oder mehrere tausend zu schitzen. Man mul sich allerdings iiber den
hypothetischen Charakter einer solchen Schitzung klar sein.» (298).

180 Praescr. 20,8-9 (CCL1 202,/25-29); dt. bei H. KeLLNER, Die ProzefBeinreden
gegen die Hiretiker (BKV 7,2) Kempten und Miinchen 1912, 325-326.



Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis 349

leidenschaftlich sein wie jener der Zirkusparteien!8!, auch wenn sich die
Ausdrucksweise dieses christlichen Parteigeistes von jenem der heidni-
schen factiones erheblich unterscheidet. SchlieBlich soll eine weitere
konkrete Verteidigungsart nicht vergessen werden, die Tertullian selbst
besonders praktizierte, nimlich die schriftstellerische Titigkeit: Vor
allem die Apologie ist durch deren Inhalt und Form das beste Beispiel
tir das von Tertullian geforderte defende!

Wie oben erwihnt, impliziert die Verteidigung der kirchlichen
Gemeinschaften auch den Einsatz fiir die eigene Kirche, der sich darin
zeigt, dafl man ein durch und durch christliches Leben fiihrt. Tertullian
nennt das deo vivere, fiir Gott leben, und reiht es unter die christlichen
Vergniigen ein. Tertullians Aufforderung zur voluptas des deo vivere!82
lehnt sich an Rém. 6,10-11 an, wo Paulus von den Christen als Men-
schen spricht, die der Siinde abgestorben sind und deshalb nun ganz fiir
Gott leben kénnen. Wenn Tertullian diesen Gedanken aufnimmt, so ist
anzunehmen, daB er nicht nur an die theologische Tragweite der pau-
linischen Aussage, sondern auch an eine Praxis dieses «fiir Gott leben»
denkt. Der Kontext stiitzt diese Annahme, denn Tertullian fiihrt das deo
vivere als letztes Glied einer Kette von konkreten Handlungen 183 an, die
zwar zum Leben fiir Gott dazugehoren, dessen Inhalt aber nicht
erschopfend wiedergeben. Woran Tertullian bei deo vivere noch zusitz-
lich denkt, beschreibt er anschaulich in Ux. 11,8,7-9 (CCL1 393-4,/41-
60), wenn er die Vorteile einer Ehe schildert, bei der beide Partner
Christen sind, deshalb ihr Christentum offen und ohne Angst leben
konnen: Sie fithren ein Leben, das Christus etfreut (¢a/ia Christus gandet)
und verwirklichen so vo/uptas deo vivere.184

SchlieBlich gehodrt zum deo vivere auch die Betrachtung des Welten-
laufs: cursus saeculi intuere, tempora labentia dinumera, metas consumma-

181 TurcaN 1986 (Anm. 4), 313 stellt eher skeptisch die Frage: «Mais ces <sociétés>
suscitaient—elles autant de passions que les factions du cirque auxquelles Tert. veut les
comparer (...)?» Auf dem Hintergrund eines leidenschaftlichen Einsatzes fir die Kirche
mit all seinen Konsequenzen kann man diese Frage bejahen.

182 Spect. 29,3 (251/11).

183 Spect. 29,3 (251/9-11); diese sind: Zerstérung von Gétterstatuen, Dimonenaus-
treibung, Krankenheilung, Erbitten von Offenbarungen.

184 Freude und Vergniigen sind ja eng miteinander verbunden, so daB3 es angebracht
scheint, ein Leben als vo/uptas zu bezeichnen, das Christus selbst gaudet. Derselbe Gedan-
ken findet sich bei ihm vor allem in seiner Vorstellung des placere deo: vgl. dazu RAMBEAUX
1979 (Anm. 4), 132-135.



350 Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis

tionis exspecta.'®3 Diese Stelle wird gewohnlicherweise so ausgelegt, dal3
Tertullian hier die Christen einladt, «a lever les yeux pour contempler le
cours des astres et des saisons»!3¢ und mit dieser Aufforderung zur
Kontemplation des Weltenlaufs einer philosophischen wie christlich-
apologetischen Tradition folgt.!87 Eine andere Deutung ist nicht weni-
ger wahrscheinlich: Tertullian will hier die Christen dazu auffordern,
die Zeichen der Zeit zu erkennen, indem sie genau den Lauf der (bereits
alten!38) Welt analysieren!8? und deren beschrinkte Lebenszeit abzih-
len, weil sie nicht von der Wende zur Vollendung iiberrascht werden
wollen, sondern diese consummatio saeculi als Christen vielmehr sehn-
lichst erhoffen. Diese Deutung als bewul3te Beobachtung der Welt eines
auf die Vollendung hoffenden Christen entspricht auch besser der
Dynamik des Wagenrennen im Zirkus, auf die sich Tertullian bezieht.
Es geht ihm also wohl weniger um eine religiose, schopfungstheologi-
sche Betrachtung der Welt in ihrer Schonheit, sondern um eine leicht
distanzierte, kritische und durchaus heitere Betrachtung dieser verging-
lichen Welt!90 unter dem Aspekt der consummatio saeculi als Kraftquelle
fiir einen vollen Einsatz in dieser Welt fiir Gott, der sich vom Vertei-
digen der kirchlichen Gemeinschaften bis zum triumphalen Martyrium
erstreckt.

1) Verndigliche Imagination oder die Vision des jingsten Gerichts

Quodammodo, in gewisser Weise ist es dem Christen moglich, sich das
Spektakel des jlingsten Gerichts vor Augen zu fiithren, das fiir ihn eine
grofle Genugtuung und Befriedigung darstellt. Die Freude!®! an dieser
Vision steigert Tertullian noch, indem er ihre baldige Konkretisierung

185 Spect. 29,3 (251/13-17).

18 TyrcaN 1986 (Anm. 4), 312.

187 So BUcHNER 1935 (Anm. 4), 155; CastoriNa 1961 (Anm. 4), 373-374; TURCAN
1986 (Anm. 4), 312-313.

188 Spect. 30,2 (252/7): «saeculi vetustas»; vgl. Anm. 210.

189 Ich verstehe znzuere hier im weitesten Sinne als «analysiereny.

1% In diese Richtung geht auch Roca MEeL1A 1974 (Anm. 117) 328: «contemplar el
curso del siglo, o el siglo que pasa»; DErs. 1972 (Anm. 117), 422: «Habla Tertuliano de que
el cristiano debe contemplar con serenidad <el trascurso del siglo», es decir, al mundo en su
evolucion durativa hacia el término.»

191 Spect. 30,3 (252/9): «Ubi gaudeam, ubi exultemn.



Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis 351

verheilt: in proximo'®? wird dieser Tag iiber die gealterte Welt1%3 her-
einbrechen, und dann wird der Christ die endgiiltige Seligkeit!%4 erlan-
gen. Tertullian uberbordet in Specz. 30 in jeder Hinsicht, und es ist
schwierig auszumachen, was ihm mehr Freude macht: seine Heilser-
wartung und -gewiBBheit oder das Leiden der Verdammten. Es wurde
denn auch vermehrt darauf hingewiesen, daf3 das Vergniigen Tertullians
am Schauspiel des jiingsten Gerichts Schadenfreude, Sadismus und
Rachsucht offenbare, und es wird ihm Unchristlichkeit vorgeworfen. 195
Als Ursachen fiir diese MaBlosigkeit Tertullians werden vor allem sein
leidenschaftlicher, cholerischer Charakter!9, die psychisch schwierige
Situation der Christenverfolgung!®’ sowie die literarische Form!%8 des
SchluBkapitels der Schauspielschrift veranschlagt. Tatsache ist, daf3 die
Freude am Leid des anderen zum psychischen Haushalt Tertullians
gehorte und er mit Genugtuung den Tag des jiingsten Gerichts erwar-
tete.

5. Schiuf3

Die Untersuchung der von Tertullian erwihnten voluptates a deo contri-
butae hat gezeigt, daf Tertullian ein Panorama christlichen Vergniigens
entwirft, das verschiedensten Bediirfnissen und Charakteren zu entspre-
chen vermag: aktual erlebte HeilsgewiBheit, Todessehnsucht, Verach-
tung alles weltlichen, eine Ethik der zranguillitas animi, Handlungen

192 Spect. 30,1 (252/1-2): «Quale autem spectaculum in proximo est adventus domi-
ni».

193 Spect. 30,2 (252/7): «saeculi vetustas». Die Vorstellung, da3 die Welt alt sei, ist
Gemeinplatz damaligen Denkens: vgl. SPANNEUT 1957 (Anm. 4), 413.

194 Im Gegensatz zur Imaginationsmoglichkeit des jiingsten Gerichts, ist fiir Tertul-
lian die endgiiltige Seligkeit nur negativ vorstellbar, anhand von 1 Cor. 2,9: Spect. 30,7
(253/32-38).

195 So BucHNER 1935 (Anm. 4), 156-57; Castorina 1961 (Anm. 4), 382; WEEBER
1988 (Anm. 1), 118.

196 Ch. GuiGNEBERT, Tertullien. Etude sur ses sentiments 4 I’égard de 'Empire et de la
société civile, Paris 1901, 486; Turcan 1986 (Anm. 4), 56.

197 Vor allem Turcan 1986 (Anm. 4), 57.

198 Vor allem FREDOUILLE 1972 (Anm.94),152: «La part de I’élaboration et de I’ému-
lation littéraire, le but didactique, I'inspiration biblique enfin, expliquent cette péroraison
brillante, qui n’est rien moins qu’une profession de foi.»(!); WeEBER 1988 (Anm. 1), 118:
«eine unchristliche Entgleisung, die sich nur mit der Absicht erkliren liBt, die Schrift mit
einem furiosen rhetorischen Hohepunkt abzuschlieBen».



352 Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis

gegen die Heiden(gotter) und fiir die Kirche sowie das Spektakel der
Vergeltung am jiingsten Gericht sind die von Tertullian ernsthaft vor-
getragenen christlichen Vergniigen. Die von ihm genannten prakti-
schen Vergniigen sind Ausdruck der allgemeinen religiosen Kultur der
frithen Spitantike, tragen aber in ihren Erscheinungsformen auch ein-
deutig christliches Geprige. Dimonenaustreibungen, Heilungen, Er-
bitten von Erleuchtungen sowie all die christlichen Entsprechungen zu
den jeweiligen Schauspielen der Heiden bilden ein Gesamt von
Aktionsfeldern, die dem Christen auch sinnliche Erfahrungen erlau-
ben; eine einseitige Spiritualisierungstendenz!?? des Vergniigens ist hier
nicht auszumachen, die christlich tibersetzte vo/uptas wird vielmehr auf
neue Orte und Inhalte hingeordnet. Tertullians Projekt christlicher
Vergniigen erméglicht zudem einen Blick auf die Konflikte des Kar-
thagers und der Christen mit dem Heidentum, mit einzelnen Christen,
und nicht zuletzt mit sich selbst.

Tertullians christliche Alternativvergniigen sind ein Spiegel seiner
Personlichkeit und seiner historischen Situation: Todessehnsucht und
Handlungstrieb, Freude an der Verséhnung mit Gott und sich selbst bei
gleichzeitig starker Schadenfreude und Rachegefiihlen erscheinen als
klare, unvermittelte und unverarbeitete Gegensitze seiner eigenen Per-
sonlichkeit. Diese innere Widerspriichlichkeit reflektiert seinen Kon-
flikt mit dem Heidentum sowie dem Christentum: Einerseits scheitert
er mit seinen hochgesteckten Anspriichen bzgl. des Verhiltnisses zum
Heidentum notgedrungen an der historischen Realitit, andererseits
liuft er Gefahr, den von ihm durchaus akzeptierten und geforderten
Anspriichen des Christentums (z. B. Gebot der Feindes- und Nichsten-
liebe) selbst nicht geniigen zu kénnen. Dieser Konflikt gipfelt in der
Freude und Genugtuung Tertullians angesichts der Schau des jiingsten
Gerichts bzw. der Leiden der Feinde. Seine ins Jenseits verlegte Radi-
kallosung dieses Konflikts zeigt sein Unvermégen, diesen im Diesseits
auszutragen. Hier zeigt sich, dal3 er der historischen Situation und dem
Christentum selbst zumindest zeitweise nicht gewachsen war.

199 So WAGNER 1931 (Anm. 4), 194: «Die Lust ist also auch dem Christen erlaubt, aber
nur die geistige Lust, die aus dem Besitz des wahren Glaubens quillt und auf Verachtung
aller sinnlichen Lust beruht; wenigstens darf er freiwillig nur solche begehren.» RAMBEAUX
1979 (Anm. 4), 172 Anm. 445 scheint diese Einschitzung WAGNERs zu iibernehmen; vgl.
auch Nisters 1950 (Anm. 4), 37-38.



Tertullian und das Vergniigen in De Spectaculis 353

Die wvoluptates christanorum sollen eine Alternative zu den heidni-
schen Vergniigungen sein und somit eine Antwort auf die vergniigungs-
siichtigen Christen. Fiir Tertullian, dem seelische Unerschiitterlichkeit
ein Ideal ist, stellt sich die schwierige Aufgabe, eine Alternative zur
Exzessivitit und Ausgelassenheit der heidnischen Vergniigen vorzutra-
gen. Dabei scheint er auch Konzessionen einzugehen, denn er propa-
giert spektakulire Handlungen, denen er sonst eher zuriickhaltend
gegeniibersteht; ob er damit Erfolg hatte, wird zwar allgemein bestrit-
ten, doch muf} auch gesehen werden, daf3 die von Tertullian zum Ver-
gniigen erklirten Exorzismen, Heilungen, Visionen, das Zertriimmern
von Gotterstatuen und nicht zuletzt das Martyrium im friithen Christen-
tum eine betrichtliche «Karriere» machten, und dies wohl gerade auch
wegen ihrer Spektakularitit und Intensivitit. Was Tertullian nicht
gelang, was er aber wohl auch gar nicht wollte, war eine christliche
Ubersetzung der Exzessivitit heidnischer so/upzas. 290 Seine Vergniigen
schildert er zwar allesamt als intensive Erlebnisse, doch tragen sie fast
nie Ziige der Ausgelassenheit und Unkontrolliertheit.

Tertullians christliche Vergniigen sind nicht nur Antworten auf die
schauspielbegeisterten Christen. Er will ebensosehr jenen verunsicher-
ten Christen helfen, die grundsitzlich nach einer adiquaten Haltung
gegeniiber dem Heidentum fragen. Tertullian antwortet darauf mit sei-
nen christlichen Vergniigen, die einerseits zum diesseitigen Kampf
gegen das Heidentum und somit zum Leben eines alles durchdringen-
den Christentums auffordern, und die andererseits (z. B. durch die
Vorstellung des jiingsten Gerichts) ermutigen, trosten und beruhi-
gen.

Sind die woluptates a deo contributae Tertullians Ausdruck seines
Selbstverstindnisses sowie Antworten auf Fragen von Christen seiner
Zeit und bieten als solche eine Basis zur Identifikation, miissen sie ernst
genommen werden. Sie als nur «rhetorisch» zu qualifizieren, wird der
Intention Tertullians nicht gerecht, und der Vorwurf der Ineffizienz
seiner Vorschlige verbaut eine Beschreibung der historischen Situation
und Mentalitit des Karthagers.

200 Tertullian ist geradezu stolz auf die spottische Ironie der Heiden bzgl. der Christen:
Ap. 3,3 (CCL1 91/13-15): «<Quae mulier! quam lasciva, quam festiva! quis iuvenis! quam
lusius, quam amasius! facti sunt Christiani>».



	Tertullian und das Vergnügen in De Spectaculis

