Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)
Heft: 1-2
Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN — REZENSIONEN — COMPTES-RENDUS

Denis O’Brien: 7héodicée plotinienne, théodicée gnostigue. Leiden, New York,
Koln: E.]. Brill 1993. 117 p. (Philosophia antiqua LVII).

Théodicée plotinienne, théodicée gnostigue constitue, comme l'auteur le fait remar-
quer, le prolongement de ses études antérieures sur la pensée de Plotin et le
néo-platonisme (voir p. 1). Le titre de cet ouvrage pourrait surprendre ou préter
a confusion, et 'auteur s’en explique. Il précise d’abord que son propos n’est pas
«d’exploiter les documents d’origine ou d’inspiration gnostique, conservés en
diverses langues», ni «d’entamer ici une analyse de la gnose, telle que nous en
avons connaissance par I'intermédiaire des Peres de I’Eglise», mais de se limiter
«a une étude de la gnose telle que Plotin nous I'a présentée dans ses écrits»
(p- 1-2). Ensuite, il justifie le choix du terme «théodicée» (terme anachronique,
puisque Leibniz fut le premier a 'utiliser) pour désigner «I’unité conceptuelle»
des theéses plotiniennes, en opposition avec 'enseignement gnostique (p. 4).

En bref, I'objectif de cette étude est de dégager, a la lecture de la critique des
gnostiques, les positions propres a Plotin. Il faut relever ici que la pensée de
Plotin se laisse difficilement percevoir et que, le temps passant, ce qui devait étre
limpide pour ses contemporains s’est obscurci, jusqu’a donner lieu a plusieurs
interprétations divergentes, voire contradictoires.

L’auteur veut alors s’efforcer «d’expliquer Plotin par Plotin» (p. 3), en
prenant pour base principale de son analyse le traité Contre les gnostiques (Enn.
IT 9[33]). Procédant 2 un double polissage, il tend d’une part a restituer la pensée
originelle de Plotin, autrement dit son «enseignement positif» (non exprimé
explicitement dans cette critique), et se pose d’autre part en juge, garant de
Iinterprétation orthodoxe de la pensée de Plotin, face aux erreurs des interprétes
contemporains. Le terme «juge» n’est pas trop fort si 'on songe que le qualificatif
«polémiste» accolé par 'auteur au nom de Plotin (cf. titre de '/ntroduction)
pourrait tout aussi bien s’appliquer a 'auteur lui-méme qui n’hésite pas, en des
termes souvent ironiques, a remettre a leur place certains exégétes contempo-
rains (et non des moindres!), leur reprochant tantdt une mauvaise lecture du
texte, tantOt une interprétation contradictoire, tantot une erreur de logique.

11 suffit d’ailleurs de prendre connaissance des sous-titres des chapitres pour
se faire une idée du nombre d’«erreurs» que l'auteur veut corriger. Il ne saurait
cependant étre question de querelles personnelles, exception faite peut-étre des
critiques émises dans les notes complémentaires (voir 7z#fra), et la critique de



270 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

D. O’Brien, si virulente qu’elle soit parfois, semble toujours fondée et construc-
tive. Force est de reconnaitre a ce propos que 'auteur prouve une fois de plus ses
talents! Connaissance étendue des textes anciens, don d’observation philologi-
que et grande maitrise de la langue grecque, en plus d’un talent rhétorique
certain, sont en effet les principales armes qui lui permettent d’engager le
combat en étant assuré de la victoire.

Mais revenons 4 'objet central de cette étude qui laisse a penser que les
textes de I’ Antiquité peuvent encore susciter de brillantes controverses et que
Ihistoire de la philosophie (antique) demeure un espace ou 'on s’affronte.

Dans un premier chapitre introductif, I'auteur annonce que la théodicée
plotinienne s’articule autour de trois théses dont ’Ame est le point central; elles
concernent «sa descente <volontaire>, son engendrement de la matiére, son
<illumination> de la matiére ainsi engendrée» (p. 4).

Au Chapitre II, il entreprend I’analyse de la premic¢re thése en s’appuyant sur
les traités Sur la descente de I'dme dans le corps (Enn. IN 8 [6]) et Apories sur Idme
(Enn. IV 3 [27]). Quant a la raison du séjour de ’ame dans ce monde, 'auteur
veut montrer que Plotin rejette les deux parties de I'alternative proposée aux
gnostiques (contrainte ou liberté), et opte pour une troisiéme solution (tig GAkog
tpdmnog — voir Enn. IV 8 [6] 2.5-6 en parallele avec Enn. 119 [33] 8.39-43).
Contre E.R. Dodds, qui pense que Plotin aurait évolué dans sa doctrine en
optant d’abord pour une descente volontaire pour lui préférer ensuite une
descente nécessaire et innocente — ce qui constitue une erreur a la fois logique et
chronologique —, auteur conclut, au terme d’une analyse subtile, que «I’ame
séjourne dans ce monde, non point volontairement (au sens ou elle aurait
«choisi»), ni par nécessité (au sens ou elle aurait été soumise a une contrainte),
mais d’une <autre maniere» qui réunit a la fois volonté et nécessité» (p. 17). Cette
descente est volontaire dans le sens ou elle correspondrait a un élan naturel (g
10 mndav katd oo, Enn. IV 3[27] 13.19-20).

Le chapitre III traite de la génération de la matiére par 'ame (deuxiéme
thése). Dans son traité Contre les gnostiques, Plotin pose la question de savoir ce
que fait ’ame lors de sa descente (cap. 12.38—44). La mati¢re (ou 1’obscurité)
existait-elle déja avant que I’dme ne s’incline pour I'illuminer, ou est-elle pro-
duite par I"ame qui s’incline? Qu’en est-il de la position de Plotin lui-méme?
Contre I'avis de I’éditeur H.-R. Schwyzer, auteur pose une production de la
matiere par 'dme en se basant sur Enn. IV 7 [2], cap. 2-3; Enn. V 1[10], cap. 7;
Enn. V 2 [11], cap. 1-2; Enn. 111 9 [13] et Enn. 111 4 [15]. 1l ressort de cette
analyse convaincante que I’dme a deux activités. La premiére consiste en la
génération de la matiére; la deuxiéme, en I'information de cette matiére (a la fois
image de ’Ame, non-étre, indéfini), qui devient alors corps. On ne saurait ainsi
envisager une existence de la mati¢re indépendante de 1’dme.

Comme cette analyse se doit d’étre poursuivie, 'auteur revient au chapi-
tre IV sur les incohérences du traducteur R. Harder et de I'exégete J. M. Rist



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 271

concernant 'interprétation de Enn. 18 [51] 14.49-53, 1a ou Plotin fait état de la
génération de la matiére par ’dme «par suite d’une affection» (tododon). Aux
yeux de I'auteur, R. Harder fait un contresens en posant que cette «affection» de
I’dme serait provoquée «par la matiére» et partage avec J. M. Rist ’erreur de voir
en la matiére a la fois la cause et la conséquence de la génération. L’erreur
provient d’un rapprochement entre le terme «matiére» (pourtant a 'accusatif
dans les ms.: v UANV) et le participe nadoloa. En raison de cette interprétation
fautive, Rist fait de cet acte de génération une production «entachée de vicen.
Par une analyse de I’activité propre a I’ame, 'auteur tend au contraire a démon-
trer que, si la génération de la matiére par I’ame suppose une certaine défail-
lance, celle-ci n’est pas a4 concevoir comme un péché, mais seulement comme
une défaillance (innocente) par rapport aux principes supérieurs a 'ime. Par 12
méme se distingue la position de Plotin. Pour les gnostiques comme pour ce
dernier, il y a génération de la matiére. Mais, tandis que Plotin fait de cet acte une
production innocente, les gnostiques rendent cette production coupable: I'in-
clination de ’ame, présentée comme une activité volontaire et pécheresse, fait
que «la responsabilité du mal retomberait sur les étres premiers» (Enz. 119 [33]
12.43-44). On pourrait d’ailleurs ajouter ici aux critiques de I'auteur que Bréhier,
dans son édition-traduction des Ennéades, faisait également ce rapprochement
fautif en traduisant, apres adoption d’'un amendement de Miiller: «... a cause de
la matiére, I’dme qui I’a subie devient génératrice du devenir» (kai; yap &l a0t 1
yuxn; 1§ UAn €yévvnoe mavodoa, Exz. 18 [51] 14.51-52).

Avec le chapitre V, lauteur aborde la question de I'illumination de la
matiere par ’dme (troisieme thése). L’origine innocente de la matiére n’est pas le
seul point de dissension entre Plotin et les gnostiques. Comme I'explique 'au-
teur, Plotin est prét, argumenti causa, a leur accorder une «génération <néces-
saire), donc innocente de la matiere» (p. 36). Mais Plotin se démarque alors par
son refus de la destruction de la mati¢re et sa conception de cette illumination.
La question porte non plus sur I'acte de production, mais sur les rapports
entretenus par ’ame avec la matiére. Revenant sur la théorie plotinienne des
deux matiéres (cf. Enn. IV 8 [6] et Enn. 11 4 [12] notamment), corrigeant ici et 1a
les interprétations de Bréhier, Rist ou Schwyzer, l'auteur porte une nouvelle
lumiére sur I'alternative de Enzn. IV 8 [6] 6.18-23 qui distingue une matiére qui
«ne peut pas ne pas participer» au principe qui fournit le bien a chaque chose (la
matiére intelligible) et une matiére qui «suit nécessairement des principes qui lui
sont antérieurs» (la matiere du monde sensible). Cette seconde mati¢re ne
participe pas véritablement, mais elle ne doit pas pour autant «se tenir a 'écart»
(008 Gg &del xwpig elvon). Ne pouvant se tenir a I’écart, elle sera de ce fait
illuminée nécessairement, maintenant et toujours. Grice a ce lien (nécessaire)
entre génération et illumination, Plotin peut réfuter les gnostiques qui soutien-
nent au contraire que la matiére, un jour, sera dépouillée de forme, ou laissée
seule. L’argument est simple: si les gnostiques acceptent la génération, ils



272 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

devront par conséquent accepter — dans la perspective de Plotin, et pour rester
cohérents — I'illumination éternelle, ce que précisément ils refusent.

Dans sa conclusion (chap. VI), I'auteur revient sur la question de I'illumi-
nation et sur celle de 'origine du mal. Concernant ce dernier point, il se montre
convaincant dans sa critique de M.-N. Bouillet, éditeur et traducteur de Plotin
au siecle dernier, lequel laissait entendre que, selon Plotin, le mal proviendrait
des étres premiers, tandis que, selon les gnostiques, il proviendrait de ce monde.
Au contraire, en acceptant I'illumination comme naturelle, Plotin ne saurait
faire remonter le mal aux étres premiers. C’est en réalité la mati¢re (le non-étre)
qui est le mal absolu, le mal en soi. En tant que non-étre, elle est cause de péché
pour I’dme qui entretient avec elle des rapports trop intimes. Le péché résulte
donc du trop grand attrait que Idme éprouve pour son objet créé, son
image. :

Dans cette étude, 'auteur a ainsi tenté de distinguer la théodicée plotinienne
de la théodicée gnostique. On retiendra que Plotin refuse, contre les gnostiques,
toute théorie qui verrait une activité pécheresse de I'ame a lorigine de la
matiére, et qui envisagerait la possibilité d’une mise a 'écart de cette matiére par
rapport 2 la puissance divine qui a produit ce monde.

Précisons encore que cette étude est suivie de trois notes complémentaires,
d’une introduction et d’'un commentaire des principaux passages de I'’Eznz. 119
[33] — sans compter un index des auteurs modernes (en fait, une bibliographie
cachée), un index des auteurs anciens, des indications (fort utiles) relatives a la
citation des Ennéades, des résumés en francais et en anglais des chapitres (que
I’'on conseillera au lecteur de parcourir avant d’entrer dans la complexité argu-
mentative des chapitres) et la liste des publications de 'auteur.

En consultant cette liste de publications, on relévera d’ailleurs un article
publi¢ dans la Revue de philosophie ancienne (4 [1986] 299-303), dont le titre,
«Neoplatonic studies in England: a plea for rigour», aide peut-étre 4 compren-
dre la virulence des critiques développées dans les notes complémentaires. Car,
si le ton est encore cordial dans la premiére note consacrée aux problémes
d’interprétation du rapport entre ’Ame et la matiere, il n’en va pas de méme dans
les autres.

Ainsi, dans la note II, revenant sur la question de 'origine et de la nature de
la matiére, 'auteur s’en prend violemment a la position de H.-R. Schwyzer et
dénonce, par exemple, une comparaison faite par 'éditeur entre I'activité de la
matiere et celle de 'Un: «... (elle) traduit, 2 mon sens, une méconnaissance
radicale de la philosophie des Ennéades.» (p. 68). Quant a I'estime portée a
Iéditeur de Plotin, cette citation parle d’elle-méme! (voir également une autre
critique contre le méme Schwyzer, p. 67 et p. 68, n. 1.)

Enfin, dans la note III, qui a pour objet la question de lorigine du mal,
I'auteur change de cible et s’en prend aux «incohérences dans la terminologie de
J. M. Rist». Le ton n’est guére plus aimable. Et les propos de 'auteur vont jusqu’a



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 273

dépasser I'entendement 12 ou il écrit, 2 propos d’une hésitation ou d’une
contrainte qui 'aurait lui-méme poussé en d’autres occasions 4 concéder que
'affection de I’dme est aussi une faiblesse: «Les expressions citées (<hésitation»,
(contrainte»), et bien d’autres encore, traduisent non seulement une certaine
volonté de dénigrement, mais, plus profondément encore, un engagement pet-
sonnel excessif, voire une certaine émotivité, que I’historien de la philosophie
doit rigoureusement éliminer en faveur de 'objectivité et de la lucidité indis-
pensables a toute recherche scientifique sérieuse» (p. 77, n. 23).

Au risque d’apparaitre comme quelqu’un de peu sérieux, qu’on veuille bien
me passer un moment d’émotivité! D. O’Brien se veut historien de la philoso-
phie. Personne ne songerait a le mettre en doute, et la profondeur de son analyse
ainsi que la pertinence de ses critiques en témoignent. Mais I’historien de la
philosophie n’aurait-il pas oublié I’étymologie populaire du mot philo-sophie?
Qu’il me soit permis encore de rappeler 4 'auteur que, s’il est de bon ton en
(histoire de la) philosophie de ne pas prendre les propos d’autrui pour argent
comptant, il releve cependant de la bienséance d’adopter un ton cordial dans la
discussion, qui plus est dans I’écrit. Et si D. O’Brien veut se montrer polémiste a
I'instar de Plotin, on lui citera pour mémoire ces quelques lignes que Plotin
lui-méme a adressées a ceux qui rejettent et critiquent les doctrines des anciens:
«Mais il faut qu’ils montrent cela par eux-mémes qu’ils ont raison, en quelle
mesure leurs propres (opinions) leur semblent parler contre ’opinion de ceux-la
(se. les anciens Grecs), en posant avec bienveillance et en philosophes leurs
propres opinions et celles contre lesquelles ils argumentent comme il est juste, en
visant le vrai, non en cherchant la considération en blimant des hommes
considérés comme méritants depuis tres longtemps par des gens qui ne sont pas
sans importance, (et) en se disant eux-mémes meilleurs que ceux-la.» (Enn. 119
[33] 6.45-52).

Terminons toutefois en confirmant I'importance et la qualité de cette étude
qui, malgré le ton utilisé, mérite toute notre attention pour les éclaircissements
qu’elle apporte sur un sujet difficile et pour la meilleure compréhension des
Ennéades qu’elle permet.

ALEXANDRE ETIENNE

Werner Alexander: Hermeneutica Generalis. Zur Konzeption und Entwicklung
der allgemeinen Verstehenslehre im 17. und 18. Jahrhundert. Stuttgart: M&P,
Verlag fiir Wissenschaft und Forschung. 1993. 301 S. '

«Ist es erlaubt, einmal unabhingig von Wilhelm Dilthey und derzeit herrschen-
den <akademischen> Lehrmeinungen einige Bemiihungen zur Klirung der
Frithgeschichte des Hermeneutikbegriffs vorzulegen?» Als H.-E. Hasso Jaeger



274 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

diese Frage 1974 seinen Uberlegungen insbesondere zur logischen Hermeneutik
Johann Conrad Dannhauers voranstellte!, wollte er sie wohl nicht nur rheto-
risch verstanden wissen. In der Tat lag zu jener Zeit das Forschungsfeld zu
Hermeneutikkonzeptionen des 17. und frithen 18. Jahrhunderts mehr oder
minder brach. Die lehrreichen Ausfithrungen von Lutz Geldsetzer sollten vor-
erst Ausnahmen bleiben.2 Und dennoch wire der Zeitpunkt fiir eine intensivere
Auseinandersetzung nicht ungiinstig gewesen: 1975 wurde beispielsweise aus
dem Nachlal3 Peter Szondis dessen Einfiibrung in die literarische Hermenentik
zuginglich, ebenfalls 1975 blickte Klaus Weimar seinerseits hinter die roman-
tische Hermeneutik zuriick, und ein Jahr spiter widmete sich Claudia Henn
einem schwierigen Aspekt der Lehre Chladenius’.3 In anderer Hinsicht aber
sollte der Zeitpunkt durchaus nicht geeignet sein: Hans Georg Gadamer4 kon-
terte gegen Hasso Jaeger — und dies in einer iiber Strecken hinweg unsachlichen
Manier. Weitaus ernster wurde dagegen Hasso Jaegers Frage etwa von Manfred
Beetzund Hendrik Birus anfangs der achtziger Jahre aufgefalt > sowie in jiingster
Zeit wiederum von Autoren wie z.B. Axel Biihler, Luigi Cataldi Madonna, Lutz
Danneberg und Oliver R. Scholz, die sich — wenngleich mit unterschiedlichen
Zielsetzungen — um eine systematische wie auch historische Aufarbeitung der
Hermeneutiken des 17. und 18. Jahrhunderts bemiihen. 6

Dieser zuletzt genannten Forschungsrichtung schlieBt sich auch Werner
Alexander an. Seinen Ausfihrungen zur Hermeneutica Generalis liegt die Ziel-
setzung zugrunde, Konzeption und Struktur allgemeiner Verstehenslehren seit
ihrem Aufkommen anfangs des 17. Jahrhunderts bis in die Mitte des 18. Jahr-
hunderts klarer hervortreten zu lassen; eine Rekonstruktion, die nahezu aus-
schlieBlich historisch erfolgt und sich an der Analyse von acht Auslegungsleh-
ren aus jener Zeitspanne orientiert (1 und 13 £).

I H.-E. Hasso JAEGER, Studien zur Frithgeschichte der Hermeneutik, in: Archiv fir
Begriffsgeschichte 18 (1974) 35-84.

2 Vgl. insbesondere die Einleitungen zu den von GELDSETZER selbst besorgten Edi-
tionen der Werke von Flacius Illyricus, Chladenius und Meier (Instrumenta Philosophica,
Series Hermeneutica, Bd.I, III, V).

3 Peter Szonpi, Einfithrung in die literarische Hermeneutik (Vorlesung WS
1967/68). Frankfurt/M. 1975; Klaus WEMAR, Historische Einleitung zur literaturwissen-
schaftlichen Hermeneutik. Tiibingen 1975, bes. Kap. III; Claudia HENN, «Sinnreiche
Gedancken». Zur Hermeneutik des Chladenius, in: Archiv fiir Geschichte der Philosophie 58
(1976) 240-264.

4 Vgl. v. a. Hans-Georg GADAMER, Logik oder Hermeneutik? Nochmals zur Frithge-
schichte der Hermeneutik, in: Archiv fir Begriffsgeschichte 20 (1976) 7-16.

5 Manfred Beerz, Nachgeholte Hermeneutik. Zum Verhiltnis von Interpretations-
und Logiklehren in Barock und Aufklirung, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fir Literatur-
wissenschaft und Geistesgeschichte 55 (1981) 591-628; Henrik Birus, Zwischen den Zeiten.
Friedrich Schleiermacher als Klassiker der neuzeitlichen Hermeneutik, in: Ders. (Hg.),
Hermeneutische Positionen. Géttingen 1982, 15-58.

6 Vgl. stellvertretend die Beitrige in: Axfklirang 9 (1993).



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 275

Ein summarischer Uberblick iiber historische Voraussetzungen im II. Ka-
pitel (16 —45) soll zunichst andeuten, auf welche Quellen sich die Autoren bei
der Abfassung ihrer Verstehenslehren stiitzen konnten. Nebst Hinweisen auf die
Kommentatorentradition (17 f.) finden sich Ausfithrungen zur allegorischen
Auslegungsmethode (24 £.) sowie zur Lehre vom mehrfachen Schriftsinn (26 £.).
In diesem Zusammenhang widmet sich Alexander auch der sprachphilosophi-
schen Tradition: Die Bedeutungslehre des Aristoteles ist auf der einen Seite von
Interesse (31 —34); auf der anderen Seite — und dieser Hinweis ist verdienstvoll —
diirfen offenbar die auch sprachphilosophischen Reflexionen der Skeptiker
nicht vernachliBigt werden (34 —40). Samtliche dieser Hinweise dienen Alex-
ander in den folgenden Kapiteln als Grundlage einer Rekonstruktion der histo-
rischen Genese allgemeiner Verstehenslehren.

Untersuchungsgegenstand des III. Kapitels (46—122) bilden die Interpreta-
tionslehren Johann Conrad Dannhauers und Johann Claubergs, «in welchen die
Hermeneutik erstmals als isolierbarer methodologischer Komplex aus den einst
iibergeordneten Disziplinen herausgelost und in die Logik integriert wur-
de» (46). Obgleich Dannhauer und Clauberg die Wichtigkeit der Hermeneutik
im Detail unterschiedlich beurteilten (47 £.), mulite im Zuge dieser Emanzi-
pierung von beiden Autoren die Stellung der Verstehenslehre gegentiber den
«trivialen» Disziplinen der Philosophischen Fakultit geklirt werden (48-56) —
eine Klirung, die nebst der Bestimmung der Hermeneutik als philosophische
Wissenschaft vom Interpretieren auch die Prizisierung ihrer Struktur, ihres
Anwendungsbereichs sowie ihrer Nutzbarkeit erforderte (57-70). Im Detail
betrifft dies die Wahl der Bedeutungskonzeption (70 f.), den Gegenstand der
Auslegung (79 f.), die Erfordernisse an den Interpreten (82 f.) sowie — was die
«Wissenschaftlichkeit» dieser Auslegungslehren betrifft — den hermeneutischen
Regelkanon, den Alexander einer vorbildlichen Analyse unterwirft (86 £.).

Der Ubergang zu den Interpretationslehren von Johann Heinrich Ernesti
und Christian Weise (123-165) vollzieht sich historisch gesehen vor dem Hin-
tergrund einer «epistemischen Umorientierung» (127 £.), die im Urteil Alexan-
ders zu einer Verlagerung der hermeneutischen Interessen fithrt: Nicht die
Rekonstruktion des wahren Sinnes steht an erster Stelle, sondern die Ermittlung
der Art und Weise der sprachlichen wie gedanklichen Behandlung bestimmter
Themen, und zwar insoweit sich diese fiir die eigene eloguentia als niitzlich
erweist (u. a. 137). Die Erorterung dreier Klassen von Nutzanwendungen (153—
165) 146t die padagogischen Konturen dieser «applikativen Hermeneutikkon-
zeptionen» (130) deutlicher hervortreten; sie bietet aber auch zusitzliche Pro-
bleme — z B. was den Aufbau und die Zielsetzung der Verstehenslehre
betrifft (142 f.) — und zwingt so zu einer Neubestimmung des wissenschaftlichen
Standorts der Hermeneutik (134 f. und 145 f.). Anders liegen dagegen die
Akzente in der Auslegungslehre Hermann von der Hardts (165-185): Hier
werden erstmals Aspekte der pietistischen Interpretationstheorie auf den



276 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Bereich profaner Literatur angewendet (166 f.); obgleich dieser Transfer nicht
ohne Gefahren ist (169 f.), erdffnet er fiir das Unternehmen der Hermeneutica
generalis dennoch einige Perspektiven. Gemil von der Hardt ist die menschliche
Rede Ausdrucksmittel innerer Empfindungen und Affekte, die die Hermeneu-
tik methodisch zu eruieren hat (172 f. und 175 f£.). Mithin geht es auch weiterhin
um die Rekonstruktion der vom Autor intendierten Bedeutung (180 f.); aller-
dings sind die diesbeziiglichen sprachphilosophischen Prisuppositionen mit
denjenigen der logischen Hermeneutikern kaum noch zu vergleichen (174 f. und
182 £).

In den im V. Kapitel (186-276) diskutierten Auslegungslehren von Johann
Martin Chladenius, Joachim Ehrenfried Pfeiffer und Georg Friedrich Meier
wird auf z. T. radikale Weise vollzogen, was sich in den vorangegangenen
Systemen bereits andeutete: die Emanzipierung der Hermeneutik von der
Logik (196). Insbesondere Chladenius nennt dafiir Griinde (197 £.) — Griinde
tberdies, die verstindlicher machen, weshalb Aufgabenstellung und Regeln
einer Verstehenslehre in jedem Fall vom Inhalt und der Gattung der in ihr
behandelten Schriften abhingig sein sollen. Alexander interessiert sich hier zum
einen fiir die Orientierung der Hermeneutik am Vorbild der Mathematik (194 f.
und 197 £.) sowie den daraus resultierenden Konsequenzen fiir den Aufbau und
die Zielsetzung allgemeiner Verstehenslehren (200 f.). Zum andern legt der
Autor sein Augenmerk auf die sog. sinnreichen Gedanken als besonders heikle
Gegenstinde der Interpretation (244 £.); hier wiederum geht es um eine Typo-
logisierung sowie um die methodologische Tragweite der Beriicksichtigung
sinnreicher Gedanken (248-271). Beide Aspekte zeigen u.a. die Vorzige der
Hermeneutik Chladenius’. Obgleich sich Pfeiffer nicht nur mit Voraussetzungen
und Mitteln der Interpretation beschiftigte, sondern auch mit der Auslegung
bestimmter Gattungen (192 f.), vermochte er die Uberlegungen Chladenius’ in
dieser Hinsicht nicht weiterzudenken; und auch Meiers Einlassungen tber die
spezifischen Merkmale sinnreicher Gedanken sind im Vergleich zu Chladenius
duBerst knapp (219 ff. und 271 £.). Dessen ungeachtet ist es aber gerade Meier,
der mit seinem Billigkeitsgebot sowie seiner Auffassung von der Auslegung als
Erkenntnis des Zusammenhangs zwischen Zeichen und Bedeutung (271) die
wichtigsten Aspekte allgemeiner Verstehenslehren ein letztes Mal (193) in aller
Schirfe darstellt.

Es ist offenkundig, daf3 innerhalb der von Alexander untersuchten Zeit-
spanne nicht lediglich acht Hermeneutiken verfal3t wurden. Alexander weil3
dies und verwahrt sich entsprechend davor, einen vollstindigen Uberblick tiber
die Geschichte der Hermeneutik anzustreben (15). Doch bleibt zu fragen, wes-
halb gerade diese und keine anderen Auslegungslehren zur Debatte stehen.
Vis-a-vis der Fiille historischen Materials diirfte Alexander kaum geltend
machen, da3 die von ihm behandelten Autoren — wiewohl prominent — exem-
plarisch seien; und auch die niherliegende Vermutung, daf3 diese chronologisch



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 277

angelegte Untersuchung eine bestimmte Auffassung von der Geschichte der
Hermeneutik nahelegt, mii3te wohl mit historischem Material gestiitzt wer-
den.

Alexander selbst setzt die Akzente zurecht anders; danach gehe es ihm in
erster Linie darum, von einer zwar geringen Anzahl von Quellen eine detail-
lierte Analyse zu liefern (13) — und in dieser Hinsicht verspricht Alexander nicht
zuviel: Der Autor arbeitet mit philologischem Spiirsinn, liest exakt, analysiert
akribisch genau. Was indes zu wiinschen wiire, sind systematische Einschitzun-
gen dieser Analysen oder— wenn man so will — das philosophische Potential des
Themas. Die SchluBlbetrachtungen im VI. Kapitel (277-290) weisen in diese
Richtung, zeigen aber zugleich auch die Grenzen; iiberzeugender muten dage-
gen die Exkurse beispielsweise zu Augustin (40-45) oder auch Zabarella (57-62)
an.

Allerdings mag Alexander, was die Hermeneutiken des 17. und 18. Jahr-
hunderts betrifft, mit seiner historischen Sichtweise vorerst rechtbehalten —
zumindest, wenn man einen Seitenblick auf unlingst erschienene Einfiihrungen
zur Hermeneutik wagt: Bei Jean Grondin etwa finden sich sehr wohl Nach-
weise, doch sind sie nicht selten fehlerhaft, Helmut Seiffert dagegen bedarf
tiberhaupt keiner Quellen, und Hans Ineichen kennt sie nicht.7 Freilich ist
Alexanders Studie nicht nur vor dem Hintergrund dieser Kontrastfolie ver-
dienstvoll; sie bietet vielmehr Orientierungshilfe fiir eine umfassende histori-
sche Aufarbeitung ebenso wie sie Ankniipfungspunkt fiir zukiinftige systemati-
sche Untersuchungen ilterer Hermeneutiken ist.

Kraus PETRUS

7 Jean GRrONDIN, Einfithrung in die philosophische Hermeneutik. Darmstadt 1991,
Helmut SeirrerT, Einfithrung in die Hermeneutik. Tiibingen 1992; Hans INEICHEN, Ein-
fiilhrung in die philosophische Hermeneutik. Freiburg/Miinchen 1991. Ineichen etwa
bemerkt: «Es ist denn auch nicht verwunderlich, da3 er [Schleiermacher] als erster eine
allgemeine Hermeneutik geschaffen hat, die mehr ist als nur eine Sammlung von Regeln
und Anwendungsbeispielen, sondern eine auf philosophischen Prinzipien beruhende
Lehre vom Verstehen und Auslegen, welche nicht auf hermeneutische Einzeldisziplinen,
etwa nur die theologische oder philologische Hermeneutik, gerichtet ist, sondern sie alle
umfalBt» (ebd. 119).



278 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Thomas Bausch: Gerechtigkeit und Ungleichheit. Eine kritische Reflexion des
Rawlsschen Unterschiedsprinzips in diskursethischer Perspektive. Berlin:
Duncker & Humblot 1993. 220 S. (Schriften zur Rechtstheorie, Heft 156).

Die hier anzuzeigende Studie (gemil3 Titel-Aufnahme der Deutschen Biblio-
thek handelt es sich um eine 1992 an der Freien Universitdt Berlin eingereichte
Dissertation; weitere Hinweise fehlen) geht aus von der Leitfrage, ob faktisch
aufhebbare Ungleichverteilungen gerecht sein konnen, oder ob nicht vielmehr
die strikte Egalitit in der Verteilung von Giitern und Lebenschancen das letzte
Ziel der iustitia distributiva sein muBl. Bekanntlich hat John Rawls’ Zheory of
Justice (engl. Orig. 1971; dt. Ubers. 1975) dieses Problem wieder ins Zentrum der
Sozialphilosophie geriickt, aus dem es seit Adam Smith, Immanuel Kant und
Jetemy Bentham verdringt war. Bausch geht die Frage dadurch an, daB} er
Rawls’ Unterschiedsprinzip — soziale und wirtschaftliche Ungleichheiten kon-
nen nur dadurch legitimiert werden, daf} sie den am wenigsten Begiinstigten
den groBtmoglichen Vorteil bringen — eingehend diskutiert und ihm eine dis-
kursethische Lesart gibt. Ein solches Vorgehen bedingt natiirlich eine Kritik der
gesamten Vertragstheorie von Rawls, besonders seiner Konzeption des Urzu-
stands. Bausch weist hier auf einige entscheidende Begriindungs- und Refle-
xionsdefizite bei Rawls hin: Die Bedingungen des Urzustands werden nicht
begriindet, sondern bestenfalls plausibel gemacht; im Rawlsschen Urzustand
halten sich eigentlich nicht eine Mehrzahl von Personen, die sich hinter dem
Schleier der Unwissenheit einigen, auf, sondern bei genauerem Hinsehen fin-
den wir nur eine einzige, nach Bedingungen der konomischen Zweckrationa-
litit entscheidende «Minimalperson»; und schlieflich muf3 der Versuch, auf
analytischem Weg eine theoretische Losung fiir praktische Probleme zu finden,
scheitern und an einen realen Verstindigungsprozel3 unter den Betroffenen
delegiert werden (176 f.). Fiir das Rawlssche Unterschiedsprinzip im speziellen
wird festgehalten, daB3 es als Kriterium fiir die legitime Verteilung der Friichte
gesellschaftlicher Zusammenarbeit unbrauchbar ist (128 f.). Aufgrund dieses
Befunds — begriindungstheoretische Defizite und kriteriale Unbrauchbarkeit —
legt sich deshalb fiir Bausch ein Ubergang zur Diskursethik nahe: Der Urzustand
wird demnach als ideale Kommunikationsgemeinschaft verstanden; der von
Rawls vorausgesetzte Gerechtigkeitssinn wird zur reflektierten Verpflichtungs-
gegenseitigkeit; und das Unterschiedsprinzip schlieBlich wird diskursethisch
dahingehend gewendet, daf bestehende Ungleichheiten von allen Betroffenen
akzeptiert werden miissen, um legitim zu sein (210 ff.).

So einleuchtend das von Bausch vorgelegte Programm insgesamt ist, ver-
mag es doch in Einzelheiten nicht zu iiberzeugen. Da ist zuerst einmal die Frage,
ob die unbestreitbaren (und in der Literatur lingst namhaft gemachten) begriin-
dungstheoretischen Defizite bei Rawls allein schon den Wechsel von der Ver-
tragstheorie zur Diskursethik unausweichlich machen. Leider hat Bausch von



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 279

den weiterfiihrenden Uberlegungen von Rawls iiber den begriindungstheore-
tischen Status und universalistischen Anspruch seiner Theorie — 1992 wurde
dazu eine Sammlung seiner neueren Schriften auf deutsch vorgelegt — kaum
Gebrauch gemacht (vgl. die verstindnislose Bemerkung S. 78). Dann fragt sich
weiter, ob das Diskursprinzip in der Realitit wirklich der kriterialen Unschirfe
des Rawlsschen Unterschiedsprinzips abhelfen kann. Bausch begnigt sich
eigenartigerweise damit, allein die Anwendungsproblematik bei K.-O. Apel zu
diskutieren (und auch das etwas gar kurz); der Einbezug der einschligigen
Ausfithrungen von A. Honneth, K. Giinther und J. Habermas selbst hitte hier
vor iibertriebenem Optimismus bewahrt. Bausch macht es sich auch dort zu
leicht, wo er anzunehmen scheint, Apels Transzendentalpragmatik habe neben
dem Begriindungs- auch das Motivationsproblem der Ethik gelost (185 f.).
SchlieBlich bleibt dem Leser unklar, worin das diskursethisch gewendete Unter-
schiedsprinzip in der Fassung von Bausch (35 und 212) tiber das Diskursprinzip
von Habermas hinausgeht, auBler daB3 nicht nur Normen, sondern eben auch
Verteilungszustinde der Legitimationspflicht unterstellt werden.

Die von Bausch vorgelegte Untersuchung liest sich alles andere als leicht.
Dieser Umstand ist nicht auf die Komplexitit der Materie, sondern auf einen
Telegrammstil der Darstellung zuriickzufiihren, der es oft dem Leser tiberldf3t,
die Zusammenhinge selber herauszufinden. Auch bei knappster Darstellung
sind freilich einige inhaltliche Fehler zuriickgeblieben; so ist die Erklirung des
Maximin-Theorems (175) falsch, ist die Gleichsetzung von kommunikativem
Handeln und Diskurs (144) zumindest miBverstindlich und generiert der prak-
tische Diskurs keine Normen (145), sondern tiberpriift sie nur. Wenig Verstind-
nis hat man schlieBlich dafiir, daf bei diesem schmalen Band der gehobenen
Preisklasse derart viele Schreibfehler zu verzeichnen sind. Besonders irgerlich
ist es, wenn sogar Namen (Henry Sidgwick: 42 und 220; Bertolt Brecht: 163 und
215; Dietrich Bonhoeffer: 170) und Titel (Kantian Constructivism in Moral
Theory: 74 und 219) falsch geschrieben sind.

CHRISTIAN KISSLING

Friedhelm Hengsbach/Bernhard Emunds/Matthias Mohring-Hesse
(Hg.): Jenseits Katholischer Soziallehre. Neue Entwiirfe christlicher Gesellschafts-
ethik. Diisseldorf: Patmos-Verlag 1993. 360 S.

Die Katholische Soziallehre fristet im aktuellen Wissenschaftsbetrieb ein mar-
ginales Dasein: Von Vertretern der philosophischen Ethik wird sie als valable
Gesprichspartnerin kaum wirklich ernstgenommen, von den Entwicklungen
innerhalb der verschiedenen theologischen Disziplinen der letzten drei Jahr-



280 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

zehnte scheint sie weitgehend unberiihrt geblieben zu sein, und zu gegenwir-
tigen gesellschaftspolitischen Fragen weil3 sie nur wenig Niitzliches und Origi-
nelles beizutragen. An diesem erniichternden Befund einer «unproduktiven
Ungleichzeitigkeit», die sich in der hauptsichlichen Beschiftigung mit der
eigenen Geschichte dullert, indern wohl auch verschiedene Reanimationsver-
suche jiingerer Vertreterinnen und Vertreter des Faches nicht viel. Umso not-
wendiger scheint es deshalb, «Suchbewegungen» christlicher Gesellschaftsethik
auBerhalb der (allerdings nur in Deutschland noch immer vorherrschenden)
«Einheitslinie» der Katholischen Soziallehre auf ihre Tragfihigkeit zu iiberprii-
fen. Das ist das Anliegen des hier anzuzeigenden Sammelbandes, der am «Nell-
Breunig-Institut fiir Wirtschafts- und Gesellschaftsethik» der Hochschule
St. Georgen in Frankfurt a. M. konzipiert wurde und dessen Autoren fast
durchwegs junge Sozialethiker sind.

Der erste Teil, der in historischer und wissenssoziologischer Perspektive die
Katholische Soziallehre als Tradition darstellt, basiert sehr stark auf den nach
wie vor giltigen Untersuchungen zur Renaissance des katholischen Natur-
rechtsdenkens von Franz-Xaver Kaufmann. Josef Senft zeichnet den Prozel3 der
Auflosung der katholischen Subkultur und der Pluralisierung der Sozialformen
im Katholizismus nach, der notwendigerweise die gesellschaftliche Funktion
der Soziallehre in Frage stellen mufte. DaB3 die Pluralisierung katholischer
Sozialformen von der Katholischen Soziallehre entweder nicht mehr wahrge-
nommen wird oder dann als illegitim disqualifiziert werden muB3, demonstriert
Bernhard Emunds am zeitgendssischen Beispiel von Lothar Roos. Roos’ Ansatz,
so der einleuchtende Befund, vermag in metaethischer Hinsicht den heutigen
Standards der Moralphilosophie nicht zu geniigen, er trigt den Einsichten der
Hermeneutik nicht Rechnung, was sich theologisch im vorgeblich einlinigen
Ableitungsverhiltnis des Handelns aus dem Glauben zeigt, er erhebt disziplinir
einen nicht gerechtfertigten Alleinvertretungsanspruch auf die christliche
Sozialethik, und er erweist sich schlieSlich ideologisch als unreflektiert struk-
turkonservativ. Matthias Mohring-Hesse klassifiziert den Ansatz von Roos als
Beispiel einer sozialethischen Orthodoxieentfaltung. Diesem einen Typus
christlicher Gesellschaftsethik stellt er die beiden Typen der Auslegung des
«neuen Seins im Glauben» und der christlichen Gesellschaftsethik als ethischer
Reflexion politischer Glaubenspraxis gegeniiber. Es mag diskutiert werden, ob
diese Typologie zwingend und vollstindig ist, plausibel erscheint sie aber auf
jeden Fall, und sie reicht hin, um den erwihnten Monopolanspruch der Katho-
lischen Soziallehre auf die christliche Gesellschaftsethik zu erschiittern.

Der zweite Teil stellt verschiedene «Suchbewegungen» christlicher Gesell-
schaftsethik «jenseits» der Katholischen Soziallehre vor. Als existentialherme-
neutische Ansitze werden die Versuche von Wilhelm Dreier (Gerhard Kruip),
Herwig Biichele (Ulrich Sander) und Hans-Joachim Hohn (Edmund Arens)
prisentiert und kritisch beleuchtet. Ob auch der von Stefan Liicking prisentierte



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 281

Ansatz der «Modellethik» Dietmar Mieths in diese Kategorie gehort und iiber-
haupt der Sozialethik subsumiert werden kann, mag hier dahingestellt bleiben.
Dem existentialhermeneutischen Typus stehen die beiden Ansitze der Politi-
schen Theologie — Johann-Baptist Metz und Werner Kroh — und der Befrei-
ungstheologie — Enrique Dussel — gegeniiber, die von Hermann-Josef Grosse-
Kracht und Andreas Lienkamp prisentiert werden; sie sind als Versuche der
theologischen Praxisreflexion zu klassifizieren. — Es wiirde zu weit fithren, die
einzelnen Beitrige dieses zweiten Teiles im Detail vorzustellen. Es sind durch-
wegs kenntnisreiche und auch in ihrer Kritik ausgewogene Prisentationen (der
anderswo oft scharfe, ja gehissige Ton der Auseinandersetzung wird gliickli-
cherweise hier nirgends angeschlagen). Schade ist allerdings — was auch die
Herausgeber mit gutem Grund bedauern —, dafl neben dem befreiungstheolo-
gischen Ansatz Dussels nicht noch weitere Versuche von auflerhalb des deut-
schen Sprachraums herangezogen und keine Ansitze einer feministischen
Sozialethik vorgestellt werden.

Im dritten Teil stellen Friedhelm Hengsbach, Bernhard Emunds und Mat-
thias Mohring-Hesse in einem ausfiihrlichen Beitrag ihren eigenen Ansatz einer
christlichen Gesellschaftsethik als ethischer Reflexion politischer Glaubenspra-
xis vor. Im Unterschied zur Politischen Theologie und der Theologie der
Befreiung versucht dieser « Frankfurter Ansatz» aber ausdriicklich, der Pluralitit
politischer Glaubenspraxis Rechnung zu tragen (224 f.) und das Wechselver-
hiltnis von christlichem Glauben und politischem Handeln in seiner ganzen
Komplexitit auch in der Theoriebildung zu bewahren (262-276). Dieses letz-
tere Anliegen ist gerade fiir die notwendige « AnschluBfihigkeit» christlicher
Sozialethik an die nichttheologische Sozialethik von entscheidender Bedeutung;
ihm wird dadurch Rechnung getragen, daf} «profane» Begriindung und theo-
logale Deutung politischen Handelns auf theoretischer Ebene strikte auseinan-
dergehalten werden. Gegeniiber anderen Versuchen zeichnet sich der hier vor-
gestellte Versuch dadurch aus, daB er sich auf kollektive Akteure (216), insbe-
sondere auf soziale Bewegungen (281) bezieht und deren politisches Handeln
reflexiv begleiten (288) — nicht anleiten und nicht zensieren — will. Dieses
angesichts der weithin tiblichen Selbstgeniigsamkeit sozialethischer Theoriebil-
dung ebenso ungewshnliche wie faszinierende Programm ist offensichtlich aus
verschiedenen Einsichten heraus entstanden. So ist zuerst einmal klar, da3 nicht
das individuelle Handeln des Einzelnen, sondern allein die politische Aktion
kollektiver Akteure gesellschaftliche Verinderungen — also das Materialobjekt
einer Sozialethik, die sich nicht einfach mit dem Bestehenden zufrieden gibt —
bewirken kann. Sodann stellt sich die Frage, wie die Sozialethik diese Aktions-
programme zu bewerten vermag, ohne den Pluralismus gesellschaftlicher
Moderne aufzuheben oder in eine Geschichtsteleologie zuriickzufallen; das ist
moglich durch Riickgriff auf das Begriindungsprogramm der Diskursethik. Wer
sich aber darauf einlifit, verpflichtet sich gleichzeitig, den privilegierten Platz



282 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

eines «Richters» gesellschaftlicher Stromungen zu riumen, um an den gesell-
schaftlichen Auseinandersetzungen teilzunehmen und mit sozialethischer Kom-
petenz nur noch die formalen Bedingungen gerechter Losungen von Interes-
senkonflikten anzugeben — eben das ist wohl mit «Praxisbegleitung politisch
engagierter Christen» (235-238; 288) gemeint. SchlieBlich die sicher heikelste
Voraussetzung der ganzen Konzeption: Soziale Bewegungen sind nicht die
alleinigen Trigerinnen gesellschaftlicher Entwicklung, sie erscheinen aber «in
besonderem Mal3e <moralische Lernprozesse> moderner Gesellschaften ansto-
Ben [zu] konnen» (284).

Die von von den Herausgebern vorgelegte Skizze einer «Ethik sozialer
Bewegungen» bedarf sicher noch der weiteren Ausarbeitung. Bereits jetzt zeich-
net sich aber eine Konzeption ab, die dem Programm einer christlichen Gesell-
schaftsethik neuen Auftrieb geben kénnte: Sie ist begriindungstheoretisch genii-
gend tragfihig, um im aktuellen moralphilosophischen Diskurs bestehen zu
konnen, sie basiert endlich wieder auf einer zeitgenossischen theologischen
Basis, sie kann aufgrund ihrer Konzeption als interessante Gespriachspartnerin
fiir Sozial- und Politikwissenschaften in Frage kommen, und sie ist zu guter Letzt
auch in der Durchfithrung gentigend bescheiden, um nicht Entscheidungskom-
petenzen beanspruchen zu miissen, die sie nicht einhalten kann und die in einer
pluralistischen Demokratie auch illegitim sind.

CHRISTIAN KISSLING

Garrett Hardin, Living Within Limits. Ecology, Economics, and Population
Taboos. New York, Oxford: Oxford University Press 1993. X + 339 p.

Die Bevolkerungsexplosion ist sicherlich das groB3te, weil grundsitzlichste 6ko-
logische Problem. Wihrend der Zeitraum, in dem sich die Zahl der Menschen
verdoppelt, immer kiirzer, das Problem also immer dringender wird, denken
wir merklich weniger iiber Lésungen nach. Scheinbar ist das Thema mit einer
Reihe von Tabus umgeben. Warum und mit welchen zu erwartenden Folgen,
davon handelt dieses iiberaus geistreiche und provozierende Buch des Biologen
Garrett Hardin.

Weil unsere skologische Bildung (und vor allem auch die der Okonomen,
die den groBten Teil unserer Entscheidungstriger stellen), arg unterentwickelt
ist, entgehen uns oft so einfache Mechanismen wie der von Galilei entdeckte
scale-effect, der darin besteht, daf3 sich Proportionen mit der GroBe verindern.
Daraus folgt etwa in bezug auf Bevélkerungen, daBl die Entscheidungswege in
einer zu groBBen Gemeinschaft «basisdemokratisch» nicht mehr zuriickzulegen
sind. Die dadurch nétige Verwaltung gerit schnell zum Wasserkopf.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 283

Eine andere Folge zu groer Gemeinwesen ist eine regelrechte « Tragodie»,
wenn die Rahmenbedingungen die Individuen dafiir belohnen, das fiir das
Kollektiv Falsche zu tun. Die Analyse der «7ragedy of the Commons» lieferte
Hardin schon 1968 (in: Sezence 162, 1243-1248). Es handelt sich um eine
Abwandlung der in der Spieltheorie als «Gefangenen—Dilemma» bekannten
Situation. In dem vorliegenden Buch spricht Hardin von dem « CC-PP Gamen»
(commonized costs — privatized profits). Wie der Name sagt, geht es bei diesem
Spiel fiir den einzelnen darum, die Kosten eines bestimmten Verhaltens dem
Gemeinwesen zu tberlassen (sie zu «externalisieren») und die Gewinne einzu-
streichen. Obwohl dieses Spiel in unserem Wirtschaftsleben tberall gespielt
wird, mufiten die Kosten in Form von Umweltzerstérung erst nahezu unbe-
zahlbar werden, bevor das Wort «Externalisierung» zu einem Skonomischen
Fachausdruck wurde.

Noch im 18. Jahrhundert galt es als normal, dal3 Eltern ihre Kinder toteten,
wenn sie sie nicht selbst ernihren konnten. Inzwischen hat sich durch den
stetigen Zuwachs an Nahrungsmitteln bis zum UberfluBl ein Wohlfahrtsstaat
entwickelt, in dem dies nicht mehr nétig ist. Es haben sich dabei auch mora-
lische Intuitionen herausgebildet, die diese Praxis als vollig unakzeptabel ver-
werfen. Eine der provozierendsten Thesen Hardins lautet nun aber, daB es sich
hierbei um einen bestenfalls zweifelhaften moralischen Fortschritt handelt. Das
Spiel der Kostenexternalisierung wird im Wohlfahrtsstaat namlich auch auf das
Gebiet der Reproduktion tibertragen. Das Individuum profitiert von eigenen
Kindern, etwa in Form von personlichem Gliick der Elternschaft; die Gemein-
schaft aber mufl immer mehr Subsistenzmittel bereitstellen, um immer mehr
Bediirfnisse zu befriedigen. (In unseren Staaten der sogenannten ersten Welt
wird zwar der Teufel der demographischen Wende durch Geburtenriickgang an
die Wand gemalt; diese Diskussion orientiert sich jedoch an véllig falschen,
niamlich rein konomischen, Parametern.) Wenn allerdings eine Hungerkata-
strophe durch Nahrungsmittellieferungen abgewendet wird, ohne daf sich das
Nehmerland im Gegenzug zu effektiven Malinahmen der Reduktion der Bevol-
kerungszahl verpflichten muf3, dann ist die nichste, viel schlimmere Katastro-
phe vorprogrammiert. Solche Katastrophen sind eine Art natiirlicher Bevolke-
rungskontrolle. Unsere dringlichste moralische Aufgabe mul3 wohl darin gese-
hen werden, diese durch eine menschliche Art zu ersetzen. Hardin pladiert fiir
einen diesbeziiglichen Methodenpluralismus. Verschiedene Methoden sollten
in verschiedenen Gesellschaften erprobt werden. So kénnte herausgefunden
werden, welche einen gangbaren Weg darstellt. Die Umsetzung effektiver
Methoden 148t sich jedoch nach Hardins Uberzeugung nur einzelstaatlich, nicht
etwa global 16sen. Dies ist auch einer der Griinde, weshalb er in einem global
romantisierenden Multikulturalismus eine gefihrliche Sackgasse sieht.

Warum hort die Menschheit nicht aus eigenem Interesse heraus auf zu
wachsen? Zu den weltumspannenden wirtschaftlichen Interessen, fiir die



284 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Absatzmirkte idealerweise aus méglichst vielen Menschen bestehen, kommen
noch einige unterstiitzende ideologische Faktoren: jahrtausendealte Reproduk-
tionsgebote in jeder der groBen Weltreligionen, der ethnische Selbstbehaup-
tungswillen der einzelnen Volksgruppen, vor allem aber ein Tabu, das aus dem
westlich-humanistischen Gedanken des Rechts auf Selbstbestimmung erwichst
und das besagt, daf} das einzig moralisch legitime Instrument der Bevolkerungs-
kontrolle das der freiwilligen Familienplanung sein darf. Welch desastrése
Auswirkungen dieses Tabu fiir eine effektive Bevolkerungskontrolle haben
muf, hat schon 1959 ein Urenkel von Charles Darwin messerscharf aufgezeigt
(C.G. Darwin, Can Man Control His Numbers?, in: Evolution after Darwin,
University of Chigago Press 1960). Im Falle, daf} dieses Instrument tatsichlich
greift, miiBte lingerfristig nimlich Folgendes passieren: Auf der Grundlage der
Theorie der natiirlichen Auslese wiirde der Teil der Bevolkerung, der sich
freiwillig fiir Verhiitung entscheidet, einen immer kleiner werdenden Teil der
Gesamtbevolkerung einnehmen, bis er vollig verschwunden ist. Unter dem
Vorzeichen der Freiwilligkeit funktionieren Verhiitungsmittel also auf lange
Sicht genauso wie alle Biozide: Sie selektieren fiir ihr eigenes Versagen. Die
Gattung Mensch wiirde resistent gegen Verhiitung.

Auf den Vorwurf, daB3 es sich hierbei um kruden Biologismus handelt, geht
Hardin auch ausfihrlich ein (er nennt ihn die «Doktrin der menschlichen
Einzigartigkeit», Kap. 24, S. 256 f.); und dieser Vorwurf ist auch ein Teil seiner
Erklirung dafiir, dal Darwin juniors These kaum rezipiert und schnell wieder
vergessen wurde. Hardins Buch versammelt mit T.R. Malthus, W.E Lloyd, Alan
Gregg, C.D. Darwin u. a. viele Auguren, deren Werk zentral wire fiir das
Verstindnis der Situation, in der wir uns befinden, und deren — von der Oko-
nomie als pessimistisch verstandenes — Pochen darauf, daf3 wir in Begrenzungen
leben, ihnen eine breitere Wirkung verwehrt hat. Auch Hardins Buch wird wohl
aus dhnlichen Griinden kein Bestseller werden. Mit dem Nachweis der abso-
luten Notwendigkeit effektiver MaBnahmen der Bevolkerungskontrolle ver-
grault er auf der einen Seite alle religicsen Fanatiker. Mit seinem Plidoyer gegen
reine Selbstbestimmung, mehr noch aber wohl mit seinem Kapitel iiber die
«Notwendigkeit von Einwanderungskontrollen» steht er auf der anderen Seite
derart quer zum humanistischen und multikulturalistischen Zeitgeist, daB eine
rationale Diskussion seiner Thesen zur Zeit wohl keine Chance haben wird. Wie
im Falle Peter Singer steht zu befiirchten, dal3 sein Buch nicht gelesen, sondern
als indiskutabel abgehakt wird. Das ist nun aber nicht etwa nur schade, sondern
eine echte Katastrophe.

HARALD STUCKER



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 285

Dictionnaire de Spiritualité ascétique et mystique. Fasc. CIV-CV. Paris:
Beauchesne 1993.

Le Dictionnaire de Spiritualité poursuit sa marche rapide vers la lettre Z et on ne
peut que s’en réjouir pour la qualité des articles qu’il nous offre. La derniére
livraison termine D'article «Vide» et entame celui sur la « Vocation». Parmi les
articles traitant de matiéres spirituelles, nous noterons spécialement la série se
rattachant 2 «Vie». Aprés un exposé scripturaire sur la vie, en général, le
P. A. Solignac étudie la distinction en vie active, vie contemplative et vie mixte,
en passant en revue les philosophes grecs et latins, les Peres de 'Eglise, les
écrivains médiévaux et les auteurs modernes, avec I’ajout d’une utile bibliogra-
phie (col. 584—623). Suit un article d’A. Boland sur la « Vie cachée» et la «Vie a
Nazareth», théme particulierement cher a Charles de Foucauld (col. 623-6306).
L’article «Vie communautaire» référe a des articles o le théme a déja été abordé
concernant les prétres, les religieux et les laics, et traite, sous la plume bien
informée de M. Hébrard, des nouvelles formes contemporaines de la vie com-
munautaire, communautés de base, d’inspiration apostolique, charismatique ou
cecuménique (col. 656—653). La «Vie consacrée» est longuement étudiée dans
son évolution historique jusqu’a nos jours par IK.S. Frank et M. Dortel-Chaudot;
elle s’achéve par une solide réflexion sur son sens et sa valeur permanente par
J.-M. Tillard (col. 653-722). 1l était bon d’aborder la question de la « Vieillesse»,
d’un point de vue sociologique, 4 partir de la France (J.-P. Guitton), et surtout
dans une réflexion spirituelle (A. Ravier) (col. 722-758). Le theme de la «Vio-
lence» est envisagé sous différents angles: dans ses manifestations (P. Baudry),
dans ses fondements psychanalytiques (D. Vasse), en philosophie politique (F.-
X. Dumortier), puis dans sa réponse chrétienne: selon la Bible (J. Trublet) et
dans les prises de position-des chrétiens (D. Hollenbach) (879-917). A. Solignac
nous retrace I’histoire de la «Virginité chrétienne» dans son inspiration néo-
testamentaire, chez les Péres grecs et latins, pour atteindre, en effleurant le
moyen 4ge, au renouveau contemporain (924-949). P. Adnés traite des «Vi-
sions» en examinant I’antiquité, la Bible et les Péres, le moyen 4ge fécond en la
matiére, I’époque moderne avec la doctrine des mystiques, notamment carmé-
litains, et les apparitions, pour terminer par un compte rendu des interprétations
théologiques actuelles (col. 949-1002). Signalons également un intéresant arti-
cle sur les «Visitandines» de M.-P. Burns (col. 1002-1010). C’était une bonne
idée de consacrer un article aux «Visites au Saint-Sacrement», rédigé par
A. Guitton. Cette dévotion, née avec le mouvement eucharistique du moyen
age, spécialement en pays liégeois avec I'instauration de la Féte-Dieu, recut une
nouvelle impulsion avec le petit livret sur les « Visites au Saint Sacrement» de
S. Alphonse de Liguori (col. 1011-1020). Le fascicule s’achéve avec la premiere
partie d’'un important article sur la « Vocation», du a S. Légasse pour I’Ecriture
Sainte et 2 M. Sauvage sur les vocations au sacerdoce et a la vie consacrée

(col. 1081 ss.).



286 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Parmi les contributions biographiques, nous avons remarqué les articles
consacrés aux Dominicains: Vincent de Beauvais, au 13e siécle (col. 806-813),
S. Vincent Ferrer ou Ferrier (col. 813-822) et Thomas de Vio, dit Cajetan
(col. 872-879). S. Vincent de Paul méritait une bonne mention (col. 841-865),
sans négliger S. Vincent de Lérins (col. 822-832). Le Dictionnaire ne pouvait
oublier un de ses fondateurs: le Pére M. Viller, décédé en 1952 (col. 799-801), et
G. Bavaud se devait d’écrire larticle sur le pasteur P. Viret (col. 920-924),
témoignant de la dimension cecuménique de ce grand ouvrage.

SERVAIS PINCKAERS

Louise Gnidinger: Jobannes Taunler. Lebenswelt und mystische Lehre. Miin-
chen: C.H. Beck Verlag 1993. 474 S.

Louise Gnidinger ist keine Unbekannte. Weitum verbreitet und geschitzt: Thr
Tauler und ihre Caterina (beide in der Reihe Gotteserfahrung und Weg in die
Welt, Walter Verlag, auch Ex libris), Dentsche Mystik (ausgewihlte Texte,
Manesse Verlag, Bibliothek der Weltliteratur), die Edition des genauen Wortlau-
tes, in originaler typographischer Gestaltung, von Schefflers Cherubinischer Wan-
dersmann (mit einem malgeblichen Nachwort, die Verbindung Silesius-Deut-
sche Mystik aufzeigend, erschienen im Reklam Verlag als Nr. 8006[5] der Uni-
versal-Bibliothek) und zahlreiche andere gediegene, in vorbildlich klarer und
flisssig-anregender Sprache redigierte Werke (so zum Beispiel das markante
Goldbuch, erschienen im J.C. Bucher Verlag, Luzern). Was im vorliegenden
Band seinen Niederschlag gefunden, ist die Frucht jahrzehntelanger Beschiifti-
gung mit dem StraBlburger, ein Werk, das in der Tauler-Literatur eine Liicke
schlieBt und von dem man schon jetzt voraussehen kann, dafl dessen Standfe-
stigkeit Anerkennung finden wird — weit tiber das hinaus, was der derzeitige, in
fast uniibersehbar gewordener Vielschreiberei sich manifestierende Mystik-
Boom unter der Rubrik Neuerscheinungen zu produzieren nicht aufhéren
will.

Taulers Lebenswelt wird in fiinfzehn Kapiteln (S. 9-103) umrissen. Beson-
ders beachtenswert: « Unruhen im StraBburger Konvent», « Politische Wirren»,
«Erdbeben und Schwarzer Tod», «Judenhetze», «Gottesfreunde in Basel» und
«In StraBlburg». Taulers «Mystische Lehre» in sorgfiltigen Analysen, in kon-
stanter Ausrichtung auf des Predigers Hauptthema: mogliche erfahrbare mysti-
sche Einigung mit dem «einig [und einenden] Ein» ist Gegenstand von fiinf-
undzwanzig Kapiteln (S. 104-410). Die Nachwirkung des Taulerschen Predigt-
corpus ist knapp gehalten (S. 411-431), beschrinkt sich auf: «Frithe Drucke»,

«Pseudo-Tauleriana» und das Tauler zugeschriebene Lied «Es kiimpt ein schiff



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 287

geladen». Das Nachwort, als praktische Anweisung gedacht, trigt den Titel
«Tauler lesen» (S. 432-435).

Ist der Haupttext, wie angedeutet, ansprechend-kostbar, den Leser, ohne
aufdringlich zu werden, von der Sache her mit-ziehend gestaltet, so beruht, was
im Anmerkungsteil sich findet, auf umfassender Kenntnis der Ergebnisse der
neueren und neuesten Forschung (insbesondere von K. Ruh, Wiirzburg, und
A.M. Haas, Ziirich). Besonders zu erwihnen sind Verweise auf fiir Nicht-Ein-
geweihte nur schwer zugingliche Literatur (so zum Beispiel: Eleonore Benary,
Liedform der deutschen Mystik, Diss. Greifenwald 1936, cf. S. 428 f., Anm. 34;
34; 37, 38), Untersuchungen zu Taulers Einflul3 auf die spanische und portu-
giesische Mystik (8. 428, Anm. 19), Studien zur Indizierung von Taulers Schrif-
ten (S. 428, Anm. 9), zu des Meisters beachtlicher philosophisch-theologischer
Informiertheit und Bildung (S. 391, Anm. 258; S. 394, Anm. 263).

Ein weiteres ist zu vermerken: die vorziigliche Bebilderung. Abgebildet
wird nicht nur die bekannte Grabplatte Taulers, auch StraBburger Stadtpline
und Seiten aus Handschriften und Frithdrucken werden reproduziert (insgesamt
fiinfzehn Illustrationen).

Bescheiden ist die Autorin in der Einschitzung ihres (474seitigen) Werkes.
Sie spricht von einer «Skizze» (S. 434). AbschlieBend die Anweisung: « Taulers
Predigtanliegen» sei, «in Kenntnis des heutigen Forschungsstandes», «ernst» zu
nehmen «und moglichst existentiell» zu verstehen (S. 435). «Johannes Tauler
bleibt zum Gesprich bereit...»

HEINRICH STIRNIMANN

Christoph Dittrich: Dié vortridentinische katholische Kontroverstheologie und die

Téufer. Frankfurt a. M.: Peter Lang 1991. VII + 457 S. (Europiische Hochs-
chulschriften).

L’ouvrage est une thése défendue en 1989 a I’'Université de Fribourg en Brisgau.
L’auteur explique lui-méme I'intérét de son ceuvre par le manque d’études
contemporaines sur les positions des théologiens catholiques au moment de
'apparition des anabaptistes! (p. 1). Cette carence d’études contemporaines

! Remarque de traduction: nous parlons toujours d’«anabaptistes» pour unifier la
terminologie et pour adopter le point de vue des controversistes catholiques qui sont
présentés dans cet ouvrage; nous traduisons ainsi 4 la fois 7dufer et Wiedertiufer. 11 faut
cependant garder a I’esprit que les baptistes eux-mémes ne se considéraient pas comme
anabaptistes car il ne s’agissait pas pour eux de répéter le baptéme, mais de baptiser pour la
premiére fois des adultes qui avaient recu un simulacre de baptéme dans leur enfance. Le
terme d’«anabaptistes» est donc celui d’adversaires tant protestants que catholiques qui
croient au baptéme des enfants et pour lesquels les baptistes sont anabaptistes, puisqu’ils
répetent le baptéme. '



288 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

provient en partie du fait que, au moment de la naissance du mouvement
anabaptiste, les théologiens catholiques sont restés assez discrets: la réaction a
été surtout répressive et a freiné les théologiens catholiques plus qu’elle ne les a
stimulés.

L’auteur choisit de présenter trois controversistes: Jean Cochlius (p. 4-1006),
Jean Eck (p. 107-207), Jean Fabri (p. 208-258). Tous les trois ont été parmi les
principaux rédacteurs de la Confutatio catholique a la Ditte d’Augsbourg de
1530. Chaque chapitre commence par une biographie: de Cochlaus (p. 4-12), de
Eck (p. 107-120), de Fabri (p. 208-220). L’auteur présente ensuite I’ceuvre
théologique de ces auteurs en la situant dans son contexte.

Les biographies sont assez réussies: a la fois intéressantes, objectives et
bienveillantes. On sent chez l'auteur une compréhension intérieure et une
sympathie pour les trois théologiens étudiés, sans que cela le conduise a en
cacher la face moins brillante. Il montre ainsi a quel point I'image déformée que
Cochlius présente de Luther brouillera I'image de celui-ci jusqu’au XXes. (p. 8).
Ou encore il ne voile pas une inquiétante conséquence que Jean Eck tire d’un
raisonnement théologique en faveur du pédobaptisme (p. 204—-205): le baptéme
libére ’homme du pouvoir du démon en 'incorporant au Corps mystique du
Christ; cela est donc nécessaire déja pour les enfants; par conséquent, il faudrait
arracher les enfants juifs 4 leurs parents pour les baptiser. Cette objectivité se
vérifie également 4 propos des anabaptistes: ’'auteur sait présenter avec bien-
veillance, avec une véritable compréhension intérieure, un anabaptiste comme
Denck (p. 16-19). Parmi les éléments biographiques, on retiendra aussi 'inté-
ressant parcours de Balthasar Hubmaier. Celui-ci a été éléve de Eck avant de
devenir anabaptiste, tout en gardant des traces de ’enseignement de ce maitre
qui Pavait enthousiasmé (p. 170-181). Il est aussi un ancien ami d’études de
Fabri, qui entreprendra avec lui un dialogue théologique, dans des conditions
toutefois faussées puisque ce dialogue a lieu dans la prison ou Hubmaier est
incarcéré a la suggestion de Fabri (p. 221-247). L’aspect négatif des sections
biographiques est leur ampleur, d’autant que leur rapport avec le sujet n’est pas
toujours évident. Il est certes nécessaire de situer le contexte des débats et d’en
présenter les protagonistes, mais — par exemple — était-il bien utile de nous
présenter sur 14 pages la vie de Eck, alors que nombre d’événements n’ont guére
de rapports avec les anabaptistes? Le renvoi a des ouvrages de référence ou a des
articles de dictionnaire aurait aussi bien fait I'affaire, et Pauteur aurait pu se
contenter de situer ce qui a trait au sujet.

Sur le plan historique, on peut étendre ce constat & d’autres longueurs peu
utiles. Ainsi, les douze pages consacrées a la polémique des réformateurs stras-
bourgeois avec les anabaptistes (p. 44-55) ont un lien assez indirect, et mal
précisé, avec le sujet. En outre, elles résument 25 pages d’'un ouvrage de réfé-
rence: on aurait pu épargner au lecteur cette contribution peu personnelle et qui
s’écarte du propos.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 289

Pour ce qui de la présentation des doctrines théologiques, on appréciera
nombre de renseignements intéressants. On trouve par exemple un parallele
instructif entre les «sept articles de Kautz», résumé des positions anabaptistes
(p- 23-27), la réponse de ses adversaires luthériens Preu et Freiherr (p. 27-29) et
la réponse catholique de Cochlius 7 (surtout p. 29-41). L’auteur sait profiter de
'intérét que peut susciter un tel débat théologique. On regrette cependant de ne
pas avoir comme complément ou annexe le texte des sept articles de Jakob
Kautz, qui forment la trame de ce débat et qui ne sont connus par des citations et
des commentaires; ce regret est encore renforcé par le fait que, comme le dit
'auteur, les pieces du débat ne sont pas faciles a obtenir (p. 282-283). Ce défaut
est vrai aussi pour 'ensemble de la présentation de Fabri: la bibliographie de la
p. 437 donne une idée de la difficulté d’accéder aux textes. Il y a 1a bien sir un
choix préalable, celui de la présentation générale, avec ses avantages et ses
inconvénients. Dans’ensemble, le sujet aurait été serré de plus pres si de longues
digressions historiques sans grand rapport avec le théme avait été sacrifiées au
profit d'un meilleur accés aux sources.

Le titre de 'ouvrage suggére au lecteur qu’il va trouver une synthése de
positions théologiques des controversistes catholiques a propos des anabaptistes.
Or cette synthése fait défaut. Le parti a été pris de présenter les principaux
éléments de ’ceuvre de chacun des trois auteurs par rapport aux anabaptistes,
qu’il s’agisse de traités théologiques, de prédication, de réforme ecclésiastique
(pour Fabri comme évéque de Vienne) ou d’action aupres des princes. Mais dans
chaque cas, 'auteur nous donne successivement quantité de renseignements
dispersés et entrecoupés de digressions, puis finalement on ne trouve aucune
présentation synthétique de I'ceuvre de chaque auteur. A I'intérieur méme de la
présentation de I’ceuvre de chacun, les diverses étapes ne sont pas unies. L’ceuvre
de chaque théologien est ainsi présentée par morceaux qui ne sont pas reliés
entre eux en cours d’exposé et ne sont pas rassemblés ensuite. La lecture souffre
des changements de sujets pour lesquels aucune transition n’est ménagée. On
aurait aussi souhaité une comparaison systématique des trois syst¢mes théolo-
giques les uns par rapport aux autres. La SchlufSbetrachtung (p. 259-265) ne
compense pas Ces Carences.

Un trait ressort tres clairement de ensemble, car il est sans cesse répété. Les
trois controversistes retenus, si différents qu’ils puissent étre par ailleurs I'un de
I’autre, ont une tactique commune. Le champ de bataille se divise au moins en
trois camps: (1) catholiques, (2) luthériens (ou zwingliens ou autres branches
majeures de la Réforme), (3) anabaptistes. Chacun des camps se bat contre les
deux autres 2 la fois. Tout en reconnaissant que les luthériens ne sont pas
anabaptistes, les controversistes catholiques leur attribuent la responsabilité du
mouvement anabaptiste et de la révolte des paysans (le lien entre anabaptisme et
révolte est aussi invoqué aupres des princes, cf. p. 141-156, 216, 221). Il s’agitde
profiter de 'inquiétude ou de la répulsion que provoquent les anabaptistes dans



290 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

le camp protestant pour amener les protestants a réfléchir sur les conséquences
pratiques de leurs propres principes et pour les diviser entre eux (p.e. p. 64-100
pour Cochldus, p. 126-131, 161, 183 pour Eck, 225-226 pour Fabri, synthese
p- 259-260). Cette polémique n’empéche pas que I'arsenal argumentatif en
faveur du pédobaptisme soit dans une large mesure commun aux protestants et
aux catholiques de I’époque. En gros I'argumentation des catholiques est en
partie une défense du baptéme des enfants, ce en quoi elle n’est pas anti-
protestante, et en partie une attaque générale — fortement polémique — de toute
hérésie. L’attaque générale contre ’hérésie en soi n’est pourtant pas seulement
tactique: elle découle de la connexion de tous les aspects de la foi de I'Eglise et de
la volonté de situer ainsi la discussion théologique dans un cadre global. La liste
des thémes exposés aux p. 239-240 montre bien que 'ampleur des questions
débattues dépasse le seul pédobaptisme et embrasse I’ensemble de la foi.Pour les
controversistes catholiques, le défaut de base, commun a tout le mouvement de
la Réforme, anabaptistes compris, réside dans la fagon dont Luther lui-méme
voyait le primat de I’Ecriture: celle-ci est si vaste que chacun pourra y trouver
matiere a confirmer ses propres théses, si aucune autorité ne régule interpré-
tation (p. 30-31, 138). Dans sa forme plus spécifique, le caractére laic du
mouvement anabaptiste explique aussi la division, par I'absence d’une autorité
garantissant 'unité de ’Eglise. Il est vrai que les anabaptistes poussent a leurs
extrémes conséquences un certain nombre de positions luthériennes lorsqu’ils
rejettent les autorités extérieures et I'efficacité des signes extérieurs pour n’ac-
cepter que la réponse de foi 4 la «Parole intérieurer. Sur le point précis de
'anabaptisme, on voit défiler dans 'ouvrage toutes sortes de listes d’arguments
anti-baptistes se fondant sur la circoncision des enfants, sur la nécessité de la
grice, sur 'ancienneté du baptéme des enfants et 'impossibilité d’en montrer
I'interdiction dans le Nouveau Testament.

En résumé, 'ouvrage est une mine de renseignements difficile a exploiter.
Cette difficulté provient d’une part du fait que le rapport aux sources est limité
aux citations choisies par I'auteur. Mais elle provient aussi des gros défauts de
présentation. Nous avons déja relevé I'absence de synthéses de chaque auteur et
de reprise théologique globale. On le regrette d’autant plus que le travail préa-
lable a4 ces synthéses a été réalisé par l'auteur, et qu’il ne restait qu’un pas a
franchir. La lecture de 'ouvrage serait aussi plus aisée si les subdivisions étaient
plus nombreuses. Des sous-titres auraient ainsi permis de rédiger une table des
matiéres plus détaillée: en lisant la table des matiéres, on ignore une grande
partie des sujets traités; comme on chercherait un vain un index, le seul moyen
de connaitre le contenu de 'ouvrage est de le lire en entier. Le plan est déficient
et cette déficience est renforcée par un défaut technique général: on reste surpris
que I'on ait pu publier en 1991 une thése dactylographiée, avec les notes a la fin
du livre, sans index, alors que les techniques informatiques déja répandues a
cette date auraient permis sans difficulté de présenter un ouvrage beaucoup plus



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 291

lisible. Il reste cependant que, moyennant un sérieux effort de lecture, on obtient

une vision de ce qu’a été la premiére controverse catholique contre les ana-
baptistes.

CHARLES MOREROD

Udo Riitersworden: dominium terrae. Studien zur Genese einer alttestament-
lichen Vorstellung. Berlin: W. de Gruyter & Co., 1993. 205 S. (Beihefte zur
Zeitschrift fir die alttestamentliche Wissenschaft 215).

Mit dem Stichwort dominium terrae verbinden sich heute in Theologie und
Gesellschaft diistere Konnotationen. Seit den frithen 70er Jahren sieht sich die
jidisch-christliche Tradition pauschal dem Verdacht ausgesetzt, den neuzeitli-
chen Wahnsinn der Ausbeutung der Natur im Namen von Fortschritt und
Technik nicht nur mitgetragen und nachlaufend legitimiert, sondern geradezu
selbst ausgelost zu haben: So formuliert etwa von L. White und C. Amery, zu
einem guten Teil iibernommen auch von E. Drewermann. Im Proze3 gegen
jidisch-christliche Unterwerfungs- und Ausbeutungsideologie(n) spielt Gen
1,26 ff. mit dem sog. «Herrschaftsauftrag» die Rolle des Hauptangeklagten,
stellte dieser Text doch stets dze fundamentale Referenz fiir eine theologische
Anthropologie dar.

Judische und christliche Theologen haben auf den Frontalangriff im Zei-
chen der Katastrophe auf verschiedenen Ebenen zu antworten versucht: Phi-
losophiegeschichtliche Lingsschnitte sollten zeigen, daB3 das Konzept des dom:-
nium terrae bei der Genese des neuzeitlichen Technik- und Fortschrittsoptimis-
mus weder allein noch vorrangig als treibender Motor wirksam war (U. Krolzik,
J. Cohen u. a.). Verfeinerte exegetische Analysen unternahmen den Versuch
einer Rehabilitation von Gen 1,26 ff.: Der «Herrschaftsauftragy sei urspriinglich
ganz anders, nimlich als Einsetzung der Menschheit in ein das Gleichgewicht
der Schopfung schiitzendes Hirtenamt gemeint gewesen (so etwa N. Lohfink,
K. Koch, E. Zenger). Letzteres Modell wurde dann wiederum von umwelt-
ethischen Entwiirfen und v. a. von kirchlicher Seite dankbar aufgegriffen, da es
sich leicht zum Slogan «Bewahrung der Schopfungy fiigen lieB3.

Die hier anzuzeigende Studie zeichnet sich durch groBe Zuriickhaltung
gegeniiber apologetischen Pauschalthesen aus und ist gerade deshalb eine loh-
nende Lektiire. Sie versucht, die Aussagen von Gen 1,26 ff. als antike Stellung-
nahme zu einem antiken Problem zu situieren und zu verstehen. Dazu war nicht
nur eine Analyse der spezifischen Semantik einiger Schlisselworter erforder-
lich, wie sie der Verfasser als kompetenter Lexikograph und Mitarbeiter an der
Neuausgabe von W. Gesenius’ Hebriischem und aramiischem Handworterbuch
(bisher Lfg. 1, Aleph — Gimel, Berlin 1987) selbstverstindlich leistet. Vielmehr



292 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

stellt sich ja die Frage nach der Situation, in die der biblische Text tiberhaupt
sprechen wollte, nach der inner-israelitischen (bzw. judiischen) Diskussion, in
der er eine bestimmte Position einnahm, nach vorgegebenen Traditionen, die
dabei beansprucht wurden — aber auch nach dem besonderen ideologischen
Ambiente der Achimenidenzeit, in dem der Text seine kontextuelle Plausibi-
litit erhielt. Wenn R. gelegentlich vom «Gegenwartsbezug» von Gen 1,26 ff.
spricht, meint er nur diesen Bezug des Verfassers von Gen 1 zu dessen eigener
Gegenwart. In der methodischen Beschrinkung liegt die Stirke des Buches.

R.s Studie ist aus seiner 1987 in Kiel gehaltenen Antrittsvorlesung erwach-
sen, die seither tiberarbeitet und um zusitzliche Fragestellungen und diverse
Exkurse angereichert worden ist, u. a. um zwei zunéchst separat publizierte
Studien, die nur locker mit dem Hauptthema zusammenhingen: «Die Vorstel-
lungen um den Gott Enki/Ea» (S. 13-26, vgl. dazu R.s «Erwigungen zur
Metaphorik des Wassers in Jes 40 ff.», in: SJO7 1989,/2, 1-22, bes. §-19) und
«Der Bogen in Gen 9. Militdrhistorische und traditionsgeschichtliche Erwi-
gungen zu einem biblischen Symbol» (S. 131-154, zuvor in UF 20 [1989] 247~
263). Wer das nun vorliegende Buch in einem Zug durchliest und etwas Erfah-
rung im Umgang mit Literar- und Formkritik hat, meint die Umrisse des
urspriinglichen Vortrags noch recht deutlich erkennen zu kénnen und wird
vielleicht bedauern, daf3 das Buch nicht mehr ez# fliissiger Wurf ist, wie es der
Vortrag einmal war, sondern etliche agglutinierende Einzeluntersuchungen und
Digressionen enthilt, die die Lektiire erheblich erschweren. Jede dieser Ver-
istelungen ist interessant und verdient aufmerksame Lektiire, doch entsteht
gelegentlich der Eindruck einer Miszellensammlung — an den Einzelsondagen
ist offensichtlich stirker gearbeitet worden als an den Scharnieren der Gesamt-
argumentation.

Das erste Kapitel (S. 1-9: Das Land fri3t seine Bewohner) zeigt auf, daf3
Gen 1,26 ff. «mit dem dominium terrae... ein zeitgeschichtliches Problem im
Blick» hat: «Es liegt in Israels Land, das seine Qualitit als Lebensgrundlage
verloren zu haben scheint» (S. 9). Konkret: Ein Teil der judidischen Exulanten
zogert, nach dem Fall des babylonischen Reiches und der vom Perserkonig
Kyros gewihrten Heimkehrerlaubnis nach Juda riickzuwandern — nicht nur aus
mangelndem Glauben oder Bequemlichkeit, sondern weil die Riickkehr mit
wirtschaftlichen Risiken verbunden ist, Konflikte mit den Daheimgebliebenen
um Grundbesitz u. 4. zu erwarten sind und man sich iiberhaupt die Frage stellt,
ob die 4rmliche Provinz einen wirklich ernidhren kénne: Fragen, wie sie in jeder
Diaspora iiblich sind, die unter einem emotionalen Riickkehrdruck steht. Eine
der Parolen der Zégernden legt die Priesterschrift (fortan: P) in Num 13,32 in
den Mund von Kundschaftern, die das Land Kanaan rekognosziert haben und
behaupten: «Das Land friit seine Bewohner!», d. h. es erscheint thnen nicht als
Lebensgrundlage, sondern gleichsam als vernichtender Feind. Demgegeniiber
formuliert Josua in Num 14,7 die Position von P: «Das Land... ist sehr, sehr



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 293

gut!», was an Gottes Einschitzung seines Schopfungswerks in Gen 1,31
gemahnt. R. zeigt iiberzeugend, daB «in Gen 1 grundlegende Setzungen be-
schrieben sind, die sich im Fortlauf fiir Israel in besonderer Weise konkretisie-
ren» (S. 8), und daB der sog. «Herrschaftsauftrag» vor dem Hintergrund der
«Verleumdung des Landes» (vgl. Ez 36,1-15) eine pointierte Gegenposition
einnimmt, dergemil die Erde den Menschen — wo auch immer - zur Verfiigung
steht und ihnen das notige «Essen» bereithilt.

Die Kap. II (S. 10-42: Das Thema «Schopfung» in der vorpriesterschrift-
lichen Urgeschichte) und III (S. 43-80: Das Thema «Schopfung» in der Pro-
phetie) verlassen dann den Rahmen von P, um in geraffter Darstellung nach
alteren Schopfungskonzepten zu fragen. Hier finden sich interessante Ausfiih-
rungen zu Gen 2,4b ff., wobei R. u. a. der Frage der Bewisserung durch «her-
aufkommende Feuchtigkeit» (Gen 2,6) nachgeht und auf literarisch und iko-
nographisch bezeugte mesopotamische Traditionen weist, in denen der Gott
Ea/Enki (spiter auch Marduk) als Herr des SiiBwassers und der Vegetation
auftritt. In der rekonstruierbaren «vor-jahwistischen» Vorlage von Gen 2* sei
wohl noch nicht von Jahwe, sondern vom kanaaniischen Gott El die Rede
gewesen, der seinerseits an die Stelle des mesopotamischen Ea/Enki (oder
Marduks?) getreten sei. Fiir das Thema dominium terrae wichtiger ist die Fest-
stellung, daB der Schépfergott auch als Bewahrer seiner Schopfung verstanden
werde: «Daf} menschliches Fehlverhalten 6kologische Katastrophen zur Folge
hat, ist eine im Alten Testament oft anzutreffende Anschauung. Doch ist der
Mensch nicht die Instanz, die iiber diese Zusammenhinge wacht» (S. 27), was R.
anhand der vor—priesterschriftlichen Flutgeschichte demonstriert. Sie zeigt
ebenso wie die in Kap. III behandelten Texte (Am ; Jer 18; Hos 4,1-3; Dtn 28),
daBl der Schopfer die menschliche Lebenswelt auch beeintrichtigen kann:
«Jahwe ist der Herr des Landes, nicht seine Bewohner. Wenn sich die Bewohner
des Landes versiindigen, versagt das Land seinen Ertrag» (S. 67 zu Hos 4,1-3).
Die in Dtn 28,15-46 angesprochenen «6kologischen Katastrophen ... stellen das
Problem, auf das Nu 13,32 und Gen 1,28 zu antworten versuchen» (S. 73). «Ein
Gipfelpunkt dieser Vorstellung ist die Rede vom Land, das seine Bewohner
triBt, insofern, als nicht nur dessen Qualitit als Lebensgrundlage bestritten
wird, sondern es aktiv als Verursacher der Vernichtung benannt ist» (S. 80).

Damit ist der Bogen zu P und zum Hauptstiick der Studie gespannt: «Er-
wigungen zum dominium terrae in Gen 1,28» (Kap. 111, S. 81-130). Die Seman-
tik der beiden vieldiskutierten Schliisselverben RDH und KBS wird sorgfiltig
diskutiert, nach solider Methode, die weder etymologisierendem « Wurzelwahn»
(RDH = «keltern, zertreten, niedertrampeln») noch «bukolischer Intuition»
(RDH = akkadisch red4 = «fiihren, leiten, begleiten» wie ein Hirte) erliegt
(S. 90), sondern alle (!) hebriischen Belege in ihrem jeweiligen Kontext sichtet
und erst dann nach anderen semitischen Aquivalenten oder Korrelaten sucht.
Fiir RDH wie fiir KBS wird klar erhoben, daB es sich um Verben handelt, die



294 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Herrschaft ausdriicken und nicht verharmlost werden diirfen. «Die Folge der
beiden Verben... ist in Gen 1,28 logisch und konsequent: Zunichst geht es um
die Unterwerfung des Lebensraumes, dann um die Beherrschung der Lebewe-
sen» (S. 103). Der Gebrauch beider Verben in diesem Sinne hat Parallelen im
Akkadischen, die sich auf den Konig als Weltregenten beziehen (dhnlich im
Blick auf RDH und red# auch B. Janowski, «Herrschaft tiber die Tiere», in:
Biblische Theologie und gesellschaftlicher Wandel [FS N. Lohfink], Freiburg
i. Br., Basel, Wien 1993, 183-198). Im Blick auf das Verhiltnis zu Tieren, die als
Konkurrenten des Menschen im gemeinsamen Lebensraum gefiirchtet werden,
wird die Rolle des altorientalischen Konigs als des Herrn der Tiere diskutiert.
Manches davon ist bekannt und auch schon friither mit Gen 1,26 ff. in Verbin-
dung gebracht worden. Neu in der vorgetragenen Konzentration auf das dom:-
nium terrae ist dann aber die Verkniipfung des «Regierens» iiber Erde und
Tierwelt mit spezifisch achimenidischer Weltherrschaftsideologie, wie sie u. a.
durch eine Statue Darius’ I. (521-408 v. Chr.) aus Susa und die Vélkerreliefs von
Persepolis und NaqB-i Rustam dokumentiert wird. Was Gen 1 und achimeni-
dische Herrschaftsideologie verbindet, ist das Ideal einer gottlich legitimierten,
die ganze Welt umfassende Friedensherrschaft ohne Krieg; der wesentliche
Unterschied liegt darin, daBl in Gen 1 die ganze Menschheit an die Stelle des
persischen Konigs getreten ist. Wie immer gesehen wurde, sind die Tiere ja in
Gen 1 noch nicht Bexte der (vegetarischen) Menschen, erst nach der Flut
werden sie als deren Gegner in einer Art Krieg gezeichnet (Gen 9,2 P).

Abgeschlossen wird das Buch durch Kap. V (S. 131-154) mit R.s bereits
bekannter These, der von Gott am Ende der Flut in den Wolken deponierte
Bogen meine nicht den bespannten Bogen des Wettergottes als Herrschaftssym-
bol (so E. Zenger), sondern einen ensspannt (ohne Sehne) und reflex (zuriickge-
bogen) gedachten Kompositbogen, der nun weggelegt sei: «... ein Symbol fiir das
Ende der tédlichen Auseinandersetzung zwischen Jahwe und der von ihm
geschaffenen Welt» (S. 151). Dal3 P hier nun plétzlich nicht mehr mit literarisch
und ikonographisch belegbaren Stereotypen, sondern mit «Alltagswissen tiber
den Bogen, seine... Behandlung und Anwendung» (S. 139) arbeiten soll, will
mir nicht ganz einleuchten. Es folgen 50 Seiten Literaturverzeichnis, Abbil-
dungen mit Verzeichnis und Register — sie alle wie auch der Haupttext sehr
grofziigig formatiert, was mich, wenn ich das Buch fiir 124.— DM hitte kaufen
muiissen, irritiert hitte, als Kritik aber nicht an die Adresse des Autors, sondern
des Verlegers geht.

Exeget(inn)en, Religionshistoriker(innen), aber auch systematische
Theolog(inn)en finden hier viel interessanten Stoff zum Uberdenken mancher
Vorurteile, sei es fiir oder gegen das dominium terrae. Die klare traditions-, theo-
logie- und ideologiegeschichtliche Verortung fiihrt zu einer tiberzeugenden Ge-
samtinterpretation, wobei die bessere Situierung, der Gegenwartsbezug des 7ex-
tes selbst, diesen zweifellos ent-absolutiert und gleichzeitig Interesse fiir seine



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 295

konkrete Geschichtlichkeit weckt. Sie kann uns so auch vor dem — ansonsten
naheliegenden — Kurzschlull bewahren, Gen 1 sei als anthropozentrisches Aus-
beutungsdekret fiir einige Zeit unter Embargo zu stellen oder iiberhaupt ad acta
zu legen.

Bleibt nur zu wiinschen, dal3 nach dieser aufschluf3reichen Vorarbeit, fiir die
R. Dank und Respekt gebiihren, Ahnliches einmal fiir den ganzen priesterschrift-
lichen Schopfungsbericht versucht wird, mit dem Ziel, Gen 1 als kohirente,
vielschichtige Textur zu interpretieren, wie ja auch die achimenidischen Statuen
und Reliefs nur Elemente eines komplexeren herrschaftsideologischen und
-praktischen Systems waren (nur am Rande, S. 112 im Zusammenhang mit der
koniglichen Jagd, erwihnt R. z. B. die achimenidische paradeisos-Konzeption,
und die Problematik der Gottebenbildlichkeit, die ja geradezu die Voraussetzung
dafiir darstellt, dal der Herrschaftsauftrag an die Menschheit ergehen kann,
wird auf S. 124-126 nur gestreift; vgl. dazu W. Grof3, Die Gottebenbildlichkeit
des Menschen nach Gen 1,26.27 in der Diskussion des letzten Jahrzehnts: BNV 68
[1993] 35-48). Ich vermute, dafl wir dann der pragmatischen Funktion von
Gen 1 noch einen Schritt niher kimen.

CHri1sTOPH UEHLINGER

Hermann Probst: Paulus und der Brief. Die Rhetorik des antiken Briefes

als Form der paulinischen Korintherkorrespondenz (1Kor 8-10). Tiibingen:
J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) 1991. XII + 407 S. (WUNT 45).

Die Paulus-Auslegung im allgemeinen und die Auslegung des 1. Korintherbrie-
fes im besonderen befinden sich auf einer Art Gratwanderung. Da ist auf der
einen Seite die Literarkritik, die besonders sensibel ist fiir die uniibersehbaren
Spannungen im Text und von daher den Schlul} zieht, groBere literarische
Einheiten seien im zu behandelnden Textkorpus kaum auszumachen; auf der
anderen Seite bietet sich die Formkritik an, die zuletzt mit dem Hinweis auf die
antike Rhetorik mit ihrer eigenen Logik und ihren ausgekliigelten Regeln auch
groBen textlichen Spannungen Sinn und Kontur zu geben vermag. Probst
beschreibt und wiirdigt diese Versuche und macht auch auf ihre Grenzen auf-
merksam (6-54). Er selber wendet sich einem anderen Weg zu, der — und das ist
eigentlich recht erstaunlich — noch wenig untersucht ist: der Form des antiken
Briefes. «Paulus schrieb Briefe, und wir tun gut daran, sie als solche auch zu
wiirdigen» (55). Nicht, daf das bisher nicht gemacht worden wire; A. Deiss-
mann beispielsweise hat zu Beginn dieses Jahrhunderts auf diesem Gebiet
Bedeutendes geleistet. Die Konsequenzen, die Deissmann aus seinen Beobach-
tungen gezogen hat, fithrten allerdings nicht sehr weit. Im Unterschied zu der



296 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Stilisiertheit der epikureischen und stoischen Episteln wertet er gerade die
Formlosigkeit und stilistische Unausgeglichenheit der Briefe des Paulus, in
denen unverstellte Natiirlichkeit waltet, als sicheres Merkmal ihrer Echtheit.
Aber sind diese Briefe wirklich formlos und unausgeglichen?

Probst untersucht eine ganze Reihe antiker Briefe auf ihre Form hin, des
niheren die Briefe des Plato, des Aristoteles, des Epikur, des Isokrates, des
Demosthenes, des Sallust, des Cicero, des Seneca usw., um dann in der kritischen
Auseinandersetzung mit den antiken Brieftheoretikern Demetrius und Philo-
strat zu hilfreichen Beobachtungen zu kommen; so, wenn er der Stilforderung
des letzteren Recht gibt: «Der Stil des Briefes mufl mehr der Hochsprache
entsprechen, aber auch wieder eingingiger erscheinen als die Hochsprache. Der
Brief soll gegliedert sein nach Art der 6ffentlichen Rede, aber durch Eleganz
gefallen» (99). Danach kann der Brief eine gewisse inhaltliche Gliederung
aufweisen, wie sie 6ffentlicher, politischer Rede eigen ist, nimlich eine solche in
Exordium (Prooemium ), Narratio, Argumentatio und Peroratio. Nicht aber méchte
Philostrat das ganze komplizierte Regelwerk der Rhetorik auf die Briefe anwen-
den. Der Eleganz, die Philostrat fordert, entspricht die von Demetrius gefor-
derte Philophronetik: die agressive, die apologetische oder offensive Ausein-
andersetzung mit Gegnern, wie sie etwa in politischen und forensischen Reden
anzutreffen ist, hat freundlicher Contenance zu weichen, die Demonstration
dem guten Ratschlag, die formale Logik und der Austausch von Sachaussagen
der personlichen Nihe des Briefautors.

Insofern es den Briefen an erster Stelle nicht um den Austausch von
Sachaussagen geht, sondern um den Versuch, «eine Handlung- und Einstel-
lungsinderung des Briefpartners zu erreichen, ihm eine verinderte Rolle in der
Beziehung zu sich selbst oder zum Briefautor zuzuweisen, mul der Autor auch zu
Appellen und Mahnungen greifen — und seien sie auch noch so versteckt
formuliert» (103). Aber sowohl die Beweisfiihrung wie auch die Appelle und
Mahnungen werden durch die Persoénlichkeit des Briefautors vermittelt. Von
daher erklirt sich auch, warum dem brieflichen Ich ein verhiltnismiBig groB3er
Raum zugebilligt wird: im Sinn einer «imperativen Logik» (Frank-Bohringer)
soll die vom Schreiber ausgehende Interaktion auf die Glaubwiirdigkeit der
Person des Autors hinweisen und eine Beziehung zum Empfinger begriinden,
die von gegenseitiger Achtung geprigt ist.

Nach dieser eingehenden Formbestimmung macht sich Probst daran,
1Kor 8-10 trotz aller Quellenscheidungsversuche als literarische Einheit von
der Form antiker Briefe her zu analysieren und zu deuten. Dabei entdeckt Probst
in 1Kor 8 das briefliche Exordium, im Abschnitt 1Kor 9,1-18 die Narratio, in
1Kor 9,19-10,17 findet er die Argumentatio, an die sich 1Kor 10,18-11,1 als
Peroratio anschlieft. Die Exegese des ganzen Briefabschnittes (1Kor 8,1-11,1)
macht denn auch den Hauptteil der Untersuchung aus (108-294). Die Betrach-
tungsweise selbst fithrt zu interessanten und in sich schliissigen Beobachtun-
gen.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 297

In einem weiteren Kapitel untersucht Probst die Texteinheit 1Kor 8-10 im
Zusammenhang des gesamten 1. Korintherbriefes. Dabei kann er feststellen,
daB, wie Kap 8-10, auch die Abschnitte Kap 1-4; 5-6; 12-14 und 15 durch die
Gliederung des antiken Briefes strukturiert sind. Das Vorgehen ist jeweils das-
selbe: Nachdem er die briefliche Textgestalt des Abschnittes festgemacht hat,
eruiert er aus dem Text den AnlaB des Abschnittes und erhebt Adressaten und
Position des Briefautors. Dabei zeigt sich, dal die Abschnitte Kap.7; 11 und 16
zwar nicht die innere Struktur des antiken Briefes aufweisen, daf3 sie aber — was
bei antiken Briefen nicht ungewohnlich ist — als Mahnungen an die gegliederten
Einheiten hinzugefiigt sind (295-359).

Im zusammenfassenden letzten Kapitel fragt Probst u.a. nach der Einheit-
lichkeit des 1.Korintherbriefes. Er gelangt zur Annahme, «dal} der jetzige erste
Korintherbrief aus urspriinglich eigenstindigen Briefen bestand, die jedoch
zusammengefligt wurden, so, wie sie urspriinglich entstanden sind, in chrono-
logischer Reihenfolge» (366).

Die Beschiftigung mit der Form des antiken Briefes erweist sich fiir die
paulinische Exegese in der Tat als dullerst hilfreich; eine weitere Auseinander-
setzung damit ist nur zu empfehlen. Personlich bin ich nicht sicher, ob 1. die
Form auch schon geniigend erforscht ist, und 2. die Ubertragung auf das pau-
linische Schrifttum so problemlos erfolgen kann. In der Analyse der From des
antiken Briefes zeigt sich, daB3 wir es mit einem sehr subtilen Genus zu tun
haben. Kommt dazu, da3 m. E. noch weitere Differenzierungen vorgenommen
werden miissen. Die untersuchten Briefe — sind wirklich alle erreichbaren
Briefe herangezogen worden, wie Probst (55) suggeriert? — wiren gewil3 auch
noch zu klassieren. Ich vermute nimlich, dal3 Briefe nicht nur eine Form s/
generis sind (55), sondern dall wahrscheinlich verschiedene genera unterschie-
den und untersucht werden miiten. Von daher ist auch die Ubertragung auf das
paulinische Schrifttum nicht unproblematisch. Ob Paulus, der eine Gemeinde
gegriindet, wihrend Monaten in ihr gelebt und gepredigt hat — mit allem, was
das bedeutet —, sich beim Briefschreiben hinter dieselbe Form begeben muf3 wie
Horaz, der Augustus gegentiber die Eigenart seiner Dichtung rechtfertigt — das
darf bei aller Anerkennung der Wichtigkeit und Intransigenz literarischer For-
men doch immerhin gefragt werden.

Probsts Studie, trotz vieler Tippfehler verstindlich und mit Gewinn zu
lesen, kommt es zugute, solche und andere Fragen angeregt und vertieft zu

haben.

HERMANN-JOSEF VENETZ



298 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Karl Lehmann/Rudolf Schnackenburg: Brauchen wir noch Zeugen? Die heu-
tige Situation in der Kirche und die Antwort des Neuen Testaments. Freiburg
1. Btz Herder 1992, 118 S.

Das Buch enthiilt zwei Beitrige, den von Bischof Karl Lehmann « Was ist mit der
Kirche los?» (9-23), und den von Rudolf Schnackenburg «Brauchen wir noch
Zeugenry (25-118). Dieser zweite Beitrag ist eine bibeltheologische Abhand-
lung im herkémmlichen, aber auch besten Sinn des Wortes. Nach einer kurzen
Einfihrung wird in sechs Schritten die ntl. Bedeutung der Redeweise vom
Zeugnis und Zeugnis-Geben erschlossen. Zeugnis erweist sich als Ausdrucks-
form des christlichen Glaubens. Seinen Sitz im Leben hat das Zeugnis zuerst
einmal vor Gericht; auBlerhalb der gerichtlichen Verwendungsweise ist das
Zeugnis dann gefragt, wenn es um die Versicherung der eigenen Uberzeugung
geht, um den existenziell-persénlichen Einsatz fiir die erkannte Wahrheit. Das
ist bei Panlus besonders gut zu beobachten, der den Korinthern das Evangelium
als Zeugnis Gottes vorgetragen hat (1Kor 2,1). Sowohl des Apostels eigenes
Gewissen wie auch sein Leben sind gefordert. Der Evangelist L#kas hat in der
Apostelgeschichte das Zeugnis von der Auferstehung Jesu besonders herausge-
stellt, doch ist nicht zu iibersehen, daf} in dieses Zeugnis auch dasjenige vom
irdischen Auftreten und Wirken Jesu aufgenommen und eingebunden ist. Das
existenzielle Zeugnis der ersten Christinnen und Christen zeigt sich in den
Leiden und Verfolgungen um des Namens Jesu willen, in der Giitergemein-
schaft und in der Sorge fiir die Armen, in der Behandlung von Konflikten und
Streitigkeiten und schlieBlich in der Fihigkeit, falsche Lehren zu verurteilen.
Den breitesten Raum nimmt das Zeugnis im jobanneischen Schrifttum ein. Hier ist
die Rede vom Zeugnis des Tzufers, vom Zeugnis Gottes, von den Werken Jesu,
die Zeugnis geben, von der Einheit des Zeugnisses Jesu mit dem Gottes, vom
Zeugnis des Parakleten, und nicht zuletzt — besonders im 1. Johannesbrief — vom
Glaubenszeugnis der Verkiinder. In der Offenbarung des fohannes treten der Seher
als Zeuge auf, dann aber auch Jesus und die Gemeinde. Im letzten Abschnitt faf3t
Schnackenburg das Zeugnis von und fiir Christus in unserer Zeit in folgenden
Punkten zusammen: 1. Glaube wird nur durch Zeugnisgeben geweckt; 2. zu
diesem Zeugnisgeben gehért auch das Mitteilen des eigenen Glaubensweges;
3. das Zeugnis muB} in die gliubige Gemeinde hineingestellt werden; 4. das
menschlich abgelegte Zeugnis darf und soll als Zeugnis Gottes verstanden
werden; 5. das Reden von Jesus und iiber Jesus darf nichts von seinem herben
Bild verstellen; 6. wer Zeugnis gibt, muf3 eine unerschiitterliche Hoffnung auf
das Leben bei Gott in sich tragen, und 7. Christsein muf} in der tatkriftigen
Nachfolge Jesu Christi, sei es in der Liebe oder im Leiden, verwirklicht werden.
Abgeschlossen wird der Beitrag durch Literaturhinweise zu den einzelnen
Abschnitten.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 299

Der Beitrag von Schnackenburg hitte es verdient, fiir sich gesondert ver-
offentlicht zu werden, wenn die zeugnisgebenden Momente in den einzelnen
Schriften nur noch stirker herausgearbeitet und im letzten Abschnitt die Kon-
sequenzen fiir unsere Zeif nur noch etwas priziser gezogen worden wiren. Zum
Beispiel: Hat das Zeugnis der Giitergemeinschaft der ersten Christinnen und
Christen und das ihrer Sorge fiir die Armen auch fiir unsere Zeit eine Bedeutung
oder einen Zeugnis-Wert (wenn man doch weil3, dafl das Nord-Sid-Gefille von
den europiischen Kirchen mindestens mitverschuldet ist)? Und wie steht es mit
dem Zeugnischarakter der «Behandlung von Konflikten und Streitigkeiten»
(wenn man doch weil}, da} immer noch mif3liebige Theologen in Nacht- und
Nebelaktionen ausgegrenzt werden)? Und wie steht es mit dem Zeugnischarak-
ter der «Leiden und Verfolgungen um des Namens Jesu willen» (wenn die
offizielle Kirche das Martyrium eines Oscar Romero doch lieber verschweigt,
dafiir aber den Griinder des Opus Dei zu Ehren kommen 1id8t)?

Diese Fragen, die sich beliebig vermehren und auch noch hartnickiger
stellen lieBen, werden im Beitrag von Bischof Karl Lehmann (bewuf3t?) aus-
geblendet. Dabei heil3t es doch im Klappentext: Er «zeichnet ein genaues Bild
der Situation von Glauben und Kirche und fragt nach den Ursachen mancher
MiBstimmung und Resignation. Mit wachem Verstand analysiert er, was eigent-
lich mit der Kirche los ist und wie sie ihre Schwierigkeiten meistern kann.» Da
wird schon mal irgendwo zugegeben, dalB3 die Kirche «im Lauf ihrer langen
Geschichte ... gewil auch Fehler gemacht» habe und daf3 sie — aus einer gewis-
sen Furcht heraus — «gelegentlich mehr der Kraft dullerer MaBnahmen vertraut
(habe) als der Macht des gebildeten Gewissens» (16 f.); aber glaubwiirdig wird
diese AuBerung nicht, besonders wenn aus dem ganzen Duktus des Beitrages —
iibrigens ein Hirtenwort zur Osterlichen BuBzeit fiir das Bistum Mainz 1992) —
eher vermutet werden mul3, dal3 man von schwerwiegenden Problemen ablen-
ken (die frauenverachtende Struktur der Kirche wird z.B. mit keinem Wort
erwihnt) oder die «Angriffslust von auBen» fiir die Misere verantwortlich
machen will (diese Kritiker haben hiufig «eher Zerrformen und Verfilschungen
des Glaubens vor Augen») (13). Eigentlich schade: Der Bischof sieht «viel
Traurigkeit und Resignation», er sicht die Menschen, die «tief enttduscht» sind
und sich zuriickziehen, und er weil3, dal3 viele «spontane Wut» packt... — Warum
148t er die denn nicht endlich selbst zu Worte kommen?

HERMANN-JOSEF VENETZ



300 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Christoph Dohmen/Christoph Jacob/Thomas Soéding: Neue Formen der
Schriftauslegung ? Freiburg i. Br.: Herder 1992. 168 S. (QD 140).

Der Herausgeber THOMAS STERNBERG versammelt in diesem Band drei Beitrige
einer Tagung, die unter dem Titel «Exegese in der Diskussion. Auslegung der
Bibel: historisch, tiefenpsychologisch oder symbolisch...?» an der Katholisch-
Sozialen Akademie Franz-Hitze-Haus in Miinster stattgefunden hat. Sie wollte
die Moglichkeiten exegetischen Zugangs erértern und Losungswege aus der
scheinbaren Aporie zwischen historisch-kritischer Methode auf der einen und
symbolistischen Ansitzen auf der anderen Seite diskutieren (5). An der Tagung
stellte der Herausgeber auch noch die Frage nach den Méglichkeiten der
Schriftinterpretation durch Bilder; fiir die Veroffentlichung wurde dieser
4. Beitrag weggelassen.

Dem Beitrag des Alttestamentlers CHRISTOPH DOHMEN «Vom vielfachen
Schriftsinn — Méglichkeiten und Grenzen neuerer Zuginge zu biblischen Tex-
ten» (13=74) wird ein Zitat von K. Lehmann (1971) vorangestellt, der eine
kritische Distanz zur historisch-kritischen Methode der Bibelauslegung zum
Ausdruck bringt und eine Rehabilitierung anderer Schriftauslegungen anregt,
nicht um wieder in die vorkritische Zeit zuriickzufallen und frithere Lesarten zu
imitieren, «sondern um den Stilwandel und den Reichtum des Schriftverstind-
nisses in der Geschichte der Kirche klarzumachen» (13). Entlang dem Merkvers
aus dem 13. Jahrhundert (Augustinus von Dinemark) Liztera gesta docet, quid
credas allegoria, moralis quid agas, quo tendas anagogia legt Dohmen die Lehre vom
vierfachen Schriftsinn dar (16-27). In einem weiteren Abschnitt gibt Dohmen
einen konzisen Uberblick iiber die Lehre der Schriftinspiration in ihrem
geschichtlichen Werdegang; Stichworte sind u. a. Verbalinspiration, Realinspi-
ration (inspiratio subsequens, inspiratio concomitans), Personalinspiration, die Neu-
orientierung bzw. der soziologische Neuansatz bei K. Rahner und dessen Ver-
tiefung durch P. Grelot, ferner die Rezeptionsisthetik (27-38).Unter der Uber-
schrift «Die jungen Alternativen — Exegese im Methodenstreit» fithrt Dohmen
im weiteren kritische Stimmen gegeniiber der historisch-kritischen Methode an.
Aus der Studie von H.K. Berg, «Ein Wort wie Feuer. Wege lebendiger Bibel-
auslegung», Miinchen/Stuttgart 1991, entnimmt Dohmen die «Steckbriefe»
einiger alternativer Zugangsweisen zur Bibel (iibrigens sehr gute Steckbriefe):
Existenziale Auslegung, Linguistische, Tiefenpsychologische, Interaktionale,
Ursprungsgeschichtliche, Materialistische, Feministische, Lateinamerikanische
Auslegung (Relectura), Intertextuelle, Wirkungsgeschichtliche Auslegung, Aus-
legung durch Verfremdung, Jidische Auslegung (38-51). Im folgenden Ab-
schnitt «Vielfalt und Einheit — der Schrift, der Leser, der Methoden?» (51-64)
legt Dohmen den Unterschied zwischen der historisch-kritischen Methode und
anderen Auslegungsarten so fest: « Wihrend die historisch-kritische Methode
alle Texte — und letztlich nicht nur biblische — in gleicher Weise methodisch



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 301

reflektiert analysiert, setzen die verschiedenen neuen Auslegungsarten immer
bei einzelnen Texten oder Textgruppen ein, die von ihrem je eigenen Interesse
her ausgewihlt sind» (57). (Schade, dafl Dohmen das Interesse der historisch-
kritischen Methode nicht weiter reflektiert.) Von daher auch die Begrifflichkeit:
«Methode» soll fiir jene Auslegungsarten reserviert sein, «die keine vorherige
Selektion von Texten vornehmen, sondern mit ihrem Instrumentarium jeden
Text aufzubereiten bereit sind. Die anderen hingegen haben ihre Berechtigung
als Zugangsweisen oder Lesweisen in bezug auf ausgesuchte Texte» (58). Im letzten
und zusammenfassenden Abschnitt begriindet Dohmen aus der Parallele zwi-
schen der Lehre vom vierfachen Schriftsinn und dem modernen Umgang mit
vielen Schriftsinnen und deren Zusammenschau sein Plidoyer fiir den «viel-
fachen Schriftsinny, ... «das als solches auch fiir einen relationalen Pluralismus der
Auslegungsarten einsteht, d. h. keine (!) Methode oder Zugangsweise ist isoliert
zu sehen, sondern jede mufl in Beziehung zur anderen gesetzt und gesehen
werden, um dann aus dieser Relation beurteilt zu werden» (66).

Der Beitrag des Neutestamentlers THOMAS SODING, «Geschichtlicher Text
und Heilige Schrift — Fragen zur theologischen Legitimitit historisch-kritischer
Exegese» (75-130), sieht das zentrale Problem «in der Bestimmung des Ver-
hiltnisses zwischen der Geschichtlichkeit der biblischen Texte, von der die
historisch-kritische Exegese ausgeht, und ihrer Einschitzung als Offenbarungs-
urkunden, die von den christlichen Kirchen und der christlichen Theologie
geteilt wird» (80). Nach dem Textverstindnis der historisch-kritischen Exegese
fragend, stellt S6ding fest, da3 die biblischen Texte als literarische Zeugnisse
geschichtlicher Gottes- und Glaubenserfahrungen wahrgenommen wer-
den (81). Im Abschnitt mit der Uberschrift « Die Bibel als Heilige Schrift» geht
Séding dem Verhiltnis Offenbarung und Geschichte nach, welches von der
neueren Dogmatik und Fundamentaltheologie nicht mehr als Gegensatz
gedacht wird. Offenbarung als Selbstmitteilung Gottes hat ihrem Wesen nach
dialogischen Charakter, und ihr Ort und ihr Medium ist der Mensch in seiner
Freiheit (95). So sind denn Ontologie und Geschichtsphilosophie nicht Gegen-
sitze, sondern die beiden Seiten einer Medaille (98). In einem weiteren
Abschnitt kommt Séding auf den theologischen Stellenwert historisch-kriti-
scher Exegese zu sprechen. « Wer in der Schrift das Wort Gottes héren will, daser
durch Menschen nach Menschenart gesprochen hat (DV 12), mulB3, wie Haxns
Urs von Balthasar gesagt hat, die Sprache des Fleisches lernen. Er muf3 sich
deshalb /s Theologe der Aufgabe des geschichtlichen Verstehens stellen — mit
allen Konsequenzen, die dies hat...» (108). Was die Pluralitit theologischer
Zuginge zur Schrift und den Ort historisch-kritischer Exegese anbelangt, gibt
Soding der historisch-kritischen Bibelforschung ein zweifaches zu bedenken:
«Erstens kann sie als (theologische) Wissenschaft nie die ganze Fiille des in den
biblischen Schriften bezeugten Glaubens ausschépfen; dieser Glaube ist ihr
vielmehr im Spannungsfeld von kanonischem Text, geschichtlicher Ubetliefe-



302 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

rung und lebendiger Glaubenspraxis der Ekklesia immer schon vorgege-
ben...» (113). «Zweitens vermag die historisch-kritische Exegese von Haus aus
allein die geschichtliche Dimension des bezeugten Glaubens und seiner Wahr-
heit zu beschreiben» (113-114).

Am SchluB} seiner Ausfithrungen kommt Stéding auf die Aufgaben und
Perspektiven historisch-kritischer Exegese im Rahmen theologischer Schrift-
auslegung zu sprechen. « Wenn die Exegese ... einen Platz innerhalb der Theo-
logie besetzen will, mul3 sie ein historisch verengtes Geschichtsbild und ein
positivistisch verzerrtes Wahrheitsverstindnis iiberwinden und statt dessen ein
hermeneutisches ProblembewuBtsein entwickeln, aber auch eine theologische
Perspektive ihrer Arbeit ausbauen» (115), und es werden dem Bibelwissen-
schaftler eine Reihe von beherzigenswerten Desideraten ins Stammbuch
geschrieben. Der Beitrag Sodings kann als Musterbeispiel umsichtiger, strenger
und theologisch gut fundierter Selbstkritik eines Vertreters der historisch-kri-
tischen Methode gegeniiber eben dieser Methode eingeschitzt werden.

Der Beitrag des Patrologen CHRISTOPH JACOB trigt den Titel « Allegorese:
Rhetorik, Asthetik, Theologie» (131-163). Am Beispiel der Parabel von Her-
akles am Scheideweg zeigt Jacob auf, wie Philo die Parabel allegorisch inter-
pretiert und wie Ambrosius, sich an diese Interpretation anlehnend, sie als
Einladung zur christlichen Initiation deutet. Ambrosius zeigt dabei einen iiber-
raschend freien Umgang mit der Schrift. Entgegen weitverbreiteter Meinung
geht es der Allegorese nicht darum, die Schrift von scheinbar sinnlosen Aufler-
lichkeiten oder peinlichen Menschlichkeiten zu befreien und Tieferes in den
Text hineinzugeheimnissen. Ambrosius’ Deutungen bewegen sich in einem
Horizont, der tiber die Parameter AT-NT, Verheiung-Erfiillung hinausgehen.
Die alt- und neutestamentlichen Typoi verweisen vielmehr in die Gegenwart;
die Erfiillung geschieht ganz konkret im kirchlichen Leben (besonders der
Sakramente). Es ist also der reale Antitypos aus der Gegenwart, der die alle-
gorische Interpretation leitet. Von daher gesehen sollte man vielleicht besser
nicht von allegorischer Schriftauslegung, sondern von allegorischem Schrift-
gebrauch reden. Alt- und neutestamentliche Ereignisse sollen als Typoi fiir die
Heilsgeschichte im Prisens transparent werden. Auf alle Fille mul3 man sich die
Frage stellen, ob das eigentliche Motiv allegorischer Bibeldeutung nicht in der
prisentischen Interpretation der Heilsgeschichte zu suchen sei (135-144). Die
hermeneutische Allegorese sollte nicht vom «eigentlichen» Sinn der Bibel her
kontrolliert werden. Das die Auslegung leitende Prinzip ist in der kirchlichen
Praxis und der theologischen Reflexion zu suchen. Es ist festzustellen, daB3 nicht
willkirlich, ohne Mal} und Regel allegorisiert und daB3 nicht jede beliebige
Wahrheit als geistiger Sinn der Schrift ausgegeben wurde. Die allegorische
Schriftauslegung konnte dazu dienen, «das Bild von der Einheit und Verbun-
denheit des Volkes Gottes im Alten Bund, im Evangelium und in der Kirche bei
seiner Suche nach Wahrheit und Heil immer wieder neu zu entwerfen» (159).



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 303

Altkirchliche Schriftauslegung mul} also sehr differenziert betrachtet werden.
«Es gilt zu unterscheiden, inwieweit sie Exegese ist (und sein will) und inwie-
weit Allegorese, inwieweit Textwissenschaft und inwieweit Poetik, theologi-
sche Inszenierung von Wahrheit mit der HL. Schrift als Quelle und Basis» (162).
Und es diirfte nicht absurd sein zu fragen, «ob es in Zukunft moglich sein wird,
Exegese und Allegorese nicht in einem unversshnlichen Gegensatz, sondern als
zwel in ihrer je eigenen Hermeneutik sinnvolle und wertvolle Interpretations-
ansitze zu sehen» (163), wie denn auch Hieronymus der Meinung war, der
Interpret solle z#ers? den historischen Sinn der Schrift verstehen, bevor dann die
tropologische, anagogische usw. Auslegung folgen kénne. Am Schluf} seines
originellen und notwendigen Beitrags stellt Jacob die Frage: «Wire die Uber-
legung, dal3 erst derjenige, der durch die Schule der historisch-literarischen
Exegese gegangen ist, mit Hilfe der Allegorese eine gute theologische Asthetik
entfalten kann, tatsichlich so abwegig?» (163). Abwegig ist diese Uberlegung
héchstens fiir jene, die noch nicht die Erfahrung machen konnten, daf3 die von
der Allegorese genihrte gute Asthetik sich heute gerade in Gottesdienst feiern-
den engagierten Christinnen und Christen einer immer grof3eren Beliebtheit
erfreut.

- Der Band, wenn auch in der Konzeption nicht sehr einheitlich, empfiehlt
sich durch die Stirke der einzelnen Beitrige.

HERMANN-JOSEF VENETZ



	Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

