Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 1-2

Artikel: Papauté - Protestantisme - Ecuménisme
Autor: Leuba, Jean-Lous

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761163

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JEAN-LOUS LEUBA

Papauté — Protestantisme —
(Ecuménisme'

L’ Ap6tre Paul nous I’a dit: «Si la trompette rend un son confus, qui se préparera
au combat?» (1 Cor 14,8). Peut-étre les confessions chrétiennes n’émettent-elles
pas toutes un son confus. Ce qui est sir, en revanche, c’est que les divers sons
qu’elles émettent et le simple fait de leurs existences visiblement séparées créent
souvent une confusion qui compromet la clarté et efficacité du témoignage que
chacune d’elles entend rendre au Christ. Comment en effet les gens du dehors,
dans le monde entier, pourraient-ils s’y retrouver face aux multiples «dénomi-
nations», comme on les appelle aux Etats-Unis, qui, de maniére parfois contra-
dictoire, se réclament de la foi chrétienne ? Comment les croyants eux-mémes ne
seraient-ils pas assez souvent rendus incertains, a tout le moins inquiétés par
leurs propres divisions?

Voila donc fondée la nécessité de 'effort cecuménique. Pour chaque confes-
sion, pour chaque Eglise, pour chaque communauté chrétienne, il ne s’agit
certes pas, au départ, de renoncer 4 leur charisme spécifique — pour reprendre
I’heureuse expression d’Oscar Cullmann — ni de réduire a une uniformité
monolithique les grices variées que Dieu leur a confiées. Mais il s’agit, pour elles
toutes, de découvrir comment leurs divers témoignages, loin d’étre contradic-
toires, de s’exclure mutuellement et d’engendrer la confusion, sont autant de
parties, de partitions, constituant non point une cacophonie, mais une sympho-
nie — symphonie qui peut certes comporter des dissonances, mais susceptibles
de trouver leur résolution.

1 Conférence donnée 4 la Faculté de théologie de I’'Université de Fribourg (Suisse)
lors d’une cérémonie de présentation du Prix Jean-Louis Leuba, destiné a récompenser des
travaux relevant de I'oecuménisme.



260 Papauté — Protestantisme — (Ecuménisme

L’effort cecuménique, poursuivi depuis pres de trois-quarts de siecle, con-
sidérablement encouragé par le Second Concile du Vatican, a déja fait sauter
plusieurs verrous bloquant les confessions chrétiennes dans un isolement
contraire a la vérité et a la charité. Sans doute cette évolution n’est-elle pas
encore entrée dans la conscience des masses, marquées par des si¢cles de mceurs,
de cultures et d’oppositions confessionnelles. Elle n’en est pas moins réelle et
irréversible. D’ailleurs, dans d’assez nombreux pays mixtes, la collaboration
entre paroisses catholiques et protestantes est bien le signe que les mentalités ont
changg.

Pour nous en tenir aux relations entre catholicisme et protestantisme, on a
découvert, de part et d’autre, sous 'inspiration vivante du Saint-Esprit, que les
alternatives dernié¢res que semblaient constituer des positions doctrinales incon-
ciliables pouvaient et devaient étre surmontées et dépassées. Ecriture et tradi-
tion, foi et ceuvres, Parole et sacrement, autant de domaines ol ce qui était pensé
et vécu sous la forme d’options opposées et exclusives les unes des autres, s’est
avéré sous-tendu par une réalité plus profonde, de type complémentaire. Il n’est
pas jusqu’a la mariologie qui n’ait perdu son virus séparateur et qui, de part et
d’autre, n’ait pu étre replacée au centre de la christologie, y compris méme
'immaculata et 'assumpta. Je songe en particulier aux pages du professeur
Heinrich Ott: «Steht Maria zwischen den Konfessionen?»2 et au bel ouvrage du
Rév. P. Heinrich Stirnimann sur Marie.3 Certes, bien du travail, bien des dia-
logues, bien des recherches bibliques et systématiques sont encore nécessaires
pour que I'on parvienne 4 jouer ensemble la partition des symphonies redécou-
vertes. Il n’en est pas moins certain que, dans ces divers domaines, des coups
d’envoi prometteurs et décisifs ont été donnés, ouvrant une vaste carriére a la
réflexion et a l'action cecuméniques.

Il est un domaine, toutefois, ou il semble bien que 'on se heurte d’emblée a
une difficulté insurmontable: c’est 'existence de la papauté romaine avec tout ce
qu’elle implique pour la structure méme de I’Eglise catholique. Dans une allo-
cution au Secrétariat de I'Unité chrétienne, le 28 avril 1967, le pape Paul VI ’a
dit de maniere tres explicite: «Que dirons-nous de la difficulté 4 laquelle sont
toujours si sensibles nos Fréres séparés: celle qui provient de la fonction que le
Christ Nous a assignée dans ’Eglise de Dieu et que Notre tradition a sanctionnée

2 In necessariis unitas, Mélanges offerts a Jean-Louis Leuba, édités par Richard Staur-
FER, Paris: Editions du Cerf 1984, p. 305-319.

» Heinrich STIRNIMANN, Marjam. Marienrede an einer Wende. Freiburg Schweiz:
Universititsverlag 1989, particulierement p. 8-13, 193-201.



Papauté — Protestantisme — (Ecuménisme 261

avec tant d’autorité? Le Pape, Nous le savons bien, est sans doute I'obstacle le
plus grave sur la route de 'cecuménisme.»*

Pourquoi cette difficulté est-elle la plus grave? La réponse me parait s’im-
poser: les points de doctrine que j’ai mentionnés tout a I’heure sont susceptibles
d’interprétation. On peut expliquer une doctrine, en scruter la portée, la signi-
fication, en proposer une herméneutique. Rien de tel avec la papauté et avec la
structure ecclésiologique qu’elle implique. Car il s’agit la d’une institution. Or, &
proprement parler, on ne peut «interpréter» une institution. On ’'admet ou on la
refuse. Et voici posée la difficulté cecuménique inhérente 4 la papauté. Ily a, du
coté catholique, linstitution pontificale qui se considére elle-méme comme
'organe fondé par le Christ pour constater et formuler validement, en vertu de la
promesse d’assistance du Saint-Esprit qui lui a été donnée de par son institution,
le témoignage du Saint-Esprit actualisant le dépot apostolique. Et il y a, du coté
protestant, ’actualisation, sous I’action du Saint-Esprit, du dépdt apostolique et
scripturaire, s’authentifiant lui-méme de par son évidence interne et suscitant
sans cesse a nouveau ’Eglise.

A premiére vue, I'on ne voit pas comment ces deux positions, la catholique
et la protestante, pourraient ne pas constituer une alternative dernicre.

Remarquons que cette alternative ne date pas seulement du Premier Concile
du Vatican qui a décrété Uinfaillibilité et I'irréformabilité des définitions dog-
matiques et morales dans les conditions précisées par le Concile. Elle est déja
présente, moins explicitement, mais réellement, au XVIe siecle, puisque c’est
sur ce point que s’est produite la protestation des Réformateurs, de Luther en
premier lieu, opposant certaines définitions, certains décrets de I’Eglise catho-
lique, au témoignage, explicite a leurs yeux, de la Sainte-Ecriture. Remarquons
au surplus que cette alternative est encore renforcée par les définitions succes-
sives et toujours a nouveau confirmées du primat juridictionnel du pape.

S’il fallait s’en tenir a cette alternative — I'institution divine de la papauté et
de I’Eglise d’une part, I’événement de la Parole suscitant ’Eglise d’autre part —:
il est évident que, nonobstant les convergences que le dialogue cecuménique
permettrait de découvrir a Pendroit des autres points de doctrine, méme fort
importants, un point unique, mais essentiel subsisterait, qui ne pourrait faire
I'objet d’un dialogue, a proprement parler, puisque dés le départ, des positions
antinomiques fondamentales s’opposeraient de maniére absolue. Dés lors, dans

4 Acta apostolicae sedis 1967, p. 497-498. Les précisions apportées par le cardinal
Joseph Ratzinger (explicitement approuvées par Jean Paul II) sur la primauté du pape, dans
sa «Lettre aux Evéques de I’Eglise catholique sur certains aspects de I’'Eglise comprise
comme communion», Osservatore romano 16 juin 1992, p. 2-4, signalent trés concrétement
la portée de cet obstacle. «Le ministére du Primat comporte essentiellement un pouvoir
véritablement épiscopal, non seulement supréme, plénier et universel, mais aussi immédiat
sur tous, tant les Pasteurs que les autres fideles» (p. 3).



262 Papauté — Protestantisme — (Ecuménisme

le meilleur des cas, 'cecuménisme ne pourrait consister que dans des dépasse-
ments ponctuels, dans quelques passerelles jetées par dessus un abime séparant
- deux axiomatiques irréductibles 'une a Pautre. $’il en était vraiment ainsi, il n’y
aurait aucune perspective pour les Eglises de rendre un témoignage clair et
cohérent 2 I'unique Evangile du Christ, témoignage ou l'unité ne serait pas
compromise par la diversité de ses expressions ecclésiologiques, c’est-a-dire, trés
concrétement, par la juxtaposition de communautés différentes, séparées et
finalement concurrentes.

Mais en est-il vraiment ainsi? Il en serait ainsi si 'on pouvait et si 'on devait
s’en tenir aux principes formulés abstraitement, de part et d’autre, sans consi-
dérer les modalités concrétes de leur exercice. Si, en effet, il n’est pas possible
d’interpréter 'existence d’une institution, il est possible, en revanche, de porter
son attention sur la maniere dont l'institution se comporte, sur la contribution
que ce comportement peut apporter 4 tout témoignage chrétien et sur 'écho
qu’il peut susciter chez les croyants extérieurs a I'institution. Si on envisage la
maniére dont les principes peuvent étre vécus en pratique, une possibilité de
dialogue s’ouvre entre catholicisme et protestantisme. Ce qui apparaissait
comme des positions théoriques contradictoires et exclusives 'une de l'autre,
apparait comme deux charismes, concourant complémentairement, chacun 4 sa
maniere, 4 I'expression du témoignage vivant rendu 4 'Evangile. Dés lors, les
conditions d’un dialogue cecuménique authentique et fécond impliquent non
pas I’ébranlement, I'effacement, la disparition de I'une ou de I'autre des posi-
tions, mais leur ouverture mutuelle ["'une a I"autre.

Que signifie concrétement une telle ouverture? Et tout d’abord, que signifie
l’ouverture au protestantisme de ’institution catholique, culminant dans la
papauté? A cet égard, il est hors de doute que le Second Concile du Vatican, sans
rien changer a la structure institutionnelle de I’Eglise catholique, a proposé 4 son
propre magistére un élargissement considérable de son exercice. Alors qu’au-
paravant I’Eglise catholique ne s’inspirait guére, explicitement tout au moins,
que de 'ceuvre du Saint-Esprit en son sein pour exprimer et formuler la vérité
chrétienne, Vatican II — particuli¢rement dans le décret sur 'cecuménisme — a
reconnu la contribution que 'ccuvre du Saint-Esprit au sein des communautés
protestantes peut apporter a son propre témoignage.

«Il est nécessaire — peut-on lire dans le Décret sur 'cecuménisme du 21
novembre 1964 — que les catholiques reconnaissent avec joie et apprécient les
valeurs réellement chrétiennes qui ont leur source au commun patrimoine et qui
se trouvent chez nos freres séparés. Il est juste et salutaire de reconnaitre les
richesses du Christ et sa puissance agissante dans la vie de ceux qui témoignent
pour le Christ parfois jusqu’a effusion du sang; car Dieu est toujours admirable
et doit étre admiré dans ses ceuvres. Il ne faut pas non plus oublier que tout ce qui
est accompli par la grice de ’Esprit-Saint chez nos fréres séparés peut contribuer



Papauté — Protestantisme — (Ecuménisme 263

a notre édification. Rien de ce qui est réellement chrétien ne s’oppose jamais aux
vraies valeurs de la foi, mais tout cela peut contribuer a faire atteindre toujours
plus parfaitement au mystére du Christ et de ’Eglise.»>

Sans doute, ce que ce texte déclare explicitement n’est pas une nouveauté
absolue. Depuis le XVle siécle et jusqu’a aujourd’hui, I’Eglise romaine, dans
divers domaines et a divers niveaux, a pu parfois s’inspirer du protestantisme
pour formuler la foi et 1a morale chrétiennes. Que I'on songe en particulier 4 la
contribution de I'exégése protestante de la Bible pour mettre en lumiére des
aspects souvent ignorés de I’Ecriture sainte, a 'effort systématique protestant
pour rendre le message évangélique compréhensible au monde moderne, tant
dans le domaine de la foi que dans le domaine de I’éthique, particulierement de
I’éthique sociale. On n’aura garde d’oublier le témoignage que les Réformateurs
et les Eglises qui leur sont demeurées fid¢les ont rendu et rendent 4 la liberté de
conscience, a la liberté évangélique issue de la conviction personnelle du croyant
face a Dieu, et dés lors bien différente 2 la fois de 'indiffé rentisme doctrinal ou
du laxisme moral et d’une obéissance servile a des lois érigées en absolus que la
grace n’illumine pas.

Pourtant, ce qui est nouveau, c’est que cette contribution protestante pos-
sible et parfois réelle a été explicitement reconnue a Vatican II. Il y a 1a une
perspective d’avenir irrévocablement tracée. Sans rien renier de sa propre ins-
titution, ’Eglise catholique, outre la constatation de I'ceuvre du Saint-Esprit en
son sein, peut parfaitement reconnaitre le fruit du méme Esprit, actualisant, en
dehors de ses limites visibles, des éléments du dépot apostolique non encore
discernés par elle, qui ne les posséde encore qu’implicitement.

Ce processus d’ouverture, de réflexion commune, de critique mutuelle, de
précaution, sans doute aussi, de prudence, se produit déja au niveau du travail
théologique entre représentants des diverses traditions chrétiennes. Plus encore,
rien ne semblerait empécher absolument un pape ou un concile d’inviter des
chrétiens séparés a participer eux-mémes — et non seulement a titre d’observa-
teurs — aux entretiens destinés a élaborer les points de doctrine et de morale
réclamant une clarification, a la condition, il va de soi, que leur témoignage ne
soit retenu que lorsqu’il aurait convaincu pape ou concile. Quoi qu’il en soit de
ce dernier point, que je ne signale qu’a titre d’hypothése et qui réclamerait un
examen plus approfondi, la perspective cecuménique du catholicisme parait
claire: il lui est possible de dialoguer fondamentalement avec le protestantisme.
C’est méme nécessaire, s’il veut, pour sa part, contribuer a ce que les Eglises,
toutes les Eglises, témoignent de ’Evangile du salut ensemble, et non en ordre
dispersé, c’est-a-dire finalement en désordre, et de maniere confuse, contradic-
toire, inintelligible au monde et aux croyants.

5 Décret sur 'cecuménisme Unitatis redintegratio, chap. 1, no. 4.



264 Papauté — Protestantisme — (Ecuménisme

Que signifie, qu’emporte, qu’entraine, 'ouverture du protestantisme a I'ins-
titution catholique culminant dans la papauté?

Un premier point doit étre retenu: c’est le service que I’Eglise romaine —
comme d’ailleurs selon d’autres modalités les Eglises orthodoxes — rend a I'en-
semble de la chrétienté en conservant, inaltéré, sur des points centraux, le dépot
apostolique, tel qu’il est contenu dans I’Ecriture et tel que, par P'opération du
Saint-Esprit, il s’est actualisé au cours des si¢cles. Sans doute pourrait-on sou-
haiter et doit-on espérer que des précisions plus amples soient données quant a la
portée concrete de la hiérarchie des vérités définies, quant a la signification
réelle de Iinfaillibilité, quant aux domaines auxquels elle peut s’étendre, quant a
ceux qu’elle ne concerne pas. Quoi qu’il en soit de ces points, qui font encore
question, méme pour le catholicisme, pour ses théologiens, pour ses laiques, une
chose est certaine: en s’ouvrant au catholicisme, sans cesser d’étre eux-mémes,
les protestants s’ouvrent 4 une Eglise qui a conservé, contre vents et marées, des
éléments centraux d’une foi qui était aussi celle des Réformateurs: les dogmes
relatifs a la création, a la christologie, a la Trinité, a la rédemption, les Symboles
de la foi élaborés par les quatre premiers grands Conciles. Comment, sans ce
rappel toujours présent dans le catholicisme, les protestants pourraient-ils dis-
cerner 'ceuvre du Saint-Esprit au sein de leurs propres Eglises et éviter les
dérapages et les variations dont I’histoire de leurs communautés et de leurs
théologies, au cours de ces derniers siecles, n’offre que trop d’exemples?

Mais l'ouverture du protestantisme a l'institution catholique a une autre
portée encore: c’est de rappeler aux protestants qu’il ne suffit pas de précher la
Parole de Dieu en ordre dispersé, en laissant a chaque auditeur le soin de dégager
et de formuler pour lui-méme la vérité de ce qu’il a entendu, mais qu’il faut
encore que ’Eglise, en tant que communauté, exprime, confesse et proclame la
foi vivante telle que le Saint-Esprit lui a donné de la percevoir. Certes, les
communautés protestantes pourront-elles le faire d’une autre maniére que
I’Eglise catholique. Il n’empéche qu’elles doivent, qu’elles devront le faire sous
peine de ne présenter a leurs propres membres, a ’Eglise catholique et au monde
qu’une mosaique d’éléments disparates, ne dessinant aucun Evangile cohérent
et significatif. Une grande tiche attend ici les Eglises protestantes, si elles
veulent, comme elles le doivent, renouer avec la grande tradition des Réfor-
mateurs et de leurs successeurs immédiats, qui se sont efforcés de s'unir pour
confesser leur foi clairement et publiquement. Ouli, il serait, il est nécessaire que
les diverses branches du protestantisme, luthériens, réformés, presbytériens,
épiscopaliens, congrégationalistes, baptistes, méthodistes — pour ne mentionner
que les principales —, consentent a se rencontrer pour formuler les éléments
fondamentaux qui leur sont communs, qui constituent /e témoignage protestant
spécifique, témoignage a partir duquel seul un dialogue avec les autres confes-
sions, et singuliérement avec I’Eglise romaine, est possible.



Papauté — Protestantisme — (Ecuménisme 265

Parallélement a cet effort, on ne saurait, du coté protestant, renoncer a toute
discipline touchant la fidélité des prédicateurs et des théologiens a leur office.
Sans doute convient-il de ne pas éteindre 'Esprit et de ne pas interdire @ limine
toute tentative prophétique de découvrir des dimensions nouvelles de ’Evan-
gile, de ses applications aux diverses situations de I’histoire et des cultures. Mais
cette juste liberté ne saurait supprimer le juste souci de ne pas tolérer que les
prédicateurs et les théologiens présentent comme Evangile des messages arbi-
traires, ne pouvant s'autoriser de I’Ecriture sainte.

En se laissant rappeler par le catholicisme aux dogmes fondamentaux de la
foi chrétienne et a la nécessité de formuler ce que I’Esprit saint atteste a leur
propre communauté, les protestants contribueront, pour leur part, a permettre
au témoignage chrétien d’étre présenté sans confusion aux croyants et au
monde.

A quel modele d’union des chrétiens les considérations que nous venons de
faire aboutissent-elles? Théoriquement, formellement, trois modeles sont pos-
sibles:

1. Le retour des protestants a ’Eglise romaine telle qu’elle existe actuelle-
ment. '

2. Une décision fondamentale par laquelle ’Eglise romaine — et éminemment
sa papauté — se mettrait au service non plus de I'unité catholique comme telle,
mais d’emblée — je dis bien: d’emblée — de 'unité chrétienne.

3. Le maintien de la diversité entre catholicisme et protestantisme, mais une
main tendue entre les deux communautés confessionnelles.

Les deux premiers modeles soulévent des difficultés.

1. Le retour des protestants 2 Rome signifierait que les Réformations du
XVle siecle n’ont finalement rien apporté et ne peuvent rien apporter d’original
et de décisif au témoignage chrétien. Comment soutenir une telle vue des
choses? Les Réformes du XVle si¢cle n’ont-elles pas incité le catholicisme a se
réformer lui-méme? Sans doute 1’a-t-il fait a sa maniére, et I'influence du
protestantisme n’a-t-elle guére été admise explicitement. Mais tout au cours des
quatre derniers siécles, peut-on admettre que le protestantisme n’a rien apporté
d’original au témoignage méme de I’Eglise catholique? Plus encore, au cours de
ces derniéres décennies, le catholicisme n’a-t-il pas découvert ce qu’il pouvait y
avoir de profondément chrétien dans la personnalité et 'ceuvre de Luther?

2. Le second modele signifierait que I’Eglise catholique modifierait fonda-
mentalement sa structure pour y intégrer institutionnellement le témoignage
protestant. Elle intégrerait d’emblée en son sein les communautés protestantes,
telles qu’elles sont. Une telle modification impliquerait des changements con-
sidérables dans la compréhension que I’Eglise romaine a d’elle-méme et elle
souléverait des difficultés insurmontables. Comment inscrire un tel boulever-
sement dans la continuité de la tradition catholique et de I’identité ecclésiolo-



266 Papauté — Protestantisme — (Ecuménisme

gique de cette Eglise? De plus, on ne voit pas comment elle ne priverait pas le
témoignage chrétien de la contribution spécifique du protestantisme: la possi-
bilité pour ’'Eglise d’étre renouvelée de l'extérienr grace a ’action du Saint-Esprit
illuminant I’Ecriture abstraction faite des illuminations antérieures diment
recueillies et formulées dans sa tradition. On ne peut, du méme mouvement,
défendre la tradition reconnue authentique et étre ouvert au surgissement d’une
nouvelle actualisation. Pour ne mentionner qu’un exemple, ’Eglise romaine
n’aurait eu aucune raison, si elle s’en était tenue a sa propre tradition, de revenir
sur la condamnation de Galilée, si elle n’y avait été invitée par des réflexions
issues de l'extérieur d’elle-méme. Au reste, on précisera que cet «extérieur»
existe sous deux formes trés différentes: ce peut étre I'extérieur relevant des
communautés chrétiennes extérieures a I'institution romaine, communautés ou
le Saint-Esprit agit en illuminant la lettre de I’Ecriture. Et ce peut étre Uextérieur
relevant de I'influence secréte et providentielle du Saint-Esprit dirigeant I’his-
toire et particulierement les progres de la science, extérieur qui, s’il n’apporte pas
de lumitres sur la révélation elle-méme, contenue dans I’Ecriture, apporte des
modalités nouvelles 4 'expression de la foi évangélique et de ses conséquences
éthiques.

3. Cestdire que le troisiéme modéle semble bien étre le seul qui puisse étre
envisagé: la reconnaissance mutuelle de communautés différentes, ayant 'une le
charisme spécifique de la fidélité du Saint-Esprit, ’autre le charisme spécifique
de la liberté du méme Saint-Esprit. Reconnaissance mutuelle signifiée par une
main d’association, cette main que 'ap6tre Paul, illuminé 4 'abord et directement
par le Christ vivant, a tendue ensuite aux apdtres de Jérusalem, faute de quoi il
reconnait qu’il aurait couru ez vain (Gal 2,2). Il aurait couru en vain s’il n’avait
pas tendu cette main d’association aux apétres de Jérusalem, mais il aurait aussi
couru en vain si ces apotres n’avaient pas accepté qu’il leur tende la main. Et
finalement, les apdtres de Jérusalem auraient, eux aussi, couru en vain, s’ils
n’avaient pas accepté la main tendue de Paul.

N’est-ce pas la le véritable modele d’unité, 'unité par la diversité, 'unité
dans la diversité, mais aussi une pluralité valable de par 'unité vivante qui la
sous-tend? Dans ces conditions, les communautés, se reconnaissant réciproque-
ment comme Eglises de Jésus-Christ, communautés réellement unies entre elles
et réellement différentes entre elles, se réuniraient de temps a autre pour
manifester leur communion et fixer les lignes de leur témoignage en parole et en
action. Le véritable oecuménisme, ainsi concu, serait différent de tout mono-
lithisme ecclésiologique. Il serait un service mutuel manifestant une commu-
nion non seulement entre individus croyants, mais entre communautés croyan-
tes, service mutuel ou personne, ni individu ni communauté, ne peut dire: «Je
n’ai pas besoin de toi» (Cf. 1 Cor 12,21). Communauté d’amour donc. Car
I’'amour implique D'altérité, la différence. Dans ’'amour, c’est 'autre qu’on aime,
C’est par 'autre que 'on est ce que I'on est, et c’est pour 'autre que I'on est ce que



Papauté — Protestantisme — (Ecuménisme 267

l'on est. Et c’est avec I’autre et seulement avec 'autre que 'on peut témoigner de
la vérité.

Cette communion, telle que je viens de Iesquisser, est-elle une étape seu-
lement sur le chemin de 'oecuménisme? Ou est-elle, jusqu’a 'avénement du
Royaume de Dieu, la seule forme possible et définitive ici-bas de communion
entre individus chrétiens et communautés chrétiennes?

Sur ce point, la position d’Oscar Cullmann me parait digne d’étre méditée:
la main d’association entre les confessions ne signifie pas la constitution d’une
«super-Eglise». Mais elle exprime déja que, dans chaque Eglise particuliére, se
trouve 'Eglise une, corps du Christ. «Chaque Eglise doit avoir conscience de
représenter elle-méme le corps du Christ, mais en méme temps elle doit savoir
que chacune des Eglises-sceurs représente elle aussi ce corps, ... le méme corps,
mais de maniére différente.»%

Les uns et les autres, catholiques et protestants, nous ne sommes pas encore
dans I’état de savoir si la communion, ainsi entendue, peut déboucher sur un
«rassemblement concret, structuré»’, bref sur une Eglise, une institution visible
au sein de laquelle se trouveraient 4 la fois ’Eglise catholique fondée sur le 7us
divinum et les communautés protestantes issues en dehors de I'institution romai-
ne. Car je pense ne pas me tromper en estimant que personne ne voit encore
comment les communautés extérieures a institution romaine et cette institu-
tion elle-méme pourraient constituer une communauté unique et visible offrant
a la fois le service romain de 'unité chrétienne impliquant la soumission au siége
romain, et la contribution externe rendue possible par la liberté institutionnelle
a Pendroit de ce si¢ge. Je ne dis pas que cela n’est pas possible. Je dis seulement
que cette possibilité n’est pas discernable actuellement. Et par actuel, je n’en-
tends pas, il va de soi, le comportement personnel de tel ou tel pape, mais le
principe méme du ministére doctrinal et juridictionnel de quelque pape que ce
soit (dont on ne voit pas comment tout en restant ce qu’il est — ce qu’il doit pour
pouvoir accomplir son service spécifique —, il pourrait ne pas étre monolithi-
que). En un mot, nous ne pouvons pas encore savoir si la main d’association n’est
qu’une étape provisoire, qui devrait, dans un avenir historique, aboutir 2 une
unité organique, incluant a la fois les éléments communs et les éléments divers
de nos témoignages, ou si elle est ’étape définitfive, qui ne sera dépassée qu’a la
Parousie.

Mais ce que nous pouvons savoir, dés maintenant, c’est ce que nous pouvons
faire aujourd’hui, dés aujourd’hui: nous donner cette main d’association, «créer
dés maintenant, donc avant d’étre parvenus 4 un consensus général, une com-

6 Oscar CULLMANN, Les voies de 'unité chrétienne. Paris: Editions du Cerf 1992,
p- 96.
7 Ibid. p. 91



268 Papauté — Protestantisme — (Ecuménisme

munauté certes constituée zure humano, mais néanmoins durable et efficace, lieu
d’une complémentarité enrichissante des charismes»8. Nous pouvons savoir
que, sans cette main d’association, au moins cette main d’association, nous
courrions le risque, plus encore, nous y serions déja tombés, de courir et d’avoir
couru — en vain.

8 Ibid. p. 95.



	Papauté - Protestantisme - Œcuménisme

