Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 1-2

Artikel: Tentations et tentatives hégéliennes
Autor: Secretan, Philibert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761162

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PHILIBERT SECRETAN

Tentations et tentatives hégéliennes

Gaston Fessard: Hegel, le christianisme et Ihistoire. Paris: P.U.E 1990. 320 p.
(Collection «Théologiques»).

Emilio Brito: Diex et I’étre d’aprés Thomas d’Aquin et Hegel. Paris: P.U.F. 1991.
422. p. (Collection «Théologiques»).

Deux ouvrages parus aux P.U.F. dans la collection «Théologiques» viennent
nous rappeler les difficultés qui entourent I'interprétation et le «bon usage» de
Hegel. 11 s’agit, dans 'ordre de parution, des ouvrages de Gaston Fessard, SJ,
consacré a Hegel, le christianisme et [’histoire, et &’ Emilio Brito, Dieu et I'étre selon
Thomas d’Aquin et Hegel. Si le nom de Hegel réunit ces deux livres, ils sont
pourtant de tenue et de veine trés différentes. Le livre postume de Gaston
Fessard contient une série de textes dont les plus importants étaient restés
inédits, rédigés entre 1960 et 1973, et qui abordent Hegel sous des points de vue
assez divers: théologie, droit et société, théorie du langage et bien entendu
philosophie de I'histoire. En revanche, le volume d’Emilio Brito est centré a
I’extréme sur le traité de Dieu, voir sur le de Deo #no — si toutefois il est possible,
s’agissant de Hegel, d’échapper a ’«économie trinitaire». Il rassemble une suite
d’analyses des points de la problématique de la connaissance de Dieu, des noms
et attributs de Dieu, des puissances et des opérations divines, o une confron-
tation avec Hegel est enrichissante pour le théologien.

I. SiGaston Fessard fut dés I'avant guerre, avec Jean Hyppolite, Henri Niel,
Alexandre Kojeve, Raymond Aron, 'un des meilleurs lecteurs de Hegel en
France, il fut également un farouche adversaire de ce qui, surtout apres la
deuxi¢me guerre mondiale, pouvait ressembler 2 un compromis ou une com-
promission entre christianisme et marxisme. Et les deux mouvements sont liés,



Tentations et tentatives hégéliennes 253

car si G. Fessard n’a pas cessé de travailler a dégager ce que Hegel devait 2 ses
origines chrétiennes et a ses fidélités protestantes, il lui importait au plus haut
point de discerner les raisons systématiques qui ont forcé le passage de ’'Histoire
achevée, ou la Parousie selon Hegel, a I'histoire a faire accoucher, selon Marx.
Toutes les précisions concernant la personnalité, les intentions et les réalisations
du P. Fessard, comme jésuite, comme théologien et comme philosophe, sont
offertes au leéFeur dans un excellent texte d’introduction et une bibliographie
compléte placée en fin d’ouvrage.

Quant au corpus — ou le «Dialogue théologique» fait fonction de texte de
référence —, enrichi de douze annexes et de trois excursus, il est orchestré autour
de trois thémes centraux diversement repris dans des perspectives que I'on va
tenter de préciser. Le premier théme est celui de écart systématique entre la
Phénoménologie de l'esprit (1807) et la Logique et I’Encyclopédie des sciences philoso-
phigues (1817), plus spécialement entre une compréhension projective du destin
de la pensée et du savoir, et une intelligence rétrospective d’une histoire dépas-
sée en méme temps que figée dans un temps trans-mémorial — car totalement
présent a 'Esprit, donc absolument vrai.

Le second théme est celui du paradoxe du Concept qui, en récusant la
«représentation» (avant tout religieuse), se prive, par souci de transparence, de
'usage du seul langage conforme a la Transcendance: le langage du Symbole. A
travers la critique du Concept, c’est-a-dire de la réduction du divin 4 la Vérité
absolue, et du discours sur Dieu a ces signes conceptuels qui finalement assé-
chent le mystere, c’est 'ambition gnostique de Hegel qui est atteinte.

Le troisieme théme est celui d’'une nécessaire triadisation de la dialectique:
selon la dynamique de la personne, comme dialectique de ’'Homme et de la
Femme; selon le destin socio-historique de ’humanité, comme dialectique du
Maitre et de I’Esclave; selon la tradition chrétienne, comme dialectique du Juif
et du Paien.

Faut-il parler d’un quatriéme thé¢me lorsqu’on signale I'importance que
G.Fessard attribuait aux figures, que ce soit pour en faire 'instrument d’une
démonstration ou que ce soit pour signifier 2 quel point le schématisme des
cercles est véritablement '«ame formelle» du Syst¢me — d’un Systtme dont
P'auteur semble avoir une profonde nostalgie?

Deux voies paraissent praticable pour sauver les grandes «formes hégelien-
nes» et le rendre fécondes pour le penseur chrétien. Ce sont d’une part les
«Exercices» de saint Ignace, qu’une extraordinaire acrobatie intellectuelle met
en rapport avec la structure du systéme; c’est d’autre part une théologie de
I’Eucharistie qui porte a son sommet de concrétude 'opposition — d’abord située
au plan du langage — entre Signe-Concept et Symbole-Image. A chaque fois, et
bien dans la mani¢re de Gaston Fessard, c’est a Hegel que sont empruntées les
amorces et les a-peine-dits qui servent ensuite 4 détruire chez Hegel lui-méme ce
qui aura fait I'apparente fortune de Marx et du marxisme. Hegel sauvé de



254 Tentations et tentatives hégéliennes

lui-méme; Hegel récupéré? En tous les cas, Hegel divisé contre lui-méme et
recevant de belles legons sur ce qui elt pu le tenir dans la vraie Vérité:
Hegel est «persuadé qu’en son Systéme, comme en tous les précé-
dents,<I’Absolu c’est lui-méme compris>. Pour justifier cette affirmation,
modeste en apparence, au fond orgueilleuse, Hegel en appelait 2 la tradition
qu’il entendait poursuivre et rénover par sa <théologie spéculative>. Que
n’a-t-il pas mieux connu le passé de cette reine des sciences! Il lui aurait
appris que tout autre est Iattitude du théologien authentique qui fait son
salut et participe 4 celui de ’humanité <dans la crainte et le tremblement):
quant il a comme un saint Thomas consumé sa force et sa vie a esssayer de
<comprendre Diew», il estime plutét qu’en comparaison de la révélation
historique du Christ, tout ce qu’il a écrit n’est que paillex... Mais I'illusion de
Hegel ne sera pas sans profit pour les théologiens si elle leur permet de
mieux unir, par la dialectique, foi et savoir, grice et liberté, éternité et temps,
et par 1a de définir I’historicité de la «seconde nature», ou il voyait la fin de
Ihistoire. Surnaturelle, cette historicité peut seule, 2 mon sens, rendre au
«Vendredi saint spéculatif» I'actualité historique dont le Concept hégélien a
besoin pour devenir « Maintenant absolu», mais qu’il ne peut atteindre, faute
d’une dialectique qui, d’un c6té, unisse théorie et pratique, et de 'autre
garantisse la présence de sa «pulsion vitale» dans le 4z ez nunc de esprit fini.
Est-ce un réve chimérique que de vouloir compléter 'automouvement du
Concept par la contemporanéité de Kierkegaard et la dialectique historique
de Marx? (p. 153)
Compléter la dialectique du Maitre et de I’'Esclave — qui, dit en passant, est au
Temps modernes ce que I’ Allégorie de la Caverne a été pour toute la philosophie
appelée «classique» — par la dialectique Homme-Femme (plus particuli¢rement
mise en évidence au chapitre II, 2, consacré aux relations familiales dans la
Philosophie du Droif), puis par la dialectique du Juif et du Paien, est peut-étre plus
essentiel encore pour G. Fessard; et plus révélateur d’une ambition qui reléve
d’un trés ignatien «discernement des esprits»:
«...il est clair que ces trois dialectiques s’articulent les unes sur les autres et se
présupposent mutuellement sur le modele des syllogismes de I Encyclopédie.
De plus toutes trois sont des dialectiques de la /iberté dans le temps dont les
couples se dédoublent et s’entrecroisent dans leur mouvement méme:
Homme et Femme engendrant Penfant qui les fait Pére et Mére, Maitre et
Esclave donnant naissance 4 'opposition de 'Etat et de la Société, Paien
idolatre et Juif élu a celle de I'Eglise des croyants face a la masse des
incroyants» (55).
Constitutifs d’un autre Systéme, symbolique et non pas conceptuel, ces trois
couples dialectiques déploient leurs jeux de correspondance comme le message
de Hegel adressé a ceux qui, avec Gaston Fessart et quelques autres, ont fait du
Maitre de Jena et de Berlin I'interlocuteur redouté et privilégié des théologiens
audacieux.



Tentations et tentatives hégéliennes 255

1. Dien et I'étre d'aprés Thomas d’Aquin et Hegel d’Emilio Brito est un fort
volume ou s’exprime I'ambition de confronter la Somme et la Logique sur le
terrain bien délimité du de Deo uno. Ce ne sont donc pas d’emblée Thomas le
catholique et Hegel le protestant qui sont interrogés sur leur conception de la
Trinité; ce sont le théologien spéculatif usant d’un instrument philosophique et
le philosophe spéculatif appréhendant les mystéres de Dieu, qui sont convoqués
a un exercice de métaphysique pure, portée au sommet d’une ontologie ou il est
question de Dieu en tant qu’Etre et en tant qu'Un.

Certes — et I'introduction le précise — 'influence de Hegel sur la théologie
catholique est récente, et elle porte avant tout sur «Dieu en devenir dans la
conscience de I’humanité», d’'un Dieu qui se révele a une conscience historique
etdont I’éternité ne serait elle-méme que le point initial et terminal du Temps. Si
la christologie a été enrichie par une conception «dialectique» de ’économie
divine, c’est que 'on devait 2 Hegel une vision nouvelle de la Réconciliation de
Dieu et du Monde, de ’Eternité et de ’Histoire; alors que le Vendredi-saint
élevé au rang d’un concept spéculatif est, en sens inverse, un effet de la reprise
dans la logique hégélienne de cette grande structure-événement du divin qu’est
le déploiement trinitaire du Dieu vivant. Mais quoi qu’il en soit de cet accueil
tardif de Hegel dans la théologie catholique, le fait spéculatif est 1a depuis le
moyen 4ge, et c’est la permanence de cette tradition qui finalement justifie un
exercice de ce style.

Le pari d’Emilio Brito est de faire dialoguer Thomas d’Aquin et Hegel sur
Dieu en tant que connaissable, donc en quelque sorte sur la pénétration du
mystere: mystere dépassé dans 'autodévoilement de ’Esprit chez Hegel, mys-
tere deviné dans Uznzellectus fidei, vers ’Essence impénétrable, chez Thomas
d’Aquin. Donc de faire dialoguer, dans la mesure du possible, une pistis et une
gnosis. Cest sans doute dans la détermination de I’écart entre foi et connaissance
que se mesure 'ambition de Hegel, a laquelle va se heurter le commentateur de
saint Thomas:

«Chez Hegel, le dépassement de la pistis par le savoir ne confirme la

nécessité de la foi qu’en la niant dans sa valeur propre. ... Le savoir n’affirme

son absoluité qu’en reléguant la foi au rang d’un présupposé nécessaire mais
inconsistant dont il doit se dégager négativement.

Ajoutons que, a la différence de Thomas, Hegel tend 4 négliger, de fagon

typiquement gnostique, le rapport véritable de la con-naissance et de

Pamour. Il n’a pas pergu toute la place de la charité 4 la racine et au terme de

la connaissance. ... La thése thomasienne d’aprés laquelle plus grande est la

charité plus parfaite la vision, demeure malheureusement étrangere a la

perspective hégélienne» (p. 53).

Cette opposition se répeéte et se poursuit dans la problématique des Noms de
Dieu, donc de la capacité du langage de dire Dieu. La ou saint Thomas tire tous
les registres de I'analogie et forge le saint paradoxe du «Dieu connu comme
inconnu», Hegel non seulement vainc dans le savoir la représentatibn ou se



256 Tentations et tentatives hégéliennes

«figure» le foi, mais identifie le mouvement de la pensée vers Dieu et le
mouvement de la Pensée en Dieu: la dialectique devient Pensée divine (fogos) se
traversant (diz) en s’enveloppant elle-méme.
«L’Absolu hégélien — en peine de soi — n’éleve les déterminations posées
qu’en les absorbant comme négativité infinie. Le Dieu de la Somme — en
exces de soi — tend plutot a se retirer de la médiation, laissant celle-ci a
elle-méme, dans une certaine extériorité. Ces logiques divergentes impli-
quent deux conceptions différentes du langage» (p. 80-81).
Voila qui pose des termes apparemment impropres a étre mis en relation.
D’autant plus que, de part et d’autre, le langage procéde de la pensée, mais
s’'ordonne aux choses. On va donc retrouver le débat — déja repéré chez Gaston
Fessard — autour de Symbole et Concept. Pourtant, concernant cette fois-ci le
rapport entre Substance et attributs ou perfections en Dieu, on suggére des
ingérences possibles du discours hégélien dans le texte de saint Thomas :
«En pensant un absolu qui inclut toute médiation finie dans son automé-
diation, Hegel corrige la tendance <de saint Thomas» a séparer la perfection
pure du mouvement de la per-fectio et a déboucher ainsi sur un absolu
étranger au mouvement qui y conduit. L’Idée, comprise comme pur par-
cours de soi, surmonte la maniére insuffisamment spéculative dont Thomas
rapporte les perfections divines a un sujet fixe» (p. 81).
Ceci permet de voir les préférences alternatives de l'auteur pour la sireté
théologique de Thomas d’Aquin, mais aussi — par moments en tout cas — pour la
profondeur spéculative de Hegel. Par ailleurs, cet exemple d’un «bon usage» de
Hegel met en jeu ce qui sera traité en détail dans les parties II et IT1, consacrées a
«la Substance divine et le cycle de ses attributs»: simplicité, perfection, infinité et
omniprésence, éternité, unité; puis aux «opérations de I’Esprit absolu» que sont
I'intelligence, la volonté, la providence, la puissance, le bonheur et la beauté.
La thématique de 'ouvrage est visiblement imposée par la Somme, ce qui
signifie que la logique du discours et I'ordre des questions est celui d’une
théologie médiévale armée de 'outillage conceptuel et forte de I'ardeur spécu-
lative avec lequel le monde lui-méme a été interrogé en tant que réel et constitué
d’étres qualifiés et opérants. Point par point, Hegel est convoqué — si j’ose dire —
a «montrer ce qu’il sait faire» puisqu’il a lui-méme travaillé ces matiéres, flt-ce
avec des références tout a fait différentes. Ses références sont celles de I’Esprit et
non de I’Etre, donc de I'histoire plutdt que du monde, de ses causes et de ses fins.
Les grandes notions hégéliennes mises en jeu dans sa théo-logie sont alors I'Un,
le Sujet, 'Esprit, I’Absolu. Et si elles sont porteuses de déterminations plus
vivantes que celles de 'unité-simplicité de I'étre «identique», exempte de toutes
«différences», on voit se retourner contre Hegel son incapacité a déterminer
correctement ce qui détermine comme «divine» la qualité ou la nature des
contenus du Savoir porté par le Sujet 4 la fois de ce savoir et de ces contenus. Ou
alors, sil’on veut retrouver les termes d’une confrontation qui ne soit pas qu'une
maniere de saluer les mérites respectifs du théologien et du philosophie, il faut



Tentations et tentatives hégéliennes 257

quitter le de Deo uno pour une théologie/philosophie spéculative trinitaire; c’est
visiblement le cas dans le dernier chapitre de cette seconde partie sur la subs-
tance et les attributs de Dieu: la chapitre sur 'unité de Dieu. Notons, juste 2 titre
d’indice, sans nous engager dans une discussion de détail, un mot signifi-
catif:

«... pour nos deux auteurs, la mani¢re méme dont Dieu s’unifie, dont il est

un, se découvre finalement au niveau trinitaire: la lumiére de la Triade

rejaillit sur ’hénologie. Mais Thomas et Hegel s’opposent par leur facon de

comprendre tant I'union divine révélée par le Christ que son rapport a

I’Unique de I’Ancien Testament» (p. 201).

A partir de 1a, ce sont deux théologies qui s’opposent: Thomas le catholique
prone la continuité entre le Dieu de Moise et le Dieu de Jésus-Christ, alors que
Hegel protestant insiste sur la nouveauté historique radicale du Christianisme.
Quant 2 leur trinitologie, Emilio Brito les départage entre une tradition latine
(Thomas) et une tradition grecque (Hegel): «Unité d’une nature divine com-
mune aux trois Personnes» contre «unité divine se déployant a travers et en
vertu de chacun des trois hypostases qui constituent... la réalité organique de
leur communion» (p. 207).

Dans la troisiéme partie, consacrée aux puissances de Dieu, I'interrogation
thomasienne sur I'Intelligence divine 4 partir des deux foyers de la question de la
Vérité et des variations spéculatives rendues possibles par I'analyse des facultés
humaines, se trouve confrontée a I'Ildée hégelienne — c’est-a-dire a la détermi-
nation de la connaissance que Dieu a de lui-méme — érigée en théme essentiel de
la Logique. C’est bien la Logique qui prend rang de théo-noo-logie: le tout de la
Substance, le tout de la Pensée, le tout de la Parole unifiés selon leur totalité
méme. Et pour le théoricien du Savoir absolu, c’est évidemment le Savoir qui,
par excellence, est I'acte divin. Preuve en soit:

«La science de la logique conclut par la pensée de I'Idée spéculative; elle

conclut en saisissant le concept d’elle-méme comme de I'ldée pure pour

laquelle est 'Idée. En pensant finalement ce qu’est I'ldée spéculative — ce
qu’est Dieu <avant la création de la nature et d’un esprit fini> — la science

(théo)logique s’est finalement aussi saisie elle-méme selon son propre

concept. L’Idée absolue est elle-méme la science de la logique, Science de la

Science, Noésis Noeseos, Idée de I'Idée. Toute réflexion subjective s’idéalise

dans Pacte absolu de I'Idée absolue qui est pour soi» (230).

Quant 4 la Volonté-amour, retenons une belle formule qui, une fois de plus,
ouvre un abime entre I’Aquinate et Hegel:

«La bonté de 'amour est finalement absorbée, chez Hegel, par I’épiphanie

de la Justice divine... Le Dieu hégélien ne fait cesser la misere de ses

créatures que par ’absolution implacable de leur finitude. Cette <ruse» toute
négative de I'idée contraste absolument avec la Sagesse communicative et
miséricordieuse de Dieu, chez saint Thomas, qui conserve providentielle-

ment les choses dans la bonté de leur étrex» (p. 280).



258 Tentations et tentatives hégéliennes

Autrement dit, pour Hegel il n’y a de Réconciliation que dans un pardon que
couvre la négativité univoque de la finitude et du mal, mais pas de mesure
conservatoire d’'un bien déja réalisé ou subsistant en vertu de la multiple bonté de
I’étre. C’est toute la conception de I'unité par réconciliation de Hegel et de 'unité
comme principe d’#ni-versalité et de com-##i-cation qui dépose ici ses effets.

Le chapitre X, consacré a la Providence, fait d’une part apparaitre la dif-
férence entre Thomas, qui comprend la Providence — selon son style stoicien —
comme le gouvernement du monde, alors que Hegel laicise une Histoire du salut
en Providence rationnelle — déja traitée en Histoire universelle et bientot activée
par Marx comme Sens de I'histoire. D’autre part, il fait ressortir ce qui est
peut-étre bien le danger de 'entreprise d’Emilio Brito: celui d’obliger I'auteur de
s’ériger en arbitre d’un débat dont il est déja et préalablement 'organisateur et le
comptable. Alors, d’ou juge-t-on? Et comment fait-on pour justifier son propre
jugement lorsqu’il s’agit d’arbitrer un tel «combat des géants»?

Un lieu possible se dessine dans le «postlude» ou est posé, en dehors de
I'immédiateté thomasienne ou hégélienne, la question du Beau en théologie. Ici,
c’est a partir de Karl Barth et de H.U. von Balthasar que I'auteur discerne et
compare les apports des deux «géants». Emilio Brito corrige I'un par 'autre «ce
que I'intellectualisme de ’esthétique thomasienne peut avoir d’unilatéral» et le
manque de «générosité théologique» de Hegel. Loin d’avoir son sens dans les
belles proportions — qui gouvernent et que gouvernent ’analogie — de I’étant,
voire de la Trinité elle-méme, donc loin d’ainsi s’ordonner par privilege au vrai;
mais loin par ailleurs de n’étre que la forme de I’Esprit absolu appelée 2 mourir
avec la finitude et I’individualité concréte,

«l’esthétique garde pour le chrétien une position premiére. La contingence

singuliére de la beauté et la nécessaire universalité du concept rationnel sont

— sans confusion ni séparation — également mises 4 I’abri dans la religion du

Verbe-chair» (p. 379).

Voila donc I'esthétique «mise a ’abri», a#fgehoben selon la face positive des choses.
Une synthese, par dela Thomas et Hegel, semble avoir un premier point d’appli-
cation. Mais cette «mise a I'abrix, n’est-elle pas aussi un dernier hommage a Hegel,
I'expression d’une maniére de nostalgie — et la on rejoint le P. Fessard — d’une
dialectique aussi puissante que celle de la Logique pour donner tout son éclat de
rigueur et de gloire a la théologie spéculative immortalisée par saint Thomas.

Le désir d’un grand systéme spéculatif moderne semble bien étre le moteur
de la lecture hégélienne de Gaston Fessard et d’Emilio Brito. Devant cette
hypothése on regrette que le Résumé que E. Brito donne de son ouvrage ne soit
vraiment qu’un résumé. Il ne peut quaider a retrouver quelques théses essen-
tielles, mais reste en dega du Postlude. Ce finale est en fait un salut appuyé a la
théologie de H.U. von Balthasar, reconnu comme un maitre pour la modernité.
C’est la que sont «aufgehoben» et «erhoben» I'une vers I'autre, 'une pour I'autre,
la gloire du Peére et la Croix du Fils dans la Beauté-Vérité de I’Esprit.



	Tentations et tentatives hégéliennes

