Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 1-2

Artikel: Notabilia IV : Hinweise auf wichtige Neuerscheinungen aus dem
Bereich der mittelalterlichen Philosophie

Autor: Imbach, Ruedi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761161

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761161
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RuUEDI IMBACH

Notabilia IV!

Hinweise auf wichtige Neuerscheinungen aus dem Bereich
der mittelalterlichen Philosophie

Sunt qui nichil per seipsos scribere audeant et, scribendi avidi, alienorum expositores
operum fiant, ac velut architectonice inscii, parietes dealbare Sunt qui nichil per
seipsos scribere andeant et, scribendi avidi, alienorum suum opus faciant et hinc
laudem querant.

FRANCESCO PETRARCA, De sui ipsius et multorum ignorantia IV

1. Noch einmal: Vom Ursprung der Moderne im Mittelalter

1.1. Uber den Beitrag des Mittelalters zum Konstitutionsproze3 der Moderne
wurde am Anfang der letzten Lieferung dieser Literaturiibersicht im Zusam-
menhang mit dem Erscheinen von Giinther Menschings Werk «Das Allgemeine
und das Besondere» ausfiihrlich berichtet. Eine dhnliche Themenstellung steht
im Zentrum eines umfangreichen Werkes von André de Muralt.2 Es ist gewil3
keine Ubertreibung, wenn wir sagen, es handle sich bei diesem Werk um die
Frucht lebenslanger Bemiihung des Autors um die Prisenz der mittelalterlichen
Philosophie in der modernen und zeitgendssischen Ideengeschichte. Die acht
Studien, aus denen das Werk des Genfer Philosophen besteht, wollen nachwei-
sen, welche grundlegenden problem- und ideengeschichtlichen Entscheidun-
gen im Mittelalter getroffen worden sind. Sie wollen zeigen, daf3 eine Beschif-

1 Vgl. FZPhTh 39 (1992) 180-194; 40 (1993) 179-216; 40 (1993) 400-416.
2 L’enjeu de la Philosophie Médiévale. Etudes thomistes, scotistes, occamiennes et
grégoriennes, Leiden, New York, Kopenhagen, Kéln: E.J. Brill 1991, XVI + 448 S.

(Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters, Band XXIV; ISBN 90-04-
09254—4).



230 Notabilia IV

tigung mit der Philosophie des Mittelalters fiir das Denken der Gegenwart
dringlich ist. Das Buch basiert auf einer doppelten Voraussetzung, besser: Es
basiert auf zwei Thesen, deren Nachweis in der Durchfithrung der einzelnen
Kapitel, Stiick fiir Stiick, unternommen wird. Einerseits geht de Muralt davon
aus, daf} es Denkstrukturen gibt, von denen einige den mittelalterlichen Phi-
losophen und Theologen zu verdanken sind; andererseits ist er iiberzeugt, daf3
diese Denkstrukturen die philosophische Moderne erméglicht haben und die
Philosophie der westlichen Welt bis in die Gegenwart bestimmen:

«Au sein des multiples themes communs que les Sentences de Pierre Lom-

bard proposaient 2 la réflexion des grands maitres médiévaux, s’exercent en

effet quelques structures de pensée dont la puissance de détermination
intelligible s’étend par dela les siecles médiévaux et la philosophie moderne
jusqu’a la pensée contemporaine, par dela les thémes principalement méta-
physiques et théologiques qui occupérent le Moyen Age et les temps
modernes jusqu’aux problématiques anthropologiques, critiques, logiques,

linguistiques, les plus actuelles» (XI).

Diese allgemeine These wird durch eine historische erginzt: Johannes Duns
Scotus hat eine entscheidende Revolution im Denken provoziert, indem er zam
einen das analoge Seinsverstindnis der aristotelisch—thomistischen Schule
durch die Univozitit ersetzt hat und indem er zum anderen die Auffassung der
Kausalitidt derselben Schule umgedeutet hat. Diese «neue» Metaphysik zeitigt
unabsehbare Folgen fiir praktisch alle Gebiete und Fragen der Philosophie. Da
die Denkstruktur einem Wesen (essentia) vergleichbar ist, das erst durch die
Existenz wirksam wird, wire es allerdings falsch anzunehmen, die spiteren
Systeme lieBen sich einfachhin aus dem Skotismus ableiten:

«Il faut dire au contraire que la structure de pensée issue de la révolution

scotiste s’exerce en elles, qu’elle les commande ou les régit, et qu’elle y prend

4 chaque fois un tour originale. Ce qui permet de sauvegarder leur multip-

licité thématique irréductible et d’établir en méme temps 'unité de leur

structure d’intelligibilité» (XV).

Die so zu deutende Einheit in der Verschiedenheit wird anhand der Thematik
der Unterscheidung (Kapitel IT), des esse obiectivam (Kapitel 11I), der Ideenlehre
(Kapitel IV), der Allmacht, Vorsehung und Freiheit Gottes (Kapitel V-VI)
mittels subtiler Textinterpretationen und Ausblicken auf die Philosophie der
Moderne und der Gegenwart detailliert nachgewiesen.

Das Spezifische der eindrucksvollen Studien de Muralts besteht darin, daf3
er einerseits eine originelle, vielschichtige These zur Genese der modernen
Philosophie vorlegt und andererseits diese These einbettet in eine Diagnose
zum Zustand der Philosophie von heute. Was den ersten Aspekt betrifft, sei er
anhand zweier Beispiele verdeutlicht, die zeigen kénnen, wie de Muralt auf-
weisen will, daB3 die Philosophie der Gegenwart von den Denkstrukturen des
Spatmittelalters bestimmt wird. Scotus hat zu der distinctio realis und rationis eine
dritte Art der Unterscheidung eingefiihrt, die sog. distinctio formalis ex parte rei,



Notabilia IV 231

nach der jeder formalen Entitit ein gewisses Sein entspricht (vgl. 64 ff.). Diese
Unterscheidung ist die Bedingung der Moglichkeit der modernen Metaphy-
sik:

«L’invention de la distinction formelle ex natura rei est de ce point de vue
certainement I’étape capitale du devenir de la philosophie occidentale, elle
en détermine le principe méthodique universel et en prescrit les consé-
quences nécessaires, dont 'une, et non la moindre, est I'explicitation défi-
nitive par Hegel de la dialectique moderne» (28-29, vgl. 85 f.).

Von vergleichbarer Tragweite ist nach de Muralt, um ein zweites Beispiel zu
nennen, die skotistische Doktrin des esse obiectivum (vgl. dazu 90-167), d. h. die
Auffassung eines vom Erkenntnisakt und vom erkannten Objekt verschiedenen
noematischen Korrelates. Scotus hat damit die Welt der Idealobjektivitit ent-
worfen, die die gesamte neuzeitliche Philosophie beherrscht:

«L’esse objectivum en effet est ce qui est, dans ’ame, représenté en tant que tel,
et c’est cela méme dont le sujet prend connaissance de la maniére naturel-
lement la plus immédiate. Quelques (sic!) soient les méandres que suit la
constitution du théme de la connaissance de soi dans la pensée médiévale...,
il apparait que le cogito s’inscrit comme une nécessité premiére dans toute
philosophie de la représentation, car le représenté étant 'esse objectivum de la
chose, et non la chose méme qui est représentée, la seule possibilité d’assurer
la référence du sujet au réel est de montrer qu’en un cas au moins la <réalité
objective> du connu est identique a sa <réalité formelle>, qu’en un cas au
moins I’étre connu d’une chose est identique a son étre réel» (30).

Dieselbe Lehre bestimmt aber auch, mittels der spatmittelalterlichen Theorie
des complexe significabile (vgl. 127-167), die zeitgendssichen Unterscheidungen
zwischen Sinn und Bedeutung oder zwischen signzfiant und signifié (141). Diese
beiden Beispiele reichen aus, um die These de Muralts zu verdeutlichen:

«Le sens véritable de la pensée occidentale moderne et contemporaine ne

pourra étre compris si ses sources médiévales ne sont pas complétement

mises en évidences et correctement interprétées» (36).
Diese These zur Genese der modernen und zeitgentssischen Philosophie inter-
essiert allerdings de Muralt nicht aus philosophiehistorischen Griinden, es geht ihm
nicht blol um einen Explikationsversuch, sondern um eine Erklirung, die es
der Philosophie erméglichen soll, sich von den verheerenden Folgen der spit-
mittelalterlichen Entwicklung zu befreien. Die These zu Genese der Moderne
verfolgt also eine systematische und therapeutische Absicht. In der Tat krankt die
heutige Philosophie an einem Defizit, das keine der gingigen Denkformen
aufzuheben vermag: Es wire die Aufgabe der Philosophie, die Einheit des
Ganzen des menschlichen Wissens zu erfassen und zu erkennen (vgl. 7), aber die
Philosophie wagt nicht mehr, diese Aufgabe in Angriff zu nehmen. Nur eine
Riickbesinnung auf das genuin Aristotelische Denken kann eine solche Synthese
ermoglichen. Aristoteles hat die Fragen der menschlichen Vernunft gestellt:



232 Notabilia IV

«S’1] est vrai que l'intelligence humaine comme telle ne peut pas ne pas
poser un nombre fini de questions premiéres, s’il est vrai que ces questions
premiéres déterminent une pluralité correspondante de perspectives d’in-
telligibilité..., il suit de 12 que toute ceuvre de ’homme reléve d’une maniere
ou d’une autre de ces perspectives d’intelligibilité spécifiques... Toutes ces
ceuvres par conséquent manifestent une maniére d’exercer, d’interpréter et
d’organiser les perspectives d’intelligibilité que 'intellligence humaine ne
peut pas ne pas constituer de par I'exercice élémentaire de son question-
nement méme, et qu’Aristote a mises en lumiere deés les débuts de sa
réflexion scientifique et philosophique» (9-10).

Deutlicher kann die Notwendigkeit einer durch die kritische Besinnung auf die

Entwicklung der mittelalterlichen Philosophie erméglichten Riickkehr zum

Denken des Stagiriten nicht ausgesprochen werden.

1.2. Es wire vermessen und der Sache keineswegs angemessen, wollte man in
ein paar Zeilen ein endgiiltiges Urteil iiber ein derart vielschichtiges und reich-
haltiges Werk ablegen. Das Buch de Muralts ist zweifellos einer der originellsten
Beitrige der letzten Jahre zur Deutung der Philosophie des Mittelalters. Seine
Originalitit besteht nicht zuletzt darin, dafl der Autor eine Diagnose der gegen-
wirtigen Philosophie mit einer These tber die Entstehung der modernen und
zeitgenossischen Philosophie und mit einer detaillierten Untersuchung zu ein-
zelnen Themen der spitmittelalterlichen Philosophie verbindet. Dieser Ver-
such ist meines Wissens einzigartig. Das Werk zeugt von auBlerordentlicher
synthetischer Kraft und einem authentischen philosophischen Bemiihen.
Jede der drei Dimensionen erforderte und verdiente eine eigene Diskus-
sion, die hier nicht unternommen werden kann. Man wird es mir nicht verar-
gen, wenn ich mich auf einige wenige Fragen beschrinke, die ein Historiker der
mittelalterlichen Philosophie stellen kann. Der Preis der Synthese ist die Reduk-
tion. Ich verstehe hier Reduktion in einem durchaus positiven Sinne, d. h. als
Zuriickfihrung auf Eines. Das Buch von de Muralt ist eine Synthese, die das
Ganze der Philosophie erfassen will. Der Historiker schreckt vor dieser Art von
Synthesen zuriick; er fiirchtet sich davor, wenn Gregor von Rimini, Aristoteles
und Frege in einem Atemzug genannt weren, weil er an der unmittelbaren
Vergleichbarkeit des historisch weit Entfernten zweifelt und sich aufgrund
seiner Treue zur Historie verpflichtet hat, die Unterschiede und Verinderungen
aufzuspiiren. Wie de Muralt selber sagt (XI), ist seine Studie kein philosophiehi-
storisches Unternehmen, sondern ein philosophischer Versuch, der die Denk-
strukturen aufzeigen will, die das menschliche Denken a/s solches beherrschen.
Er sucht das Bleibende: «Car tout ce qui est, est intelligible selon (ce) qu’il est et
non selon (ce) qu’il devient» (9). Der Philosophiehistoriker fragt: Welches ist
der methodische Status einer Untersuchung, die es darauf absieht, jene Fragen zu
entdecken, die das menschliche Denken nicht #zch# stellen kann? Handelt es sich



Notabilia IV 233

dabei nicht um ein transzendentalphilosophisches Unternehmen? Falls dies
nicht der Fall ist, welches sind die Differenzen?

Zu Fragen gibt auch die geschichtsphilosophische Konzeption, die dem
Buch zugrunde liegt, Anla3. Wie ist es denkbar, dal} Aristoteles alle entschei-
denden Fragen der menschlichen Vernunft bereits gestellt haben soll? Was
bedeutet es, daB3 die Entwicklung des Denkens nach Thomas von Aquin als
Verfallsgeschichte zu deuten ist? SchlieBlich steht auch die Frage an, ob nicht die
Begegnung der griechischen Philosophie mit der jiidischen, christlichen und
islamischen Religion die Philosophie mehr als nur akzidentell transformiert hat.
Li4Bt sich das Denken des Thomas einfachhin auf Aristoteles reduzieren, sind
bei ihm nicht genuin platonische Philosopheme am Werk?

Im Gegensatz zu vielen philosophichistorischen Arbeiten legt de Muralt
sein Philosophieverstindnis und seine Konzeption der Geschichte offen an den
Tag. Dadurch werden seine Thesen diskutierbar und nach gut mittelalterlicher
Tradition bestreitbar. Dal3 im Streit um die von ihm aufgeworfenen Probleme
mehr auf dem Spiele steht als einige Einzelheiten der Historiographie, dies
diirfte aus den vorangehenden Zeilen in ausreichendem MaBe deutlich gewor-
den sein.

2. Editionen

2.1. Andreas von St. Viktor. Dieser Schiiler Hugos von St. Viktor (gest. 1175)
ist vor allem fiir die Geschichte der Bibelexegese wichtig. Nachdem vor einigen
Jahren sein Kommentar zum Heptateuch erschienen ist, stehen nun zwei neue
Binde des Corpus Christianorum zur Verfiigung, in denen weitere Kommentare
zum Alten Testament kritisch ediert werden: In einem ersten Band werden die
Kommentare zu den Sprichwértern Salomos und zum Kohelet vorgelegt. Die
Edition wurde von Rainer Berndt besorgt, der sich bereits mehrfach um das
Werk des Viktoriners verdient gemacht hat. 3 Die beiden Schriften sind in drei
Hss. erhalten, die zwei Uberlieferungszweige reprisentieren (vgl. VIII). Zu
beachten sind die Ausfiihrungen des Herausgebers zu dem von Andreas kom-
mentierten Bibeltext (XIII-XXVTI). «Andreas’ Kommentare der Weisheitsbii-
cher tragen dazu bei, die literarische Aktivitit der Pariser Regularkanoniker
weiter kennenzulernen sowie die Entwicklung einer ausschlieBlich am Literal-
sinn orientierten Exegese in der Mitte des zwolften Jahrhunderts und ihre
Stellung innerhalb der zeitgenossischen Theologie zu verstehen» (VII). Dies gilt

3 Andreae de Sancto Victore Opera. III Expositiones historicas in libros Salomonis
edidit RAINER BERNDT, Turnholti: Typographi Brepols Editores Pontificii 1991, XXVII +
149 S. (Corpus Christianorum, Continuatio mediaevalis LIII B).— Vom gleichen Autor vgl.
vor allem: André de Saint-Victor (FD 1175). Exégete et théologien, Turnhout 1991
(Bibliotheca Victorina 2).



234 Notabilia IV

in gleichem MaRe fiir den von Michael Alan Signer publizierten Kommentar zu
Ezechiel4: «It is the first commentary since the fifth—century commentary by
Jerome exclusively devoted to the literal sense of the prophet Ezekiel» (VII).
Bereits Beryl Smalley und neuerdings Gilbert Dahan3 haben auf einen anderen
wichtigen Aspekt der exegetischen Titigkeit des Viktoriners hingewiesen, nim-
lich seine Beziehungen zur jiidischen Exegese. Die prizisen Analysen Signers
bestitigen die Annahme, dal Andreas des Hebriischen nicht michtig war und
daf er seine Informationen zum hebriischen Text sowie zur jidischen Exegese
durch miindlichen Austausch mit gelehrten Juden erhalten hat (vgl. XXI-
XXXVII). Die Edition basiert auf allen vier heute bekannten Textzeugen,
wobei die drei Hss. aus dem XIV.]Jahrhundert von der Pariser Hs.
Nat. lat. 14432 aus dem XII Jahrhundert abhingig sind (vgl. das Stemma
LXIX). Diese knappen Hinweise verdeutlichen, dafl die beiden exegetischen
Werke des Andreas nicht allein fiir die Erforschung der Viktorinerschule®,
sondern auch fiir die Geschichte der der jiidisch—christlichen Beziehungen im
Mittelalter aufschluBreich sind.

2.2. Pariser Logikkompendien. Vor allem seit den Bemiihungen von Claude
Lafleur, dessen Buch tber die Pariser Einleitungen in die Philosophie hier
ausfiihrlich besprochen worden ist7, kennen wir die Inhalte des Lehrbetriebes
an der Artistenfakultit etwas besser. Was im besonderen den Logikunterricht
betrifft, hat L.M. De Rijk als Erginzung zu seinen magistralen Bemithungen zur
logica modernorum vor kurzem ein wichtiges Inventar zu den distinctiones vorge-
legt, in dem ebenfalls drei Beispiele dieser Literaturgattung publiziert werden. 8
Etwas ausfiihrlicher soll an dieser Stelle eine Publikation von Alain de Libera
vorgestellt werden, die ebenfalls neue Materialien zum Verstindnis des Pariser

4 Andreae de Sancto Victore Opera. VI Expositionem in Ezechielem edidit MiCHAEL
ALAN SIGNER, Turnholti: Typographi Brepols Editores Pontificii 1991, LXXXV + 203 S.
(Corpus Christianorum, Continuatio mediaevalis LIII E).

5 Les intellectuels chrétiens et les juifs au moyen 4ge, Paris 1990, 267-268, 277-278,
283-285, 295-298, 303-305.

6 Vgl. dazu auch den wichtigen Sammelband: L’abbaye parisienne de Saint-Victor au
Moyen Age. Communications présentées au XIIle Colloque d’Humanisme médiéval de
Paris (1986-1988) et réunies par JEAN LONGERE, Paris, Turnhout 1991.

7 Einfiihrungen in die Philosophie aus dem XIII. Jahrhundert. Marginalien, Mate-
rialien und Hinweise im Zusammenhang mit einer Studie von Claude Lafleur, in:
FZPhTh 38 (1991) 471-493.

8 Some Earlier Parisian Tracts on Distinctiones Sophismatum. I Tractatus Vaticanus
De multiplicitatibus circa orationes accidentibus. II De solutionibus sophismatum.
III Tractatus Vaticanus De communibus distinctionibus. An Edition with an Introduction
and Indexes, Nijmegen 1988 (Artistarium 7).



Notabilia IV 235

Logikunterrichtes im XIII Jahrhundert liefert.9 Es handelt sich dabei um
Materialien aus den Hss. Nat. lat. 4207A und Nat. lat. 16135. Aus der Hs. Paris,
Nat. lat. 4720A ediert de Libera einen Teil aus einer Einfithrung in die Logik
(Inc. Introductio est brevis et aperta demonstratio in aliguem artem; 1-7)10 sowie
Ausziige aus einer Sammlung von distinctiones mit dem Incipit Notandum (9-
21)11. Ausschnitte aus zwei umfinglichen Sophismatasammlungen der Hs. Nat.
lat. 16135 bilden das Hauptstiick der Publikation (23-243), die durch drei
Indices (Codicum, Sophismatum et exemplorum, Nominum) abgerundet
wird.

Die in der Hs. Nat. lat. 4720A tiberlieferten Introductiones sind eine recensio
altera (erste Hilfte des XIII. Jahrhunderts, vgl. XX) der von De Rijk nach Nat.
lat. 15170 edierten Introductiones Parisienses (Logica modernorum I1,2, 357-373).
Allerdings fillt auf, daB der Inhalt wie im Traktat Cum sit nostra, der ebenfalls
von den Introductiones abhingt, weiter ausgebaut ist (vgl. X—XI), was insbe-
sondere im hier publizierten Teil zur Supposition offensichtlich ist (vgl. XIX).12
Das zweite Textstiick aus Nat. lat. 4720A gibt ein Beispiel (um 1200-1230) aus
der Literaturgattung der distinctiones, die den Ubergang zur universitiren Ara
der sophismata bildet (vgl. XXII).13 Die Texte aus dem anderen Pariser Codex
sind fiir die Erforschung der Sophismataliteratur bedeutsam. De Libera gibt
Ausziige aus zwei Sophismatasammlungen, deren erste um 1250 zu situieren ist,
wihrend die zweite bereits sehr komplex strukturiert ist, die auf die siebziger
Jahre verweist. Was die Bedeutung der beiden Sammlungen betrifft, ist dem
Herausgeber zuzustimmen:

«De fait, nos deux collections ne constituent pas seulement deux témoins

représentatifs des changements intervenus dans la pratique scolaire pari-

9 César et le Phénix. Distinctiones et sophismata parisiens du XIIle si¢cle, édités par
ALAIN DE LI1BERA, Pisa: Centro di cultura medievale della Scuola Normale Superiore 1991,
XXXI + 262 S.; ISBN 88-1642-027-4.

10 Wie der Autor zeigt, geht es hier um eine ausfiihrlichere Redaktion des bislang als
Introductiones Parisienses bezeichneten Traktats, den L.M. De Rijk publiziert hat (vgl. X~
XI).

11" Diese Sammlung scheint Hervaeus Sophista als Vorlage zu seinen Abstractiones, die
de Libera bereits frither publiziert hat (Les.Abszractiones d’Hervé le Sophiste, in: AHDL 52
(1985) 163-230), gedient zu haben (vgl. XIII).

12 Vgl. die Definition der Supposition: Suppasitio est substantiva rei designatio. Suppo-
nere substantive rem designare ... Appellatio est praesentialis convenientia alicuins. Appellare est
pro praesenti significare (3).

13 De Libera faBt die Struktur der distinctiones wie folgt zusammen (XX): «Le scheme
triadique en a été décrit ailleurs et il est, de toute maniére assez transparent: énoncé d’une
régle ou d’une distinction conceptuelle, présentation d'un certain nombre de proposi-
tions—tests (les sophismata), rappel critique des <solutions» usuelles (guidam sic solvunt)
éventuellement assorties de contre—exemples (les /nstantiae) puis justification (ou rejet) de
la distinction initale.»



236 Notabilia IV

sienne des sophismata dans les annés 1240-1250 puis 1270-1280, ce sont

aussi de précieux indicateurs des opinions et des doctrines qui y étaient

effectivement débattues» (XXVII).
Dies gilt natiirlich vor allem von semantischen und logischen Problemen (Be-
deutung und Referenz, Quantifikation etc.), aber auch von ontologischen Pro-
blemen (vgl beispielsweise die Diskussion zum duplex esse, 40-41). In einem
tiberaus reichhaltigen Quellenapparat gibt De Libera Rechenschaft vom Dis-
kussionskontext. Was die Edition der Texte betrifft, hat er didaktische den
historischen Kriterien vorgezogen: In der Tat wurde die Schreibweise durch-
gingig normalisiert, die Argumente wurden numeriert und die Texte durch
zahlreiche Unter — und Zwischentitel erginzt, mit folgendem Ziel: «Etablir un
premier dossier sur Penseignement de la logique et de la sémantique philoso-
phique parisiennes au XIIIe siecle» (XXX-XXXI).

2.3. Franciscus de Marchia. Dieser Franziskaner gehort zu jener Gruppe von
Flichtenden, die in der Nacht vom 26. auf den 27. Mai 1328 Avignon verlassen,
um iiber Aigues Mortes nach Pisa zu gelangen, wo sie mit dem neugekronten
Kaiser Ludwig dem Bayern zusammentreffen. Wie Bonagratia von Bergamo,
Michael von Cesena und Wilhelm von Ockham wird auch Franciscus am Hofe
des Kaisers wirken und schreiben bis um 1341. Jedenfalls wird er 1341 von der
pipstlichen Partei in Italien aufgegriffen. Vor Papst Clemens VI. widerruft er
schlieBlich seine fritheren politischen Irrtiimer. Bevor er sich mit den promi-
nenten Mitbriidern der durch den Armutsstreit bedingten spiritualen Rebellion
gegen das Papsttum von Avignon angeschlossen hat, kommentierte Franciscus
1319,/1320 in Paris die Sentenzen. Sein Kommentar ist in mehreren Redaktio-
nen erhalten. Aus derselben Zeit stammt ebenfalls ein ihm zugeschriebener
Kommentar zu den ersten sieben Biichern der Metaphysik. Anneliese Maier hat
in ihren bahnbrechenden Studien zur spitmittelalterlichen Naturphilosophie
immer wieder auf die Bedeutung dieses Minoriten hingewiesen. Die philoso-
phischen und theologischen Texte sind aber bislang unediert geblieben. Einen
Beitrag zur SchlieBung dieser Liicke liefert Nokter Schneider mit seiner Studie
der Kosmologie des Franciscus. !4 Er ediert im Mittelteil seiner Studie (41-78)
sechs Texte, einen aus dem Metaphysikkommentar!5 und fiinf aus dem Senten-

14 Die Kosmologie des Franciscus de Marchia. Texte, Quellen und Untersuchungen
zur Naturphilosophie des 14. Jahrhunderts, Leiden, New York, Kopenhangen, Kéln:
E.J. Brill 1991, X + 355 S. (Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters, Band
XXVIII; ISBN 90-04-09280-3).

15 Metaph. III, q. 9: Utrum materia caeli et elementorum sit eiusdem vel alterius
rationis. — Von diesem Kommentar ist bis heute nur eine Hs. bekannt (Paris, Bibl. Maza-
rine, Cod. 3490). Zur Echtheit vgl. 27-29.



Notabilia TV 237

zenkommentar!®, in denen die Probleme der Himmelsbeseelung und der Him-
melsmaterie im Zentrum stehen.

Die Untersuchungen von Schneider sind von folgender Fragestellung gelei-
et

«Das intensive Studium gerade der naturphilosophischen Texte des 14. Jahr-

hunderts zeigt, daB3 es gute Griinde fiir die Annahme gibt, da3 die Anfinge

der <wissenschaftlichen Revolution», die man im 17. Jahrhundert beobach-

ten kann, schon 300 Jahre vorher auf den Weg gebracht wurden» (4).
Schneider will also anhand der Texte des Franciscus de Marchia «einen Beitrag
zur Aufhellung der komplexen sachlichen und historischen Hintergriinde und
Zusammenhinge der Umgestaltung eines bestimmten naturphilosophischen
Lehrstiicks» (7) leisten. Dieses Lehrstiick ist die Himmelslehre. Anhand der
traditionellen Fragen nach der Beseelung des Himmels und der Himmelsma-
terie soll gezeigt werden, wie der Franziskaner einen Umbruch in der Kosmos-
vorstellung einleitet. Der Kommentar zu den edierten Texten besteht aus zwei
Teilen. Zuerst zeigt Schneider den problemgeschichtlichen Zusammenhang der
Stellungnahme des Franziskaners auf (81-183), wobei vor allem die Diskussio-
nen im Dominikanerorden und bei den Franziskanern untersucht werden.
Darauf folgt (185-320) ein sehr ausfithrlicher Kommentar zu den edierten
Texten, in dem die einzelnen Thesen und Argumente sorgfiltig erklirt und
interpretiert werden.

Es sind vor allem zwei Thesen des Franziskaners in Hinsicht auf die Him-
melslehre, die Beachtung verdienen: Zum einen lehnt er die Beseelung des
Himmels entschieden ab, und zum anderen behauptet er, die sub- und supra-
lunare Materie seien von derselben Beschaffenheit. Der entscheidende Schritt,
den Franciscus in Richtung auf die neuzeitliche Weltanschauung macht, besteht
in «der Aufhebung der grundsitzlichen, fundamentalen und prinzipiellen Schei-
dung der Welt in einen Bereich unter dem Mond und einen anderen, ganz

16 Es handelt sich um folgende Fragen: Sent. II, q. 29: Utrum caelum sit animatum;
Sent II, q. 30: Utrum caelum moveatur effective a principio intrinseco, puta forma eius, vel
extrinseco, videlicet ab aliqua intelligentia; Sent. I, q. 31: Utrum primum mobile sive
ultima sphaera sit per se in loco; Sent. II, . 32: Utrum in caelo sit materia; Sent. IV, q. 1:
Utrum in sacramentis sit aliqua virtus supernaturalis. — Zu den Editionsprinzipien vgl. 37—
39. Der Autor hat sieben Hss. eingesehen und folgr im wesentlichen dem Wortlaut der Hs.
B (Vatikan, Barb. lat. 791). Er will keine kritische Edition vorlegen, nur «einen brauch-
baren Interimstext als Arbeitsgrundlage» (37). Das ist zweifellos ein legitimes Verfahren
und im vorliegenden Fall durchaus berechtigt. Trotzdem wire eine vollstindige Auflistung
aller erhaltenen und bekannten Hss. des Sentenzenkommentars niitzlich, ja in einem
gewissen Sinne sogar notwendig gewesen (vgl. 37). Des weiteren hitte das S. 39 vorgelegte
Stemma einer eingehenderen Begriindung bedurft. Ich bedaure ebenfalls, dal3 der Autor
an keiner Stelle die schwierige Frage der verschiedenen Redaktionen prizise darstellt. Da
der Autor 26-30 eine Ubersicht der Schriften des Franciscus vorlegt, wire es angebracht
gewesen, die Quodlibeta etwas ausfiihrlicher zu wiirdigen.



238 Notabilia IV

andersartigen Bereich jenseits der Mondsphire» (324). Die Beseitigung dieses
Hiats, die Franciscus nach Schneider entschiedener vollzieht als Ockham (vgl.
313-315), ermoglicht es, die Welt als «ein einheitliches und wesentlich homo-
genes Ganzes» (327) zu deuten. Daraus folgt nicht nur die Einheitlichkeit der
irdischen und himmlischen Physik, sondern ebenfalls die methodisch bedeut-
same Ubertragbarkeit aller irdischen Beobachtungen auf den ganzen Kosmos
(vgl. 327). So ergibt sich, da3 der wenig berithmte Franzikaner zu Beginn des
XIV. Jahrhunderts «kein taubes Stroh drosch, sondern in durchaus noch recht
spekulativer Weise, aber mit umso bewundernswerter Kithnheit Ideen antizi-
pierte, die die meisten Wissenschaftshistoriker sich nicht scheuen», revolutionir
zu nennen (341).

Die Studie von Schneider ist zweifellos ein interessanter Beitrag zur Pro-
blematik des Paradigmenwechsels in der Naturwissenschaft, und sie macht
iiberaus wichtige Dokumente erstmals zuginglich. Zudem erschlief3t sie diese
Texte erstmals durch eine umsichtige Interpretation. Nach meinem Dafiirhalten
hitten die methodischen Probleme und damit die Beitrige der amerikanischen
Schule (Murdoch, Grant, Clagett) wesentlich mehr Beachtung verdient.!7 Es
bleibt vor allem zu fragen, wie das Verhiltnis dieser neuen Ideen zu den neuen
methodischen Ansitzen, dem sog. /inguistic turn, der vor allem bei Ockham, aber
nicht nur bei ihm, anzutreffen ist, zu interpretieren ist. Die methodischen
Reflexionen sind in diesem Bereich zweifelsohne ebenso wichtig wie die Ideen-
geschichte, deren Darstellung die vorliegende Arbeit ausschlieBlich verpflichtet
1st.

2.4. Seuse. Von den Vertretern der sog. Deutschen Mystik gilt Heinrich Seuse
zweifellos als derjenige, dessen Beziehungen zur Philosophie am wenigsten
offensichtlich sind. Dariiber sind sich die Bewunderer Seuses ebenso einig wie
seine Verichter. K. Bihlmeyer bewunderte am deutschen Dominikaner «die
Uberfiille der Herzenszartheit und den lyrischen Schwung seines Denkens und
Fihlens»!8, wihrend K. Flasch ihn ohne Umschweife als «resignative(n)
Abschwicher der Ideen Eckharts»!9 bezeichnet. Die neue Edition von Seuses
erster Schrift, die Loris STURLESE und RUDIGER BLUMRICH vorlegen, fordert zu

17 Etwas erstaunt bin ich, da3 Schneider mit keinem Wort die Arbeit von FERDINAND
FeLLMANN, Scholastik und kosmologische Reform, Miinster 1971, erwihnt.

18 HeNrICH SEUSE, Deutsche Schriften, hrsg. von K. BIHLMEYER, Stuttgart 1907,
142*,

19 Meister Eckhart und die « Deutsche Mystik». Zur Kritik eines historiographischen
Schemas, in: Die Philosophie im 14. und 15. Jahrhundert, hrsg. von O. PLuTA, Amsterdam
1988, 454. '



Notabilia IV 239

einer grundlegenden Revision dieser Vorurteile auf. 20 Die Edition basiert, wie
bereits jene Bihlmeyers, auf der Hs. Strassburg, National- und Universititsbibl.,
Cod. 2929. Die Bedeutung dieser Hs. wird neuerdings durch die bedeutsamen
text- und iiberlieferungsgeschichtlichen Studien von Daniela Kuhlmann besti-
tigt.2l Im kritischen Apparat werden (a) die Lesart der Leithandschrift bei
editorischen Eingriffen, (b) inhaltliche Abweichungen gegeniiber der Ausgabe
Bihlmeyer22 sowie (c) inhaltliche Varianten, wenn sie von einer Gruppe von
Hss. bezeugt werden, verzeichnet. Aufgrund der Uberlieferung wurde die Kapi-
telzihlung korrigiert; des weiteren wurden der Quellenapparat und die Zei-
chensetzung grundlegend revidiert. Die Ubersetzung stellt gegeniiber derjeni-
gen von G. Hofmann einen Text zur Verfiigung, der der Prizision von Seuses
Sprache Rechnung trigt und die Begriffe einheitlich — vor dem Hintergrund der
theologischen und philosophischen Tradition — iibertrigt.

Besondere Beachtung verdient indessen Sturleses umfingliche Einleitung,.
Der italienische Gelehrte will darin nicht nur die philosophiegeschichtliche
Relevanz von Seuses Schrift aufzeigen, sondern gegen den weitaus grof3ten Teil
der Forschung den Nachweis liefern, dal3 der Traktat als «philosophische
Abhandlung» zu lesen ist. Was darunter zu verstehen ist, wird mit folgenden
Worten erklart:

«Ich verstehe unter einer <philosophischen Abhandlung)» ein Werk, das

Fragen iiber die Welt und den Menschen durch Anwendung einer argu-

mentativ—rationalen, wissenschaftlichen Methode behandelt und das die

Legitimation seiner Gedankenginge auf die menschliche Rationalitat

begriindet» (XIII).

Eine Auslegung des ersten Kapitels (XXIII-XXVIII), eine Strukturanalyse der
Kapitel II-V (XXVIII-XXXV) sowie eine Deutung des Kapitels IV (XXXVI
ff.) bestitigen Sturleses Hauptthese, «daBl das <Buch der Wahrheit» keine Dar-
stellung individueller mystischer Erfahrungen, sondern eine Schrift ist, die
rational nachvollziehbar ist, und zwar deswegen, weil sie vorsitzlich als Anwen-
dung der philosophischen Vernunft konzipiert wurde» (XXXVI). Bei der
Begriindung dieser herausfordernden These spielen die iiberzeugenden und
prizisen Nachweise einer Priasenz Eckhartscher Theoreme im Buch der Wabrheit
(vgl. XXXI-XXXII) eine gewichtige Rolle. Seuse hat die Spekulation Eckharts
also nicht nur verstanden, er hat unter neuen Bedingungen dieselben Ziele wie

20 HemricH SEusg, Das Buch der Wahrheit, Daz buechli der warheit. Kritisch hrsg.
von Loris STURLESE und RUDIGER BLumricH. Mit einer Einleitung von LORIS STURLESE,
tibersetzt von RUDIGER BLuMmricH. Mittelhochdeutsch-Deutsch, Hamburg: Felix Meiner
Verlag 1993, LXXVIII + 90 S. (Philosophische Bibliothek 458; ISBN 3-7873-1140-
8).

21 Heinrich Seuses <Buch der Wahrheity. Studien zur Textgeschichte, Wiirzburg 1987
(Diss. masch.).

22 Ich habe insgesamt neun solcher Abweichungen notiert.



240 Notabilia IV

Eckhart verfolgt (vgl. LXII). Auch wenn Seuse andere Akzente setzt, so teilt er
dennoch Eckharts Uberzeugung, «daB nur aus einem verniinftigen Leben ein
edler, neuer Mensch geboren werden kann» (LXIII).

Mit der Behauptung, das Buch der Wabrheit sei ein philosophischer Traktat
im Geiste Eckharts, verbindet Sturlese zwei weitere Punkte, die fiir die zukiinf-
tige Seuse—Forschung ebenso brisant sind: Seuse schrieb das Buc/ in Kenntnis
der Verurteilung Eckharts vom 27. Marz 1329 (vgl. XIV, XV-XXI), und er
wollte mit seinem Buch «eine 6ffentliche und ausdriickliche Verteidigung Eck-
harts liefern» (XIV). Der erste Punkt liefert einen ferminus post quen des Werkes;
der zweite gibt entscheidende Hinweise zum Verstindnis der Intention Seuses:

«Durch seine Stellungnahme... bezweckte der Konstanzer Lektor wahr-

scheinlich mehr als eine Verteidigung seines Lehrers. Ich bin der Meinung,

daB er durch das <Buch der Wahrheit> versuchte, die geistige Nachfolge

Eckharts anzutreten» (XX).

In der neuen historischen Situation Seuses bedeutete dies, sich von der mil3-
trauischen kirchlichen Orthodoxie ebenso abzusetzen wie von einer verwilder-
ten Auslegung Eckharts (vgl. LIII ff.).

Mit Sturleses Seuse—Deutung findet die von Kurt Flasch initiierte philoso-
phische Revision der sog. Deutschen Mystik gleichsam ihren Abschluf3. Da ich
schon frither fiir eine starker an der Philosophiegeschichte orientierte Lektiire
Seuses plidiert habe, iiberzeugt mich der Versuch Sturleses in vollem Umfange.
Aber es liegt auf der Hand, daf3 der Band 458 der « Philosophischen Bibliothek»
sowohl fiir die germanistische Seuse—Forschung wie fiir die iiberkommene
Geschichtsschreibung der Philosophie eine Provokation darstellt. Fiir beide
Forschungsrichtungen stellt die These, das Buch der Wahbrheit sei eine philoso-
phische Abhandlung, eine Herausforderung dar, die eine Revision festgefahre-
ner Vorurteile erheischt. Ich wiirde es begriifien, wenn diese wichtige Publi-
kation zu einer Uberpriifung der Standpunkte fiihrte.

2.5. Bradwardine/Buckingham. Obschon niemand an der Bedeutung seines
Hauptwerkes De causa Dei zweifelt, sind die Studien zu Thomas Bradwardines
philosophisch—theologischem Denken nicht sehr zahlreich, ja es darf sogar
gesagt werden, dal3 es bislang nur wenige umfingliche Arbeiten zum Hauptwerk
des doctor profundus gibt. Umso bedeutsamer ist das Werk von Jean-Frangois
Genest, das die Freiheits- und Prideterminationslehre des englischen Karme-
liters in ihrem historischen Kontext situiert. Gleichzeitig werden die Reaktion
seines Schiilers Thomas Buckingham auf seine Thesen untersucht und der Text
publiziert, in dem Buckingham Bradwardine kritisiert. 23

23 Prédétermination et liberté créée a Oxford au XIVe siécle. Buckingham contre
Bradwardine, Paris: Librairie ]. Vrin 1992, 327S. (Etudes de philosophie médiévale LXX;
ISBN 2-7116-1114-0).



Notabilia IV 241

In einer historischen Einleitung stellt der Autor zuerst die Laufbahn der
beiden Kontrahenten, die beide in Oxford titig waren, vor: Bradwardine lehrte
daselbst zwischen 1336—1337; er hat in dieser Zeit mit der Redaktion seines
Hauptwerkes (1344 abgeschlossen) begonnen (vgl. 15-16), in dem die von ihm
selbst beschriebene Intuition des Vorranges der Gnade vor dem Verdienst breit
ausgefaltet wird (vgl. 20). Thomas Buckingham war nach seinem eigenen
Bekenntnis Schiiler Bradwardines, bevor er zwischen 1337 und 1341 in Oxford
seine Vorlesungen zu den Sentenzen hielt (vgl. 27-28). Neben seinem Senten-
zenkommentar sind von ihm Questiones theologice tiberliefert. Die erste dieser
Fragen, die den Titel Utrum credere prophecie de aliquo contingenter futuro sit
meritorium creature trigt und eindeutig nach dem Hauptwerk von Bradwardine
entstanden ist, erweist sich als eine besonders ausfiihrliche Diskussion der
Thesen Bradwardines im dritten Buch. Obschon Bartholomew De la Torre 1987
eine Edition dieser deferminatio?* publiziert hat, erachtet Genest eine Neuaus-
gabe wegen ihrer Fehlerhaftigkeit als notwendig. Diese Neuausgabe auf der
Grundlage der beiden erhaltenen Textzeugen (Oxford, Merton College 143,
fol. 1ra—25rb; Oxford, New College 134, fol. 324ra—352ra) bildet das Kernstiick
des Buches (185-290), das es hier anzuzeigen gilt. Es handelt sich um zwei
unabhingige Textzeugen (vgl. 181-182). Da die Hs. aus dem New College
weniger Omissionen enthilt, wurde sie der Edition als Leithandschrift zu-
grunde gelegt. Im Apparat werden, mit Ausnahme offensichtlicher Verschrei-
ber, alle Abweichungen der anderen Hs. verzeichnet. Ein vorziiglicher Quel-
lenapparat (291-305) wird durch den Aufweis der Zitate und Anspielungen auf
Bradwardine (306) vervollstindigt.

In seiner ausfiihrlichen Einleitung legt Genest die historische und philo-
sophische Bedeutung der um die Thesen Bradwardines entfachten Kontroverse
dar, in der Thomas Buckingham als Hauptgegner des doctor profundus auftritt. Im
Zentrum der von Bradwardine bekimpften opinio communior, welche mit der
Auffassung Ockhams iibereinstimmt (vgl. 37), steht die These der Kontingenz
gottlichen Wissens hinsichtlich der futura contingentia. Sie gefihrdet nach Brad-
wardine nicht nur die gottliche Offenbarung von Zukiinftigem (vgl. 38-52),
sondern sie stellt die Unverdnderlichkeit des gottlichen Wissens in Frage
(vgl. 52-60). Die Kritik der gegnerischen Meinung erfordert eine Neubestim-
mung der Begriffe «Kontingenz» und «Notwendigkeit» und fiithrt zur Behaup-
tung der Notwendigkeit alles Zukiinftigen:

«Dieu connait les futurs en connaissant les déterminations de sa volonté. Or

celles-ci sont doublement nécessaires. D une part, elles ont une nécessité de

présence, d’existence: tout ce que Dieu veut, il est nécessaire de nécessité
conséquente 25 qu’il le veuille, immuablement de toute éternité. Mais elles

24 Thomas Buckingham and the Contingency of Futures. The Possibility of Human
Freedom, Notre-Dame 1987.
25 Zum Unterschied zwischen necessitas praecedens/consequens vgl. 61 ff.



242 Notabilia IV

ont aussi une nécessité causale, car la volonté divine est universellement

efficace et ne peut étre mise en échec. Or, suivant la définition donnée plus

haut, toute cause dont la position entraine nécessairement celle de son effet
est, a ’égard de celui-ci, nécessité antécédante. Cest précisément le cas ici.

La position du vouloir divin étant nécessaire de nécessité conséquente et

son efficace infaillible, il est nécessaire que leffet créé s’ensuive. Clest

pourquoi tout ce qui se fait et tout ce qui se fera, arrive et arrivera néces-
sairement: non seulement de nécessité conséquente, mais encore de néces-

sité précédente» (73).

Die determinatio des Thomas Buckingham richtet sich genau gegen diese Posi-
tion, wie bereits die ersten Linien verraten:

Primo tractavi de contingencia futurorum et arbitrii libertate, obiciendo

diversis evidenciis contra illos qui contradiccionis et indifferencie liberta-

tem a creatura racionali nituntur destruere, opinantes de necessitate ante-
cedente cuncta?6 que evenient evenire, ac contra illos qui, nimis faciliter
judicantes, a Deo nituntur auferre liberam potestatem, credentes divinam

ordinacionem ejus infinitissimam potestatem restringere et ligare (185).
Mit 15 conclusiones versucht Thomas Buckingham die Auffassung seines Geg-
ners zu entkriften. Die Meinungsverschiedenheit zwischen den beiden Theo-
logen bezieht sich vor allem auf zwei Punkte. Nach Buckingham ist das Zukiinf-
tige von aller necessitas consequentiae frei (118). Des weiteren besteht Uneinigkeit
tber die necessitas consequentie:

«La réside en derniére analyse, la raison de 'opposition de Buckingham a

Bradwardine: si la détermination de la volonté divine a I’égard des futurs

était nécessaire de nécessité conséquente, comme ’est celle de la volonté

créée dans le temps qu’elle veut, le vouloir divin ne serait pas libre et les

futurs perdraient leur contingence» (118).

Allerdings ist Buckinghams Versuch, der sich darum miiht, gottliches Vorher-
wissen und kausale Determination zu entkoppeln, nicht ohne Aporien
(vgl. 154), die bereits die Debatten des XVI. und XVII Jahrhunderts andeu-
ten.

Das Buch von Genest vermittelt Einblick in eine der zentralen Oxforder
Debatten des XIV. Jahrhunderts; es gibt ebenfalls Hinweise zur Entstehung
dieses Disputs und zu seiner Nachgeschichte. Nicht nur die erérterte Proble-
matik ist von duBerster Schwierigkeit, auch das Buch selbst und der Text erfor-
dern von den Leserinnen und Lesern ein Héchstmal3 an Konzentration. Aber
das Buch ist von bewundernswiirdiger Subtilitit. Wer sich die Mithe macht, es
genau zu lesen, wird eingefiihrt in eines jener Probleme, die das spitmittelal-
terliche Denken kennzeichnen und wird sich bewuB3t, wie wenig wir von dieser
Geisteswelt kennen und verstehen.

26 Tm Text steht irrtiimlicherweise «cuntan.



Notabilia IV 243

2.6. Konrad von Megenberg (1309-1374) ist aufgrund seines Buches der Natur
vor allem in Germanistenkreis bestens bekannt. Dank der Bemiihungen von
Sabine Kriiger verfiigt das gelehrte Publikum seit einigen Jahren die monumen-
tale Yeconomica.?T In gleicher Ausstattung und in derselben Reihe liegt nun
ebenfalls der andere Teil von Megenbergs Moralphilosophie vor, nimlich die
Monastica.28 Das 1959 von Thomas Kaeppeli OP entdeckte Werk ist nur in einer
einzige Hs. erhalten (Admont, Stiftsbibliothek Cod. 492) und wurde 1348 abge-
schlossen (vgl. 269). Wie die Editorin festhilt (X), ist der iiberlieferte Text, der
durchgingig von zwei fast zeitgendssischen Korrektoren durchgesehen worden
ist, «im ganzen gut». Allerdings sind die editorischen Korrekturen recht zahl-
reich.

Das Werk des Konrad, das in der Hs. den Titel Speculum felicitatis humane
trigt, besteht aus drei Teilen. Das erste Buch enthilt einen Trakat iiber die
Leidenschaften (passiones) und einen zweiten tiber die Freundschaft (amicicia).
Die vier Traktate des zweiten Buches handeln von den Tugenden und Lastern.
Die Lehre vom Gliick (felicitas) wird im letzten Teil besprochen. Konrad hat den
Plan seines Werkes selber folgendermafen zusammengefaG3t:

Intendo in hoc compendio, quantum ingenii permittit declivitas, causas

appetitus, dilectionis, benivolencie, amoris et amicicie assignare et species

eorundem breviter declarare et, si tempus postulet, de virtutibus moralibus

et intellectualibus similiter et de felicitate humana pertransire (10, 3-7).
Zwar handelt es sich bei dieser, wie bei den anderen Schriften des Megenber-
gers, um ein Kompendium, das aus verschiedenen Quellen schépft und kaum
originelle und innovative Ideen vortrigt, aber auf jeder Seite tiberrascht Konrad
durch seine frische und lebendige Darstellungsweise, durch seine Vergleiche
und seine oft gelungenen Formulierungen. Einige Beispiele konnen dies ver-
deutlichen. Das Kapitel zur accidia beginnt mit einer trockenen Definition, aber
verwandelt sich rasch in eine kostliche Beschreibung:

Accidia est tristicia per angariam quandam aggravans operantem. Unde

provenit ex proprii laboris apprehensione. Hec autem passio delassatis

magis appropriata, quia quoslibet quasi abhorrent labores. Recusant enim
surgere mane, facili frigore quietem viciosam excusant, levi calore solis
latibulorum queritant umbras, paupercula fame cibum accusant... O quanta

accidia in illis, qui pocius se dubio mortis exponere cupiunt quam se labo-
ribus subdere velint (30,8-12; 31,1-2).

27 Die Werke des Konrad von Megenberg, Okonomik, hrsg. von SaBiNe KRUGER, 3
Binde, Stuttgart 1973-1984.

28 Konrad von Megenberg, Monastik, hrsg. von SABINE KRUGER, Stuttgart: Anton
Hiersemann 1992, XVIII + 292 S. (MGH, Staatsschriften des spiteren Mittelalters,
II. Band, Die Werke des Konrad von Megenberg, 4. Stiick: Monastica; ISBN 3-7772-
9208-7).



244 Notabilia IV

Manche Formulierungen sind sehr gefillig und entbehren nicht einer gewissen
Originalitit:

Est enim vir speculativus tamquam angelus humano corpore velatus

(266,12-13).

Unde amicus meus est alter ego, cui omnia bona volo, que michi ipsi

desidero et cui in omni contristor maligno, acsi asperitas affligeret propriam

animam meam (49,4-5).
Was die Quellen Konrads betrifft, weist die Editorin vor allem auf die Nzko-
machische Ethik und deren Kommentare von Albertus Magnus und Heinrich von
Friemar, das Steinbuch Alberts und den Traktat De fide orthodoxa des Johannes
von Damaskus hin (vgl. XIV-XV). Die FuBBnoten enthalten zahlreiche Hin-
weise, z. T. auch zur einschligigen Sekundirliteratur, aber zweifellos steht eine
Untersuchung zu den Quellen Konrads aus philosophiehistorischer Sicht noch aus.
Die Editorin macht selber darauf aufmerksam, daf3 sie Historikerin, nicht Phi-
losophin ist (XVII): «In den Anmerkungen werden deshalb Fragen, die den
Historiker interessieren ... stirker beriicksichtigt als Quistionen zu Willensfrei-
heit und Pridestination» (XVII). Immerhin stellt die Editorin mit ihrer ver-
dienstvollen Edition den Philosophiehistorikern und -historikerinnen einen
Text zur Verfiigung. Dies ist keine geringe Leistung. Konrads Werk ist eine
reiche Fundgrube fiir die Mentalitits- und die Philosophiegeschichte. Qu/ ergo
diligit terminum, non abhorreat viam, meint Konrad (68,10)!

3. Zweisprachige Studienausgaben, Ubersetzungen

3.1. Shahrastani. Dieser islamische Denker (1086-1120) aus dem Iran ist vor
allem wegen seiner umfinglichen Schrift Kitab al-milal wa’l-nihal, dem Buch der
Religionen und Philosophenschulen, bekannt. In diesem Werk werden alle dem
Verfasser bekannten Religionen und Weltanschauungen gemil3 einem strengen
Plan dargestellt: Im ersten Teil werden die Buchreligionen (Judentum, Chri-
stentum und Islam) klassifiziert und vorgefiihrt, wihrend der zweite Teil jene
Gruppen behandelt, die sich auf kein geoffenbartes Buch berufen. Zu ihnen
gehoren die Philosophen, denen der weitaus groBBte Teil des zweiten Buches
Milal gewidmet ist. Nachdem eine Gruppe von franzosischen Gelehrten 1986
eine reich kommentierte Ausgabe des ersten Teiles veroffentlicht hat29, legt nun
dieselbe Gruppe eine franzosische Ubersetzung des zweiten Teiles vor, der fiir
die Philosophiegeschichte von groBler Wichtigkeit sein diirfte. 30

29 SHAHRASTANI, Livre des religions et des sectes I, traduction, introduction et notes de
DaNIEL GIMARET, JEAN JOLIVET et Guy MoNNOT, Paris 1986.

30 SHAHRASTANI, Livre des religions et des sectes II, Traduction avec introduction et
notes par JEAN JOLIVET et Guy MoNNOT, Paris: Unesco; Louvain: Peeters 1993, XIV +
578 S. (Collection Unesco d’oeuvres représentatives, Série arabe; ISBN 2-87723-063-5).



Notabilia IV 245

Der zweite Teil besteht aus drei Teilen, deren erster (91-172) den Sibiern
gilt: Dabei handelt es sich um eine religiose Gruppierung, die dreimal im Koran
erwihnt wird (2,62; 5,69; 22,17), aber historisch nicht genau situiert werden
kann.3! Der dritte Teil (489-557) bespricht die vorislamischen arabischen und
die indischen Religionen. Der groBle Mittelteil (175-485) erortert die philoso-
phischen Lehrmeinungen und beginnt mit der Darstellung der Lehren der
sieben Weisen, zu denen Shahrastani u. a. Pythagoras, Sokrates und Platon zihlt.
Sehr umfinglich wird Aristoteles besprochen (281-318), aber es fehlen nicht
Diogenes, Proklos, Themistius, Alexander von Aphrodisias und Porphyr. Zu
den Philosophen zihlt Shahrastani auch Avicenna, dessen Doktrin im Bereich
der Logik, der Metaphysik und der Physik ausfiihrlich vorgestellt wird (369—
485). Es fillt auf, dal die Darstellung des Aristoteles und diejenige Avicennas
groBe Ahnlichkeit aufweisen.

Die historiographische Bedeutung dieses Teiles von Shahrastanis Werk liegt
auf der Hand: Es handelt sich um ein erstrangiges doxographisches Dokument,
das ausfiihrlich tiber den philosophisch—historischen Wissensstand in der isla-
mischen Kultur am Ende des XI. und zu Beginn des XII. Jahrhunderts infor-
miert. In seiner vorziiglichen Einleitung weist Jolivet darauf hin, daf3 der Autor
die Geschichte der Philosophie aus einer religiésen Perspektive deutet und dal3
seine historische Sicht eine axiologische voraussetzt: Aus diesem Grunde wird
beispielsweise die Philosophie Ibn Sinas als die von der Wahrheit am meisten
entfernte Lehre am Ende behandelt, denn dieser Muslim hat auf das geoffen-
barte Buch verzichtet, um einem Heiden, Aristoteles, zu folgen, der selber schon
weit entfernt war von der Lehre der frithen griechischen Denker, die dem
prophetischen Wissen noch nahe standen (vgl. 46). Auch das Problem der
Quellen wird von Jolivet gebiihrend behandelt (30-36). Ich kann hier darauf
nicht niher eingehen. Es soll lediglich auf die Schwierigkeit der Kommentie-
rung eines solchen Werkes hingewiesen werden. Wenn Shahrastani beispiels-
weise von einem Vorsokratiker spricht, dann ist diese Dokumentation mehrfach
vermittelt, und der Kommentator steht vor der Aufgabe, die einzelnen Schich-
ten zu trennen und zu erkldren. Jolivet hat diese fast unlosbare Schwierigkeit
meisterhaft gelost: Die kommentierenden Anmerkungen enthalten zum einen
die notwendigen Hinweise zu der von Shahrastani besprochenen historischen
Figur und zum anderen die fiir die Einsicht in die komplizierte Uberlieferungs-
lage erforderlichen Hinweise. Es sind Paradigmata einer verniinftig dosierten
Gelehrsamkeit! Uberhaupt steht hinter dieser Ubersetzung eine Unmenge von
geduldiger Arbeit, Umsicht und Sorgfalt, die es hier besonders hervorzuheben
gilt.

Daf3 Shahrastanis Werk in mehrfacher Hinsicht wichtig ist, dies kann das
Beispiel jenes Kapitels vereutlichen, das die Apophtegmata des «griechischen

31 Vgl. dazu die erhellenden Ausfithrungen von Guy Monnot (3-13).



246 Notabilia IV

Greises» enthilt (329-333): Wiewohl nicht mit Prizision ausgemacht werden
kann, wer mit dieser Bezeichnung gemeint ist, steht fest, dal3 diese Seiten in
Bezichung stehen zur sog. 7heologie des Aristoteles und deswegen fiir die Erfor-
schung der Plotiniana arabica ein nicht unbedeutendes Dokument darstellen.
Das Kapitel mit den Apophtegmata Alexanders des Makedoniers verdeutlicht
ebenfalls, dal3 das Buch Shahrastanis Quellen benutzt und kennt, die heute nur
schwer oder gar nicht mehr zuginglich sind. Zwei der Spriiche seien hier
beispielhalber zitiert:

«Les sages déliberent de se prosterner devant lui en gage d’honneur et de

vénération; il leur dit: ne vous prosternez devant nul autre que le Créateur

de I'univers; certes c’est a lui qu’est due la prosternation de ceux que revét la
splendeur des vertus.

I1dit: si tu donnes beaucoup, compte-le pour peu; si tu regois peu, compte-le
pour beaucoup; le plaisir du généreux est dans ce qu’il donne, la joie du ladre
est dans ce qu’il recoit; ne fais pas d’un avare un intendant, ni d’'un menteur
un ami, car savoir se contenir ne va pas avec l’avarice, ni la loyauté avec le
mCHSOHgC. » .
Bemerkenswert ist ebenfalls der Abschnitt iiber die proklische Lehre der Ewig-
keit der Welt, der nach Jolivet belegt, da} Shahrastani von der gesamten Schrift
De aeternitate mundi contra Proclum von Philoponos Kenntnis hatte (vgl.339,
Anm. 5; 351, Anm. 33). Es ist auBerordentlich erfreulich, daB3 die Anstrengung
der beiden Gelehrten dieses interessante Werk fiir die philosophische Leser-
schaft, die des Arabischen nicht michtig ist, erschlossen hat.

3.2. Petrarca. Von Petrarcas zwischen 1342 und 1371 entstandenen lateini-
schen Schriften vornehmlich philosophischen Gehalts, zu denen De secreto con-
Slictu curarum mearum, De vita solitariaund De remediis utriusque fortunae gehoren,
kommt der Invektive De sui ipsius et multorum ignorantia nach dem einhelligen
Urteil aller Gelehrten eine besondere Bedeutung zu. AnlaB der 1367 niederge-
schriebenen, 1371 iberarbeiteten Schrift war die Bemerkung vier junger
Freunde Petrarcas, er sei ein guter Mensch ohne Bildung: sine /iteris vir bonus.
Petrarca nimmt diese Anklage zum Anlal3 darzulegen, worin wahre Unwissen-
heit und wahres Wissen bestehen, und stellt in diesem Text sein Verstindnis der
Philosophie vor. Dieses wichtige Zeugnis von Petrarcas philosophischer Hal-
tung stand der deutschen Leserschaft bislang in keiner neueren Ubersetzung zur
Verfiigung. 32 Es ist deshalb kein geringes Verdienst, wenn August Buck zusam-
men mit Klaus Kubusch dieses interessante Zeugnis humanistischen Denkens in

32 Die 1925 von H. Hefele besorgte Ubertragung ist selbstverstindlich seit vielen
Jahren vergriffen und wurde nie neu aufgelegt.



Notabilia IV 247

einer zweisprachigen Ausgabe dem deutschsprachigen Publikum unterbreitet. 33
Der in zwei Autographen erhaltene Traktat wird nach der kritischen Edition
von P.G. Ricci abgedruckt, wobei der Text an 14 Stellen korrigiert wurde
(vgl. XXTIII). Das Widmungsschreiben an Donato Albanzani folgt der Edition
von L.M. Capelli. Eine knappe aber iiberaus gehaltvolle Einleitung eréffnet den
Band. Buck deutet die Invektive vollig zu Recht als «das wichtigste Zeugnis fiir
Petrarcas Humanismus, insofern er ein christlicher ist» (XIX). Im Begriff der
ignorantia kristallisiert sich Petrarcas Selbstauslegung:
«Der Ignoranzbegriff im provokatorisch formulierten Titel bezieht sich,
positiv verstanden, auf Petrarcas Selbstverstindnis als christlichen Moral-
philosophen, fiir den jedes nicht der Sinndeutung des Lebens dienliche
Wissen obsolet ist, negativ verstanden, ist Ignoranz die geistige Beschrinkt-

heit der Vertreter einer gottlosen <(scientia naturalis>, die deren Unkenntnis
Petrarca vorwerfen» (XIII).

Die Ubersetzung von K. Kubusch ist von guter Qualitit. 34 Das Problem der
Ubersetzung des Wortfeldes /itere//iteratus wird befriedigend gelost. Litere iiber-
setzt Kubusch im allgemeinen mit « Wissenschaften»33, /zeratus dagegen wird
teilweise mit «wissenschaftlich», teilweise mit «gebildet» (wenn die Eigenschaft
von Personen ausgesagt wird) tibertragen. 3¢ Nicht besonders gelungen scheint
mir dagegen die Ubersetzung von ydiota durch «Stiimper» (42/43; 90/9137),
Der Ausdruck ydiota erinnert nicht bloB3 an einen berithmten Ausspruch des
heiligen Franziskus, sondern es handelt sich m. E. um ein in der philosophi-
schen Literatur von Platon bis Nikolaus von Kues geliufigen Synonym zu

33 FRANCESCO PETRARCA, De sui ipsius et multorum ignorantia, Uber seine und vieler
anderer Unwissenheit. Ubersetzt von Kraus KususcH. Herausgegeben und eingeleitet von
Aucust Buck. Lateinisch-Deutsch, Hamburg: Felix Meiner Verlag 1993, XXVIII + 1778.
(Philosophische Bibliothek Band 455; ISBN 3-7873-1104-1).

3 An einigen Stellen hat der Ubersetzer allerdings die Eleganz der Genauigkeit
vorgezogen. Vgl. z. B. 20/21: Eo verius acrius uruntur et ceco estuant incendio, quod et ipsi
studiosi omnes et lucubratores magni sunt: «Darum aber sind sie um so erregter und glithen in
blindwiitiger Leidenschaft, weil sie alle selbst wissenschaftliche Studien betreiben — bei
Tag und bei Nacht!» l

35 Vel. 20/21: Sunt enim litere multis instrumenta dementie: «Fiir viele nimlich stellt die
Wissenschaft einen Spielplatz ihrer Dummbheit dar»; vgl. weiterhin 16/17, 28,/29: Ad hoc
enim, non ad literas natus sum: « Denn dazu, nicht fiir die Wissenschaften bin ich geboren».
Vgl. allerdings S. 26/27: me sine literis virum bonum: «Ich sei <ein guter Mensch ohne
Bildung»»; vgl. ebenfalls 30/31; 32/33.

36 Vgl. beispielsweise die zentrale Stelle 16/17: Virum bonum, imo optimum dicunt, qui

o0 utinam non malus utinamque non pessimus, in indicio Dei sim! Eundem tamen illiteratum
prorsus ydiotam ferunt: « Als guten, ja als vollkommenen Menschen bezeichnen sie mich.
Wir’ ich doch im Urteil Gottes nicht schlecht, nicht am schlechtesten! Denselben nennen
sie andrerseits einen ginzlich ungebildeten und unwissenden Mann». Weiterhin 44,/45
(homo literatus/«gebildeter Menschy).

37 16/17 an der bereits zitierten Stelle tibersetzt Kubusch ydiota mit «unwissender
Manny.



248 Notabilia IV

illiteratus und Jaicus.38 Die Anmerkungen (165-174) beschrinken sich im all-
gemeinen auf Quellenangaben und Verweise auf Parallelstellen 39, bieten aber
eine notwendige Lesehilfe. Ein Namenregister erginzt den Band.

Petrarcas Invektive ist aus verschiedenen Griinden ein wirklich bedeutsa-
mer philosophischer Text des XIV. Jahrhunderts. Einerseits weil er eine ausge-
prigte Kritik an der Schulphilosophie, mithin vor allem am Aristotelismus40,
mit der Forderung nach einer im ciceronianischen Sinne 4! verstandenen Ver-
kniipfung von Eloquenz und Weisheit enthilt. Andererseits pladiert Petrarca
dezidiert fiir den Primat der Moralphilosophie. Konsequenterweise optiert er
deshalb fiir den Vorrang des Guten und des Willens vor dem Wahren und dem
Intellekt:

Hi sunt ergo veri philosophi morale set virtutum utiles magistri, quorum
prima et ultima intentio est bonum facere auditorem ac lectorem, quique
non solum docent quid est virtus aut vitium preclarumque illud hoc fuscum
nomen auribus instrepunt, sed rei optime amorem studiumque pessimeque
rei odium fugamque pectoribus inserunt. Tutius est voluntati bone ac pie
quam capaci et claro intellectui operam dare. Voluntatis siquidem obiectum,
ut sapientibus placet, est bonitas: obiectum intellectus est veritas. Satius est
autem bonum velle quam verum nosse (108).

3.3. Ficino. «Marsilio Ficino gehért gewi3 zu den Autoren, die hidufiger
genannt als gelesen werden.» — Diesem Verdikt ist zweifellos zuzustimmen. Nur
wenige Texte des italienischen Philosophen sind ins Deutsche tibersetzt wor-
den.42 Die Ubertragung von vier kleinen Schriften aus dem Epistolarium Fici-

38 Vgl. dazu RUeDI IMBACH, Laien in der Philosophie des Mittelalters, Amsterdam
1989.

3 Zwei kleine Ungenauigkeiten seien hier korrigiert: Anm. 173 (S. 171) soll szrepi-
dulus Straminum vicus erkliren: « Ein Angriff gegen die Pariser Universitit, die ihren Sitz in
der Rue du Fouarre zur Rechten des Hétel de Ville hatte». Das ist ungenau: In der Rue du
Fouarre lehrten lediglich die Professoren der Artistenfakultit. Petrarca bezieht sich also
nur auf die Berufsphilosophen. Zur Lokalisierung der Artistenfakultdt im XIV. Jahrhun-
dert cf. H. RIEDLINGER, Introductio zu: Raimundi Lulli Opera latina, volumen V, Palmae
Maioricarum 1967, 5 ff. — Die Anm. 195 (8. 172) bezieht sich auf folgende Stelle: Quanta
vero sit multitudo ... hac presertim tempestate, Sententiarum /iber, ante alios, ille tales passus
opifices, clara, si logui possit, et quernla voce testabitur (S. 114). Wenn es dazu in der FuBlnote
heiBit, das Sentenzenbuch des Petrus Lombardus sei «weit verbreitet» gewesen, dann
informiert diese Bemerkung die Leserschaft unzureichend. Der Liber Sententiarum wurde
im XIV. Jahrhundert an allen Universititen als theologisches Handbuch benutzt. Es gibt in
der Tat Tausende von Kommentaren dazu.

40 Vgl 50-54, 110-121.

41 Zur Bewunderung von Cicero vgl. 58-84, 122-124, wo der Satz steht: 57 mirar
anterm Ciceronem, hoc est ciceronianum esse, ciceronianus sum.

42 Zu nennen sind die vor einiger Zeit neuaufgelegte Ubersetzung von De amore, die
1914 von Karr Paur Hasse angefertigt worden ist (Hamburg 1984, Philosophische



Notabilia IV 249

nos, die Elisabeth Blum, Paul Richard Blum und Thomas Leinkauf zu verdan-
ken ist, stellt also die Einlésung eines langjihrigen Desiderates dar.43 Bei den
vier kleinen Schriften handelt es sich zuerst um das Argumentum Marsilii Ficini in
Platonicam Theologiam sowie das Compendium Platonicae Theologiae (46—155), zwei
kurze Traktate, die die 1474 abgeschlossene 7heologia Platonica zasammenfassen.
Die «Funf Fragen uber den Geist» (Quaestiones quinque de mente, 156-221)
beinhalten eine platonische Theorie des Geistes. Wie das Argumentum ist auch
das Opuskel Quid est felicitas, quod habet gradus, quod est eterna Lorenzo de Medici
gewidmet (222-263). Der lateinische Text der ersten drei Werke folgt der
Ausgabe von Raymond Marcel (im Anhang seiner Ausgabe der 7heologia Pla-
tonica 111, Paris 1970); fir die dritte Abhandlung wurde die Ausgabe der Briefe 1
von Sebastiano Gentile (Firenze 1990) benutzt.44 Die Ubersetzung ist sehr
zuverlissig und liest sich gut. 45 In den recht zahlreichen Anmerkungen werden
in erster Linie Quellenverweise und Parallelstellen im Werke Ficinos verzeich-
net. 46 Besonders kostbar sind die Hinweise in den Anmerkungen zum Traktat

Bibliothek 368, neu hrsg. von PAuL RicHARD BLuM) sowie eine Reihe von Briefen in: Briefe
des Mediceerkreises aus Marsilio Ficinos Epistolarium, iibers. von KARL MARKGRAF VON
MoNTORIOLA, Berlin 1926.

43 MarsiLiO FiciNo, Traktate zur Platonischen Philosophie. Ubersetzt und mit Erldu-
terungen versehen von ELISABETH BrLuM, PAUL RicHARD Brum und THOMAs LEINKAUF,
Berlin: Akademie Verlag 1993, 263 S. (Collegia. Philosophische Texte; ISBN 3-05-
002362-7).

44 Die Schreibweise der ersten drei Texte ist normalisiert, wihrend die Edition von
Gentile, zumindest was die ae betrifft, die mittelalterliche Graphie benutzt. Auf diese
Differenz hitte die Einleitung unbedingt hinweisen miissen.

45 Es sind mir nur wenige Unvollkommenheiten aufgefallen: Die Ubersetzung von
gratis infusa mit «gratis eingegossen» (71) ist ebenso unschon wie jene von anima rationalis
durch «Rationalseele». Manchmal ist die Ubersetzung etwas umstindlich, z. B. wenn der
scholastisch formulierte Satz in Deo igitur solo hominis beatitudo consistit folgendermallen
iibertragen wird: « Also hat die Gliickseligkeit ihren Grundbestand in Gott allein» (237).
Als weiteres Beispiel einer recht komplizierten Ubersetzung sei folgender Passus zitiert:
«Daher hat der Akt des Willens, der eine substantielle Wendung und ein Sich—Ausbreiten
in den unendlichen Geist ist, eher etwas von der Struktur des Unendlichen als der Akt der
Vernunft, die nur einen der Aufnahmefihigkeit des Geistes entsprechenden Begriff von
Gott vermittelt.» Ich bin froh, den lateinischen Text lesen zu kdonnen: Quocirca voluntatis
actus, qui est in Deum infinitum conversio substantialisque diffusio, rationem infinttatis magis
habet quam actus intelligendi, qui est Dei notio quedam pro mentis capacitate. Leider wird
intellectus nicht durchgingig mit Intellekt tibersetzt (e. g. 235, 236, 248: Intellekt, dagegen
247, 251: Vernunft). Doch das sind Bagatellen im Vergleich zur vorziiglichen Qualitit der
Ubersetzung im allgemeinen.

46 Es wire von Vorteil, wenn ein Verzeichnis der zitierten Quellen erstellt worden
wire. Bei Autoren wie AVICENNA, AVERROES und DIONYSIUS AREOPAGITA ist die hier prak-
tizierte, stark abgekiirzte Zitationsweise der Werktitel nicht angebracht. In jedem Falle
fehlt ein Abkiirzungsverzeichnis. Ich bin nicht der Auffassung, daB3 jeder Leser und jede
Leserin Siglen wie die folgenden unmittelbar zu entschliisseln versteht: ScG, STh, EE, EN
etc. — Avicennas Philosophia prima sollte nicht nach der Edition Venedig 1495 (wie 87),



250 Notabilia IV

Uber die Gliickseligkeit auf die Kontroverse zwischen Ficino und dem Domini-
kaner Vincentius Blandellus sowie die zahlreichen Angaben zu thomistischen
Vorlagen. Indices hitten der Leserschaft groBe Dienste geleistet.

In der Einleitung wird nach einem kurzen biographischen Abrif3 der Inhalt
der einzelnen Schriften zusammengefalit (27-34) sowie die Bedeutung Platons
und des Platonismus fiir Ficino umrissen (9-27). Der Autor dieses Teiles, Th.
Leinkauf, versteht unter Platonismus im XV. Jahrhundert nicht eine Schule,
sondern «ein komplexes Biindel platonischer und neuplatonischer Elemente»
(10), zu denen u. a. die Dialektik des Einen und Vielen, die Transzendenz des
absoluten Einen, die Ideenlehre und die Lehre von der Unsterblichkeit der
Seele zihlen. Nur im Zusammenhang mit dieser Tradition kann der «spezifisch
ficinianische Ansatz» gesichtet werden. Leinkauf erwihnt acht Aspekte (16—
27). Besonders bedeutsam scheinen mir Ficinos Verstindnis der Ideen als ein-
geborene Ideen (vgl. 18-19), der Gedanke der Vermittlung, der seine Seelen-
lehre wesentlich bestimmt, die Weiterentwicklung der Unsterblichkeitsdoktrin
sowie die Ansichten zur Liebe und zum Schénen (25 ff).

Der Band bietet eine vorziigliche Einfiihrung in das Denken des bedeu-
tendsten Florentiner Platonikers, dessen Stellung in der Philosophiegeschichte
unbestritten ist. Die Auswahl der vier Schriften ist exzellent, denn sie bieten
einen umfassenden Einblick in die Philosophie Ficinos. Einige Aspekte der
Traktate verdienen besonders hervorgehoben zu werden. Die Bezeichnung
Gottes als absolute Gewissheit in folgendem Passus ist beachtenswert:

«Wir erfassen, was im Geist jeweils das Héchste ist, nimlich den Intellekt

selbst und den Willen; umgekehrt erfassen wir, daf} es in bezug auf Intellekt

und Willen ein Héchstes gibt: fiir jenen namlich ist das Hochste das Erken-
nen, fiir diesen das Wollen. Aber was ist dann im Erkennen das Héchste,
was wieder im Wollen? In jenem ist es die hochste Klarheit, nidmlich die
genaueste GewiBlheit alles Wahren; in diesem die erfiillteste Freude ... Was
also ist Gott? Mit Sicherheit ist Gott die klarste und gewisseste Wahrheit, die

Quelle alles Wahren, wie es aus ihm im Geist, seinem Spiegel zurtick-
strahlt» (129).47

sondern nach der kritischen Ausgabe von S. Van Riet (wie 237) zitiert werden. 185 wird
iberhaupt keine Ausgabe angegeben. Der Herausgeber der Metaphysica von Algazel heilB3t
natiirlich nicht Miickle, wie Anm. 24 (237) suggeriert, sondern Muckle. Unverstindlich ist
der Anfang der Anm. 2 (225), wo eine nirgends aufgeschlossene Abkiirzung G. vor-
kommt.

471 128: Capiamus quae in mente sunt summa, id est intellectum ipsum et voluntatem. Rursus
quod in intellectu est voluntateque summo, in illo quidem supremum est intelligere, in hac antem
velle. Verum quid est ulterius in intelligendo supremum? Quid iterum in volendo? In illo quidem
claritas summa, id est exactissima verorum omninm certitudo. In hoc antem plenissimum gandi-
um ... Quid ergo Deus est ? Certe quantum in mente ipsius speculo refulget ex eo, Deus est clarissima
et certissima veritas, omnium fons verorum.



Notabilia IV 251

Bemerkenswert ist ebenfalls die Position Ficinos beziiglich der Frage, ob die
Gliickseligkeit eher in einem Akt des Willens oder des Intellekts besteht. Ficino
optiert im Traktat Uber die Gliickseligkeit fiir den Willen: Frui igitur summo bono
ad voluntatem potius quam ad intellectum pertinere videtur (248).

Besonders fasziniert hat mich ein erstaunlicher Passus zur ungliicklichen
menschlichen Vernunft, die findet, was sie nicht sucht, und nicht findet, was sie
sucht: Semper certe ambigit et vacillat et angitur (206). Dieses vollkommenste aller
Lebewesen, das aufgrund seiner Vollkommenheit ungliicklich ist, kann Pro-
metheus verglichen werden:

«Ein solcher scheint jener allerungliicklichste Prometheus zu sein, der,

durch die gottliche Weisheit der Pallas unterwiesen und nachdem er das

himmlische Feuer, d. h. den Verstand, erlangt hat, sich eben deshalb auf
dem hochsten Gipfel des Berges, d. h. auf dem Gipfel der (geistigen)

Betrachtung befindet und wegen des andauernden Bisses des wildesten

Vogels, d. h. des Forschungsdranges zu Recht als der Erbarmungswiirdigste

von allen gilt» (209).

Ficino vergleicht diese schmerzliche Erfahrung auch mit Sysiphus:

«Woher entstehen uns dann also, wie es ja die Erfahrung lehrt, so grofe

Schwierigkeiten, wenn wir uns bemiihen, die Gliickseligkeit zu erlangen, so

daB} es aussieht, als wilzten wir jenen riesigen Stein des Sysiphus auf die

steile Berghthe» (211).

Nur die Lehre der Erbsiinde, mit der die Meinungen der Philosophen iiberein-
stimmen (vgl. 212,/213), gibt eine Antwort auf dieses Ritsel. Am SchluB3 dieser
wahrhaft erstaunlichen Seiten beruft sich Ficino auf die traditionelle Lehre, daf3
das Verlangen der Seele nicht unerfiillt bleiben kann.



	Notabilia IV : Hinweise auf wichtige Neuerscheinungen aus dem Bereich der mittelalterlichen Philosophie

