
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 1-2

Artikel: Notabilia IV : Hinweise auf wichtige Neuerscheinungen aus dem
Bereich der mittelalterlichen Philosophie

Autor: Imbach, Ruedi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761161

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761161
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ruedi Imbach

Notabilia IV1

Hinweise auf wichtige Neuerscheinungen aus dem Bereich
der mittelalterlichen Philosophie

Sunt qui nichilper seipsos scribere audeant et, scribendi avidi, alienorum expositores

operum fiant, ac velut architectonice inscii, parietes dealbare Sunt qui nichil per
seipsos scribere audeant et, scribendi avidi, alienorum suum opus faciant et hinc

laudem querant.
Francesco Petrarca, De sui ipsius et multorum ignorantia IV

1. Noch einmal: Vom Ursprung der Moderne im Mittelalter

1.1. Über den Beitrag des Mittelalters zum Konstitutionsprozeß der Moderne
wurde am Anfang der letzten Lieferung dieser Literaturübersicht im
Zusammenhang mit dem Erscheinen von Günther Menschings Werk «Das Allgemeine
und das Besondere» ausführlich berichtet. Eine ähnliche Themenstellung steht
im Zentrum eines umfangreichen Werkes von André de Muralt.2 Es ist gewiß
keine Übertreibung, wenn wir sagen, es handle sich bei diesem Werk um die
Frucht lebenslanger Bemühung des Autors um die Präsenz der mittelalterlichen
Philosophie in der modernen und zeitgenössischen Ideengeschichte. Die acht
Studien, aus denen das Werk des Genfer Philosophen besteht, wollen nachweisen,

welche grundlegenden problem- und ideengeschichtlichen Entscheidungen

im Mittelalter getroffen worden sind. Sie wollen zeigen, daß eine Beschäf-

1 Vgl.FZPhTh 39 (1992) 180-194; 40 (1993) 179-216; 40 (1993) 400-416.
2 L'enjeu de la Philosophie Médiévale. Etudes thomistes, scotistes, occamiennes et

grégoriennes, Leiden, New York, Kopenhagen, Köln: E.J. Brill 1991, XVI + 448 S.

(Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters, Band XXIV ; ISBN 90-04-
09254-4).



230 Notabilia IV

tigung mit der Philosophie des Mittelalters für das Denken der Gegenwart
dringlich ist. Das Buch basiert auf einer doppelten Voraussetzung, besser: Es

basiert auf zwei Thesen, deren Nachweis in der Durchführung der einzelnen

Kapitel, Stück für Stück, unternommen wird. Einerseits geht de Muralt davon

aus, daß es Denkstrukturen gibt, von denen einige den mittelalterlichen
Philosophen und Theologen zu verdanken sind; andererseits ist er überzeugt, daß

diese Denkstrukturen die philosophische Moderne ermöglicht haben und die

Philosophie der westlichen Welt bis in die Gegenwart bestimmen:
«Au sein des multiples thèmes communs que les Sentences de Pierre Lombard

proposaient à la réflexion des grands maîtres médiévaux, s'exercent en
effet quelques structures de pensée dont la puissance de détermination
intelligible s'étend par delà les siècles médiévaux et la philosophie moderne

jusqu'à la pensée contemporaine, par delà les thèmes principalement
métaphysiques et théologiques qui occupèrent le Moyen Age et les temps
modernes jusqu'aux problématiques anthropologiques, critiques, logiques,
linguistiques, les plus actuelles» (XI).

Diese allgemeine These wird durch eine historische ergänzt: Johannes Duns
Scotus hat eine entscheidende Revolution im Denken provoziert, indem er zum
einen das analoge Seinsverständnis der aristotelisch-thomistischen Schule

durch die Univozität ersetzt hat und indem er zum anderen die Auffassung der
Kausalität derselben Schule umgedeutet hat. Diese «neue» Metaphysik zeitigt
unabsehbare Folgen für praktisch alle Gebiete und Fragen der Philosophie. Da
die Denkstruktur einem Wesen (essentia) vergleichbar ist, das erst durch die

Existenz wirksam wird, wäre es allerdings falsch anzunehmen, die späteren
Systeme ließen sich einfachhin aus dem Skotismus ableiten:

«Il faut dire au contraire que la structure de pensée issue de la révolution
scotiste s'exerce en elles, qu'elle les commande ou les régit, et qu'elle y prend
à chaque fois un tour originale. Ce qui permet de sauvegarder leur multiplicité

thématique irréductible et d'établir en même temps l'unité de leur
structure d'intelligibilité» (XV).

Die so zu deutende Einheit in der Verschiedenheit wird anhand der Thematik
der Unterscheidung (Kapitel II), des esse obiectivum (Kapitel III), der Ideenlehre

(Kapitel IV), der Allmacht, Vorsehung und Freiheit Gottes (Kapitel V-VI)
mittels subtiler Textinterpretationen und Ausblicken auf die Philosophie der
Moderne und der Gegenwart detailliert nachgewiesen.

Das Spezifische der eindrucksvollen Studien de Muralts besteht darin, daß

er einerseits eine originelle, vielschichtige These zur Genese der modernen

Philosophie vorlegt und andererseits diese These einbettet in eine Diagnose
zum Zustand der Philosophie von heute. Was den ersten Aspekt betrifft, sei er
anhand zweier Beispiele verdeutlicht, die zeigen können, wie de Muralt
aufweisen will, daß die Philosophie der Gegenwart von den Denkstrukturen des

Spätmittelalters bestimmt wird. Scotus hat zu der distinctio realis und rationis eine

dritte Art der Unterscheidung eingeführt, die sog. distinctio formalis exparte rei,



Notabilia IV 231

nach der jeder formalen Entität ein gewisses Sein entspricht (vgl. 64 ff.). Diese

Unterscheidung ist die Bedingung der Möglichkeit der modernen Metaphysik:

«L'invention de la distinction formelle ex natura rei est de ce point de vue
certainement l'étape capitale du devenir de la philosophie occidentale, elle
en détermine le principe méthodique universel et en prescrit les

conséquences nécessaires, dont l'une, et non la moindre, est l'explicitation
définitive par Hegel de la dialectique moderne» (28-29, vgl. 85 f.).

Von vergleichbarer Tragweite ist nach de Muralt, um ein zweites Beispiel zu

nennen, die skotistische Doktrin des esse obiectivum (vgl. dazu 90—167), d. h. die

Auffassung eines vom Erkenntnisakt und vom erkannten Objekt verschiedenen
noematischen Korrelates. Scotus hat damit die Welt der Idealobjektivität
entworfen, die die gesamte neuzeitliche Philosophie beherrscht:

«h'esse objectivum en effet est ce qui est, dans l'âme, représenté en tant que tel,
et c'est cela même dont le sujet prend connaissance de la manière naturellement

la plus immédiate. Quelques (sic!) soient les méandres que suit la
constitution du thème de la connaissance de soi dans la pensée médiévale...,
il apparaît que le cogito s'inscrit comme une nécessité première dans toute
philosophie de la représentation, car le représenté étant l'esse objectivum de la

chose, et non la chose même qui est représentée, la seule possibilité d'assurer
la référence du sujet au réel est de montrer qu'en un cas au moins la <réalité

objective) du connu est identique à sa <réalité formelle), qu'en un cas au
moins l'être connu d'une chose est identique à son être réel» (30).

Dieselbe Lehre bestimmt aber auch, mittels der spätmittelalterlichen Theorie
des complexe significabile (vgl. 127-167), die zeitgenössichen Unterscheidungen
zwischen Sinn und Bedeutung oder zwischen signifiant und signifié (141). Diese

beiden Beispiele reichen aus, um die These de Muralts zu verdeutlichen:

«Le sens véritable de la pensée occidentale moderne et contemporaine ne

pourra être compris si ses sources médiévales ne sont pas complètement
mises en évidences et correctement interprétées» (36).

Diese These zur Genese der modernen und zeitgenössischen Philosophie
interessiert allerdings de Muralt nicht ausphilosophiehistorischen Gründen, es geht ihm
nicht bloß um einen Explikationsversuch, sondern um eine Erklärung, die es

der Philosophie ermöglichen soll, sich von den verheerenden Folgen der
spätmittelalterlichen Entwicklung zu befreien. Die These zu Genese der Moderne

verfolgt also eine systematische und therapeutische Absicht. In der Tat krankt die

heutige Philosophie an einem Defizit, das keine der gängigen Denkformen
aufzuheben vermag: Es wäre die Aufgabe der Philosophie, die Einheit des

Ganzen des menschlichen Wissens zu erfassen und zu erkennen (vgl. 7), aber die

Philosophie wagt nicht mehr, diese Aufgabe in Angriff zu nehmen. Nur eine

Rückbesinnung auf das genuin Aristotelische Denken kann eine solche Synthese

ermöglichen. Aristoteles hat die Fragen der menschlichen Vernunft gestellt:



232 Notabilia IV

«S'il est vrai que l'intelligence humaine comme telle ne peut pas ne pas

poser un nombre fini de questions premières, s'il est vrai que ces questions
premières déterminent une pluralité correspondante de perspectives
d'intelligibilité..., il suit de là que toute œuvre de l'homme relève d'une manière
ou d'une autre de ces perspectives d'intelligibilité spécifiques... Toutes ces

œuvres par conséquent manifestent une manière d'exercer, d'interpréter et
d'organiser les perspectives d'intelligibilité que l'intellligence humaine ne

peut pas ne pas constituer de par l'exercice élémentaire de son questionnement

même, et qu'Aristote a mises en lumière dès les débuts de sa

réflexion scientifique et philosophique» (9-10).
Deutlicher kann die Notwendigkeit einer durch die kritische Besinnung auf die

Entwicklung der mittelalterlichen Philosophie ermöglichten Rückkehr zum
Denken des Stagiriten nicht ausgesprochen werden.

1.2. Es wäre vermessen und der Sache keineswegs angemessen, wollte man in
ein paar Zeilen ein endgültiges Urteil über ein derart vielschichtiges und
reichhaltiges Werk ablegen. Das Buch de Muralts ist zweifellos einer der originellsten
Beiträge der letzten Jahre zur Deutung der Philosophie des Mittelalters. Seine

Originalität besteht nicht zuletzt darin, daß der Autor eine Diagnose der

gegenwärtigen Philosophie mit einer These über die Entstehung der modernen und
zeitgenössischen Philosophie und mit einer detaillierten Untersuchung zu
einzelnen Themen der spätmittelalterlichen Philosophie verbindet. Dieser
Versuch ist meines Wissens einzigartig. Das Werk zeugt von außerordentlicher
synthetischer Kraft und einem authentischen philosophischen Bemühen.

Jede der drei Dimensionen erforderte und verdiente eine eigene Diskussion,

die hier nicht unternommen werden kann. Man wird es mir nicht verargen,

wenn ich mich aufeinige wenige Fragen beschränke, die ein Historiker der
mittelalterlichen Philosophie stellen kann. Der Preis der Synthese ist die Reduktion.

Ich verstehe hier Reduktion in einem durchaus positiven Sinne, d. h. als

Zurückführung auf Eines. Das Buch von de Muralt ist eine Synthese, die das

Ganze der Philosophie erfassen will. Der Historiker schreckt vor dieser Art von
Synthesen zurück; er fürchtet sich davor, wenn Gregor von Rimini, Aristoteles
und Frege in einem Atemzug genannt weren, weil er an der unmittelbaren
Vergleichbarkeit des historisch weit Entfernten zweifelt und sich aufgrund
seiner Treue zur Historie verpflichtet hat, die Unterschiede und Veränderungen
aufzuspüren. Wie de Muralt selber sagt (XI), ist seine Studie kein philosophiehistorisches

Unternehmen, sondern ein philosophischer Versuch, der die
Denkstrukturen aufzeigen will, die das menschliche Denken als solches beherrschen.
Er sucht das Bleibende: «Car tout ce qui est, est intelligible selon (ce) qu'il est et

non selon (ce) qu'il devient» (9). Der Philosophiehistoriker fragt: Welches ist
der methodische Status einer Untersuchung, die es darauf absieht, jene Fragen zu
entdecken, die das menschliche Denken nicht nicht stellen kann? Handelt es sich



Notabilia IV 233

dabei nicht um ein transzendentalphilosophisches Unternehmen? Falls dies

nicht der Fall ist, welches sind die Differenzen?
Zu Fragen gibt auch die geschichtsphilosophische Konzeption, die dem

Buch zugrunde liegt, Anlaß. Wie ist es denkbar, daß Aristoteles alle entscheidenden

Fragen der menschlichen Vernunft bereits gestellt haben soll? Was

bedeutet es, daß die Entwicklung des Denkens nach Thomas von Aquin als

Verfallsgeschichte zu deuten ist? Schließlich steht auch die Frage an, ob nicht die

Begegnung der griechischen Philosophie mit der jüdischen, christlichen und
islamischen Religion die Philosophie mehr als nur akzidentell transformiert hat.

Läßt sich das Denken des Thomas einfachhin auf Aristoteles reduzieren, sind
bei ihm nicht genuin platonische Philosopheme am Werk?

Im Gegensatz zu vielen philosophiehistorischen Arbeiten legt de Muralt
sein Philosophieverständnis und seine Konzeption der Geschichte offen an den

Tag. Dadurch werden seine Thesen diskutierbar und nach gut mittelalterlicher
Tradition bestreitbar. Daß im Streit um die von ihm aufgeworfenen Probleme
mehr auf dem Spiele steht als einige Einzelheiten der Historiographie, dies

dürfte aus den vorangehenden Zeilen in ausreichendem Maße deutlich geworden

sein.

2. Editionen

2.1. Andreas von St. Viktor. Dieser Schüler Hugos von St. Viktor (gest. 1175)
ist vor allem für die Geschichte der Bibelexegese wichtig. Nachdem vor einigen
Jahren sein Kommentar zum Heptateuch erschienen ist, stehen nun zwei neue
Bände des Corpus Christianorum zur Verfügung, in denen weitere Kommentare
zum Alten Testament kritisch ediert werden: In einem ersten Band werden die
Kommentare zu den Sprichwörtern Salomos und zum Kohelet vorgelegt. Die
Edition wurde von Rainer Berndt besorgt, der sich bereits mehrfach um das

Werk des Viktoriners verdient gemacht hat.3 Die beiden Schriften sind in drei
Hss. erhalten, die zwei Überlieferungszweige repräsentieren (vgl. VIII). Zu
beachten sind die Ausführungen des Herausgebers zu dem von Andreas
kommentierten Bibeltext (XIII-XXVI). «Andreas' Kommentare der Weisheitsbücher

tragen dazu bei, die literarische Aktivität der Pariser Regularkanoniker
weiter kennenzulernen sowie die Entwicklung einer ausschließlich am Literalsinn

orientierten Exegese in der Mitte des zwölften Jahrhunderts und ihre

Stellung innerhalb der zeitgenössischen Theologie zu verstehen» (VII). Dies gilt

3 Andreae de Sancto Victore Opera. III Expositiones historicas in libros Salomonis
edidit Rainer Berndt, Turnholti: Typographi Brepols Editores Pontificii 1991, XXVII +
149 S. (Corpus Christianorum, Continuatio mediaevalis LIIIB).-Vom gleichen Autor vgl.
vor allem: André de Saint-Victor (FD 1175). Exégète et théologien, Turnhout 1991

(Bibliotheca Victorina 2).



234 Notabilia IV

in gleichem Maße für den von Michael Alan Signer publizierten Kommentar zu
Ezechiel4: «It is the first commentary since the fifth-century commentary by

Jerome exclusively devoted to the literal sense of the prophet Ezekiel» (VII).
Bereits Beryl Smalley und neuerdings Gilbert Dahan 5 haben auf einen anderen

wichtigen Aspekt der exegetischen Tätigkeit des Viktoriners hingewiesen, nämlich

seine Beziehungen zur jüdischen Exegese. Die präzisen Analysen Signers

bestätigen die Annahme, daß Andreas des Hebräischen nicht mächtig war und
daß er seine Informationen zum hebräischen Text sowie zur jüdischen Exegese
durch mündlichen Austausch mit gelehrten Juden erhalten hat (vgl. XXI—

XXXVII). Die Edition basiert auf allen vier heute bekannten Textzeugen,
wobei die drei Hss. aus dem XIV. Jahrhundert von der Pariser Hs.

Nat. lat. 14432 aus dem XII. Jahrhundert abhängig sind (vgl. das Stemma

LXIX). Diese knappen Hinweise verdeutlichen, daß die beiden exegetischen
Werke des Andreas nicht allein für die Erforschung der Viktorinerschule6,
sondern auch für die Geschichte der der jüdisch-christlichen Beziehungen im
Mittelalter aufschlußreich sind.

2.2. Pariser Logikkompendien. Vor allem seit den Bemühungen von Claude

Lafleur, dessen Buch über die Pariser Einleitungen in die Philosophie hier
ausführlich besprochen worden ist7, kennen wir die Inhalte des Lehrbetriebes

an der Artistenfakultät etwas besser. Was im besonderen den Logikunterricht
betrifft, hat L.M. De Rijk als Ergänzung zu seinen magistralen Bemühungen zur
logica modernorum vor kurzem ein wichtiges Inventar zu den distinctiones vorgelegt,

in dem ebenfalls drei Beispiele dieser Literaturgattung publiziert werden.8
Etwas ausführlicher soll an dieser Stelle eine Publikation von Alain de Libera

vorgestellt werden, die ebenfalls neue Materialien zum Verständnis des Pariser

4 Andreae de Sancto Victore Opera. VI Expositionem in Ezechielen! edidit Michael
Alan Signer, Turnholti: Typographi Brepols Editores Pontificii 1991, LXXXV + 203 S.

(Corpus Christianorum, Continuatio mediaevalis LUI E).
5 Les intellectuels chrétiens et les juifs au moyen âge, Paris 1990, 267—268, 277—278,

283-285, 295-298, 303-305.
6 Vgl. dazu auch den wichtigen Sammelband: L'abbaye parisienne de Saint-Victor au

Moyen Age. Communications présentées au XlIIe Colloque d'Humanisme médiéval de

Paris (1986-1988) et réunies par Jean Longère, Paris, Turnhout 1991.
7 Einführungen in die Philosophie aus dem XIII. Jahrhundert. Marginalien,

Materialien und Hinweise im Zusammenhang mit einer Studie von Claude Lafleur, in:
FZPhTh 38 (1991) 471-493.

8 Some Earlier Parisian Tracts on Distinctiones Sophismatum. I Tractatus Vaticanus
De multiplicitatibus circa orationes accidentibus. II De solutionibus sophismatum.
Ill Tractatus Vaticanus De communibus distinctionibus. An Edition with an Introduction
and Indexes, Nijmegen 1988 (Artistarium 7).



Notabilia IV 235

Logikunterrichtes im XIII. Jahrhundert liefert.9 Es handelt sich dabei um
Materialien aus den Hss. Nat. lat. 4207A und Nat. lat. 16135. Aus der Hs. Paris,
Nat. lat. 4720A ediert de Libera einen Teil aus einer Einführung in die Logik
(Inc. Introductio est brevis et aperta demonstratio in aliquem artem-, 1—7)10 sowie

Auszüge aus einer Sammlung von distinctiones mit dem Incipit Notandum (9-
21)11. Ausschnitte aus zwei umfänglichen Sophismatasammlungen der Hs. Nat.
lat. 16135 bilden das Hauptstück der Publikation (23-243), die durch drei
Indices (Codicum, Sophismatum et exemplorum, Nominum) abgerundet
wird.

Die in der Hs. Nat. lat. 4720A überlieferten Introductiones sind eine recensio

altera (erste Hälfte des XIII. Jahrhunderts, vgl. XX) der von De Rijk nach Nat.
lat. 15170 edierten Introductiones Parisienses (Logica modernorum 11,2, 357—373).

Allerdings fällt auf, daß der Inhalt wie im Traktat Cum sit nostra, der ebenfalls

von den Introductiones abhängt, weiter ausgebaut ist (vgl. X—XI), was
insbesondere im hier publizierten Teil zur Supposition offensichtlich ist (vgl. XIX).12
Das zweite Textstück aus Nat. lat. 4720A gibt ein Beispiel (um 1200-1230) aus

der Literaturgattung der distinctiones, die den Übergang zur universitären Ära
der sophismata bildet (vgl. XXII).13 Die Texte aus dem anderen Pariser Codex
sind für die Erforschung der Sophismataliteratur bedeutsam. De Libera gibt
Auszüge aus zwei Sophismatasammlungen, deren erste um 1250 zu situieren ist,
während die zweite bereits sehr komplex strukturiert ist, die auf die siebziger
Jahre verweist. Was die Bedeutung der beiden Sammlungen betrifft, ist dem

Herausgeber zuzustimmen:
«De fait, nos deux collections ne constituent pas seulement deux témoins
représentatifs des changements intervenus dans la pratique scolaire pari-

9 César et le Phénix. Distinctiones et sophismata parisiens du XHIe siècle, édités par
Alain de Libera, Pisa: Centra di cultura medievale délia Scuola Normale Superiore 1991,
XXXI + 262 S.; ISBN 88-1642-027-4.

10 Wie der Autor zeigt, geht es hier um eine ausführlichere Redaktion des bislang als

Introductiones Parisienses bezeichneten Traktats, den L.M. De Rijk publiziert hat (vgl. X—

XI).
11 Diese Sammlung scheint Hervaeus Sophista als Vorlage zu seinen Abstractiones, die

de Libera bereits früher publiziert hat (Les Abstractiones d'Hervé le Sophiste, in: AHDL 52

(1985) 163—230), gedient zu haben (vgl. XIII).
12 Vgl. die Definition der Supposition: Suppositio est substantiva rei designatio. Suppo-

nere substantive rem designare... Appellatio estpraesentialis convenientia alicuius. Appellare est

pro praesenti significare (3).
13 De Libera faßt die Struktur der distinctiones wie folgt zusammen (XX) : «Le schème

triadique en a été décrit ailleurs et il est, de toute manière assez transparent: énoncé d'une
règle ou d'une distinction conceptuelle, présentation d'un certain nombre de
propositions—tests (les sophismata), rappel critique des <solutions> usuelles (quidam sic solvunf)
éventuellement assorties de contre—exemples (les instantiae) puis justification (ou rejet) de

la distinction initale.»



236 Notabilia IV

sienne des sophismata dans les annés 1240-1250 puis 1270-1280, ce sont
aussi de précieux indicateurs des opinions et des doctrines qui y étaient
effectivement débattues» (XXVII).

Dies gilt natürlich vor allem von semantischen und logischen Problemen
(Bedeutung und Referenz, Quantifikation etc.), aber auch von ontologischen
Problemen (vgl beispielsweise die Diskussion zum duplex esse, 40-41). In einem
überaus reichhaltigen Quellenapparat gibt De Libera Rechenschaft vom
Diskussionskontext. Was die Edition der Texte betrifft, hat er didaktische den
historischen Kriterien vorgezogen: In der Tat wurde die Schreibweise

durchgängig normalisiert, die Argumente wurden numeriert und die Texte durch
zahlreiche Unter — und Zwischentitel ergänzt, mit folgendem Ziel: «Établir un
premier dossier sur l'enseignement de la logique et de la sémantique philosophique

parisiennes au XlIIe siècle» (XXX-XXXI).

2.3. Franciscus de Marchia. Dieser Franziskaner gehört zu jener Gruppe von
Flüchtenden, die in der Nacht vom 26. auf den 27. Mai 1328 Avignon verlassen,

um über Aiguës Mortes nach Pisa zu gelangen, wo sie mit dem neugekrönten
Kaiser Ludwig dem Bayern zusammentreffen. Wie Bonagratia von Bergamo,
Michael von Cesena und Wilhelm von Ockham wird auch Franciscus am Hofe
des Kaisers wirken und schreiben bis um 1341. Jedenfalls wird er 1341 von der

päpstlichen Partei in Italien aufgegriffen. Vor Papst Clemens VI. widerruft er
schließlich seine früheren politischen Irrtümer. Bevor er sich mit den
prominenten Mitbrüdern der durch den Armutsstreit bedingten spiritualen Rebellion

gegen das Papsttum von Avignon angeschlossen hat, kommentierte Franciscus

1319/1320 in Paris die Sentenzen. Sein Kommentar ist in mehreren Redaktionen

erhalten. Aus derselben Zeit stammt ebenfalls ein ihm zugeschriebener
Kommentar zu den ersten sieben Büchern der Metaphysik. Anneliese Maier hat

in ihren bahnbrechenden Studien zur spätmittelalterlichen Naturphilosophie
immer wieder auf die Bedeutung dieses Minoriten hingewiesen. Die
philosophischen und theologischen Texte sind aber bislang unediert geblieben. Einen
Beitrag zur Schließung dieser Lücke liefert Nokter Schneider mit seiner Studie
der Kosmologie des Franciscus.14 Er ediert im Mittelteil seiner Studie (41-78)
sechs Texte, einen aus dem Metaphysikkommentar15 und fünf aus dem Senten-

14 Die Kosmologie des Franciscus de Marchia. Texte, Quellen und Untersuchungen
zur Naturphilosophie des 14. Jahrhunderts, Leiden, New York, Kopenhangen, Köln:
E.J. Brill 1991, X + 355 S. (Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters, Band

XXVIII; ISBN 90-04-09280-3).
15 Metaph. III, q. 9: Utrum materia caeli et elementorum sit eiusdem vel alterius

rationis. - Von diesem Kommentar ist bis heute nur eine Hs. bekannt (Paris, Bibl. Mazarine,

Cod. 3490). Zur Echtheit vgl. 27-29.



Notabilia IV 237

zenkommentar16, in denen die Probleme der Himmelsbeseelung und der
Himmelsmaterie im Zentrum stehen.

Die Untersuchungen von Schneider sind von folgender Fragestellung geleitet:

«Das intensive Studium gerade der naturphilosophischen Texte des 14.

Jahrhunderts zeigt, daß es gute Gründe für die Annahme gibt, daß die Anfänge
der <wissenschaftlichen Revolution), die man im 17. Jahrhundert beobachten

kann, schon 300 Jahre vorher auf den Weg gebracht wurden» (4).

Schneider will also anhand der Texte des Franciscus de Marchia «einen Beitrag
zur Aufhellung der komplexen sachlichen und historischen Hintergründe und

Zusammenhänge der Umgestaltung eines bestimmten naturphilosophischen
Lehrstücks» (7) leisten. Dieses Lehrstück ist die Himmelslehre. Anhand der

traditionellen Fragen nach der Beseelung des Himmels und der Himmelsmaterie

soll gezeigt werden, wie der Franziskaner einen Umbruch in der
Kosmosvorstellung einleitet. Der Kommentar zu den edierten Texten besteht aus zwei
Teilen. Zuerst zeigt Schneider den problemgeschichtlichen Zusammenhang der

Stellungnahme des Franziskaners auf (81—183), wobei vor allem die Diskussionen

im Dominikanerorden und bei den Franziskanern untersucht werden.
Darauf folgt (185—320) ein sehr ausführlicher Kommentar zu den edierten
Texten, in dem die einzelnen Thesen und Argumente sorgfältig erklärt und

interpretiert werden.
Es sind vor allem zwei Thesen des Franziskaners in Hinsicht auf die

Himmelslehre, die Beachtung verdienen: Zum einen lehnt er die Beseelung des

Himmels entschieden ab, und zum anderen behauptet er, die sub- und supra-
lunare Materie seien von derselben Beschaffenheit. Der entscheidende Schritt,
den Franciscus in Richtung auf die neuzeitliche Weltanschauung macht, besteht

in «der Aufhebung der grundsätzlichen, fundamentalen und prinzipiellen Scheidung

der Welt in einen Bereich unter dem Mond und einen anderen, ganz

16 Es handelt sich um folgende Fragen: Sent. II, q. 29: Utrum caelum sit animatum;
Sent II, q. 30: Utrum caelum moveatur effective a principio intrinseco, puta forma eius, vel
extrinseco, videlicet ab aliqua intelligentia; Sent. II, q. 31: Utrum primum mobile sive
ultima sphaera sit per se in loco; Sent. II, q. 32: Utrum in caelo sit materia; Sent. IV, q. 1 :

Utrum in sacramentis sit aliqua virtus supernaturalis. — Zu den Editionsprinzipien vgl. 37—

39. Der Autor hat sieben Hss. eingesehen und folgt im wesentlichen dem Wortlaut der Hs.
B (Vatikan, Barb. lat. 791). Er will keine kritische Edition vorlegen, nur «einen brauchbaren

Interimstext als Arbeitsgrundlage» (37). Das ist zweifellos ein legitimes Verfahren
und im vorliegenden Fall durchaus berechtigt. Trotzdem wäre eine vollständige Auflistung
aller erhaltenen und bekannten Hss. des Sentenzenkommentars nützlich, ja in einem
gewissen Sinne sogar notwendig gewesen (vgl. 37). Des weiteren hätte das S. 39 vorgelegte
Stemma einer eingehenderen Begründung bedurft. Ich bedaure ebenfalls, daß der Autor
an keiner Stelle die schwierige Frage der verschiedenen Redaktionen präzise darstellt. Da
der Autor 26-30 eine Übersicht der Schriften des Franciscus vorlegt, wäre es angebracht
gewesen, die Quodlibeta etwas ausführlicher zu würdigen.



238 Notabilia IV

andersartigen Bereich jenseits der Mondsphäre» (324). Die Beseitigung dieses

Hiats, die Franciscus nach Schneider entschiedener vollzieht als Ockham (vgl.
313-315), ermöglicht es, die Welt als «ein einheitliches und wesentlich homogenes

Ganzes» (327) zu deuten. Daraus folgt nicht nur die Einheitlichkeit der
irdischen und himmlischen Physik, sondern ebenfalls die methodisch bedeutsame

Übertragbarkeit aller irdischen Beobachtungen auf den ganzen Kosmos

(vgl. 327). So ergibt sich, daß der wenig berühmte Franzikaner zu Beginn des

XIV. Jahrhunderts «kein taubes Stroh drosch, sondern in durchaus noch recht
spekulativer Weise, aber mit umso bewundernswerter Kühnheit Ideen
antizipierte, die die meisten Wissenschaftshistoriker sich nicht scheuen», revolutionär
zu nennen (341).

Die Studie von Schneider ist zweifellos ein interessanter Beitrag zur
Problematik des Paradigmenwechsels in der Naturwissenschaft, und sie macht
überaus wichtige Dokumente erstmals zugänglich. Zudem erschließt sie diese

Texte erstmals durch eine umsichtige Interpretation. Nach meinem Dafürhalten
hätten die methodischen Probleme und damit die Beiträge der amerikanischen
Schule (Murdoch, Grant, Clagett) wesentlich mehr Beachtung verdient.17 Es

bleibt vor allem zu fragen, wie das Verhältnis dieser neuen Ideen zu den neuen
methodischen Ansätzen, dem sog. linguistic turn, der vor allem bei Ockham, aber

nicht nur bei ihm, anzutreffen ist, zu interpretieren ist. Die methodischen
Reflexionen sind in diesem Bereich zweifelsohne ebenso wichtig wie die
Ideengeschichte, deren Darstellung die vorliegende Arbeit ausschließlich verpflichtet
ist.

2.4. Seuse. Von den Vertretern der sog. Deutschen Mystik gilt Heinrich Seuse

zweifellos als derjenige, dessen Beziehungen zur Philosophie am wenigsten
offensichtlich sind. Darüber sind sich die Bewunderer Seuses ebenso einig wie
seine Verächter. K. Bihlmeyer bewunderte am deutschen Dominikaner «die
Überfülle der Herzenszartheit und den lyrischen Schwung seines Denkens und
Fühlens»18, während K. Flasch ihn ohne Umschweife als «resignative(n)
Abschwächer der Ideen Eckharts»19 bezeichnet. Die neue Edition von Seuses

erster Schrift, die Loris Sturlese und Rüdiger Blumrich vorlegen, fordert zu

17 Etwas erstaunt bin ich, daß Schneider mit keinem Wort die Arbeit von Ferdinand
Fellmann, Scholastik und kosmologische Reform, Münster 1971, erwähnt.

18 Heinrich Seuse, Deutsche Schriften, hrsg. von K. Bihlmeyer, Stuttgart 1907,
142*.

19 Meister Eckhart und die «Deutsche Mystik». Zur Kritik eines historiographischen
Schemas, in: Die Philosophie im 14. und 15. Jahrhundert, hrsg. von O. Pluta, Amsterdam
1988, 454.



Notabilia IV 239

einer grundlegenden Revision dieser Vorurteile auf.20 Die Edition basiert, wie
bereits jene Bihlmeyers, auf der Hs. Strassburg, National- und Universitätsbibl.,
Cod. 2929. Die Bedeutung dieser Hs. wird neuerdings durch die bedeutsamen

text- und überlieferungsgeschichtlichen Studien von Daniela Kuhlmann
bestätigt.21 Im kritischen Apparat werden (a) die Lesart der Leithandschrift bei

editorischen Eingriffen, (b) inhaltliche Abweichungen gegenüber der Ausgabe

Bihlmeyer22 sowie (c) inhaltliche Varianten, wenn sie von einer Gruppe von
Hss. bezeugt werden, verzeichnet. Aufgrund der Überlieferung wurde die
Kapitelzählung korrigiert; des weiteren wurden der Quellenapparat und die

Zeichensetzung grundlegend revidiert. Die Übersetzung stellt gegenüber derjenigen

von G. Hofmann einen Text zur Verfügung, der der Präzision von Seuses

Sprache Rechnung trägt und die Begriffe einheitlich - vor dem Hintergrund der

theologischen und philosophischen Tradition — überträgt.
Besondere Beachtung verdient indessen Sturleses umfängliche Einleitung.

Der italienische Gelehrte will darin nicht nur die philosophiegeschichtliche
Relevanz von Seuses Schrift aufzeigen, sondern gegen den weitaus größten Teil
der Forschung den Nachweis liefern, daß der Traktat als «philosophische
Abhandlung» zu lesen ist. Was darunter zu verstehen ist, wird mit folgenden
Worten erklärt:

«Ich verstehe unter einer < philosophischen Abhandlung> ein Werk, das

Fragen über die Welt und den Menschen durch Anwendung einer argu-
mentativ-rationalen, wissenschaftlichen Methode behandelt und das die

Legitimation seiner Gedankengänge auf die menschliche Rationalität
begründet» (XIII).

Eine Auslegung des ersten Kapitels (XXIII-XXVIII), eine Strukturanalyse der

Kapitel II-V (XXVIII-XXXV) sowie eine Deutung des Kapitels IV (XXXVI
ff.) bestätigen Sturleses Hauptthese, «daß das <Buch der Wahrheit) keine
Darstellung individueller mystischer Erfahrungen, sondern eine Schrift ist, die

rational nachvollziehbar ist, und zwar deswegen, weil sie vorsätzlich als Anwendung

der philosophischen Vernunft konzipiert wurde» (XXXVI). Bei der

Begründung dieser herausfordernden These spielen die überzeugenden und

präzisen Nachweise einer Präsenz Eckhartscher Theoreme im Buch der Wahrheit

(vgl. XXXI-XXXII) eine gewichtige Rolle. Seuse hat die Spekulation Eckharts
also nicht nur verstanden, er hat unter neuen Bedingungen dieselben Ziele wie

20 Heinrich Seuse, Das Buch der Wahrheit, Daz buechli der warheit. Kritisch hrsg.

von Loris Sturlese und Rüdiger Blumrich. Mit einer Einleitung von Loris Sturlese,
übersetzt von Rüdiger Blumrich. Mittelhochdeutsch-Deutsch, Hamburg: Felix Meiner
Verlag 1993, LXXVIII + 90 S. (Philosophische Bibliothek 458; ISBN 3-7873-1140-
8).

21 Heinrich Seuses <Buch der Wahrheit). Studien zur Textgeschichte, Würzburg 1987

(Diss, masch.).
22 Ich habe insgesamt neun solcher Abweichungen notiert.



240 Notabilia IV

Eckhart verfolgt (vgl. LXII). Auch wenn Seuse andere Akzente setzt, so teilt er
dennoch Eckharts Überzeugung, «daß nur aus einem vernünftigen Leben ein
edler, neuer Mensch geboren werden kann» (LXIII).

Mit der Behauptung, das Buch der Wahrheit sei ein philosophischer Traktat
im Geiste Eckharts, verbindet Sturlese zwei weitere Punkte, die für die zukünftige

Seuse-Forschung ebenso brisant sind: Seuse schrieb das Buch in Kenntnis
der Verurteilung Eckharts vom 27. März 1329 (vgl. XIV, XV—XXI), und er
wollte mit seinem Buch «eine öffentliche und ausdrückliche Verteidigung
Eckharts liefern» (XIV). Der erste Punkt liefert einen terminuspost quem des Werkes;
der zweite gibt entscheidende Hinweise zum Verständnis der Intention Seuses:

«Durch seine Stellungnahme... bezweckte der Konstanzer Lektor
wahrscheinlich mehr als eine Verteidigung seines Lehrers. Ich bin der Meinung,
daß er durch das <Buch der Wahrheit> versuchte, die geistige Nachfolge
Eckharts anzutreten» (XX).

In der neuen historischen Situation Seuses bedeutete dies, sich von der
mißtrauischen kirchlichen Orthodoxie ebenso abzusetzen wie von einer verwilderten

Auslegung Eckharts (vgl. LIII ff.).
Mit Sturleses Seuse-Deutung findet die von Kurt Flasch initiierte philosophische

Revision der sog. Deutschen Mystik gleichsam ihren Abschluß. Da ich
schon früher für eine stärker an der Philosophiegeschichte orientierte Lektüre
Seuses plädiert habe, überzeugt mich der Versuch Sturleses in vollem Umfange.
Aber es liegt auf der Hand, daß der Band 458 der «Philosophischen Bibliothek»
sowohl für die germanistische Seuse-Forschung wie für die überkommene

Geschichtsschreibung der Philosophie eine Provokation darstellt. Für beide

Forschungsrichtungen stellt die These, das Buch der Wahrheit sei eine philosophische

Abhandlung, eine Herausforderung dar, die eine Revision festgefahrener

Vorurteile erheischt. Ich würde es begrüßen, wenn diese wichtige
Publikation zu einer Überprüfung der Standpunkte führte.

2.5. Bradwardine/Buckingham. Obschon niemand an der Bedeutung seines

Hauptwerkes De causa Dei zweifelt, sind die Studien zu Thomas Bradwardines

philosophisch-theologischem Denken nicht sehr zahlreich, ja es darf sogar

gesagt werden, daß es bislang nur wenige umfängliche Arbeiten zum Hauptwerk
des doctor profundus gibt. Umso bedeutsamer ist das Werk von Jean-François
Genest, das die Freiheits- und Prädeterminationslehre des englischen Karmeliters

in ihrem historischen Kontext situiert. Gleichzeitig werden die Reaktion
seines Schülers Thomas Buckingham auf seine Thesen untersucht und der Text

publiziert, in dem Buckingham Bradwardine kritisiert.23

23 Prédétermination et liberté créée à Oxford au XlVe siècle. Buckingham contre
Bradwardine, Paris: Librairie J. Vrin 1992, 327 S. (Etudes de philosophie médiévale LXX;
ISBN 2-7116-1114-0).



Notabilia IV 241

In einer historischen Einleitung stellt der Autor zuerst die Laufbahn der
beiden Kontrahenten, die beide in Oxford tätig waren, vor: Bradwardine lehrte
daselbst zwischen 1336-1337; er hat in dieser Zeit mit der Redaktion seines

Hauptwerkes (1344 abgeschlossen) begonnen (vgl. 15-16), in dem die von ihm
selbst beschriebene Intuition des Vorranges der Gnade vor dem Verdienst breit
ausgefaltet wird (vgl. 20). Thomas Buckingham war nach seinem eigenen
Bekenntnis Schüler Bradwardines, bevor er zwischen 1337 und 1341 in Oxford
seine Vorlesungen zu den Sentenzen hielt (vgl. 27-28). Neben seinem
Sentenzenkommentar sind von ihm Questiones theologice überliefert. Die erste dieser

Fragen, die den Titel Utrum credere prophecie de aliquo contingenter futuro sit
meritorium creature trägt und eindeutig nach dem Hauptwerk von Bradwardine
entstanden ist, erweist sich als eine besonders ausführliche Diskussion der
Thesen Bradwardines im dritten Buch. Obschon Bartholomew De la Torre 1987

eine Edition dieser determination publiziert hat, erachtet Genest eine Neuausgabe

wegen ihrer Fehlerhaftigkeit als notwendig. Diese Neuausgabe auf der

Grundlage der beiden erhaltenen Textzeugen (Oxford, Merton College 143,

fol. Ira—25rb; Oxford, New College 134, fol. 324ra-352ra) bildet das Kernstück
des Buches (185-290), das es hier anzuzeigen gilt. Es handelt sich um zwei

unabhängige Textzeugen (vgl. 181-182). Da die Hs. aus dem New College
weniger Omissionen enthält, wurde sie der Edition als Leithandschrift
zugrunde gelegt. Im Apparat werden, mit Ausnahme offensichtlicher Verschrei-
ber, alle Abweichungen der anderen Hs. verzeichnet. Ein vorzüglicher
Quellenapparat (291-305) wird durch den Aufweis der Zitate und Anspielungen auf
Bradwardine (306) vervollständigt.

In seiner ausführlichen Einleitung legt Genest die historische und
philosophische Bedeutung der um die Thesen Bradwardines entfachten Kontroverse
dar, in der Thomas Buckingham als Hauptgegner des doctorprofundus auftritt. Im
Zentrum der von Bradwardine bekämpften opinio communior, welche mit der

Auffassung Ockhams übereinstimmt (vgl. 37), steht die These der Kontingenz
göttlichen Wissens hinsichtlich derfutura contingentia. Sie gefährdet nach
Bradwardine nicht nur die göttliche Offenbarung von Zukünftigem (vgl. 38-52),
sondern sie stellt die Unveränderlichkeit des göttlichen Wissens in Frage

(vgl. 52-60). Die Kritik der gegnerischen Meinung erfordert eine Neubestimmung

der Begriffe «Kontingenz» und «Notwendigkeit» und führt zur Behauptung

der Notwendigkeit alles Zukünftigen:
«Dieu connaît les futurs en connaissant les déterminations de sa volonté. Or
celles-ci sont doublement nécessaires. D'une part, elles ont une nécessité de

présence, d'existence: tout ce que Dieu veut, il est nécessaire de nécessité

conséquente25 qu'il le veuille, immuablement de toute éternité. Mais elles

24 Thomas Buckingham and the Contingency of Futures. The Possibility of Human
Freedom, Notre-Dame 1987.

25 Zum Unterschied zwischen nécessitas praecedens/consequens vgl. 61 ff.



242 Notabilia IV

ont aussi une nécessité causale, car la volonté divine est universellement
efficace et ne peut être mise en échec. Or, suivant la définition donnée plus
haut, toute cause dont la position entraîne nécessairement celle de son effet
est, à l'égard de celui-ci, nécessité antécédante. C'est précisément le cas ici.
La position du vouloir divin étant nécessaire de nécessité conséquente et
son efficace infaillible, il est nécessaire que l'effet créé s'ensuive. C'est

pourquoi tout ce qui se fait et tout ce qui se fera, arrive et arrivera
nécessairement: non seulement de nécessité conséquente, mais encore de nécessité

précédente» (73).

Die determinatio des Thomas Buckingham richtet sich genau gegen diese Position,

wie bereits die ersten Linien verraten:
Primo tractavi de contingencia futurorum et arbitrii libertate, obiciendo
diversis evidenciis contra illos qui contradiccionis et indifférencié liberta-
tem a creatura racionali nituntur destruere, opinantes de necessitate ante-
cedente cuncta26 que evenient evenire, ac contra illos qui, nimis faciliter
judicantes, a Deo nituntur auferre liberam potestatem, credentes divinam
ordinacionem ejus infinitissimam potestatem restringere et ligare (185).

Mit 15 conclusiones versucht Thomas Buckingham die Auffassung seines Gegners

zu entkräften. Die Meinungsverschiedenheit zwischen den beiden Theologen

bezieht sich vor allem auf zwei Punkte. Nach Buckingham ist das Zukünftige

von aller nécessitas consequentiae frei (118). Des weiteren besteht Uneinigkeit
über die nécessitas consequentie:

«Là réside en dernière analyse, la raison de l'opposition de Buckingham à

Bradwardine: si la détermination de la volonté divine à l'égard des futurs
était nécessaire de nécessité conséquente, comme l'est celle de la volonté
créée dans le temps qu'elle veut, le vouloir divin ne serait pas libre et les

futurs perdraient leur contingence» (118).

Allerdings ist Buckinghams Versuch, der sich darum müht, göttliches Vorherwissen

und kausale Determination zu entkoppeln, nicht ohne Aporien
(vgl. 154), die bereits die Debatten des XVI. und XVII. Jahrhunderts andeuten.

Das Buch von Genest vermittelt Einblick in eine der zentralen Oxforder
Debatten des XIV. Jahrhunderts; es gibt ebenfalls Hinweise zur Entstehung
dieses Disputs und zu seiner Nachgeschichte. Nicht nur die erörterte Problematik

ist von äußerster Schwierigkeit, auch das Buch selbst und der Text erfordern

von den Leserinnen und Lesern ein Höchstmaß an Konzentration. Aber
das Buch ist von bewundernswürdiger Subtilität. Wer sich die Mühe macht, es

genau zu lesen, wird eingeführt in eines jener Probleme, die das spätmittelalterliche

Denken kennzeichnen und wird sich bewußt, wie wenig wir von dieser

Geisteswelt kennen und verstehen.

26 Im Text steht irrtümlicherweise «cunta».



Notabilia IV 243

2.6. Konrad von Megenberg (1309-1374) ist aufgrund seines Buches derNatur
vor allem in Germanistenkreis bestens bekannt. Dank der Bemühungen von
Sabine Krüger verfügt das gelehrte Publikum seit einigen Jahren die monumentale

Yconomica,27 In gleicher Ausstattung und in derselben Reihe liegt nun
ebenfalls der andere Teil von Megenbergs Moralphilosophie vor, nämlich die
Monastica,28 Das 1959 von Thomas Kaeppeli OP entdeckte Werk ist nur in einer
einzige Hs. erhalten (Admont, Stiftsbibliothek Cod. 492) und wurde 1348
abgeschlossen (vgl. 269). Wie die Editorin festhält (X), ist der überlieferte Text, der

durchgängig von zwei fast zeitgenössischen Korrektoren durchgesehen worden
ist, «im ganzen gut». Allerdings sind die editorischen Korrekturen recht
zahlreich.

Das Werk des Konrad, das in der Hs. den Titel Speculum felicitatis humane

trägt, besteht aus drei Teilen. Das erste Buch enthält einen Trakat über die
Leidenschaften (passiones) und einen zweiten über die Freundschaft (amicicia).
Die vier Traktate des zweiten Buches handeln von den Tugenden und Lastern.
Die Lehre vom Glück {félicitas) wird im letzten Teil besprochen. Konrad hat den
Plan seines Werkes selber folgendermaßen zusammengefaßt:

Intendo in hoc compendio, quantum ingenii permittit declivitas, causas

appetitus, dilectionis, benivolencie, amoris et amicicie assignare et species
eorundem breviter declarare et, si tempus postulet, de virtutibus moralibus
et intellectualibus similiter et de felicitate humana pertransire (10, 3—7).

Zwar handelt es sich bei dieser, wie bei den anderen Schriften des Megenber-

gers, um ein Kompendium, das aus verschiedenen Quellen schöpft und kaum

originelle und innovative Ideen vorträgt, aber auf jeder Seite überrascht Konrad
durch seine frische und lebendige Darstellungsweise, durch seine Vergleiche
und seine oft gelungenen Formulierungen. Einige Beispiele können dies
verdeutlichen. Das Kapitel zur accidia beginnt mit einer trockenen Definition, aber

verwandelt sich rasch in eine köstliche Beschreibung:
Accidia est tristicia per angariam quandam aggravans operantem. Unde
provenit ex proprii laboris apprehensione. Hec autem passio delassatis

magis appropriata, quia quoslibet quasi abhorrent labores. Recusant enim
surgere mane, facili frigore quietem viciosam excusant, levi calore solis
latibulorum queritant umbras, paupercula fame cibum accusant... O quanta
accidia in illis, qui pocius se dubio mortis exponere cupiunt quam se labo-
ribus subdere velint (30,8-12; 31,1—2).

27 Die Werke des Konrad von Megenberg, Ökonomik, hrsg. von Sabine Krüger, 3

Bände, Stuttgart 1973-1984.
28 Konrad von Megenberg, Monastik, hrsg. von Sabine Krüger, Stuttgart: Anton

Hiersemann 1992, XVIII + 292 S. (MGH, Staatsschriften des späteren Mittelalters,
II. Band, Die Werke des Konrad von Megenberg, 4. Stück: Monastica; ISBN 3-7772-
9208-7).



244 Notabilia IV

Manche Formulierungen sind sehr gefällig und entbehren nicht einer gewissen

Originalität:
Est enim vir speculativus tamquam angelus humano corpore velatus
(266,12-13).
Unde amicus meus est alter ego, cui omnia bona volo, que michi ipsi
desidero et cui in omni contristor maligno, acsi asperitas affligeret propriam
animam meam (49,4—5).

Was die Quellen Konrads betrifft, weist die Editorin vor allem auf die Niko-
machische Ethik und deren Kommentare von Albertus Magnus und Heinrich von
Friemar, das Steinbuch Alberts und den Traktat De fide orthodoxa des Johannes

von Damaskus hin (vgl. XIV-XV). Die Fußnoten enthalten zahlreiche
Hinweise, z. T. auch zur einschlägigen Sekundärliteratur, aber zweifellos steht eine

Untersuchung zu den Quellen Konrads aus philosophiehistorischer Sicht noch aus.

Die Editorin macht selber darauf aufmerksam, daß sie Historikerin, nicht
Philosophin ist (XVII): «In den Anmerkungen werden deshalb Fragen, die den

Historiker interessieren... stärker berücksichtigt als Quästionen zu Willensfreiheit

und Prädestination» (XVII). Immerhin stellt die Editorin mit ihrer
verdienstvollen Edition den Philosophiehistorikern und -historikerinnen einen
Text zur Verfügung. Dies ist keine geringe Leistung. Konrads Werk ist eine
reiche Fundgrube für die Mentalitäts- und die Philosophiegeschichte. Qui ergo

diligit terminum, non abhorreat viam, meint Konrad (68,10)!

3. Zweisprachige Studienausgaben, Ubersetzungen

3.1. Shahrastani. Dieser islamische Denker (1086-1120) aus dem Iran ist vor
allem wegen seiner umfänglichen Schrift Kitab al-milal wa 'l-nihal, dem Buch der

Religionen und Philosophenschulen, bekannt. In diesem Werk werden alle dem
Verfasser bekannten Religionen und Weltanschauungen gemäß einem strengen
Plan dargestellt: Im ersten Teil werden die Buchreligionen (Judentum,
Christentum und Islam) klassifiziert und vorgeführt, während der zweite Teil jene

Gruppen behandelt, die sich auf kein geoffenbartes Buch berufen. Zu ihnen

gehören die Philosophen, denen der weitaus größte Teil des zweiten Buches

Milal gewidmet ist. Nachdem eine Gruppe von französischen Gelehrten 1986

eine reich kommentierte Ausgabe des ersten Teiles veröffentlicht hat29, legt nun
dieselbe Gruppe eine französische Übersetzung des zweiten Teiles vor, der für
die Philosophiegeschichte von großer Wichtigkeit sein dürfte.30

29 Shahrastani, Livre des religions et des sectes I, traduction, introduction et notes de

Daniel Gimaret, Jean Jolivet et Guy Monnot, Paris 1986.
30 Shahrastani, Livre des religions et des sectes II, Traduction avec introduction et

notes par Jean Jolivet et Guy Monnot, Paris: Unesco; Louvain: Peeters 1993, XIV +
578 S. (Collection Unesco d'oeuvres représentatives, Série arabe; ISBN 2—87723—063—5).



Notabilia IV 245

Der zweite Teil besteht aus drei Teilen, deren erster (91-172) den Säbiern

gilt: Dabei handelt es sich um eine religiöse Gruppierung, die dreimal im Koran
erwähnt wird (2,62; 5,69; 22,17), aber historisch nicht genau situiert werden
kann.31 Der dritte Teil (489—557) bespricht die vorislamischen arabischen und
die indischen Religionen. Der große Mittelteil (175-485) erörtert die
philosophischen Lehrmeinungen und beginnt mit der Darstellung der Lehren der
sieben Weisen, zu denen Shahrastani u. a. Pythagoras, Sokrates und Piaton zählt.
Sehr umfänglich wird Aristoteles besprochen (281-318), aber es fehlen nicht
Diogenes, Proklos, Themistius, Alexander von Aphrodisias und Porphyr. Zu
den Philosophen zählt Shahrastani auch Avicenna, dessen Doktrin im Bereich
der Logik, der Metaphysik und der Physik ausführlich vorgestellt wird (369-
485). Es fällt auf, daß die Darstellung des Aristoteles und diejenige Avicennas

große Ähnlichkeit aufweisen.
Die historiographische Bedeutung dieses Teiles von Shahrastanis Werk liegt

auf der Hand: Es handelt sich um ein erstrangiges doxographisches Dokument,
das ausführlich über den philosophisch—historischen Wissensstand in der
islamischen Kultur am Ende des XI. und zu Beginn des XII. Jahrhunderts
informiert. In seiner vorzüglichen Einleitung weist Jolivet daraufhin, daß der Autor
die Geschichte der Philosophie aus einer religiösen Perspektive deutet und daß

seine historische Sicht eine axiologische voraussetzt: Aus diesem Grunde wird
beispielsweise die Philosophie Ibn Sinas als die von der Wahrheit am meisten
entfernte Lehre am Ende behandelt, denn dieser Muslim hat auf das geoffenbarte

Buch verzichtet, um einem Heiden, Aristoteles, zu folgen, der selber schon

weit entfernt war von der Lehre der frühen griechischen Denker, die dem

prophetischen Wissen noch nahe standen (vgl. 46). Auch das Problem der

Quellen wird von Jolivet gebührend behandelt (30—36). Ich kann hier darauf
nicht näher eingehen. Es soll lediglich auf die Schwierigkeit der Kommentierung

eines solchen Werkes hingewiesen werden. Wenn Shahrastani beispielsweise

von einem Vorsokratiker spricht, dann ist diese Dokumentation mehrfach
vermittelt, und der Kommentator steht vor der Aufgabe, die einzelnen Schichten

zu trennen und zu erklären. Jolivet hat diese fast unlösbare Schwierigkeit
meisterhaft gelöst: Die kommentierenden Anmerkungen enthalten zum einen
die notwendigen Hinweise zu der von Shahrastani besprochenen historischen

Figur und zum anderen die für die Einsicht in die komplizierte Überlieferungslage

erforderlichen Hinweise. Es sind Paradigmata einer vernünftig dosierten
Gelehrsamkeit! Überhaupt steht hinter dieser Übersetzung eine Unmenge von
geduldiger Arbeit, Umsicht und Sorgfalt, die es hier besonders hervorzuheben

gilt.
Daß Shahrastanis Werk in mehrfacher Hinsicht wichtig ist, dies kann das

Beispiel jenes Kapitels vereutlichen, das die Apophtegmata des «griechischen

31 Vgl. dazu die erhellenden Ausführungen von Guy Monnot (3—13).



246 Notabilia IV

Greises» enthält (329-333): Wiewohl nicht mit Präzision ausgemacht werden
kann, wer mit dieser Bezeichnung gemeint ist, steht fest, daß diese Seiten in
Beziehung stehen zur sog. Theologie des Aristoteles und deswegen für die
Erforschung der Plotiniana arabica ein nicht unbedeutendes Dokument darstellen.
Das Kapitel mit den Apophtegmata Alexanders des Makedoniers verdeutlicht
ebenfalls, daß das Buch Shahrastanis Quellen benutzt und kennt, die heute nur
schwer oder gar nicht mehr zugänglich sind. Zwei der Sprüche seien hier
beispielhalber zitiert:

«Les sages délibèrent de se prosterner devant lui en gage d'honneur et de

vénération; il leur dit: ne vous prosternez devant nul autre que le Créateur
de l'univers; certes c'est à lui qu'est due la prosternation de ceux que revêt la

splendeur des vertus.
Il dit: si tu donnes beaucoup, compte-le pour peu; si tu reçois peu, compte-le
pour beaucoup ; le plaisir du généreux est dans ce qu'il donne, la joie du ladre
est dans ce qu'il reçoit; ne fais pas d'un avare un intendant, ni d'un menteur
un ami, car savoir se contenir ne va pas avec l'avarice, ni la loyauté avec le

mensonge.»
Bemerkenswert ist ebenfalls der Abschnitt über die proklische Lehre der Ewigkeit

der Welt, der nach Jolivet belegt, daß Shahrastani von der gesamten Schrift
De aeternitate mundi contra Proclum von Philoponos Kenntnis hatte (vgl.339,
Anm. 5; 351, Anm. 33). Es ist außerordentlich erfreulich, daß die Anstrengung
der beiden Gelehrten dieses interessante Werk für die philosophische
Leserschaft, die des Arabischen nicht mächtig ist, erschlossen hat.

3.2. Petrarca. Von Petrarcas zwischen 1342 und 1371 entstandenen lateinischen

Schriften vornehmlich philosophischen Gehalts, zu denen De secreto con-

flictu curarum mearum, De vita solitaria und De remediis utriusquefortunae gehören,
kommt der Invektive De sui ipsius et multorum ignorantia nach dem einhelligen
Urteil aller Gelehrten eine besondere Bedeutung zu. Anlaß der 1367

niedergeschriebenen, 1371 überarbeiteten Schrift war die Bemerkung vier junger
Freunde Petrarcas, er sei ein guter Mensch ohne Bildung: sine Uteris vir bonus.

Petrarca nimmt diese Anklage zum Anlaß darzulegen, worin wahre Unwissenheit

und wahres Wissen bestehen, und stellt in diesem Text sein Verständnis der

Philosophie vor. Dieses wichtige Zeugnis von Petrarcas philosophischer
Haltung stand der deutschen Leserschaft bislang in keiner neueren Übersetzung zur
Verfügung.32 Es ist deshalb kein geringes Verdienst, wenn August Buck zusammen

mit Klaus Kubusch dieses interessante Zeugnis humanistischen Denkens in

32 Die 1925 von H. Hefele besorgte Übertragung ist selbstverständlich seit vielen
Jahren vergriffen und wurde nie neu aufgelegt.



Notabilia IV 247

einer zweisprachigen Ausgabe dem deutschsprachigen Publikum unterbreitet.33
Der in zwei Autographen erhaltene Traktat wird nach der kritischen Edition
von P.G. Ricci abgedruckt, wobei der Text an 14 Stellen korrigiert wurde

(vgl. XXIII). Das Widmungsschreiben an Donato Albanzani folgt der Edition
von L.M. Capelli. Eine knappe aber überaus gehaltvolle Einleitung eröffnet den
Band. Buck deutet die Invektive völlig zu Recht als «das wichtigste Zeugnis für
Petrarcas Humanismus, insofern er ein christlicher ist» (XIX). Im Begriff der

ignorantia kristallisiert sich Petrarcas Selbstauslegung:
«Der Ignoranzbegriff im provokatorisch formulierten Titel bezieht sich,

positiv verstanden, auf Petrarcas Selbstverständnis als christlichen
Moralphilosophen, für den jedes nicht der Sinndeutung des Lebens dienliche
Wissen obsolet ist, negativ verstanden, ist Ignoranz die geistige Beschränktheit

der Vertreter einer gottlosen <scientia naturalis), die deren Unkenntnis
Petrarca vorwerfen» (XIII).

Die Übersetzung von K. Kubusch ist von guter Qualität.34 Das Problem der

Übersetzung des Wortfeldes litere/literatus wird befriedigend gelöst. Litere übersetzt

Kubusch im allgemeinen mit «Wissenschaften»35, literatus dagegen wird
teilweise mit «wissenschaftlich», teilweise mit «gebildet» (wenn die Eigenschaft
von Personen ausgesagt wird) übertragen.36 Nicht besonders gelungen scheint
mir dagegen die Übersetzung vonydiota durch «Stümper» (42/43; 90/9 1 37).

Der Ausdruckydiota erinnert nicht bloß an einen berühmten Ausspruch des

heiligen Franziskus, sondern es handelt sich m. E. um ein in der philosophischen

Literatur von Piaton bis Nikolaus von Kues geläufigen Synonym zu

33 Francesco Petrarca, De sui ipsius et multorum ignorantia, Über seine und vieler
anderer Unwissenheit. Übersetzt von Klaus Kubusch. Herausgegeben und eingeleitet von
August Buck. Lateinisch-Deutsch, Hamburg: Felix Meiner Verlag 1993, XXVIII + 177 S.

(Philosophische Bibliothek Band 455; ISBN 3-7873-1104-1).
34 An einigen Stellen hat der Übersetzer allerdings die Eleganz der Genauigkeit

vorgezogen. Vgl. z. B. 20/21: Eo verius acrius uruntur et ceco estuant incendio, quod et ipsi
studiosi omnes et lucubratores magtti sunt-, «Darum aber sind sie um so erregter und glühen in
blindwütiger Leidenschaft, weil sie alle selbst wissenschaftliche Studien betreiben — bei
Tag und bei Nacht!»

35 Vgl. 20/21 : Sunt enim litere multis instrumenta dementia. «Für viele nämlich stellt die
Wissenschaft einen Spielplatz ihrer Dummheit dar»; vgl. weiterhin 16/17, 28/29: Ad hoc

enim, non ad literas natus sum\ «Denn dazu, nicht für die Wissenschaften bin ich geboren».
Vgl. allerdings S. 26/27: me sine Uteris virum bonum: «Ich sei <ein guter Mensch ohne
Bildung)»; vgl. ebenfalls 30/31; 32/33.

36 Vgl. beispielsweise die zentrale Stelle 16/17: Virum bonum, imo optimum dicunt, qui
o utinam non malus utinamque non pessimus, in iudicio Dei sim! Eundem tarnen illiteratum
prorsusydiotam ferunt-, «Als guten, ja als vollkommenen Menschen bezeichnen sie mich.
War' ich doch im Urteil Gottes nicht schlecht, nicht am schlechtesten! Denselben nennen
sie andrerseits einen gänzlich ungebildeten und unwissenden Mann». Weiterhin 44/45
(homo literatus/«geb i ] de te r Mensch»).

37 16/17 an der bereits zitierten Stelle übersetzt Ycabuschydiota mit «unwissender
Mann».



248 Notabilia IV

illiteratus und laicus.38 Die Anmerkungen (165—174) beschränken sich im
allgemeinen auf Quellenangaben und Verweise auf Parallelstellen39, bieten aber

eine notwendige Lesehilfe. Ein Namenregister ergänzt den Band.

Petrarcas Invektive ist aus verschiedenen Gründen ein wirklich bedeutsamer

philosophischer Text des XIV. Jahrhunderts. Einerseits weil er eine ausgeprägte

Kritik an der Schulphilosophie, mithin vor allem am Aristotelismus40,
mit der Forderung nach einer im ciceronianischen Sinne41 verstandenen

Verknüpfung von Eloquenz und Weisheit enthält. Andererseits plädiert Petrarca

dezidiert für den Primat der Moralphilosophie. Konsequenterweise optiert er
deshalb für den Vorrang des Guten und des Willens vor dem Wahren und dem

Intellekt:
Hi sunt ergo veri philosophi morale set virtutum utiles magistri, quorum
prima et ultima intentio est bonum facere auditorem ac lectorem, quique
non solum docent quid est virtus aut vitium preclarumque illud hoc fuscum

nomen auribus instrepunt, sed rei optime amorem studiumque pessimeque
rei odium fugamque pectoribus inserunt. Tutius est voluntati bone ac pie

quam capaci et claro intellectui operam dare. Voluntatis siquidem obiectum,
ut sapientibus placet, est bonitas: obiectum intellectus est veritas. Satius est

autem bonum velle quam verum nosse (108).

3.3. Ficino. «Marsilio Ficino gehört gewiß zu den Autoren, die häufiger

genannt als gelesen werden. » - Diesem Verdikt ist zweifellos zuzustimmen. Nur
wenige Texte des italienischen Philosophen sind ins Deutsche übersetzt worden.

42 Die Übertragung von vier kleinen Schriften aus dem Epistolarium Fici-

38 Vgl. dazu Ruedi Imbach, Laien in der Philosophie des Mittelalters, Amsterdam
1989.

39 Zwei kleine Ungenauigkeiten seien hier korrigiert: Anm. 173 (S. 171) soll strepi-
dulus Straminum vicus erklären: «Ein Angriffgegen die Pariser Universität, die ihren Sitz in
der Rue du Fouarre zur Rechten des Hôtel de Ville hatte». Das ist ungenau: In der Rue du
Fouarre lehrten lediglich die Professoren der Artistenfakultät. Petrarca bezieht sich also

nur auf die Berufsphilosophen. Zur Lokalisierung der Artistenfakultät im XIV. Jahrhundert

cf. H. Riedlinger, Introductio zu: Raimundi Lulli Opera latina, volumen V, Palmae
Maioricarum 1967, 5 ff. — Die Anm. 195 (S. 172) bezieht sich auf folgende Stelle: Quanta
vero sit multitudo... hacpresertim tempestate, Sententiarum liber, ante alios, ille tales passus
opißces, clara, si loquipossit, et querula voce testabitur (S. 114). Wenn es dazu in der Fußnote
heißt, das Sentenzenbuch des Petrus Lombardus sei «weit verbreitet» gewesen, dann
informiert diese Bemerkung die Leserschaft unzureichend. Der Liber Sententiarum wurde
im XIV. Jahrhundert an allen Universitäten als theologisches Handbuch benutzt. Es gibt in
der Tat Tausende von Kommentaren dazu.

40 Vgl. 50-54, 110-121.
41 Zur Bewunderung von Cicero vgl. 58—84, 122—124, wo der Satz steht: Si mirari

autem Ciceronem, hoc est ciceronianum esse, ciceronianus sum.
42 Zu nennen sind die vor einiger Zeit neuaufgelegte Übersetzung von De amore, die

1914 von Karl Paul Hasse angefertigt worden ist (Hamburg 1984, Philosophische



Notabilia IV 249

nos, die Elisabeth Blum, Paul Richard Blum und Thomas Leinkauf zu verdanken

ist, stellt also die Einlösung eines langjährigen Desiderates dar.43 Bei den
vier kleinen Schriften handelt es sich zuerst um das Argumentum MarsiliiFicini in
Piatonicam Theologiam sowie das Compendium Platonicae Theologiae (46-155), zwei
kurze Traktate, die die 1474 abgeschlossene Theologia Platonica zusammenfassen.

Die «Fünf Fragen über den Geist» {Quaestiones quinque de mente, 156-221)
beinhalten eine platonische Theorie des Geistes. Wie das Argumentum ist auch
das Opuskel Quid estfélicitas, quod habetgradus, quod est eterna Lorenzo de Medici
gewidmet (222-263). Der lateinische Text der ersten drei Werke folgt der

Ausgabe von Raymond Marcel (im Anhang seiner Ausgabe der Theologia
Platonica III, Paris 1970); für die dritte Abhandlung wurde die Ausgabe der Briefe I
von Sebastiano Gentile (Firenze 1990) benutzt.44 Die Übersetzung ist sehr

zuverlässig und liest sich gut.45 In den recht zahlreichen Anmerkungen werden
in erster Linie Quellenverweise und Parallelstellen im Werke Ficinos verzeichnet.

46 Besonders kostbar sind die Hinweise in den Anmerkungen zum Traktat

Bibliothek 368, neu hrsg. von Paul Richard Blum) sowie eine Reihe von Briefen in: Briefe
des Mediceerkreises aus Marsilio Ficinos Epistolarium, übers, von Karl Markgraf von
Montoriola, Berlin 1926.

43 Marsilio Ficino, Traktate zur Platonischen Philosophie. Übersetzt und mit
Erläuterungen versehen von Elisabeth Blum, paul Richard Blum und Thomas Leinkauf,
Berlin: Akademie Verlag 1993, 263 S. (Collegia. Philosophische Texte; ISBN 3-05-
002362-7).

44 Die Schreibweise der ersten drei Texte ist normalisiert, während die Edition von
Gentile, zumindest was die ae betrifft, die mittelalterliche Graphie benutzt. Auf diese
Differenz hätte die Einleitung unbedingt hinweisen müssen.

45 Es sind mir nur wenige Unvollkommenheiten aufgefallen: Die Übersetzung von
gratis infusa mit «gratis eingegossen» (71) ist ebenso unschön wie jene von anima rationalis
durch «Rationalseele». Manchmal ist die Übersetzung etwas umständlich, z. B. wenn der
scholastisch formulierte Satz in Deo igitur solo hominis beatitudo consistit folgendermaßen
übertragen wird: «Also hat die Glückseligkeit ihren Grundbestand in Gott allein» (237).
Als weiteres Beispiel einer recht komplizierten Übersetzung sei folgender Passus zitiert:
«Daher hat der Akt des Willens, der eine substantielle Wendung und ein Sich—Ausbreiten
in den unendlichen Geist ist, eher etwas von der Struktur des Unendlichen als der Akt der
Vernunft, die nur einen der Aufnahmefähigkeit des Geistes entsprechenden Begriff von
Gott vermittelt.» Ich bin froh, den lateinischen Text lesen zu können: Quocirca voluntatis
actus, qui est in Deum infinitum conversio substantialisque diffusio, rationem infinitatis magis
habet quam actus intelligendi, qui est Dei notio quedam pro mentis capacitate. Leider wird
intellectus nicht durchgängig mit Intellekt übersetzt (e. g. 235, 236, 248: Intellekt, dagegen
247, 251 : Vernunft). Doch das sind Bagatellen im Vergleich zur vorzüglichen Qualität der
Übersetzung im allgemeinen.

46 Es wäre von Vorteil, wenn ein Verzeichnis der zitierten Quellen erstellt worden
wäre. Bei Autoren wie Avicenna, Averroes und Dionysius Areopagita ist die hier
praktizierte, stark abgekürzte Zitationsweise der Werktitel nicht angebracht. In jedem Falle
fehlt ein Abkürzungsverzeichnis. Ich bin nicht der Auffassung, daß jeder Leser und jede
Leserin Siglen wie die folgenden unmittelbar zu entschlüsseln versteht: ScG, STh, EE, EN
etc. - Avicennas Philosophia prima sollte nicht nach der Edition Venedig 1495 (wie 87),



250 Notabilia IV

Über die Glückseligkeit auf die Kontroverse zwischen Ficino und dem Dominikaner

Vincentius Blandellus sowie die zahlreichen Angaben zu thomistischen

Vorlagen. Indices hätten der Leserschaft große Dienste geleistet.
In der Einleitung wird nach einem kurzen biographischen Abriß der Inhalt

der einzelnen Schriften zusammengefaßt (27-34) sowie die Bedeutung Piatons
und des Piatonismus für Ficino umrissen (9-27). Der Autor dieses Teiles, Th.

Leinkauf, versteht unter Piatonismus im XV. Jahrhundert nicht eine Schule,
sondern «ein komplexes Bündel platonischer und neuplatonischer Elemente»

(10), zu denen u. a. die Dialektik des Einen und Vielen, die Transzendenz des

absoluten Einen, die Ideenlehre und die Lehre von der Unsterblichkeit der
Seele zählen. Nur im Zusammenhang mit dieser Tradition kann der «spezifisch
ficinianische Ansatz» gesichtet werden. Leinkauf erwähnt acht Aspekte (16-
27). Besonders bedeutsam scheinen mir Ficinos Verständnis der Ideen als

eingeborene Ideen (vgl. 18-19), der Gedanke der Vermittlung, der seine Seelenlehre

wesentlich bestimmt, die Weiterentwicklung der Unsterblichkeitsdoktrin
sowie die Ansichten zur Liebe und zum Schönen (25 ff.).

Der Band bietet eine vorzügliche Einführung in das Denken des

bedeutendsten Florentiner Platonikers, dessen Stellung in der Philosophiegeschichte
unbestritten ist. Die Auswahl der vier Schriften ist exzellent, denn sie bieten
einen umfassenden Einblick in die Philosophie Ficinos. Einige Aspekte der
Traktate verdienen besonders hervorgehoben zu werden. Die Bezeichnung
Gottes als absolute Gewissheit in folgendem Passus ist beachtenswert:

«Wir erfassen, was im Geist jeweils das Höchste ist, nämlich den Intellekt
selbst und den Willen; umgekehrt erfassen wir, daß es in bezug auf Intellekt
und Willen ein Höchstes gibt: für jenen nämlich ist das Höchste das Erkennen,

für diesen das Wollen. Aber was ist dann im Erkennen das Höchste,
was wieder im Wollen? In jenem ist es die höchste Klarheit, nämlich die

genaueste Gewißheit alles Wahren; in diesem die erfüllteste Freude... Was
also ist Gott? Mit Sicherheit ist Gott die klarste und gewisseste Wahrheit, die

Quelle alles Wahren, wie es aus ihm im Geist, seinem Spiegel
zurückstrahlt» (129).47

sondern nach der kritischen Ausgabe von S. Van Riet (wie 237) zitiert werden. 185 wird
überhaupt keine Ausgabe angegeben. Der Herausgeber der Metaphysica von Algazel heißt
natürlich nicht Mückle, wie Anm. 24 (237) suggeriert, sondern Mückle. Unverständlich ist
der Anfang der Anm. 2 (225), wo eine nirgends aufgeschlossene Abkürzung G.
vorkommt.

47 128 : Capiamus quae in mente sunt summa, id est intellectum ipsum et voluntatem. Rursus

quod in intellectu est voluntateque summo, in illo quidem supremum est intelligere, in hac autem
velle. Verum quid est ulterius in intelligendo supremum Quid Herum in volendo In illo quidem
claritas summa, id est exactissima verorum omnium certitudo. In hoc autem plenissimum gaudi-
um... Quid ergo Deus est Certe quantum in mente ipsius speculo refulget ex eo, Deus est clarissima

et certissima Veritas, omnium Jons verorum.



Notabilia IV 251

Bemerkenswert ist ebenfalls die Position Ficinos bezüglich der Frage, ob die

Glückseligkeit eher in einem Akt des Willens oder des Intellekts besteht. Ficino

optiert im Traktat Über die Glückseligkeit für den Willen: Frui igitur summo bono

ad voluntatem potius quam ad intellectum pertinere videtur (248).
Besonders fasziniert hat mich ein erstaunlicher Passus zur unglücklichen

menschlichen Vernunft, die findet, was sie nicht sucht, und nicht findet, was sie

sucht: Semper certe ambigit et vacillat et angitur (206). Dieses vollkommenste aller
Lebewesen, das aufgrund seiner Vollkommenheit unglücklich ist, kann
Prometheus verglichen werden:

«Ein solcher scheint jener allerunglücklichste Prometheus zu sein, der,
durch die göttliche Weisheit der Pallas unterwiesen und nachdem er das

himmlische Feuer, d. h. den Verstand, erlangt hat, sich eben deshalb auf
dem höchsten Gipfel des Berges, d. h. auf dem Gipfel der (geistigen)
Betrachtung befindet und wegen des andauernden Bisses des wildesten
Vogels, d. h. des Forschungsdranges zu Recht als der Erbarmungswürdigste
von allen gilt» (209).

Ficino vergleicht diese schmerzliche Erfahrung auch mit Sysiphus:
«Woher entstehen uns dann also, wie es ja die Erfahrung lehrt, so große
Schwierigkeiten, wenn wir uns bemühen, die Glückseligkeit zu erlangen, so
daß es aussieht, als wälzten wir jenen riesigen Stein des Sysiphus auf die
steile Berghöhe» (211).

Nur die Lehre der Erbsünde, mit der die Meinungen der Philosophen
übereinstimmen (vgl. 212/213), gibt eine Antwort auf dieses Rätsel. Am Schluß dieser

wahrhaft erstaunlichen Seiten beruft sich Ficino aufdie traditionelle Lehre, daß

das Verlangen der Seele nicht unerfüllt bleiben kann.


	Notabilia IV : Hinweise auf wichtige Neuerscheinungen aus dem Bereich der mittelalterlichen Philosophie

