
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 1-2

Artikel: Metaphysik und Ontologie bei Aristoteles

Autor: Ambühl, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761160

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761160
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans Ambühl

Metaphysik und Ontologie
bei Aristoteles

Revue Philosophique de Louvain (90) novembre 1992, Ed. de l'Institut Supérieur
de Philosophie, Louvain-la-Neuve: Gilbert Gérard: Avant-propos. Jacques
Follon: Le concept de philosophie première dans la Métaphysique d'Aristote.
Pierre Destrée: «Physique» et «métaphysique» chez Aristote. A propos de

l'expression öv fj ôv. Gilbert Gérard: De l'ontologie à la théologie. Lecture du
livre Z de la Métaphysique d'Aristote. Christian Rutten: La stylométrie et la

question de Métaphysique K. Lambros Couloubaritsis: Le statut de l'Un dans la

Métaphysique.

Die oben erwähnten fünf Beiträge zur Metaphysik des Aristoteles sind, wie
G. Gérard in seinem Vorwort ausführt, aus einem Forschungsprojekt
hervorgegangen, das 1989/90 im Metaphysikseminar des Institut Supérieur de

Philosophie der Universität Löwen über die Beziehungen zwischen Ontologie und

Theologie in der aristotelischen Metaphysik bearbeitet wurde. Ergänzt wurde
dieses Projekt durch einen Vortragszyklus, den Prof. P. Aubenque einJahr später
in Löwen über das gleiche Thema hielt. In Anerkennung der Impulse, die

Prof. Aubenque dem von einem echt philosophischen Geiste getragenen
Aristotelesstudium verliehen hat, wurde ihm diese Artikelserie gewidmet.

Der Tenor des von J. Follon verfaßten Beitrages besteht in der Absicht, die

in Met A 1-2, T 1-3 und E 1 enthaltenen Begriffsbestimmungen der sog. Ersten

Philosophie auf einen möglichst einfachen Nenner zu bringen. Die entsprechende

«Gleichung» lautet wie folgt: Die in Met A 1-2 als Wissenschaft von den

ersten Ursachen eingeführte Erste Philosophie ist gleichzeitig Theologie und

Ontologie, d. h. Wissenschaft vom Seienden als Seiendes, und dies deshalb, weil
die gesuchten ersten Ursachen sowohl göttlicher Natur als auch die ersten
Ursachen des Seienden als Seiendes sind.



224 Metaphysik und Ontologie bei Aristoteles

Primärer und - wenn man so sagen kann - alleiniger Gegenstand der Ersten

Philosophie ist somit die unbewegte, immaterielle und göttliche Wirklichkeit.
In ihr als dem höchsten Seinsprinzip - Follon sucht nachzuweisen, daß zwischen
dem Ersten Beweger und den sinnlich wahrnehmbaren Dingen ein ontologi-
sches Abhängigkeitsverhältnis bestehe - werden alle übrigen Dinge erkannt,
soweit sie unter dem Gesichtspunkt des Seins betrachtet werden. Die sog.
objection suarézienne, wonach die Beschäftigung mit dem ens commune und dem

summum ens Sache zweier verschiedener Wissenschaften wäre, ist somit
gegenstandslos geworden; denn, um es nochmals zu sagen, die Theologie übernimmt
auch die Funktion einer allgemeinen Seinswissenschaft.

Follon räumt allerdings ein, daß die für die Erkenntnis der unbewegten und
immateriellen Substanz benötigten Begriffe aus der Analyse des sinnlich
wahrnehmbaren Seins geholt werden müßten und daß, wenn auch nicht gerade von
einer Theologia negativa gesprochen werden könne, die Aussagen über das

Göttliche doch nur im Lichte eines Kontrastes mit der Welt hienieden
verständlich wären.

P. Destrée vertritt in seinem Beitrag, dem zweiten der obigen Artikelserie,
ziemlich genau das Gegenteil von dem, was nach Follon Gegenstand der
«Ersten Philosophie» sein soll. Es ist hier allerdings zu bemerken, daß der Text

von Met E 1, der in der Argumentation Follons eine zentrale Rolle spielt, bei
Destrée bewußt unberücksichtigt blieb.

Gemäß Destrée besteht zwischen der platonischen und aristotelischen

Metaphysikauffassung ein grundlegender Unterschied. Plato soll sich die Frage

gestellt haben: «Was ist das wahrhaft Seiende?»; Aristoteles dagegen: «Was ist
das Sein des Seienden»? Dementsprechend, so folgert Destrée, wird mit der
aristotelischen Formel öv f) öv nicht eine bestimmte Wirklichkeit bedeutet, etwa
die immaterielle im Sinne der Neuplatoniker - sondern bloß der formale

Aspekt, d. h. der Gesichtspunkt, unter welchem die sinnlich wahrnehmbare

Wirklichkeit, d. h. der Gegenstand der Physik, betrachtet werden soll. Für die

Metaphysik ist dieser Gesichtpunkt das Sein (eivat) für die Physik das Werden

(yvyvEaûat). Der Gesichtspunkt der Metaphysik, das Sein, entspricht dabei der

Formalursache, derjenige der Physik, das Werden, der Wirk- oder Finalursache.
In der Formalursache kommt das An-sich (kccû' coito) zum Tragen, während bei

der Wirk- oder Finalursache die Andersheit (ÉTepôtr]ç) im Vordergrunde steht.

M.a.W. die Metaphysik erfaßt ihren Gegenstand, d. h. die sinnlich wahrnehmbare

Wirklichkeit, in ihrer Identität mit sich selbst; die Physik dagegen, die auf
den denselben Gegenstand ausgerichtet ist, sieht in ihm, entsprechend der
aristotelischen Definition der Bewegung, das im Begriffdes Werdens implizierte
Anders—Sein.

Der Beitrag von G. Gérard, der dritte in unserer Reihe, besteht, wie schon

aus dem Titel hervorgeht, in einer Analyse der Buches Z der Metaphysik. Was an

dieser Analyse am meisten auffällt, ist die darin in Erscheinung tretende Radi-



Metaphysik und Ontologie bei Aristoteles 225

kalität, ein Ausdruck der hier durchaus im wörtlichen Sinne verstanden werden
kann. Alles, was mit «Sein» zu tun hat, wird auf seine radix, d. h. seine Wurzel

zurückgeführt: so die in Met A aufgeführten Seinsbedeutungen auf die 10

Kategorien, die Kategorien auf die Substanz, die Substanz auf das in ihr enthaltene

Formprinzip, in Buch Z auch als «erste Substanz» bezeichnet, und das

Formprinzip auf das göttliche Sein. Im Zentrum der Analyse Gérards steht allerdings
nicht die Theologie (dazu bietet das Buch Z bekanntlich keine oder fast keine

Anhaltspunkte), sondern die Ontologie, und in ihr die Suche nach dem

(substantiellen) Sein-an-sich. Das Ergebnis dieser Suche, bei welcher die Konfrontation

mit der Materie keine geringe Rolle spielt, besteht in der Erkenntnis, daß

unter (substantiellem) Sein-an-sich eine mit sich identische Wirklichkeit zu
verstehen ist, in der Sein und Wesen zusammenfallen. Dieses An-sich ist das,

was in der Definition, genauer gesagt, in der letzten Differenz derselben zum
Ausdruck kommt. Es ist dies zwar ein Allgemeinbegriff, der aber wegen seiner
inneren Unteilbarkeit (die Möglichkeit, als Artbegriff von vielen Individuen
ausgesagt zu werden, haftet ihm nur äußerlich und zufällig an) als ein sog.
universel concret zu verstehen ist, das im Gegensatz zu dem seinem Wesen nach

teilbaren universel abstrait nicht unter das Verdikt des Aristoteles fällt, wonach
das Allgemeine bloß ein xotövSe, d. h. ein Qualitätsmerkmal beinhalte.

Bei dem von L. Couloubaritsis verfaßten Beitrag über den Status des Einen in
der Metaphysik, der, obgleich er sich am Schluß der Artikelserie befindet, wegen
seiner thematischen Verwandschaft mit den vorangegangenen Beiträgen an vierter

Stelle besprochen werden soll, könnte man, wie schon bei Follon und Destrée,
einen diametralen Gegensatz zur soeben beschriebenen Auffassung Gérards
erblicken. Während der letztgenannte darauf ausgeht, die verschiedenen
Seinsbedeutungen auf eine erste und grundlegende zu reduzieren, scheint Couloubaritsis

genau den umgekehrten Weg zu beschreiten, der darin besteht, die Vielheit
der Seinsbedeutungen, die unangetastet bleibt, in einem übergreifenden Begriffschema

zu integrieren. Couloubaritsis geht davon aus, daß die Metaphysik, d. h.

die Wissenschaft vom Seienden als Seiendes, sämtliche Seinsbedeutungen
berücksichtigen muß, u. a. auch das akzidentelle Sein, das sich gemäß aristotelischer

Auffassung einer wissenschaftlichen Betrachtung entzieht. Dazu werden aber,
sofern man eine petitio principi vermeiden will, sog. nicht-ontologische Prinzipien

benötigt, die von der Henologie, d. h. der Lehre vom Einen und Vielen und
den sich daran anschließenden Begriffen, wie das Dasselbe, Andere, Ähnliche,
Unähnliche etc., geliefert werden. Ontologie und Henologie sind zueinander

komplementär, erfüllen aber verschiedene Funktionen: Die erstgenannte bezieht
sich auf die Realität, die zweite, die Henologie, bietet das entprechende methodische

Gerüst. Etwas krasser ausgedrückt: Eine Henologie ohne Ontologie wäre
leer; eine Ontologie ohne Henologie verworren.

Daraus ergibt sich für Couloubaritsis, daß die Konvertibilität von Sein und
Eins (ens et unum convertuntur) problematisch wird; sie ist teils gegeben, nämlich



226 Metaphysik und Ontologie bei Aristoteles

bei den individuellen Dingen und den obersten Seinsgattungen, teils muß sie

nachgewiesen werden. Um dies zu verdeutlichen, beruft sich Couloubaritsis auf
die in Met Y 2.1003b23-24 gemachte Bemerkung, wonach das Seiende und das

Eine «sich einander wie Prinzip und Ursache begleiten», und folgert daraus, daß

bei ein und derselben Sache ebenfalls zwischen einem kausalen und einem

prinzipiellen Aspekt (aspect principle!) zu unterscheiden sei. Beim kausalen

Aspekt geht es um das in der Sache verwirklichte Sein und die damit verbundene

(ontische) Einheit, beim «prinzipiellen» Aspekt dagegen um die Bedingungen,
wie z. B. die Technologie bei der Güterherstellung oder die Natur bei Lebewesen,

die diese Einheit herbeiführen oder erkennen lassen. Diese Bedingungen
sind nun mit der seinseigenen Einheit der Sache - wo, wie gesagt, die
Konvertibilität im traditionellen Sinne zum Tragen kommt — nicht identifizierbar.

In dieser Abspaltung der henologischen von der ontologischen
Betrachtungsweise liegt nun nach Couloubaritsis der Schlüssel zur Lösung des

Allgemeinheitsproblem der Theologie. Ontologisch gesehen bildet die Theologie
zwar die Spitze eines Erkenntnisprozesses, der die Gesamtheit der in der
aristotelischen Metaphysik enthaltenen Seinsbedeutungen durchläuft; ihren
Allgemeinheitscharakter verdankt die Theologie aber nicht dem Umstand, in
ihrem Gegenstand das oberste Seinsprinzip zu betrachten, sondern einem
«henologischen» Kriterium, der Tatsache nämlich, daß das diesem obersten
Seinsprinzip ensprechende Eins das primäre Maß darstellt, an dem und von dem her
alle übrigen Dinge gemessen werden.

Der vierte, hier aber, wie bereits erwähnt, an letzter Stelle besprochene
Beitrag von Ch. Rutten, analysiert einige Texte des Buches K unter ausdrücklicher

Berücksichtigung der Ergebnisse zweier stilometrischer Untersuchungen
zur relativen Chronologie der Metaphysik.

Die erste dieser Untersuchungen, beide ein Gemeinschaftswerk von
Ch. Rutten und J.P. Benzécri, erarbeitet die relative Chronologie aufgrund
sprachlicher Eigentümlichkeiten und interner Verweisungen, die zweite, auf
rein sprachlichen Kriterien fußend, analysiert neben dem Text der aristotelischen

Metaphysik (inkl. der strittigen Bücher a und K) noch den der Metaphysik
von Theophrast.

Bemerkenswert an dieser zweiten Untersuchung ist nun die Feststellung
Ruttens, daß 16 Passagen der aristotelischen Metaphysik, davon zwei aus Buch K,
der theophrastischen Geisteshaltung näher stehen als der aristotelischen, eine

Festeilung, in der man mindestens teilweise eine «posthume» Rechtfertigung
der bereits 1952 von J. Zürcher95 vertretenen These erblicken könnte.

1 Zürcher, Josef: Aristoteles' Werk und Geist. Paderborn: Schöningh 1952. Gemäß
Zürcher wäre das Corpus Aristotelicum in der heute vorliegenden Form nicht von Aristoteles,

sondern von Theophrast geschrieben worden. Das vom «echten» Aristoteles
übernommene Gedankengut würde nur 20-30 % des Inhaltes ausmachen. Insbesondere der
Ausdruck övf| öv wäre erst um das Jahr 300 v. Chr., also rund 20 Jahre nach dem Tode des

Aristoteles entstanden.



Metaphysik und Ontologie bei Aristoteles 227

Der erste Teil des Buches K stellt bekanntlich eine mehr oder weniger
getreue Dublette der Bücher B, T und E dar. Gemäß den Ergebnissen der
stilometrischen Analyse sind wesentliche Teile dieser K-Parallelen zeitlich
nach den entsprechenden Originalen anzusetzen. Dieser Umstand gibt nun
Rutten die Möglichkeit, unabhängig von der noch offenen Frage nach dem
Verfasser von Buch K, die in diesem Buch auftretenden Abweichungen und
Zusätze als mögliche Weiterentwicklung oder gar Berichtigung der in den

Originaltexten enthaltenen Gedankengänge zu interpretieren, wie das nachfolgende

Beispiel zeigt.
Die Art und Weise, wie die zweite, die Beweisprinzipien betreffende Aporie

in Met B 2 formuliert wird, ist nach Ruttens Aufassung insofern verwirrlich, als

zwischen der Frage, ob diese Prinzipien einer einzigen Wissenschaft angehören
oder nicht, und der Frage, ob sie der Substanzwissenschaft zuzuordnen sind,
nicht klar unterschieden wird. In dem später geschriebenen Met K 1 ist diese

Zweideutigkeit behoben. Die Aporie hat dort den folgenden Wortlaut: Ist es

Aufgabe einer oder mehrerer Wissenschaften, die Beweisprinzipien zu betrachten?

Diese einfachere Formulierung kann somit als eine Berichtigung einer
älteren, noch schwankenden Ausdruckweise interpretiert werden.

Obgleich im bereits erwähnten Vorwort die fünf Artikel als bloße «coups de

sonde» bezeichnet werden, haben sie doch eine Reihe von Erkenntnissen zutage
gebracht, die nebst andern zu den grundlegenden und, wie uns scheint, textlich
hinreichend abgestützten Elementen gehören, aus denen das, was man gemeinhin

unter aristotelischer Metaphysik versteht, rekonstruiert werden könnte.
Tatsachen wie z. B., daß die Erste Philosophie das höchste, über den sinnlich
wahrnehmbaren Dingen angesiedelte Sein, also eine bestimmte, konkrete, von
andern Seinsgattungen unterschiedene Wirklichkeit zum Gegenstande hat (Fol-
lon), daß ferner in der Formel öv fi öv das f) öv nicht eine bestimmte
Seinsstruktur, sondern bloß die Betrachtungsweise und Finalität des Betrachters zum
Ausdruck bringt (Destrée), daß die in dieser Finalität innewohnende Dynamik
zwangsläufig zur Offenlegung der ersten und grundlegendsten Seinstruktur
führt (Gérard), daß die Analyse der (ontologischen) Seinsstrukturen sich in
einem der Henologie entnommenen Begriffsschema äußern muß (Coulouba-
ritsis) und schließlich die Tatsache, daß die Ergebnisse der stilometrischen

Untersuchungen zusammen mit einer vertieften Analyse des Buches K dazu

beitragen können, überlieferte Metaphysikinterpretationen in einem neuen
Lichte erscheinen zu lassen oder gar in Frage zu stellen (Rutten), dies alles

dürfte, im Prinzip, kaum bestritten werden.
Zum Schluß noch eine kritische Bemerkung. Beim Lesen der Artikelserie

hat man Mühe zu glauben, daß ihr ein - wie wir annehmen - gemeinsam
bearbeitetes Forschungsprojekt zugrunde gelegen habe. Mit Ausnahme von
Destrée, der einmal ausdrücklich auf Couloubaritsis verweist, scheinen die



228 Metaphysik und Ontologie bei Aristoteles

Autoren kaum von einander Notiz genommen zu haben. Störend wirkt in dieser

Hinsicht vor allem die terminologische Inkonsistenz. Ein zentraler Begriff wie
oùaia wird je nach Verfasser als «substance», «essence» oder «étance»
wiedergegeben. Ein Minumum von redaktioneller Koordination wäre hier sicher Platz

gewesen.


	Metaphysik und Ontologie bei Aristoteles

