Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 1-2

Artikel: Metaphysik und Ontologie bei Aristoteles
Autor: Ambunhl, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761160

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761160
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hans AMBUHL

Metaphysik und Ontologie
bei Aristoteles

Revue Philosophique de Louvain (90) novembre 1992, Ed. de I'Institut Supérieur
de Philosophie, Louvain—la—Neuve: Giibert Gérard: Avant-propos. Jacques
Follon: Le concept de philosophie premiere dans la Métaphysique d’ Aristote.
Pierre Destrée: «Physique» et «métaphysique» chez Aristote. A propos de
Pexpression v 1) &v. Gilbert Gérard: De I'ontologie 2 la théologie. Lecture du
livre Z de la Métaphysigne d’ Aristote. Christian Rutten: La stylométrie et la
question de Métaphysiqgue K. Lambros Couloubaritsis: Le statut de ’'Un dans la
Métaphysigue.

Die oben erwihnten fiinf Beitrige zur Metaphysik des Aristoteles sind, wie
G. Gérard in seinem Vorwort ausfiihrt, aus einem Forschungsprojekt hervor-
gegangen, das 1989,/90 im Metaphysikseminar des Institut Supérieur de Philo-
sophie der Universitit Loéwen iiber die Beziehungen zwischen Ontologie und
Theologie in der aristotelischen Metaphysik bearbeitet wurde. Erginzt wurde
dieses Projekt durch einen Vortragszyklus, den Prof. P. Aubenque ein Jahr spiter
in Lowen iiber das gleiche Thema hielt. In Anerkennung der Impulse, die
Prof. Aubenque dem von einem echt philosophischen Geiste getragenen Ari-
stotelesstudium verlichen hat, wurde ihm diese Artikelserie gewidmet.

Der Tenor des von J. Follon verfaBten Beitrages besteht in der Absicht, die
in Met A 1-2,T 1-3 und E 1 enthaltenen Begriffsbestimmungen der sog. Ersten
Philosophie auf einen moglichst einfachen Nenner zu bringen. Die entspre-
chende «Gleichung» lautet wie folgt: Die in Mez A 1-2 als Wissenschaft von den
ersten Ursachen eingefithrte Erste Philosophie ist gleichzeitig Theologie und
Ontologie, d. h. Wissenschaft vom Seienden als Seiendes, und dies deshalb, weil
die gesuchten ersten Ursachen sowohl gottlicher Natur als auch die ersten
Ursachen des Seienden als Seiendes sind.



224 Metaphysik und Ontologie bei Aristoteles

Primirer und — wenn man so sagen kann — alleiniger Gegenstand der Ersten
Philosophie ist somit die unbewegte, immaterielle und géttliche Wirklichkeit.
In ihrals dem hochsten Seinsprinzip — Follon sucht nachzuweisen, daf zwischen
dem Ersten Beweger und den sinnlich wahrnehmbaren Dingen ein ontologi-
sches Abhingigkeitsverhiltnis bestehe — werden alle tibrigen Dinge erkannt,
soweit sie unter dem Gesichtspunkt des Seins betrachtet werden. Die sog.
objection suarézienne, wonach die Beschiftigung mit dem ens commune und dem
summum ens Sache zweier verschiedener Wissenschaften wire, ist somit gegen-
standslos geworden; denn, um es nochmals zu sagen, die Theologie iibernimmt
auch die Funktion einer allgemeinen Seinswissenschaft.

Follon riumt allerdings ein, daf3 die fiir die Erkenntnis der unbewegten und
immateriellen Substanz benotigten Begriffe aus der Analyse des sinnlich wahr-
nehmbaren Seins geholt werden miiiten und daf3, wenn auch nicht gerade von
einer Theologia negativa gesprochen werden konne, dic Aussagen iiber das
Gottliche doch nur im Lichte eines Kontrastes mit der Welt hienieden ver-
stindlich wiren.

P. Destrée vertritt in seinem Beitrag, dem zweiten der obigen Artikelserie,
ziemlich genau das Gegenteil von dem, was nach Follon Gegenstand der
«Ersten Philosophie» sein soll. Es ist hier allerdings zu bemerken, daf} der Text
von Met E 1, der in der Argumentation Follons eine zentrale Rolle spielt, bei
Destrée bewuf3t unberiicksichtigt blieb.

GemilB Destrée besteht zwischen der platonischen und aristotelischen
Metaphysikauffassung ein grundlegender Unterschied. Plato soll sich die Frage
gestellt haben: «Was ist das wahrhaft Seiende?»; Aristoteles dagegen: «Was ist
das Sein des Seienden»? Dementsprechend, so folgert Destrée, wird mit der
aristotelischen Formel 6v 11 Ov nicht eine bestimmte Wirklichkeit bedeutet, etwa
die immaterielle im Sinne der Neuplatoniker — sondern blof3 der formale
Aspekt, d. h. der Gesichtspunkt, unter welchem die sinnlich wahrnehmbare
Wirklichkeit, d. h. der Gegenstand der Physik, betrachtet werden soll. Fiir die
Metaphysik ist dieser Gesichtpunkt das Sein (eivan) fiir die Physik das Werden
(ylyveoUm). Der Gesichtspunkt der Metaphysik, das Sein, entspricht dabei der
Formalursache, detjenige der Physik, das Werden, der Wirk— oder Finalursache.
In der Formalursache kommt das An—sich (ka9 @vtd) zum Tragen, wihrend bei
der Wirk- oder Finalursache die Andersheit (€1epdtng) im Vordergrunde steht.
M.a.W. die Metaphysik erfal3t ihren Gegenstand, d. h. die sinnlich wahrnehm-
bare Wirklichkeit, in ihrer Identitdt mit sich selbst; die Physik dagegen, die auf
den denselben Gegenstand ausgerichtet ist, sieht in ihm, entsprechend der
aristotelischen Definition der Bewegung, das im Begriff des Werdens implizierte
Anders—Sein.

Der Beitrag von G. Gérard, der dritte in unserer Reihe, besteht, wie schon
aus dem Titel hervorgeht, in einer Analyse der Buches Z der Mezaphysik. Was an
dieser Analyse am meisten auffillt, ist die darin in Erscheinung tretende Radi-



Metaphysik und Ontologie bei Aristoteles 225

kalitit, ein Ausdruck der hier durchaus im woértlichen Sinne verstanden werden
kann. Alles, was mit «Sein» zu tun hat, wird auf seine radzx, d. h. seine Wurzel
zuriickgefiihrt: so die in Mez A aufgefithrten Seinsbedeutungen auf die 10 Kate-
gorien, die Kategorien auf die Substanz, die Substanz auf das in ihr enthaltene
Formprinzip, in Buch Z auch als «erste Substanz» bezeichnet, und das Form-
prinzip auf das géttliche Sein. Im Zentrum der Analyse Gérards steht allerdings
nicht die Theologie (dazu bietet das Buch Z bekanntlich keine oder fast keine
Anhaltspunkte), sondern die Ontologie, und in ihr die Suche nach dem (sub-
stantiellen) Sezn-an-sich. Das Ergebnis dieser Suche, bei welcher die Konfron-
tation mit der Materie keine geringe Rolle spielt, besteht in der Erkenntnis, daf3
unter (substantiellem) Sein—an—sich eine mit sich identische Wirklichkeit zu
verstehen ist, in der Sein und Wesen zusammenfallen. Dieses An—sich ist das,
was in der Definition, genauer gesagt, in der letzten Differenz derselben zum
Ausdruck kommt. Es ist dies zwar ein Allgemeinbegriff, der aber wegen seiner
inneren Unteilbarkeit (die Moglichkeit, als Artbegriff von vielen Individuen
ausgesagt zu werden, haftet ihm nur duBerlich und zufillig an) als ein sog.
universel concret zu verstehen ist, das im Gegensatz zu dem seinem Wesen nach
teilbaren #niversel abstrait nicht unter das Verdikt des Aristoteles fillt, wonach
das Allgemeine bloB ein t01dv8e, d. h. ein Qualititsmerkmal beinhalte.

Bei dem von L. Couloubaritsis verfaliten Beitrag iiber den Status des Einen in
der Metaphysik, der, obgleich er sich am SchluB3 der Artikelserie befindet, wegen
seiner thematischen Verwandschaft mit den vorangegangenen Beitrigen an vier-
ter Stelle besprochen werden soll, konnte man, wie schon bei Follon und Destrée,
einen diametralen Gegensatz zur soeben beschriebenen Auffassung Gérards
erblicken. Wihrend der letztgenannte darauf ausgeht, die verschiedenen Seins-
bedeutungen auf eine erste und grundlegende zu reduzieren, scheint Coulouba-
ritsis genau den umgekehrten Weg zu beschreiten, der darin besteht, die Vielheit
der Seinsbedeutungen, die unangetastet bleibt, in einem tibergreifenden Begriff-
schema zu integrieren. Couloubaritsis geht davon aus, dafl die Metaphysik, d. h.
die Wissenschaft vom Seienden als Seiendes, simtliche Seinsbedeutungen beriick-
sichtigen muf, u. a. auch das akzidentelle Sein, das sich gemil} aristotelischer
Auffassung einer wissenschaftlichen Betrachtung entzieht. Dazu werden aber,
sofern man eine pefitio principi vermeiden will, sog. nicht—ontologische Prinzi-
pien benétigt, die von der Henologie, d. h. der Lehre vom Einen und Vielen und
den sich daran anschlieBenden Begriffen, wie das Dasselbe, Andere, Ahnliche,
Unihnliche etc., geliefert werden. Ontologie und Henologie sind zueinander
komplementir, erfiillen aber verschiedene Funktionen: Die erstgenannte bezieht
sich auf die Realitit, die zweite, die Henologie, bietet das entprechende metho-
dische Geriist. Etwas krasser ausgedriickt: Eine Henologie ohne Ontologie wire
leer; eine Ontologie ohne Henologie verworren.

Daraus ergibt sich fiir Couloubaritsis, daf3 die Konvertibilitit von Sein und
Eins (ens et unum convertuntur) problematisch wird; sie ist teils gegeben, nimlich



226 Metaphysik und Ontologie bei Aristoteles

bei den individuellen Dingen und den obersten Seinsgattungen, teils muf3 sie
nachgewiesen werden. Um dies zu verdeutlichen, beruft sich Couloubaritsis auf
die in Met I" 2.1003b23-24 gemachte Bemerkung, wonach das Seiende und das
Eine «sich einander wie Prinzip und Ursache begleiten», und folgert daraus, daf3
bei ein und derselben Sache ebenfalls zwischen einem kausalen und einem
prinzipiellen Aspekt (aspect principiel) zu unterscheiden sei. Beim kausalen
Aspekt geht es um das in der Sache verwirklichte Sein und die damit verbundene
(ontische) Einheit, beim «prinzipiellen» Aspekt dagegen um die Bedingungen,
wie z. B. die Technologie bei der Giiterherstellung oder die Natur bei Lebewe-
sen, die diese Einheit herbeifithren oder erkennen lassen. Diese Bedingungen
sind nun mit der seinseigenen Einheit der Sache — wo, wie gesagt, die Kon-
vertibilitit im traditionellen Sinne zum Tragen kommt — nicht identifizierbar.

In dieser Abspaltung der henologischen von der ontologischen Betrach-
tungsweise liegt nun nach Couloubaritsis der Schliissel zur Losung des Allge-
meinheitsproblem der Theologie. Ontologisch gesehen bildet die Theologie
zwar die Spitze eines Erkenntnisprozesses, der die Gesamtheit der in der ari-
stotelischen Metaphysik enthaltenen Seinsbedeutungen durchliuft; ihren All-
gemeinheitscharakter verdankt die Theologie aber nicht dem Umstand, in
ihrem Gegenstand das oberste Seinsprinzip zu betrachten, sondern einem «he-
nologischen» Kriterium, der Tatsache nidmlich, da3 das diesem obersten Sein-
sprinzip ensprechende Eins das primire Mal3 darstellt, an dem und von dem her
alle tibrigen Dinge gemessen werden.

Der vierte, hier aber, wie bereits erwihnt, an letzter Stelle besprochene
Beitrag von Ch. Rutten, analysiert einige Texte des Buches K unter ausdriick-
licher Beriicksichtigung der Ergebnisse zweier stilometrischer Untersuchungen
zur relativen Chronologie der Metaphysik.

Die erste dieser Untersuchungen, beide ein Gemeinschaftswerk von
Ch. Rutten und J.P. Benzécri, erarbeitet die relative Chronologie aufgrund
sprachlicher Eigentiimlichkeiten und interner Verweisungen, die zweite, auf
rein sprachlichen Kriterien fuBBend, analysiert neben dem Text der aristoteli-
schen Metaphysik (inkl. der strittigen Biicher o und K) noch den der Metaphysik
von Theophrast.

Bemerkenswert an dieser zweiten Untersuchung ist nun die Feststellung
Ruttens, dafl 16 Passagen der aristotelischen Metaphysik, davon zwei aus Buch K,
der theophrastischen Geisteshaltung niher stehen als der aristotelischen, eine
Festellung, in der man mindestens teilweise eine «posthume» Rechtfertigung
der bereits 1952 von J. Ziircher95 vertretenen These erblicken kénnte.

1 ZURCHER, Josef: Aristoteles’ Werk und Geist. Paderborn: Schéningh 1952. GemiB
Ziircher wire das Corpus Aristotelicum in der heute vorliegenden Form nicht von Aristo-
teles, sondern von Theophrast geschrieben worden. Das vom «echten» Aristoteles iiber-
nommene Gedankengut wiirde nur 20-30 % des Inhaltes ausmachen. Insbesondere der
Ausdruck v fj 8v wiire erst um das Jahr 300 v. Chr., also rund 20 Jahre nach dem Tode des
Aristoteles entstanden.



Metaphysik und Ontologie bei Aristoteles 227

Der erste Teil des Buches K stellt bekanntlich eine mehr oder weniger
getreue Dublette der Biicher B, I' und E dar. Gemil3 den Ergebnissen der
stilometrischen Analyse sind wesentliche Teile dieser K—Parallelen zeitlich
nach den entsprechenden Originalen anzusetzen. Dieser Umstand gibt nun
Rutten die Moglichkeit, unabhingig von der noch offenen Frage nach dem
Verfasser von Buch K, die in diesem Buch auftretenden Abweichungen und
Zusitze als mogliche Weiterentwicklung oder gar Berichtigung der in den Ori-
ginaltexten enthaltenen Gedankenginge zu interpretieren, wie das nachfol-
gende Beispiel zeigt.

Die Art und Weise, wie die zweite, die Beweisprinzipien betreffende Aporie
in Met B 2 formuliert wird, ist nach Ruttens Aufassung insofern verwirrlich, als
zwischen der Frage, ob diese Prinzipien einer einzigen Wissenschaft angehdren
oder nicht, und der Frage, ob sie der Substanzwissenschaft zuzuordnen sind,
nicht klar unterschieden wird. In dem spiter geschriebenen Mez K 1 ist diese
Zweideutigkeit behoben. Die Aporie hat dort den folgenden Wortlaut: Ist es
Aufgabe einer oder mehrerer Wissenschaften, die Beweisprinzipien zu betrach-
ten? Diese einfachere Formulierung kann somit als eine Berichtigung einer
dlteren, noch schwankenden Ausdruckweise interpretiert werden.

Obgleich im bereits erwihnten Vorwort die fiinf Artikel als bloBe «coups de
sonde» bezeichnet werden, haben sie doch eine Reihe von Erkenntnissen zutage
gebracht, die nebst andern zu den grundlegenden und, wie uns scheint, textlich
hinreichend abgestiitzten Elementen gehoren, aus denen das, was man gemein-
hin unter aristotelischer Metaphysik versteht, rekonstruiert werden konnte.
Tatsachen wie z. B., daf die Erste Philosophie das hochste, tiber den sinnlich
wahrnehmbaren Dingen angesiedelte Sein, also eine bestimmte, konkrete, von
andern Seinsgattungen unterschiedene Wirklichkeit zum Gegenstande hat (Fol-
lon), daB ferner in der Formel 8v 1y v das 1) &v nicht eine bestimmte Seins-
struktur, sondern bloB die Betrachtungsweise und Finalitit des Betrachters zum
Ausdruck bringt (Destrée), daB3 die in dieser Finalitit innewohnende Dynamik
zwangsldufig zur Offenlegung der ersten und grundlegendsten Seinstruktur
fithrt (Gérard), dal3 die Analyse der (ontologischen) Seinsstrukturen sich in
einem der Henologie entnommenen Begriffsschema duflern muf3 (Coulouba-
ritsis) und schlieBlich die Tatsache, dal die Ergebnisse der stilometrischen
Untersuchungen zusammen mit einer vertieften Analyse des Buches K dazu
beitragen konnen, tberlieferte Metaphysikinterpretationen in einem neuen
Lichte erscheinen zu lassen oder gar in Frage zu stellen (Rutten), dies alles
diirfte, im Prinzip, kaum bestritten werden. )

Zum Schluf3 noch eine kritische Bemerkung. Beim Lesen der Artikelserie
hat man Miihe zu glauben, daBl ihr ein — wie wir annehmen — gemeinsam
bearbeitetes Forschungsprojekt zugrunde gelegen habe. Mit Ausnahme von
Destrée, der einmal ausdriicklich auf Couloubaritsis verweist, scheinen die



228 Metaphysik und Ontologie bei Aristoteles

Autoren kaum von einander Notiz genommen zu haben. Stérend wirkt in dieser
Hinsicht vor allem die terminologische Inkonsistenz. Ein zentraler Begriff wie
ovola wird je nach Verfasser als «substance», «essence» oder «étance» wieder-
gegeben. Ein Minumum von redaktioneller Koordination wire hier sicher Platz
gewesen.



	Metaphysik und Ontologie bei Aristoteles

