Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 1-2

Artikel: Geist und Psyche in tiefenpsychologischer und phdnomenologischer
Perspektive

Autor: Weier, Winfried

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761158

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WINFRIED WEIER

Geist und Psyche
in tietenpsychologischer
und phinomenologischer Perspektive

Fir die Auseinandersetzung mit der Psychoanalyse ist es bezeich-
nend, daB3 es im allgemeinen nicht gelang, zu ihren die Psyche und ihre
Gesetzlichkeit betreffenden Aussagen das entsprechende Gegentiber
auf der Seite des Geistes zu ermitteln, um so einen lebendigen Vergleich
unter beiden in Gang setzen zu konnen. Auf einen solchen Vergleich ist
aber die psychoanalytische Forschung insofern gerade angewiesen, als
sie allein in und aus ihm ein Kriterium fiir die Richtigkeit und Stim-
migkeit ihrer Aussagen gewinnen kann. Denn kann sie sich nicht vor
dem Gegeniiber des Geistes profilieren, begriinden und verifizieren,
steht sie nicht nur unter dem Verdacht, einem methodischen und sach-
lichen Monismus zu erliegen, sie befindet sich dariiber hinaus auch
tatsichlich in der Gefahr rein willkiirlicher Theorienbildung, !

Demgemil leidet die wissenschaftliche Forschung darunter, dal3 es
nicht gelang, den psychischen Phinomenen des Triebhaften entspre-
chende und instruktive Phinomene des Geistigen gegeniiberzustellen
und eine ganzheitliche Perspektive zu beiden zu finden. Im folgenden

1 A. WiLLwoLL, Zur psychoanalytischen Bewegung, in: Schweizer Rundschau 24 (1926)
348: «Ein Wort zur psychoanalytischen Kunst, durch Deutung der Symbole, der neuro-
tischen Symptome etwa, der Triume, der Fehlhandlungen des Alltags, das Unbewufite zu
entdecken... Feine Deutung ist Suche geistreicher Kombination — aber sie kann auch
ausarten zur geistleeren Konstruktion, und scheinbare Intuition kann zur bloBen Projek-
tion vorgefaBter Schemata in die Welt der Tatsachen werden. Ist das psychoanalytische
Deutungsschema einmal erfaB3t, dann 148t sich dutzendweise alles Mogliche auf <ver-
dringte Sexualitit>, auf den beriichtigten «Odipuskomplex» zuriickfithren.»



156 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

wird nun der Versuch unternommen, eine solche unter dem Aspekt der
Entstehung, Begriindung und Zielgerichtetheit des psychisch—sensiti-
ven Vorstellens einerseits und des geistig—intuitiven Erkennens ande-
rerseits zu ermitteln. Dieser Aspekt verspricht nicht nur eine hinrei-
chend breite und ergiebige Vergleichsbasis, er bietet dartiber hinaus
auch die Gelegenheit, die phinomenologische Forschung, insbesondere
die E. Husserls und M. Schelers, der Psychoanalyse gegeniiberzustellen
und in die Auseinandersetzung mit ihr einzubringen. Allein eine frucht-
bare und lebendige Konspiration unter beiden ist in der Lage, die
Psychoanalyse aus ihrem methodischen Engpal3 herauszufiihren und
auf den umfassenden Horizont der geistigen Phinomene hin zu ent-
grenzen.

Um diesen Weg zu beschreiten, ist es erforderlich, von einer klaren
phinomenologischen Beschreibung der Sinnesvorstellung und ihres
Aufbaus auszugehen, um sodann die Eigenart des spezifisch geistigen
Schauens damit vergleichen und davon abheben zu konnen. Dieses
Vorgehen stellt Kriterien in Aussicht, die es ermoglichen, grundlegende
Aussagen der Psychoanalyse S. Freuds und C. G. Jungs auf ihre Rich-
tigkeit und VerliBlichkeit zu iiberpriiffen. Dabei wird vor allem die
Tatsache offenkundig, da} Methode und Fragestellung der Psychoana-
lyse an der Grenze des psychischen Vorstellens endet und keinen
Zugang findet zu den dartiber hinausgehenden Phinomenen der spe-
zifisch geistigen Erkenntnis. Hierfiir signifikant ist die Erklarung Jungs:
«Ich muf} gestehen, daf} ich nicht weil3, was Geist schlechthin ist... So
mulB ich wohl statt von Geist vom Seelischen reden».? Richtungswei-
send fiir bezeichnete Zielsetzung kann die von Husserls Logischen Unter-
suchungen sein, von denen er sagt, darin werde «das Eigenrecht des
Eidetischen gegen dessen Psychologisierung ausfiihrlich begriindet»3.
Aber auch in umgekehrter Blickrichtung soll die phinomenologische
Forschung durch die Einbezichung der psychoanalytischen Fragestel-
lung entgrenzt, vertieft und erweitert werden.

2 «Geistund Lebeny, in: Die Dynamik des UnbewuB3ten. Ges. Werke, VIII, hrsg. von
M. NIEHUS-JUNG u. a., Olten, Freiburg 1971, 364.

3 Ideen zu einer reinen Phidnomenologie und phinomenologischen Philosophie
I, Husserliana III, hrsg. von W. BieMEL, Den Haag 1950, 146.



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 157

I. Das Phinomen

1. Die Sinnesvorstellung

Grundlegend fiir die nachfolgende Auseinandersetzung ist eine
phinomenologische Beschreibung der Sinnesvorstellung und der gei-
stigen Intuition, die geeignet ist, die phinomenale Eigenart beider
herauszuheben und ins BewuBtsein zu rufen.

Wir erfahren gar nicht den physiologischen Sinnesreiz als solchen,
sondern allein die in seinem Zusammentreffen mit der Psyche spontan
entstehende Sinnesempfindung, durch die wir ihn allererst fiir uns
erfahrbar machen. Was wir sehen, sind nicht Lichtwellen oder Reizun-
gen der Sehstibchen und Sehzipfchen, sondern Farben, Gestalten,
Gegenstinde, Bilder, Landschaften. Denn, was sieht, ist eigentlich
nicht das Auge, sondern die Psyche in ihm. Und sie trigt ihre eigene,
spezifisch menschliche Erlebnisweise mit in den Sinnesreiz hinein, um
ihn bereits so oder so zu empfinden, d. h. zu beantworten und zu
tiberformen. In der Psyche und ihrer Sinnesempfindung tritt der rein
physiologische Sinnesreiz immer nur als ein so oder so empfundener
auf. Was wir horen, sind nicht Luftwellen, Bewegungen des Trommel-
fells oder Erschiitterungen der Membran, sondern Tone, Klinge,
Worte, Harmonien, Disharmonien, Melodien, Musik. Nicht das Ohr
hort, sondern die Psyche in ihm. In jede Empfindung des physiologi-
schen Sinnesreizes nimmt sie sich selbst mit hinein. Allein als ein in der
Psyche vernommener, bereits erlebter tritt der Sinnesreiz in ihr auf. Das
Horen von Toénen kommt ebenso wie das Sehen von Farben erst im
Zusammenwirken von Sinnesreiz und Sinnesempfindung zustande.
Vollig Analoges gilt fiir die Geschmacks-, Geruchs- und Tastempfin-
dungen. Denn was wir schmecken, sind nicht die chemischen Vorgin-
ge, die durch kleinste Stoffteilchen in den Geschmackspapillen der
Zunge und des Gaumens bzw. in der Riechschleimhaut der Nase aus-
gelost werden, sondern eine uniiberschaubare Skala von Geruchs- und
Geschmacksempfindungen. Weil der physiologische Reiz des Riechens
und Schmeckens immer nur als ein bereits empfundener, beantworteter,
gedeuteter in der Psyche auftritt und allein so zur Sinnesempfindung
werden kann, weil also die Psyche in ihrer jeweiligen Eigenart immer
schon mit darin ist, werden dieselben physiologischen Reize des Rie-
chens und Schmeckens oft so verschieden empfunden. Und was wir
tasten, ist nicht die Wirkung, welche das Druckgefille auf die Tastkor-



158 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

perchen der Haut ausiibt, sondern Hirte, Weichheit, Widerstand, bei
einem Hindedruck Herzlichkeit oder Kiihle.

Im Zusammenwirken von Sinnesreiz und Sinnesempfindung ent-
steht die Sinnwahrnehmung. Selbstverstindlich entspricht dabei jeder
Sinnesempfindung ein Sinnesreiz und diesem eine reale Gegebenbheit,
aber beide sind keineswegs dasselbe. In der aus beiden hervorgehenden
Sinneswahrnehmung wirken immer drei Konstituentien zusammen:
die Realititen von Umwelt und Welt, die leiblichen Sinnesorgane und
eben die Psyche.

Um die Eigentitigkeit und Aktivitit, die die Psyche beim Zustan-
dekommen der Sinneswahrnehmung leistet, weiter zu demonstrieren,
ist auch die folgende Tatsache instruktiv. Wir erfahren ein und dasselbe
Objekt zumeist gleichzeitig durch mehrere Sinne: Wir sehen es, wir
hoéren es, und wir tasten es. Der Sinnesreiz des Sehens, Hoérens, Tastens
ist nun ein durchaus verschiedener nicht nur, weil er von verschiedenen
Sinnesorganen verwirklicht wird, sondern weil er auch Verschiedenes
beinhaltet. Gleichwohl erfahren wir nicht drei Objekte, ein gesehenes,
gehortes und getastetes, sondern ein und dasselbe Objekt als ein gese-
henes, gehortes und getastetes. Dies setzt voraus, daf3 es in der Psyche
eine Zentrale gibt, die die verschiedenen Sinnesreize iiber die Sinnes-
empfindung zur Einheit zusammenschlieBt, auf dasselbe Objekt bezieht
und so aus der Mehrzahl der Sinnesreize die Einheit der Sinneswahr-
nehmung hervorgehen lif3t. Die durch die verschiedenen Sinne erwirk-
ten Einzelempfindungen sind zur Einheit der Gesamtempfindung mit-
einander verbunden. Nur so ist es zu erkliren, dall in den sogenannten
«Synisthesien» ein optischer Eindruck gentigt, um die ihm entspre-
chende akustische Empfindung ins Bewultsein zu rufen oder umge-
kehrt. Hier wird erneut sichtbar, dal die Psyche aktiv mit ihren Sin-
nesempfindungen umgeht, sich selbst in diese einmischt, immer schon
in ithnen wirkt, wie diese allein in ihr selbst iberhaupt nur als solche
auftreten kénnen.

Betitigt sich schon die Psyche von Anfang an in der Vereinigung,
Verschmelzung von Sinnesreiz und Sinnesempfindung zur Sinneswaht-
nehmung, so verwandelt sie nun wiederum spontan und schopferisch
die Sinneswahrnehmung in eine Sinnesvorstellung. Hierfiir ist folgen-
des ausschlaggebend. Die Psyche beginnt damit, die Bilder der Wahr-
nehmung in einer Weise auszudeuten, auszulegen, sich eben zu veran-
schaulichen oder vorzustellen, die ihrer Eigenart entspricht. Das heil3t,
sie trigt in sich ganz bestimmte Gestalt-, Form- und Ordnungsschema-



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 159

ta, in denen und gemiB denen sie sich die Bilder der Wahrnehmung
veranschaulicht, vorstellt und zugleich verinnerlicht. Dabei ist sie
bestrebt, gemil3 ihren eigenen Gestaltschemata das kunterbunte Vie-
lerlei der Wahrnehmungen und Sinneseindriicke in Form- und Gestal-
teinheiten zusammenzufassen, zu ordnen und eben dadurch iibersicht-
lich und anschaulich werden zu lassen. Durch diese Veranschaulichung
werden die Sinneswahrnehmungen mehr und mehr zu ihr eigentiimli-
chen und daher ihrer Eigenart entsprechenden, ihr verfiigbaren Vor-
stellungen.

Nun ist zu beachten, daf3 es grundsitzlich zwei Arten solcher psy-
chischer Ordnungs- oder Gestaltschemata gibt. In der ersten Art driik-
ken sich die je individuelle und einzigartige Haltung, VerfaBBtheit und
Priponderanz der Einzelpsyche aus. In diese individuellen Gestaltsche-
mata spielen Veranlagung (mehr optische oder akustische), Gewohn-
heit, Interessensrichtung, Ausbildung, soziologische und kulturelle Fak-
toren, Mentalitit und dergleichen hinein.

Daneben gibt es eine zweite Art psychischer Gestaltschemata, die
allen Menschen, der allgemeinen Menschheitspsyche gemein ist, um
sich die Wahrnehmungen gemif3 der Eigenart derselben zu veranschau-
lichen. Solche allgemein menschlichen Gestaltschemata sind die von
Raum und Zeit. Zunichst steht einmal fest, daBl wir ohne Raum und
Zeit uns tiberhaupt nichts vorstellen konnen. Versucht man, sich Raum
und Zeit aus allen Sinnesvorstellungen wegzudenken, so bleiben keine
mehr tbrig. Alle Wahrnehmungen werden erst in Raum und Zeit zu
vorgestellten. Diese stellen immer den Rahmen dar, in den die Wahr-
nehmungen eingeordnet werden, in dem sie eine bestimmte Stelle
einnehmen, in dem wir sie lokalisieren. Raum- und Zeitvorstellungen
durchdringen und iiberformen alle Wahrnehmungen, machen sie an-
schaulich und vorstellbar.

Es gibt nun ernstzunehmende Griinde dafiir, dall Raum und Zeit
nicht in derselben Weise wirklich sind, in der wir sie uns vorstellen.
Uber die hierfiir schon von Augustinus4 und Kant3 genannten hinaus
sei auf die folgenden verwiesen. Wir konnen uns Raum und Zeit nur als
unendlich vorstellen. Das aber, was sie erfiillt, die Materie, ist notwen-
dig endlich. Denn eine unendliche Materie wire nicht mehr eine sol-
che, da Materie immer quantitativ bestimmt ist und mithin irgendwo

4 Confessiones X.
5 Kritik der reinen Vernunft A 31-49, B 46-73.



160 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

eine Grenze hat. Die Unendlichkeit von Raum und Zeit kann also nicht
von Materie erfiillt werden, sondern nur von einem Transmateriellen,
das aber notwendig gerade nicht mehr rdumlich und zeitlich vorstellbar
ist, da es anders kein Transmaterielles wire. Also kann die Unendlich-
keitsdimension von Raum und Zeit durch nichts erfiillt werden, ist
mithin nichts oder ein Vorstellungsschema unserer eigenen Psyche,
worin sie sich die Wahrnehmungen versinnbildlicht. Weiterhin stellen
wir uns Raum und Zeit als eine Leere vor, in der die Dinge auftreten.
Wiirde nichts darin auftreten, so blieben doch fiir unser Vorstellen der
leere Raum und die leere Zeit tibrig. Wo aber nichts ist, da ist gar nichts:
auch kein leerer Raum und keine leere Zeit. Das Raum—Zeit—Schema ist
allgemein, fix, unveranderlich und starr. Alle Realitit, die wir uns darin
vorstellen, ist aber nicht allgemein, sondern individuell, nicht fix, starr
und unverinderlich, sondern stindigem Wechsel und Wandel unterwo-
rfen. Also ist dieses Schema auf der Seite unseres Vorstellens, nicht aber
der Realitit zu sehen.

Man muf nicht wie Kant behaupten, unseren Raum- und Zeitvor-
stellungen entspreche gar nichts in der Realitit, um einzusehen, daB3 mit
ihnen eigentlich nur die reale Bewegung wie die reale Ausdehnung
korrespondieren, die wir uns durch Anwendung dieses Schemas so
veranschaulichen, wie sie selbst und als solche nicht sind. Sie sind
insbesondere nicht wie dieses unendlich, sondern ganz sicher endlich,
nicht wie es unbedingt, sondern bedingt, nicht wie es allgemein, son-
dern individuell, nicht wie es starr, sondern in Bewegung, nicht wie es
notwendig, sondern zufillig, faktisch. So kommt man nicht darum
herum, daran festzuhalten, dal3 die Psyche die Wahrnehmung in der
Weise in ihre eigene Vorstellung verwandelt, dal3 sie jene nach ihren
raumlichen und zeitlichen Schemata auffaf3t.

Es ist wichtig zu bedenken, ob nicht Raum und Zeit bis zu gewissem
Grade Schemata der Psyche sind, weil der Neopositivismus, wie er
besonders durch R. Carnap, M. Schlick, H. Reichenbach und O. Neu-
rath vertreten wird6, verlangt, alle Wissenschaft habe auf die konsta-
tierbaren, berechenbaren, meBbaren Gegebenheiten der Raum—Zeit—

6 Vgl. W. WEIER, Nihilismus. Geschichte, System, Kritik, Paderborn, Miinchen,
Wien, Zirich 1980, § 19; Ders. Brennpunkt der Gegenwartsphilosophie. Zentralthemen
und Tendenzen im Zeitalter des Nihilismus, Darmstadt 1991, Kap. 4.



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 161

Erfahrung zuriickzugehen, und aus diesem Grunde ein Wissen von
tiberzeitlichen oder iiberriumlichen Inhalten ablehnt.”

Sind auf die beschriebene Weise in der Psyche mehrere Einzelvor-
stellungen entstanden, so betrachtet sie diese und vergleicht sie mit-
einander, um jene Grundzige oder Eigenschaften, die diese Bilder
miteinander gemeinsam haben, in einem sie alle betreffenden Gesamt-
bild miteinander zu vereinigen. In diesem Gesamtbild der Einzelvor-
stellungen 1463t die Psyche das auBer acht, was sie jeweils voneinander
abhebt und unterscheidet, um sie eben alle in einem sie zusammen-
schauenden und auf sie gleicherweise anwendbaren Gesamtbild mit-
einander zu verbinden. Man konnte sagen, daf3 die auf das sinnenfillig
Anschauliche ausgerichtete Psyche sich in eigener Aktivitit und Spon-
taneitit ein Bild der Bilder macht, um sich die Einzelvorstellungen
wiederum zu veranschaulichen. Man kann in diesem Sinne auch von
einer Allgemeinvorstellung sprechen.

Indem die Psyche bei der Bildung der Allgemeinvorstellungen die
in den Einzelvorstellungen noch enthaltenen Unterschiede iibergeht,
nicht weiter beachtet, gewissermaBBen unterschligt, neigt sie zu einer
Nivellierung, einer Gleichmacherei, die dem jeweilig einzelnen keine
besondere Aufmerksamkeit mehr schenkt. Dadurch wird die Psyche
unkritisch. Zur Bezeichnung ihres Umgangs mit den Einzel- und All-
gemeinvorstellungen scheint folgendes sehr instruktiv zu sein. Selbst-
verstindlich sind die Einzelvorstellungen nicht durch die Allgemein-
vorstellungen ausgeldscht oder aufgehoben. Sie bestehen neben diesen
fort. Auf welche Einzelvorstellungen nun die Psyche ihre Allgemein-
vorstellung anwendet, scheint ganz und gar ihrer Willkiir, d. h. threm
affektiven oder emotionalen Interesse an dem jeweiligen Objekt ausge-
liefert zu sein, wodurch die bezeichnete Unsachlichkeit noch groBer
wird. Zwar sind wir grundsitzlich in der Lage, an solchen durch ihre
affektiven Interessen erwirkten Vorstellungsverbindungen Kritik zu
iiben. Aber solche Kritik ist nur durch eine andere Erkenntnisinstanz
moglich, als die Psyche es ist.

Grundsitzlich ist zur Assoziation der Vorstellungen zu sagen, daf3 sie
sich dabei keineswegs von Einsichten in Sachverhalte oder wesentliche
Zusammenhinge leiten liBt, sondern von ihrem eigenen Anschauen
der Vorstellungsbilder. Dabei fal3it sie die Vorstellungen so zusammen,

7 Wissenschaftliche Weltauffassung. Der Wiener Kreis, hrsg. vom Verein E. MacH,
Wien 1929, 15-29.



162 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

wie die Bilder sich entweder am besten zusammenfiigen oder eben
voneinander abheben. Auch Vorstellungen, die oft miteinander gleich-
zeitig oder nacheinander geweckt werden, werden in der Psyche asso-
ziiert. Daf sie sich dabei nicht so sehr von die Sache selbst betreffenden
Gesichtspunkten als vielmehr von ihrem Verlangen nach bildhafter
Veranschaulichung leiten 148t, geht vor allem daraus hervor, daf bild-
hafte Ahnlichkeit oder Kontrastwirkung unter Vorstellungsbildern wie
auch das gleichzeitige Auftreten von solchen wenig oder nichts tber
einen tatsichlichen Zusammenhang unter den vorgestellten Objekten
besagt.

Dies zeigt sich auch daran, daf} es nicht zuletzt Affekte und Emo-
tionen sind, die Vorstellungskomplexe bilden und als das eigentliche
Ferment unter den Vorstellungen auftreten kénnen. Und hat die Psyche
einmal auf solche Weise einen Komplex aufgebaut, so bemerkt sie,
solange ihr nicht eine kritischere Erkenntnisinstanz Einhalt gebietet,
nicht, daf3 sie darin ihre eigenen Affekte auslebt, sondern hilt ihn fiir
reine Wirklichkeit. Im Prinzip bewirken auch Affekte wie Neid und
MiBgunst Assoziationen und Vorstellungskomplexe. Es besteht kein
Zweifel, daf3 solches Hineinspielen von Neigungen und Affekten in das
Vorstellungsleben die Ursache vieler Fehleinschitzungen oder Unsach-
lichkeiten darstellt. Doch nicht nur solche Affekte, sondern auch psy-
chische Grundhaltungen wie insbesondere die Angst kénnen zu Kom-
plexzentren werden.

Fir diese durch psychische Haltungen und Affekte verursachten
Vorstellungskomplexe ist es kennzeichnend, dal3 sie eher zwanghaft als
sinngesteuert, eher rein psychisch als objektiv sind. Die in ihnen ver-
anschaulichten Ereignisse unterliegen rein affektiver Beurteilung und
Bewertung. Diese Komplexe verzerren die Wirklichkeit durch Uberbe-
tonung oder Unterbewertung von Einzelvorstellungen und sind noch
nicht in der Lage, von sich selbst abzusehen, sich gegeniiber Distanz zu
gewinnen, um aus dieser die Dinge in sachlicher Geldstheit zu betrach-
ten. Wiren wir rein psychische Wesen, so wiren wir den Vorstellungs-
mechanismen restlos verfallen und auch zu der genannten Kritik nicht
in der Lage.

2. Die geistige Intuition

Nehmen wir an, ich habe mir in der beschriebenen Weise eine
Vorstellung gebildet von einer Tiir. Ich stelle sie mir also vor in einer



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 163

bestimmten Farbe und Gestalt, sehe sie an einer bestimmten Stelle im
Raum und in der Zeit und assoziiere mit ihr andere Vorstellungen, z. B.
die von dem Zimmer und Gebiude, in dem sie sich befindet. Nun
geschieht etwas ganz Entscheidendes. Ich richte an diese Vorstellung
die Frage: Was ist das eigentlich, was mir da erscheint? Um zu erfassen,
was es eigentlich ist, versuche ich herauszubekommen, welche Merk-
male meiner Vorstellung ich mir wegdenken kann, ohne dal3 das
Objekt, die Tiir verschwindet. Denn all solche Merkmale kénnen ja
nicht das vorstellen, was die Tiir «eigentlich» ist. Ich versuche also
durch Weglassung der fiir dieses Objekt nicht typischen Merkmale das-
jenige Merkmal herauszufinden, das nun gerade fiir es signifikant ist.
Stelle ich mir die Tiir also vor in einer anderen Farbe, so erkenne ich,
daB dieses Merkmal ihr nicht wesentlich und unerldBlich ist. Das glei-
che mag gelten fiir die Form oder Gestalt (gefichert oder glatt). Andere
ich aber in ebensolcher Weise auch die Gro3e oder das Material, so tritt
mir urplétzlich und ohne vermittelnde Vorstellungen oder Uberlegun-
gen, also ginzlich intuitiv wie ein «Halt!» oder Veto der Einwand
entgegen: «Dann ist es keine Tiir mehr!». Und mit diesem Einwand
verbindet sich spontan die Einsicht in die Funktion dieses Objekts, wie
sie von Grofle und Material durchaus abhingig ist. Diese Funktion
erkenne ich in einem Prinzip, welches dieses Objekt realisiert, dem
Prinzip nimlich des Offnens oder SchlieBens bzw. des Einlall Verweh-
rens oder Gewihrens.

Es kommt nun auf sorgfiltige Beschreibung dieses Phinomens an.
Das sich ereignende Novum liegt darin, daf3 dieses Prinzip als solches
auf das entschiedenste jede Weise des sinnenhaften Vorstellens abweist
und von sich ausschlie3t.8 Denn wohl kann ich mir ein bestimmtes und
einzelnes Offnen oder SchlieBen, EinlaB Gewihren oder Verwehren
sinnenhaft vorstellen, keineswegs aber die in diesem Prinzip auf das
grundsitzlichste gemeinte Allgemeinheit des Offnens und SchlieBens
tiberhaupt, des Einla3 Gewihrens oder Verwehrens iiberhaupt.® Denn

8 Diese grundlegende Differenz ist leicht zu erkennen, wenn man sich die Aufgabe
stellt, das Vorstellungsbild von einer Tiir und den Inhalt der Intuition, also das Offnen, das
SchlieBen, das Einlal Verwehren oder Gewihren, auf ein Blatt Papier zu malen.

9 Ideen zu einer reinen Phinomenologie usw. I, a.a.0., 111, 18: «Solche universellen
Urteile haben den Charakter der Wesensallgemeinheit, der <reinen>, der <strengen>,
schlechthin <unbedingten> Allgemeinheit»; M. ScHELER, Philosophische Weltanschau-
ung, Ges. Werke IV, hrsg. von M.S. FriNGs, Bern, Miinchen 1976, 79: «Solche Wesens-
erkenntnisse ... gelten ... fiir alle zufilligen beobachtbaren Tatsachen des betreffenden
Wesens in unendlicher Allgemeinheit und Notwendigkeit». '



164 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

diese Universalitit sprengt den Rahmen, in dem eine jede Sinnesvor-
stellung sich bewegt und bewegen muf3, in dem sie riickgebunden bleibt
an die rein faktische Gegebenheit der Qualitit (Farbe), Quantitit (Ge-
stalt, Form) wie die Schemata von Raum und Zeit, darin ein Objekt
immer nur eine bestimmte Stelle oder Extension einnehmen kann, nie
aber die Dimension prinzipieller Universalitit erreicht. Und darin ist
auch der entscheidende Grund fiir das unvermittelte, urplétzliche Auf-
treten der Intuition zu sehen. Es konnen ihr deshalb keinerlei sie ver-
mittelnde Vorstellungen vorausgehen, weil ihr Inhalt wesenhaft nicht
vorstellbar ist. Es mul} daher jede evolutionistische Anschauung, wie
wenn die Wesenseinsicht eine Weiterfihrung, Weiterentwicklung oder
Perfektionierung der Sinnesvorstellung wire, auf das entschiedenste
bestritten werden. Der Inhalt der Intuition meint vielmehr eine Gesetz-
lichkeit, Wesenhaftigkeit, einen inneren Logos, ein Generisches im
Sinne einer Wesensart, wie es das Kontinuum von Raum und Zeit
immer und notwendigt iibersteigt, transzendiert und in diesem Sinne
notwendig transzendent und metaphysisch ist. Dal3 jedes Erfassen eines
Objekts solchermalen metaphysisch ist, hat die neopositivistische Wis-
senschaftstheorie vollig aus dem Auge verloren.

Das Besondere dieser Intuition liegt also darin, dal3 sie gerade vom
Vorstellbaren absieht, um sich einem Prinzip zuzuwenden, das nicht
mehr vorstellbar ist, sondern nur in wesentlich anderer Weise erschaut
werden kann. Diese Intuition ist gerade dadurch zustande gekommen,
daB sie vom Sinnenfilligen am Objekt mehr und mehr absah, um den
nicht mehr sinnenhaften inneren Logos zu erfassen. Dieser ist keines-
wegs anzutreffen in jener Realitdtsdimension, welche in der Vorstellung
abgebildet wird, der des Faktischen, Bedingten, Zufilligen, in den
Anschauungen von Raum und Zeit Aufscheinenden. Vielmehr schaut
die Intuition in eine darin gegenwirtige und doch wesenhaft davon
verschiedene Dimension des Ideellen, Unbedingten, Notwendigen,
Uberriumlichen und Uberzeitlichen. 10 Weil also der Inhalt von Vor-
stellung und Intuition keineswegs einen blof3 graduellen, sondern einen
ganz und gar wesentlichen Unterschied aufweist, muf} jede Herleitbar-
keit der Intuition aus der Vorstellung prinzipiell ausgeschlossen wer-
den. Denn es mul} als vollkommen unerklirlich erscheinen, daB3 eine
Perzeption eine andere von nicht nur graduell verschiedenem, sondern

10 Jdeen zu einer reinen Phinomenologie usw. I, a.a.0., III, 18. E. HusserL, Erfah-
rung und Urteil, hrsg. von L. LANDGREBE, Hamburg 1985, 426.



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 165

geradezu gegensitzlichem Inhalt hervorbringen konne. Deshalb ist
unbedingt davon auszugehen, daBl mit dem urplétzlichen Auftreten
dieser so heterogenen Intuition zu dem sensitiv—psychischen Bereich
ein grundsitzlich daraus unableitbares Urphinomen hinzutritt, das auf
einen ganz anderen Ursprung als den der bildhaft vorstellenden Psyche
zurtickverweist.

Um dies zu verdeutlichen, ist folgendes herauszuheben. Wihrend
die Sinnesvorstellung das bedingte Auftreten des Objekts betrachtet,
erfalBt die Wesenseinsicht etwas, das unbedingt bestehen muB, damit
dieses Objekt tiberhaupt moglich sei. Wihrend die Sinnesvorstellung
sich auf das jeweilige, einzelne Vorkommen, die bloB3e Faktizitit eines
Objekts richtet, erfal3t die Intuition ein Prinzip, das in seiner Giiltigkeit
nicht davon abhingt, ob und wie es tatsichlich vorkommt, sondern
allgemein gilt ganz gleich, ob und wie es tatsichlich vorkommt.!!
Wihrend die Sinnesvorstellung sich auf jenen Bereich am Objekt rich-
tet, der auch nicht dasein kénnte, erfalit die Intuition einen Sinn (z. B.
Einla3 gewihren bzw. verwehren), der da sein mul3, wenn es dieses
Objekt iiberhaupt geben kann. Wihrend sich die Vorstellung das rein
faktische Dasein und die zufillige Beschaffenheit des Objekts gemil3
ihrer wiederum zufillig—faktischen Eigenart, die auch eine andere sein
konnte, veranschaulicht, erfal3t die Einsicht einen notwendigen Sinn-
zusammenhang in einem eben auf Sinn und Notwendigkeit ausgerich-
teten Medium, das im Hinblick darauf auch gar kein anderes sein
koénnte. 12 Denn das rein faktische Auftreten eines Objekts setzt ebenso
notwendig das Vorhandensein eines dieses allererst ermoglichenden
Prinzips voraus, wie auch der Zusammenhang zwischen diesem und
seiner jeweiligen Verwirklichung insofern ein notwendiger ist, als es in
sich selbst die Notwendigkeit eines Zweck- bzw. Sinnzusammenhangs
enthilt. So besteht z. B. zwischen einem Raum und der Méglichkeit
zweckhaften Offnens oder VerschlieBens ebenso eine Notwendigkeit
wie zwischen dem Vorhandensein eines Raumes, der ja nicht fiir alle
dasein kann, und der Moglichkeit, in ihn Einlal zu gewihren oder

11 Ibid., 427: « Wesensallgemeinheiten gehen allen Fragen nach den Tatsachen und
ihren tatsichlichen Wahrheiten vorher.»; M. ScHELER, Die Stellung des Menschen im
Kosmos, Ges. Werke, 2.2.0., IV, 44: «Ideieren heifit, das Realititsmoment selbst ver-
suchsweise aufheben.»

12 Vgl. E. Hussert, Erfahrung und Urteil, 426; M. ScHELER, Philosophische Weltan-
schauung, Ges. Werke, a.a.0., IV, 79.



166 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

diesen zu verwehren. Diese Denknotwendigkeit des inneren Prinzips
einer Sache ist keine Notwendigkeit des psychischen Fiihlens oder
Empfindens, sondern eine solche der Einsicht.

1. Grundhaltungen

1. Zielobjekte

Der wesentlichen und keineswegs nur graduellen Verschiedenheit
von Vorstellung und Intuition entspricht freilich eine solche der diese
ausfithrenden Instanzen, also von Psyche und Geist. Diese Differenz
dokumentiert sich in einer verschiedenen Grundhaltung, die beide
gegeniiber dem zu erfassenden Objekt wie in der Begegnung mit Welt,
Leben und Dasein iiberhaupt realisieren. Wihrend nimlich die Psyche
sich damit begniigt, das sinnenfillige Objekt lediglich gemil3 ihrer
Eigenart des Erlebens abzubilden und zu veranschaulichen, fragt der
Geist nach dem nicht sinnenhaften Was des Objekts, d. h. seiner
Wesensbeschaffenheit. Damit ist aber das Spezifische ihrer verschiede-
nen Grundhaltungen noch nicht hinreichend bezeichnet. Denn die
Intuition meint diese Wesensqualitit als eine notwendige, d. h. als eine
solche, die ich nicht weglassen darf, damit es noch dieses Objekt sei. Sie
intendiert diese also im Grunde als die metaphysische Bedingung seiner
Moglichkeit, um sodann das Objekt als ihre faktisch—zufillige Konkre-
tion zu verstehen, welche freilich unendlich viele und andere Repri-
sentationen haben kann.!3 Dagegen tiberschreitet die Psyche nie in
ihren Vorstellungen die jeweilige, zufillige und rein faktische Erschei-
nungsweise des Objekts, um diese auf ein darin zwar gegenwirtiges,
aber keineswegs selbst aufscheinendes Prinzip zu hinter—fragen. Sie
bleibt eingefangen und eingebunden in die Merkwelt des nur Impres-
siven und Bedingten, richtet sich aber nicht wie die Intuition auf einen
davon abhingigen und im Vergleich hierzu unbedingten Gehalt. Wih-
rend also die Grundhaltung des Geistes dadurch ausgezeichnet ist, sich
von der reinen Bedingtheit des Objekts zu befreien, diese zu iiberschrei-
ten hin auf eine zweite Dimension der unbedingten, notwendigen und
qualitativen Wesensgesetzlichkeit, bleibt die Psyche in ihrer Grundhal-

13 Vgl. E. HusserL, Erfahrung und Urteil, 423.



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 167

tung am Einzelobjekt haften, also an seiner ersten Dimension des
Zufilligen, Faktischen, Rdumlichen, Zeitlichen und Quantitativen,
mithin des Bedingten tiberhaupt.

Es stellt daher ein fundamentales Mif3verstindnis dieser Differenz
dar, wenn Sigmund Freud das «Urteil» als eine «Fortentwicklung» der
«nach dem Lustprinzip erfolgten Einbeziehung (sc. einer Triebregung)
ins Ich oder AusstoBung aus dem Ich» betrachtet!4 und demgemil3 die
«bejahende» Urteilsfunktion aus dem «Eros», die «verneinende» dage-
gen aus dem «Destruktionstrieb» zu erklidren sucht.!3> Denn eben damit
wird Freud der Tatsache nicht gerecht, dal3 das intuitiv—erleuchtete
Urteil sich gerade dadurch von jeder rein psychisch—triebhaften Ur-
spriinglichkeit absetzt, daf3 es im Unterschied und Gegensatz zu dieser
gerade von jedem emotional-triebhaften Interesse frei sein muf3, um fiir
den reinen Sachbezug und die innere Notwendigkeit seiner Wesenheit
offenstehen und den darauf gerichteten Intuitionsakt iiberhaupt leisten
zu konnen.

In vergleichbarer Weise meint Carl Gustav Jung, durch das «Den-
ken» werde das «Objekt der Wahrnehmung» lediglich «in héherem
MaBe in Psychisches verwandelt als durch bloBe Empfindung»16. Denn
das Besondere dieser Differenz besteht doch gerade darin, daB hier in
der Intuition eine Grundhaltung sich zeigt, die so grundlegend von
jener der Sinnesvorstellung sich absetzt, dafl ein ganz anderer Ur-
sprungsbereich, nimlich der des Geistes, zur Erklirung dieses Sachver-
halts herangezogen werden muf3. Eine blof3 innerpsychische « Verwand-
lung» wird daher diesem Sachverhalt keineswegs gerecht.

2. Interesselosighkeit

Die Intuition ist nicht wie die Vorstellung bestimmt durch die
Eigenart der Psyche, sondern durch den inneren Logos des Objekts. So
betrachtet ist sie in wesentlichem Unterschied zur Psyche von Grund
auf ohne affektives Interessel7, ja ihr Zustandekommen setzt geradezu
affektive und emotionale Interesselosigkeit voraus. Denn will der

14 Die Verneinung, Ges. Werke, hrsg. von A. FREUD u. a., London 1948, XIV, 15.
15 Tbid.

16 Psychologische Determinanten des menschlichen Verhaltens, Ges. Werke, 2.2.0.,
VIII, 142.
17 Vgl. M. ScHELER, Philosophische Weltanschauung, Ges. Werke, 2.2.0., IV, 100.



168 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

Erkennende sich nicht vom Objekt und seinem inneren Logos, seinem
Sach—Anspruch, der ihm eigenen Wesensgesetzlichkeit bestimmen las-
sen, sondern von seiner eigenen, nicht allein sachorientierten Haltung
diesem gegeniiber (z. B. Unverfiigbarkeit fiir den Sach—Anspruch, man-
gelnde Liebe zum Sinngehalt des Objekts, unzureichende Offenheit
oder Hinwendung diesem gegeniiber), so kommt die Intuition schon
gar nicht zustande.

Entsprechend dem dargestellten MiB3verstindnis sieht Freud auch
diese wesentliche Differenz nicht. Nur so ist es zu erkliren, dal3 er die
«Geisttitigkeit», wie sie sich in «Religion, Recht und Ethik» darstellt,
ausschlieB3lich versteht als den Versuch, «dem Einzelnen die Bewilti-
gung seines Odipus—Komplexes zu ermoéglichen und seine Libido aus
ihren infantilen Bindungen in die endgiiltig erwiinschten sozialen tiber-
zuleiten»!8. Denn die spezifisch geistige Titigkeit unterscheidet sich
eben dadurch auf das grundsitzlichste von jeder psychisch triebhaften,
daB sie in ihrer Grundhaltung das rein psychische Erleben gerade
transzendiert und transzendieren mul3, um in der beschriebenen Weise
ihrem sonderlichen Interesse an dem metaphysischen Prinzip entspre-
chen zu konnen. Weil auch Jung diese Differenz nicht sieht, versteht er
den «Geist» als das « Abbild des personifizierten Affekts»19.

3. Freibeit

Bei alledem darf nicht iibersehen werden, daf3 die Intuition eine
aulBerordentlich befreiende Wirkung gegeniiber der Vorstellung besitzt,
ja so betrachtet selbst ein Phinomen der Freiheit (sc. des Geistes) ist. Sie
verwirklicht die Urgesetzlichkeit von «Urdistanz und Beziehung»29,
indem sie sich von der ersten Dimension abwendet, distanziert, um sich
der zweiten zuzuwenden, aus der heraus sie sodann die erste in ihrem
Sinn, ihrer Bedeutung, ihrer Funktion versteht. Dadurch entlif3t sie den
Menschen aus dem Andrang der Einzelheiten und stellt ihn bereit fiir
das dem Einzelnen enthobene Universelle. Sie iiberschreitet das Ein-
zelne, Jeweilige, Augenblickshafte, Unberechenbare und blof3 Faktische
hin auf das Allumgreifende, Totale. Sie fiihrt heraus aus dem Zufall in

18 Kurzer Abri} der Psychoanalyse, Ges. Werke, a2.2.0., London 1940, XIII, 426.

19 Geist und Leben, Ges. Werke, a.a.0., VIII, 374.

20 Vgl. M. Buser, Urdistanz und Beziehung, Werke, hrsg. vom K&sel-Verlag, Miin-
chen 1962, 1, 411-424.



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 169

die Notwendigkeit eines Sinnzusammenhangs, aus der Jeweiligkeit des
Einzelnen und zufillig Impressiven in die Allgemeingiltigkeit des
Prinzips. Sie befreit aus der Enge des Augenblicks in Raum und Zeit und
eroffnet die Weite des schlechthin Giiltigen. Bei alledem entgrenzt sie
die Umwelt zur Welt. Indem sie sodann die Vorstellung durchleuchtet,
befreit sie diese von all jenen Mingeln, die ihr den Blick auf die reine
Wesensgesetzlichkeit verstellen, von den Anschauungsformen von
Raum und Zeit, den rein psychischen Gestaltschemata, den unwesent-
lichen Assoziationen durch ihre Abscheidung des Wesentlichen vom
Unwesentlichen. Und schlief3lich befreit sie von den rein affektiven
Interessen durch ihre Verfiigharkeit fiir den reinen Sach—Anspruch. Aus
diesen Griinden kann die tiefenpsychologische Grundanschauung nicht
phinomengetreu sein, nach der alle Inhalte des «Bewul3tseins» prifor-
miert, prideterminiert und vollkommen besetzt sind durch einen unbe-
wullten Triebmechanismus.

So interpretiert Freud das Verhiltnis jenes «Uber—Ichs», das alle
ideellen und intelligiblen Inhalte in sich umfaB3t, zum Bewuf3tsein als
einen «Zwang»2!, der keinen Raum mehr 148t fiir die Freiheitstat des
Geistes gegeniiber den Zwingen der Psyche. Indem er den wesentli-
chen Unterschied zwischen Vorstellung und Intuition nicht sieht, kann
er alle Inhalte der «Kulturentwicklung» und des «Kulturlebensy» aus
einer «Triebsublimierung» herleiten, welche darin besteht, daf3 die
«Triebe» «die Bedingungen ihrer Befriedigung» lediglich «verschieben,
auf andere Wege verlegen».22 Dabei verkennt Freud den Sachverhalt
vollkommen, dal3 die Inhalte der Intuition deshalb nicht die der Vor-
stellung, also die des Geistes nicht die der Psyche, in verwandelter Form
oder Zielrichtung aufnehmen kénnen, weil sie gerade darin bestehen,
ihre Zielgehalte von den letzteren auf das grundsitzlichste zu entbinden
und zu befreien. Die Grundhaltung des Geistes ist eben aus der der
Psyche insofern nicht herleitbar, weder durch Sublimation noch durch
Verwandlung noch durch Verdringung, weil sie eine wesentlich andere
Wirklichkeitsdimension meint und diese eben nur intendieren kann,
indem sie diejenige Dimension tiberschreitet und sich gleichsam von ihr
dispensiert, welche die einzige und ausschlieBliche der Psyche darstellt.
Und wihrend die Psyche immer an die bezeichnete erste Dimension
rickgebunden bleibt, kann der Geist ihr gegeniiber Freiheit erlangen.

21 Die Zukunft einer Illusion, Ges. Werke, 2.2.0., XIV, 328 f., 332.
22 Das Unbehagen in der Kultur, Ges. Werke, 2.2.0., XIV, 457.



170 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

Schon an dieser wesentlichen Divergenz ihrer Grundhaltungen schei-
tert das tiefenpsychologische Schema der Reduktion des Geistes auf die
Psyche.

Grundsitzlich geht Jung davon aus, dall «in der unbewuften
instinktiven Funktion alle Funktionen der bewuf3ten Psyche vorgebil-
det und vorhanden sind»23. Demgemif versteht er seine « Archetypen»
als «das eigentliche Element des Geistes» 24, ja als «cunbewuBten Sinn»25
und betrachtet sie als gleichbedeutend mit den «metaphysischen Ideen
Platons»26 als den «ewigen, an iiberhimmlischen Orten aufbewahrten
Bildern Platons»27. Dafiir bezeichnend ist es nun, daf} Jung diese « Ar-
chetypen» oder «Urbilder» als «Anschauung des Instinktes von sich
selbst oder als Selbstabbildung des Instinktes»28 auffalt und von den
«Komplexen des UnbewuBten» sagt, da} sie den «unbeeinflulbaren
Zwangscharakter eines Automatismus annehmen»29. In diesem Sinne
spricht er auch von dem «blinden Zwangscharakter der Triebe»30. Mit
diesen Betrachtungen hat sich Jung den Blick auf jenen Befreiungscha-
rakter verstellt, den die in geistiger Intuition erkannten Inhalte in der
angesprochenen Weise gerade fiir die Vorstellung der Psyche besitzen
und durch den sie gerade befihigt sind, jeden Vorstellungsmechanismus
und -automatismus zu durchbrechen und jede Riickbindung des Ver-
stehens an die psychisch—-emotionale Zwangsliufigkeit zu zerschneiden.
Denn das Freiwerden fiir den Sachbezug, wie er sich in der Intuition
ereignet, setzt ja gerade die Entbindung von den rein psychischen
Mechanismen voraus. Durch diese psychologistische Einseitigkeit ist
die Psychoanalyse Jungs auBerstande, den phinomenalen Gehalt der
geistigen Intuition zu erfassen, ja sich diesem auch nur anzunihern.

23 Geist und Leben, Ges. Werke, a.2.0., VIII, 398.

24 Theoretische Ubericgungen zum Wesen des Psychischen, Ges. Werke, 2.2.0,,
VIII, 236.

25 Tbid., 240.

26 Instinkt und UnbewuBtes, Ges. Werke, a.a.0., VIII, 156.

27 Theoretische Uberlegungen usw., Ges. Werke, a.a.0., VIII, 221.
28 Tbid., 157.

29 Tbid., 216.

30 Ibid., 212.



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 171

II1. Aktcharakter

1. Urphinomenalitit und Unableitharkeit

Wihrend also die Vorstellung ein bloBes Ansehen, Anschauen,
Ansichten sinnenfilliger, d. h. raum—zeitlicher Beschaffenheit eines
Objekts, ein Anschauen seines ganz #uflerlichen Erscheinungsbildes
darstellt, besteht die Intuition in einem Ein-Sehen, Hineinschauen in
sein inneres Prinzip, ohne das es nicht mehr dieses Objekt sein konnte.
Und wihrend die Vorstellung durch die reine Empfindung des physio-
logischen Sinnesreizes, die Anwendung von Anschauungsbildern und
Gestaltschemata, durch affektive oder emotionale Assoziationen ent-
steht, bricht die Intuition auf in einem simultanen Erfassen des dem
Objekt eigenen Zweck- oder Sinngehalts, welches gerade darin besteht,
daB3 die Psyche sich in die reine Schau des Sachgehalts nicht einmischt.
Deshalb ist die Vorstellung absolut aulerstande, aus eigener Kraft die
Intuition zu bewirken, zu erzeugen oder irgendwie herbeizufiihren.
Somit ist jeder Versuch, die Intuition aus einer Evolution des Vorstel-
lungslebens, also den Geist durch Evolution der Psyche zu begreifen,
vollkommen auflerstande, dieser phinomenalen Gegebenheit gerecht
zu werden. Die Intuition kann aber auch nicht aus der rationalen
Erkenntnis hergeleitet werden, da diese ebenfalls fiir sie nur konditio-
nale, keineswegs aber kausale Bedeutung haben kann. Durch die ihr
eigene Inkomplexitit und Einfachheit hebt sie sich deutlich sowohl von
der Psyche wie von der Ratio ab, da in wesentlicher Differenz zu ihr die
Anschauungen beider additiv durch Zusammensetzung verschiedener
Elemente entstehen und daher gerade komplex und nicht einfach sind.
Aus diesen Griinden ist der Intuitionsakt als wesentlich unableitbar und
urphinomenal zu verstehen. Denn da sich die Intuition von all ithren
Vorgegebenheiten distanziert, um sich diesen aus eigener Urspriinglich-
keit erneut zuzuwenden, kann sie nicht darauf zuriickgefiihrt werden.
Sie ist ein eigener und durch keinen anderen vertretbarer Ursprung, aus
dem sie sich vollzieht. Jede Intuition stellt ein unanleitbares Novum dar,
durch das das menschliche Sein und das innerweltliche Sein iiberhaupt
bereichert und erweitert wird.3! Wie noch zu verdeutlichen sein wird,

31 Goethes Gespriche. Gesamtausg., begr. von W. Frhr. von Biedermann, neu hrsg.
von F. Frhr. von BieDERMANN, III, Leipzig 1910, 497: «Jeder groBe Gedanke steht in
niemandes Gewalt und ist tiber alle irdische Macht erhaben. Dergleichen hat der Mensch
als unverhofftes Geschenk von oben zu betrachten, das er mit freudigem Dank zu emp-
fangen und zu verehren hat».



172 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

ist diese Urphdnomenalitit des geistigen Aktes in wesentlichem Zusam-
menhang mit der seines Inhalts zu sehen.

Gegen die aufgewiesene Urphinomenalitit der geistigen Intuition
versto3t die Psychoanalyse, indem sie dem Schema folgt, danach die
gesamte Geistestitigkeit im Prinzip immer aus psychischen Vorformen
herleitbar ist. So besteht der gesamte «KulturprozeB3» fiir Freud aus-
schlieBlich in «einer fortschreitenden Verschiebung der Triebziele und
Einschrinkung der Triebregungen»32, wie sich «der Denkprozef3 auch
aus den Vorstellungen herausgebildet hat»33. Diesem Schema entspre-
chen seine «evolutionistischen» Grundanschauungen 34 ebenso wie die
Betrachtung des « Menschen» als eines Wesens, «das nicht durch Intel-
ligenz zu leiten ist, sondern ausschlieBlich durch seine Triebanspriiche
beherrscht werdex»35.

Der Unableitbarkeit der geistigen Intuition widerspricht auch die
Erklirung Jungs: «Wie die Seele sich nach unten in die organisch-
stoffliche Basis verliert, so geht sie nach oben in eine sogenannte gei-
stige Form tiber, die uns in ihrem Wesen genau so wenig bekannt ist wie
die organische Grundlage der Triebe.»36 Demgemil3 glaubt Jung, dal3
«alle groBen und hilfreichen Einfille», «Begeisterung» und «Inspira-
tion» aus der «Seele» kommen. 37 Desgleichen meint Jung: «Im Grunde
genommen sind wir dermaBen in Bilder eingehiillt, dafl wir zum Wesen
der Dinge auBler uns tiberhaupt nicht vordringen kénnen»38, und sieht
in der «Idee eines autonomen Geistes» ein «mittelalterliches Leitfos-
sil»39. Deshalb ist zu sagen, daB die so orientierte Tiefenpsychologie fiir
jene Einfachheit und Urphinomenalitit, durch die sich der geistige Akt
wesentlich und grundsitzlich von dem psychischen wie dem rationalen
abhebt und unterscheidet, keinen Blick hat.

2. Zeitiiberlegenbeit, Uberzustindlichkeit, Werdelosigkeit

Da der Vorstellungsakt komplex und zusammengesetzt ist, hat er
folglich einen Verlauf in der Zeit. Er ist zustindlich, sofern er iiber

32 Warum Krieg? Ges. Werke, a.2.0., XVI, London 1950, 26.

33 Formulierungen iiber die zwei Prinzipien des psychischen Geschehens, Ges. Wer-
ke, 2.2.0., VIII, 233.

3 Das Unbehagen in der Kultur, Ges. Werke, a.2.0., XIV, 458.

35 Die Zukunft einer Illusion, Ges. Werke, 2.2.0., XIV, 369.

36 Theoretische Uberlegungen usw., Ges. Werke, a.2.0., VIII, 213.

37 Geist und Leben, Ges. Werke, a.a2.0., VIII, 396.

38 Tbid., 402.

39 TIhid., 393.



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 173

Empfindung, Wahrnehmung und Assoziation verschiedene Zustinde
durchliuft. In diesem Sinne besitzt er auch Werdenscharakter. Wenn es
dagegen der Intuition wesenhaft ist, nicht zusammengesetzt, sondern
absolut einfach zu sein, so kann sie auch keinen Verlauf in der Zeit
haben, keine Zustinde durchlaufen und keinen Werdenscharakter
besitzen, der vergleichbar wire mit dem der Vorstellung. In diesem
Sinne muf3 man sagen, daf3 die Intuition tiberzeitlich, tiberzustindlich
und werdelos ist. Was aber heif3t das? Sie steht tiber der Dauer. Der
Begriff zeitlicher Dauer und Zustandsfolge ist auf sie nicht anwend-
bar.40 Sie vollzieht sich, selber iiberzeitlich, in die Zeit hinein. Sie hat
eine freilich nicht extensive Stelle in der Zeit, aber keinen zeitlichen
Verlauf. Dadurch unterscheidet sie sich wesentlich von den Funktionen
der Psyche (Empfinden, Wahrnehmen, Vorstellen), die selbst einen
zeitlichen Verlauf haben, wie auch von den Formen des diskursiven
Denkens und der in den zeitlichen Formen der Synthese und Analyse
sich bewegenden Ratio.

Einerseits gilt fiir Freud: «Das Urteil erdffnet uns... die Einsicht in
die Entstehung einer intellektuellen Funktion aus dem Spiel der pri-
miren Triebregungen.»4! Andererseits meint er, es sei fiir die « Triebe»
gerade signifikant, daB3 sie «leicht ihr Objekt wechseln kénnen und so zu
Leistungen fihig sind, die weitab von ihren urspriinglichen Zielhand-

lungen liegen»42, ja in ihr «Gegenteil» verkehrt werden konnen, und
zwar gerade in «inhaltlicher» Hinsicht. 43 Daraus ergibt sich, daf3 Freud

die «intellektuelle Funktion» unterschiedslos in jene Triebebene ver-
setzt, die in wesentlichem Unterschied zu ihr gerade durch den Wechsel
der «Zielex, «Inhalte» und «Leistungen» bezeichnet ist, also notwendig
den Charakter der Zeitlichkeit, Zustindlichkeit und des Werdens
besitzt.

Auch Jung wird der aufgezeigten Differenz nicht gerecht, wenn er
erklart, daB3 sich hinter der «Neurose» dieselben «gewaltigen psychi-
schen Einflisse verbergen, welche unserer geistigen Einstellung und

40 Das heiBt noch nicht Ewigkeit, weil diese vollkommene Anfangslosigkeit besagt.

Sie aber hat einen Anfang, tritt ins Dasein, und zwar als ein Urphidnomen, das zwar nicht
ableitbar ist, aber doch einen freilich nicht zeitlichen Anfang hat als das Einsetzen ihrer
zeitiiberlegenen Wirklichkeit.

41 Die Verneinung, Ges. Werke, 2.2.0., XIV, 15.

42 Zur Einfilhrung des NarziBmus, Ges. Werke, a.2.0., V, London 1946, 219.

43 Tbid. :



174 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

ihren einfluBBreichen fithrenden Ideen zugrunde liegen»44, wenn er den
«Geist» als « Abbild des personifizierten Affekts»43, die «geistige Intu-
ition» als «endopsychischen Automatismus»46 versteht und von einer
«Identitit des Geistes mit der psychischen Funktion»47 spricht. Denn
fiir den Geist ist es gerade signifikant, nicht mit hineingenommen zu
sein in jene Zeitlichkeit, Zustindlichkeit und Prozessualitit, in denen
die «Psyche» bzw. die «Neurose» sich bewegen und die in der Tat in
wesentlichem Unterschied zum Geist das ihr unerliBliche Element, ihr
artspezifisches Medium darstellen. Demgemal ist der «Geist», wie Jung
ihn versteht, ein zeitlicher, zustindlicher und werdender, eben deshalb
seiner eigentlichen und wahren Wesensnatur beraubt und immer schon
zuriickversetzt in das psychische Medium, wiewohl er sich gerade von
diesem auf das deutlichste abhebt und unterscheidet.

Diese Blindheit fiir den phinomenalen Charakter der geistigen
Intuition ist insofern fir die gesamte Psychoanalyse fundierend, als
eben dadurch ihr universeller, das geistige Sein aufsaugender und auf-
hebender Triebmonismus wie ihr die geistige Freiheit zerstérender
Triebdeterminismus grundgelegt sind. Hier richt es sich, dal3 die Psy-
chologie als «experimentelle» jenes Biindnis mit der Philosophie auf-
gekiindigt hat, in dem sie zuvor als philosophische Disziplin einmal
stand.

3. Kreativitat

Die Leistung der Sinnesvorstellung besteht in einem rein rezeptiven
Empfinden und Veranschaulichen des Sinnesreizes und hat immer nur
die erste Dimension der Wirklichkeit, also die des Faktischen, Beding-
ten, Zufilligen, Zeitlichen zu ihrem Gegenstand. Dagegen baut die
geistige Intuition héchst schopferisch das Objekt vor sich auf aus seinem
innersten Zentrum, seinem ihm eigentiimlichen Kern, um es von sei-
nem Prinzip, seinem Wesensgehalt her als das zu verstehen, was es
eigentlich ist. Dabei besteht dieser kreative Akt in einem ureigenen,
uranfinglichen Entwerfen desjenigen Sachgehalts, der dem Objekt so

44 Analytische Psychologie und Weltanschauung, Ges. Werke, a.2.0., VIII, 422.

45 Geist und Leben, Ges. Werke, a.2.0., VIII, 374.

46 «Zur Phinomenologie des Geistes im Mirchen», In: Die Archetypen und das
kollektive UnbewuBte, Ges. Werke, IX/1, hrsg. von L. JUNG-MERKER u. a., Olten 1976,
233 f.

47 Ibid., 227.



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 175

unabdingbar ist, daf es ohne ihn nicht mehr dieses Objekt sein konnte.
Daher richtet er sich in wesentlichem Unterschied zur Sinnesvorstel-
lung auf die zweite Dimension des Unbedingten, Zeittiberlegenen, des
Wesenhaften, des Eidos, um aus diesem das Objekt in seinem Sinn,
seiner Bedeutung oder auch seiner Funktion zu ver—stehen, d. h. aus
seinem Grund und Ursprung vor sich geistig er—stehen zu lassen, wih-
rend sich das Vorstellen in einem bloBen Veranschaulichen, Versinn-
bildlichen seiner rein faktischen, bedingten und zufilligen Gegebenheit
erschopft. Die Vorstellung ist insofern aus dem Zusammentreffen von
physiologischem Sinnesreiz und Psyche herleitbar, als sie sich mit
nahezu mechanischer, automatischer Zwangsliufigkeit einstellt, wenn
die Psyche durch einen Sinnesreiz affiziert wird. Wenn ich mir dagegen
in der Abstraktion ein Merkmal nach dem anderen von einem Objekt
wegdenke, um das ihm unerliBliche Merkmal herauszufinden, so muf}
sich dabei keineswegs mit vergleichbarer Zwangsliufigkeit die Intuition
einstellen, sondern kann im Prinzip immer auch ausbleiben. Denn sie
stellt einen schopferischen, originiren und urphinomenalen Neube-
ginn dar, der aus seinen Konditionen bzw. dem Zusammentreffen der-
selben im Unterschied zur Vorstellung nicht her- oder abgeleitet wer-
den kann. Dabei verbleibt diese immer im Umbkreis ihres eigenen
Empfindens und Erlebens, wihrend die Intuition durch dieses hin-
durch oder iiber es hinweg das Objekt in seinem ihm unveriuBerlichen
Eigensein zu er-schauen, zu er—greifen und zu er—fassen sucht. Dem-
gemil ist die Vorstellung eingegrenzt auf ein oder mehrere Einzelob-
jekte, und zwar auf ihr zufilliges, rein faktisches Erscheinungsbild,
wihrend die Intuition den Umkreis des blol Tatsichlichen weit tiber-
schreitet hin auf jene Wesensziige, die keineswegs nur Prinzip aller
tatsichlichen, sondern auch aller moglichen Objekte sein kénnen, und
also aus der Welt des rein Faktischen entlassen, die des Méglichen in
uneingeschrinkter Universalitit schopferisch entwirft. 48 Wihrend so-
mit die Vorstellung auf die Wiedergabe und Reproduktion der ihr
jeweils begegnenden Umwelt eingeengt bleibt, ist die geistige Intuition
aufgesprengt durch ihre kreative Blickrichtung auf ein Prinzip, das
iiberall, grundsitzlich und immer sich konkretisieren, zum Ereignis

48 E. Hussert, Erfahrung und Urteil, 427: « Wirklichkeiten nach den Gesetzen ihrer
reinen Moglichkeiten beurteilen, oder sie nach <Wesensgesetzen», nach apriorischen
Gesetzen beurteilen, ist eine universale, auf jederlei Wirklichkeit zu beziehende und
durchaus notwendige Aufgabe».



176 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

werden kann und daher nicht mehr auf Umwelt eingeengt bleibt, son-
dern die Welt schlechthin4? mitergreift. Dabei entspricht der Unbe-
dingtheit und Unableitbarkeit des Wesenhaften, Moglichen, Welthaften
die Unbedingtheit und Unableitbarkeit der geistigen Kreativitit.

Dagegen sind fiir Freud alle Kulturleistungen ganz gleich, ob sie
«wissenschaftliche, kiinstlerische, ideologische» sind, nichts als «hohere
psychische Titigkeiten»30. Diese aber entstehen allesamt und unter-
schiedslos durch «Triebsublimierung» 5!, durch «Triebverzicht»52, und
das heiBit durch bloBen «Zwang» 33, wie er durch das «Realititsprinzip»
erforderlich ist, dem es allein darum geht, «Gefahren fiir das Ich» zu
vermeiden oder «khemmende Michte der AuBBenwelt» zu iiberwinden. 54
In dieser aus reiner Triebunterdriickung oder Kulturzwang hervorge-
henden «Kreativitit» ist kein Raum fiir jene spezifisch geistige Kreati-
vitdt, die gerade in der beschriebenen Weise durch Unbedingtheit,
Uranfinglichkeit, Konstruktivitit und Freiheit ausgezeichnet ist.

In vergleichbarer Weise will Jung «das Schopferische als einen psy-
chischen Faktor triebihnlicher Natur bezeichnen»33 und zihlt zu den
«finf Haupttypen instinktiver Faktoren« neben «Hunger, Sexualitit,
Aktivitit und Reflexion» auch den «schépferischen Faktor» 56. Entspre-
chend erklirt er: « Aus der Lebensquelle des Instinktes flie3t das Schop-
ferische, so dafl das Unbewulte nicht nur historische Bedingtheit ist,
sondern zugleich den schopferischen Impuls hervorbringt.»37 «Das
UnbewuBite produziert auch schopferisch neue Inhalte. Alles, was der
menschliche Geist je schuf, ist aus Inhalten hervorgegangen, welche in
letzter Linie unbewulBte Keime waren.»38 In diesem Zusammenhang ist
es wichtig, daran zu erinnern, da} Jung von dem «blinden Zwangscha-
rakter der Triebe» 39 spricht und den « Automatismus» sowohl als Eigen-

49 Vgl. R. BERLINGER, Die Weltnatur des Menschen. Morphopoietische Metaphysik,
Wiitzburg, Amsterdam 1988, 15-48.

50 Das Unbehagen in der Kultur, Ges. Werke, a.2.0., XIV, 457.

51 Ibid.

52 Die Zukunft einer Illusion, Ges. Werke, a.a.0., XIV, 328 f.

53 Ibid.

54 Der Mann Moses und die monotheistische Religion, Ges. Werke, a.2.0., XVI,
London 1950, 224.

55 Psychologische Determinanten des menschlichen Verhaltens, Ges. Werke, 2.a.0.,
VIII, 137.

56 Thid.

57 Die Struktur der Seele, Ges. Werke, a.2.0., VIII, 182.

58 Analytische Psychologie und Weltanschauung, Ges. Werke, a.a.0., VIII, 415.

59 Theoretische Uberlegungen usw., Ges. Werke, 2.2.0., VIII, 212.



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 177

schaft der «Triebe»60 wie des « UnbewulBiten» iiberhaupt6! betrachtet.
Sollte es tatsichlich ein geistiges Unbewul3tes geben, sollten also gemil
der Lehre Platons von der « Anamnesis» in der Ideenschau oder Des-
cartes’ von den «eingeborenen Ideen» oder Leibniz’ von den «petites
perceptions» seiner «Monaden» Prikonzeptionen, Vorformen der in
der geistigen Intuition schoépferisch entworfenen Gehalte im Unbe-
wulten existieren, so wire hiervon unbedingt ein Zweifaches zu sagen.
Einmal miifite dieses geistig UnbewuBte in wesentlicher Differenz
gesehen werden zu jenem psychischen, fiir das Sinnlichkeit, Zwangs-
charakter und Automatismus kennzeichnend sind, wie Jung es keines-
wegs tut. Und zum anderen konnten diese geistigen Vorformen nicht
schon jene Aktivitit, Spontaneitit, Unbedingtheit und Freiheit beinhal-
ten, wie sie gerade fiir Entwurf, Konstitution und Aufbau des Wesens-
gehalts in der Intuition signifikant sind. Jung zeigt keinen Sinn fiir die
Tatsache, dal3 eben dadurch jede Riickfithrung der spezifisch geistigen
Kreativitit auf alle Akte rein psychologischer oder psychogener Mecha-
nismen auf das grundsitzlichste ausgeschlossen ist. In seinen Triebme-
chanismus ist eben die geistige Kreativitit mit hineingenommen und
darin aufgehoben.

IV, Inbalt

1. Sinn

Um den Inhalt der geistigen Intuition deutlich von dem der Sin-
nesvorstellung abzuheben, ist davon auszugehen, dal3 alles geistige
Schauen und Verstehen zutiefst und zuletzt auf den Sinn gerichtet ist,
und zwar auch dann, wenn es nach dem Ursprung des Wesenhaften oder
der Werte fragt. Fir alles Verstehen des Sinnes von fundamentaler
Bedeutung ist aber die Unterscheidung zwischen der Dimension seiner
bedingten, materiellen, prozessualen, riumlichen, verdnderlichen Aus-
drucksgestalten und der Dimension seines unbedingten, immateriellen,
werdelosen, tiberzeitlichen, tiberriumlichen, unverinderlichen, unab-

60 Tbid., 217.
61 Thid., 216.



178 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

leitbaren und notwendigen Gehalts als seiner Geltung. 62 Es ist nun von
groBer Wichtigkeit, klar zu erkennen, daf3 die Sinnesvorstellung immer
gebunden ist an das dullere Erscheinungsbild der ersten Dimension,
welches sie lediglich entsprechend ihrer psychischen Eigenart empfin-
det und veranschaulicht, keineswegs aber als die Vergegenwirtigung,
den Ausdruck, die Verwirklichung jener Sinngehalte der zweiten
Dimension versteht, die allein dem geistigen Schauen zuginglich sind.
Dies ist der entscheidende Grund dafiir, dal3 alle Formen des erkennt-
nistheoretischen Immanentismus ganz gleich — ob man an die platoni-
schen, cartesianischen oder transzendentalphilosophischen denkt —
meinten, die geistige Einsicht habe tiberhaupt nicht einen Ausgangs-
punkt oder eine Entsprechung im Inhalt der Sinnesvorstellung. Wenn
hierbei auch zuzugestehen ist, dal3 der Inhalt der geistigen Intuition
tatsichlich keinen Ausgangspunkt im Bereich der Sinnesvorstellung
hat, so schlieBt dies doch nicht schon aus, daf3 die Inhalte der Sinnes-
vorstellung denjenigen der geistigen Intuition entsprechen, indem diese
darin die Konkretion und Manifestation solcher Sinngehalte sieht, die
sie zwar nicht losgelost, aber doch unabhingig von ihnen erschaut hat,
um so die Bestitigung ihres Schauens darin zu finden. Hierbei wird die
Differenz zwischen Vorstellung und Intuition besonders dadurch ver-
deutlicht, daf3 diese den in ihr erschauten Sinngehalt als einen solchen
meint, der im Objekt selbst realisiert und exemplifiziert ist, wobei sie
sich auf das Objekt ausrichtet, es intendiert, das ihrer Einsicht ent-
spricht, in ihr sich erschlieB3t, aus ihr als seinem Ursprung und Prinzip
verstehbar wird. Eine damit vergleichbare Intentionalitit fehlt der
Vorstellung vollig. Aus diesem Grund hebt E. Husser]l hervor, dafl
«liber jenen sensuellen Momenten eine ... sinngebende Schicht liegt,
eine Schicht, durch die aus dem Sensuellen, das in sich nichts von
Intentionalitit hat, eben das konkrete intentionale Erlebnis zustande
kommt». 63 Damit ist aber noch immer nicht das Spezifische der geisti-
gen Sinnschau hinreichend erfaBBt. Denn dieses ist darin zu sehen, dafl in
ithr iiberhaupt erst jene Sinnsphire, jene zweite Dimension aufgerichtet
wird, welche die Grundvoraussetzung dafiir darstellt, dal von nun an
das Wesentliche vom Unwesentlichen, das Ideelle von seinem jeweilig

62 Vgl. W. WEIER, Sinn und Teilhabe. Das Grundthema der abendlindischen Gei-
stesentwicklung, Salzburger Studien zur Philosophie VIII, Salzburg, Miinchen 1970, 549-
570.

63 Jdeen zu einer reinen Phinomenologie usw. I, a.a.O., III, 208.



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 179

faktischen oder beispielhaften Auftreten abgehoben und somit das
Besondere alles Weltverstehens, ja der Welthorizont tiberhaupt grund-
gelegt ist. In der zweiten Dimension des Wesenhaften aber ist die erste
seiner jeweiligen und bedingten Ausdrucksgestalten ins Unendliche
erweitert und entgrenzt. Deshalb hebt Scheler zu Recht hervor, dal man
die «Geistfunktionen» zuriickfiihren kénne auf «die Fihigkeit, das Was—
sein (Wesen) vom Dafl3—sein (Dasein) zu scheiden und an diesem «We-
sen>, das durch Aufhebung und Zerscheidung unserer Begierdebezo-
genheit zu der Welt und durch das Zuriickweichen des an diese Bezo-
genheit gekniipften Daseinsdrucks gleichsam sich enthiillt, Einsichten
zu vollziehen, die gelten und wahr bleiben fiir alle zufilligen Dinge und
Fille desselben Wesens»%4. Von diesen «Wesenserkenntnissen» sagt
Scheler, dal3 sie «von vornherein gelten» fir alle zufilligen beobacht-
baren Tatsachen des betreffenden Wesens in unendlicher Allgemeinheit
und Notwendigkeit65 und daf} sie «hinaus und hiniiber gelten iiber den
sehr kleinen Bereich der realen Welt, der uns durch sinnliche Erfahrung
zuginglich ist» %6, Dadurch aber vollzieht sich fiir Scheler allererst die
«Scheidung» des «allgemeinen Inhalts» von den «Einzelobjekten» und
seine « Ablosung» von den «konkreten Situationen und Fillen» seiner
«moglichen Anwendung» 6.

An diesem Grundphidnomen scheitert aber der Versuch der Psycho-
analyse, die Wirklichkeit des Geistes unterschiedslos unter das Schema
der Psyche und ihres Unbewuf3ten subsumieren und aus diesem herlei-
ten zu wollen. Weil der geistige Akt ein «sinngebender» (Husser]98),
also ein den Sinn schopferisch und aktiv entwerfender ist, kann er nicht
in einem bloBen BewuBitwerden im Unterbewuf3ten schon vorhande-
net, schon vorgegebener Inhalte bestehen. Bei Freud ist die Auflésung
des Geistes in der Psyche bereits so weit fortgeschritten, daf3 er so gut
wie gar nicht mehr von Geist spricht. Denn wie die «Geisttitigkeit» sich
ausschlief3lich darin erschopft, «dem Einzelnen die Bewiltigung seines
Odipus—Komplexes zu erméglichen und seine Libido aus den infantilen
Bindungen in die endgiiltig erwiinschten sozialen iiberzuleiten» 99, so ist
fiir ihn der « Mensch» «ein Wesen von schwacher Intelligenz, das nur

¢4 Philosophische Weltanschauung, Ges. Werke, a.a.0., IV, 100.

65 Tbid., 79.

66 Ibid.

67 Tbid., 99. ,

68 Ideen zu einer reinen Phinomenologie usw. I, 2.2.0., I1I, 208 f. _

69 Kurzer Abrif3 der Psychoanalyse, Ges. Werke, a.a.0., XIII, London 1940, 426.



180 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

von seinen Triebwiinschen beherrscht wird» 70, und der «Primat des
Intellekts liegt in weiter, weiter, aber wahrscheinlich doch nicht unend-
licher Ferne».”! Indem Freud den Geist nur in Relation zur Psyche,
keineswegs aber zum Sinn als seinem wesentlichen Gegenstandsbereich
sieht, verfehlt er ihn in seinem Phinomengehalt vollends.

Fir Jung stellt aber der «Sinn» einen im Unbewulten schon vor-
gegebenen « Archetypus» 72 dar, und in dieser Bedeutung spricht er auch
von dem «unbewuBten Sinn des Archetypus»73. In den «Archetypen»
aber sieht er «das eigentliche Element des Geistes» 74. Zugleich aber
sind sie fiir ihn «Selbstabbildung der Instinkte»’5, die das genaue
Gegenteil aktiven Entwerfens darstellen, indem sie auf einer «gewissen
dunklen Notigung»76 bzw. auf «Zwang»’7 beruhen. Vor allem aber
versteht Jung die den Sinn beinhaltenden Archetypen in dem Malle als
sinnlos, in dem er sie mit dem «blinden Zwangscharakter der Triebe»
identifiziert. 78 So bleibt in seinem Verstehen von Geist und Psyche kein
Raum mehr fiir das aktiv schopferische, einsehende und verstehende
Aufrichten der Sinndimension, wie es der geistigen Intuition wesenhaft
ist. Die Folge ist eine Gleichsetzung des Geistes mit der Psyche, durch
die die Eigenwirklichkeit des Geistes aufgehoben ist. So spricht er von
der «Identitit des Geistes mit der psychischen Funktion» 79, betrachtet
den «Geist» als «ein psychisches Phinomen»80 und erklirt demgemal:
«Die psychische Erscheinung des Geistes weist ohne weiteres darauf
hin, daB sie archetypischer Natur ist, d. h. das Phinomen, das man Geist
nennt, beruht auf der Existenz eines autonomen Utrbildes, das vorbe-
wulit in der Anlage der menschlichen Psyche vorhanden ist».8! Mit
dieser Deutung verfehlt Jung vollends den dimensionalen Charakter
der geistigen Weltschau, die ihr eigentiimliche Abscheidung der We-

70 Die Zukunft einer Illusion, Ges. Werke, a.2.0., XIV, 372.

71 Ibid., 377.

72 «Uber die Archetypen des kollektiven UnbewuBten», in: Bewuftes und Unbe-
wultes, hrsg. von E. BOHLER, Frankfurt 1990, 43.

73 Theoretische Uberlegungen usw., Ges. Werke, a.2.0., VIII, 240.

74 Ibid., 236.

75 Instinkt und Unbewufites, Ges. Werke, a.2.0., VIII, 157.

76 Ibid., 250.

77 Theoretische Uber]egungen usw., Ges. Werke, a.2.0., VIII, 211, 216.

78 Tbid., 212.

79 Zur Phinomenologie des Geistes im Mirchen, Ges. Werke, 2.2.0., IX /1, 227.

80 Analytische Psychologie und Erziehung II, Ges. Werke, X VII, hrsg. von L. JunG-
MERKER, Olten, Freiburg 1972, 106.

81 Zur Phinomenologie des Geistes im Mirchen, Ges. Werke, a.2.0., IX/1, 230.



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 181

sensdimension von der des blof} Faktischen, vor allem aber den Sinn-
charakter, d. h. den Grundzug des aktiven, konstitutiven, einsechenden
und verstehenden Entwerfens.

2. Wesensmerkmale des Eidos

Das wohl hervorstechendste Merkmal der eidetischen Wirklichkeit
ist ihre grundsitzliche Universalitit und Endlosigkeit. Der Blick der
geistigen Intuition ist gerichtet auf den Sinn allen moéglichen Gesche-
hens, ja aller moglichen Welten und allen moglichen Seins als auf ein
Wesensreich, fiir das es signifikant ist, urspriinglicher zu sein als all seine
mogliche Konkretion, also alles Tatsidchliche zu iiberschreiten, alle Fak-
ten zu iibergreifen als die Bedingung ihrer Méglichkeit, wobei diese von
ihm, es aber keineswegs von ihnen abhingig ist. Im gesamten Bereich
der Psyche gibt es kein Analogon, sofern diese gerade immer in grund-
sitzlicher Abhingigkeit zur Faktizitit verbleibt, durch sie angeregt,
motiviert ist und auf sie ausgeht, sofern sie allein in dieser ihre Befrie-
digung erfahren kann. So versteht Husserl die « Wesensallgemeinheit»
als eine ««<strenge>, schlechthin unbedingte Allgemeinheit»82 und
erklirt: « Wesensallgemeinheiten gehen allen Fragen nach den Tatsa-
chen und ihren tatsichlichen Wahrheiten vorher. Daher heiflen die
Wesenswahrheiten apriorische, das heiB3t aller Tatsichlichkeit, allen
Feststellungen aus Erfahrung vorangehend in ihrer Giiltigkeit.»83 Eng
verbunden mit dem Charakterzug der Universalitit ist der der «offenen
Endlosigkeit» 84, welche ein Zweifaches besagt. Einmal die unbegrenz-
bare Wiederholbarkeit der Realisation und die unendliche Mannigfal-
tigkeit der moglichen Ausdrucksgestalten des Eidos als des €v &mi
TOAA®V, wie Husserl es nennt. 85 Zum anderen aber ist damit gesagt, daf3
innerhalb des Sinn- und Wesensreiches insofern grundsitzlich keine
Grenze zu ziehen ist, als all seine Inhalte nicht nur zueinander, sondern
auch zur Unendlichkeit mdglichen Sinnes in einem kompensativen
Verhiltnis stehen, das letztlich mit der Identitit der Geltung iiberhaupt
zusammenhingt. Eine solche Endlosigkeit ist aber insofern unvereinbar
mit allen Weisen des psychischen Vorstellens, als diese begrenzt und
endlich, als sie notwendig, d. h. der psychischen Eigenart entsprechend,

82 Jdeen zu einer reinen Phinomenologie, a.2.0., 111, 18.
83 Erfahrung und Urteil, 427.

84 Tbid., 412.

85 Ibid., 414.



182 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

bildhaft und anschaulich sind. Diese grundsitzliche Unabhingigkeit des
Eidetischen von allen Weisen seiner moglichen Konkretionen ver-
schafft ihm eine Unbedingtheit, wie sie allem zeitlichen und bedingten
Ereignis des innerweltlichen Seins fiir immer unerreichbar ist. Sofern
aber Bedingtheit die entscheidende Voraussetzung des Zufilligen dar-
stellt, ist ihre Negation gleichbedeutend mit der Negation des Zufilli-
gen, welche die Annahme der reinen Notwendigkeit zwingend enthilt.
Demgemil betont Husserl, daf3 sich das «assertorische Sehen» als das
«<Gewahren)> eines Dinges oder eines individuellen Sachverhalts» «we-
sentlich unterscheidet von einem apodiktischen Sehen, vom Einsehen
eines Wesens oder Wesensverhaltes»86.

In offensichtlichem Gegensatz zu diesen phinomenalen Gegeben-
heiten will Freud seinem immer stereotyp angewandten Verdringungs-
schema entsprechend selbst «die intellektuelle Funktion aus dem Spiel
der primiren Triebregungen»?87, das « Urteilen» als «zweckmilBige Fort-
entwicklung der urspriinglich nach dem Lustprinzip erfolgten Einbe-
ziechung ins Ich und AusstoBung aus dem Ich» verstehen® und die
«Bejahung» als «Ersatz der Vereinigung» aus dem «Eros», die «Vernei-
nung» als «Nachfolge der Ausstoung» aus dem «Destruktionstrieby
herleiten. 8 In vergleichbarer Weise huldigt Jung dem «Zweifel, ob die
Aussagen des Geistes nicht am Ende Symptome gewisser psychischer
Bedingungen seien» 0, und wirft der «alten Psychologie» vor, diesen
Zweifel nicht «ernst genommeny» zu haben. 9! Daraus ergibt sich, daf3 in
der Psychoanalyse die Differenz zwischen den Inhalten des psychischen
Vorstellens und des geistigen Einsehens als eine grundsitzliche, wesent-
liche und untiberbriickbare nicht gesehen und folglich die Heterogeni-
tit und Divergenz ihrer Urspriinge in eine psychologische Identitat
umgefilscht ist.

3. Erfabrungs- und Wirklichkeitsunabhingigkeit

Vielleicht ist aber das entscheidendste Merkmal der Inhalte des
geistigen Schauens ihre Souverinitit und Unabhingigkeit von der

86 Ideen zu einer reinen Phinomenologie usw. I, a.a.0., III, 337.
87 Die Verneinung, Ges. Werke, a.2.0., XIV, 15.

88 Tbid.

89 Thid.

90 Theoretische Uberlegungcn usw., Ges. Werke, a.2.0., VIII, 188.
91 Ibid.



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 183

gesamten empirischen Welt, wie sie Gegenstand der Sinneserfahrung
ist, also die Tatsache, daf die geistige Intuition eine zweite, nicht sin-
nenfillige, sondern nur intelligible Dimension der mit den Sinnen
wahrnehmbaren Wirklichkeit, ja eine eigene, von der ersten Dimension
des Sinnenhaften unabhingige Welt zu ihrem Gegenstand und Inhalt
hat, worin sicher eine tibergeschichtliche, aber allzu sehr in Vergessen-
heit geratene Erkenntnis der Philosophie des Platonismus zu sehen ist.
Diese Erkenntnis ist es auch, in der die grolen Phinomenologen ver-
einigt sind. Wie Husserl hervorhebt, daB «im reinen Eidos» die fakti-
sche Wirklichkeit der «Einzelfille irrelevant ist»92, und demgemif3
lehrt, daf3 die « Wesenswahrheiten» «allen Fragen nach den Tatsachen»,
«aller Tatsidchlichkeit», «allen Feststellungen aus reiner Erfahrung» «in
ihrer Giiltigkeit vorausgehen»?3, so betont Scheler, daf} die « Wesens-
schau» unabhingig sei vom «Quantum der Erfahrung» oder von soge-
nannter «Induktion»94 und «aller auf Wirklichkeit gerichteten Beob-
achtung und Messung vorhergehe»?3, da sie «an einem einzigen exem-
plifizierenden Fall vollzogen werden konne»96. Entsprechend erkennt
Scheler das Wesen des Aktes der «Ideierung» darin, daBl der Mensch in
ihm eine «Technik» vollziehe, «die man als (versuchsweise) Aufhebung
des Wirklichkeitscharakters der Dinge, der Welt bezeichnen kann»97.
«Ideieren» heifle, «das Realititsmoment selbst versuchsweise aufzuhe-
ben». 98 Und Scheler erklirt des niheren, was er damit meint, indem er
verdeutlicht, dies besage, eben «jener Wirklichkeit ein kriftiges <Nein)»
entgegenschleudern», die dadurch bezeichnet ist, dal mit ihr «eine
Stelle im Raum und eine Stelle in der Zeit, ein Jetzt und Hier, ferner ein
zufilliges Sosein verbunden ist, wie es die sinnliche Wahrnehmung je
von einem <Aspekt> aus gibt». 99 Aber nicht nur die « Wahrnehmungy ist
im geistigen Akt iiberschritten, sondern auch das gesamte psychische
Affektleben, indem dieser in einem «AuBerkraftsetzen jenes Lebens-
dranges» besteht, sofern er «den machtvollen Realititseindruck mit
seinem affektiven Korrelat annihiliere»!00. Dieses Gegeniiber der

92 Erfahrung und Urteil, 427.

93 TIbid.

94 Philosophische Weltanschauung, Ges. Werke, a.2.0., IV, 79.

95 Ibid.

96 Thid.

97 Die Stellung des Menschen im Kosmos, Ges. Wetrke, 2.2.0., IV, 42.
98 Ibid., 44.

99 Ibid., 42.

100 Tbid., 44.



184 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

Aftekte sieht Scheler in jenem « Widerstand», welchen die « Welt» diesen
entgegenbringt und der die «Bedingung der zeitlichen Wahrnehmung
des zufilligen Jetzt—Hier-So» sei. 101 Sofern also der «Geist» fiir Scheler
im Unterschied, ja im Gegensatz zur Psyche diesen Akt der « Entwirk-
lichung» vollziechen kann, versteht Scheler ihn als den «Protestant
gegen bloBe Wirklichkeit»102. Ohne Zweifel gibt es zu dieser spezifisch
geistigen Titigkeit keine Entsprechung im tierischen Bereich, da das
Tier immer an die Sphire des Sensitiven, affektiv Erlebbaren, psychisch
Vorstellbaren riickgebunden bleibt. Deshalb ist in diesem geistigen Akt
ein Spezifikum des Menschseins zu erkennen.

Dagegen besteht fiir Freud die «kiinstlerische und wissenschaftliche
Titigkeit» ausschlieflich in einer «hdheren psychischen Titigkeit»103,
wie er den Menschen als ein ausschlieBllich durch «Triebanspriiche»
«beherrschtes», durch «Intelligenz» nicht zu «lenkendes» Wesen ver-
steht.104 Ohne Zweifel hat die Psychoanalyse von der Phinomenologie
nicht gelernt, den fundamentalen und durch keinen Triebmechanismus
tiberbriickbaren Unterschied zwischen Psyche und Geist zu sehen. Die
Folgen fiir das Menschenbild sind offensichtlich. Denn dann besteht
auch kein Hinderungsgrund, den Menschen gemifl dem allgemeinen
und unkritisch angewandten Evolutionsmodell ausschlieBlich als eine
Entwicklungsform jener Psyche zu interpretieren, die ihn dann auch
nicht mehr vom Tier unterscheidet.103

Jung versteht den «Geist» als das «Abbild des personifizierten
Affekts»106, 1403t ihn in einer bloBen « Anderung der Anwendungsform
der Triebenergie»!07 aufgehen und versteht die «griindliche Uberle-
gung», den «gliicklichen Einfall», die «geistige Funktion» als einen
«endopsychischen Automatismus»108, wie er den geistigen «Einfall»
aus einer «ausgesprochenen Spontanitit der transsubjektiven Psy-
che»109 erklirt. Die «Archetypen» sind fiir ihn «autonome Elemente
der unbewuften Psyche», welche die «unverinderliche Struktur der

101 Thid.

102 Thid.

103 Das Unbehagen in der Kultur, Ges. Werke, a.2.0., XIV, 457.

104 Die Zukunft einer Illusion, Ges. Werke, a.2.0., XIV, 369.

105 Das Unbehagen in der Kultur, Ges. Werke, a.2.0., XIV, 458.

106 Geist und Leben, Ges. Werke, a.2.0., VIII, 374.

107 Theoretische Uberlegungen usw., Ges. Werke, a.a.0., VIII, 211.

108 Zur Phianomenologie des Geistes im Mirchen, Ges. Werke, a.a.0.,
IX/1, 233 .

109 Analytische Psychologie und Erziehung II, Ges. Werke, a.2.0., XVII, 107.



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 185

psychischen Welt» darstellen und durch ihre «determinierenden Wir-
kungen auf das BewuBtsein» zeigen, dal3 diese «wirklich» ist.110 Inner-
halb dieses «BewuBtseins» ist kein Platz mehr fiir die davon wesens-
verschiedene Wirklichkeit des Geistes.

4. Triebausschaltung

Es ist von groer Wichtigkeit, klar zu erkennen, dal3 die hervorge-
hobene grundverschiedene Haltung der Sinnesvorstellung wie der gei-
stigen Intuition gegeniiber der Welt der reinen Tatsachen notwendigein
wesentlich verschiedenes Verhiltnis zur gesamten Triebsphire impli-
ziert. Denn im Unterschied und Gegensatz zu allen geistigen Interessen
ist es den triebhaften Bediirfnissen eigen, ganz und gar dem rein Fak-
tischen zuzugehoren, ja verfallen zu sein, sofern diese immer auf rein
tatsiachliche Ziele ausgerichtet sind und allein in deren Realisation ihre
Befriedigung finden. Wie deutlich wurde, intendieren dagegen die gei-
stigen Interessen gerade nicht die Sphire des Tatsichlichen, sondern die
Universalitit des Moglichen und Giiltigen. In diesem Sinne bemerkt
Husserl an zitierter Stelle, dall « Wesenswahrheiten in ihrer Giiltigkeit
aller Tatsichlichkeit, allen Feststellungen aus reiner Erfahrung vorher-
gehen» 111, Damit ist aber insofern noch zu wenig gesagt, als das geistige
Interesse an der reinen Geltung die vollkommene Ausschaltung der
bezeichneten Triebwiinsche zur Voraussetzung hat und sich allein in
dem Mafle entfalten kann, in dem diese Ausschaltung uneingeschrinkt
und radikal gelungen ist. Hierbei ist hervorzuheben, daf3 diese auf gar
keinen Fall als eine bloBe Umwandlung oder Verinderung der Trie-
binteressen, sondern allein als die vollkommene Unabhingigkeit von
diesen verstanden und interpretiert werden kann, weil das Interesse am
Faktischen und das am Unwandelbaren, Giiltigen sich gegenseitig abso-
lut ausschlieBen und keinen Ubergang vom einen zum anderen als
denkbar erscheinen lassen. An diesem Phinomen scheitert das Grund-
schema der Psychoanalyse, danach alle geistigen Akte als verwandelte
bzw. maskierte Triebakte zu verstehen sind. Eben dies hat schon Scheler
sehr klar erkannt, wenn er die «Hauptmerkmale» geistiger Erkenntnis
darin sieht, dal «an die Stelle der Herrschaftseinstellung zur Welt der
Versuch nach moglichster Ausschaltung alles begierlichen triebhaften

110 Zur Phinomenologie des Geistes im Mirchen, Ges. Werke, a.a.O., IX/1, 266.
111 Erfahrung und Urteil, 427.



186 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

Verhaltens tritt»!112 und demgemiB den Grundirrtum der Menschen-
bilder von Nietzsche, Freud und Adler!13 darin erkennt, «daB sie die
Idee (sc. des Geistes) selbst nach ihrem inhaltlichen Sinnbestand, ferner
die Gesetze des Geistes und sein inneres Wachstum aus den Triebmich-
ten herleiten wollten»!14. Diese grundlegende Divergenz der Intentio-
nen, Anliegen und Interessen der triebhaften und geistigen Akte legt
das stirkste Veto ein gegen alle Weisen psychoanalytischer Identifika-
tion ihrer wesentlich heterogenen Urspriinge.

So versteht Freud die «Triebsublimierung» als «einen besonders
hervorstechenden Zug der Kulturentwicklungy, die es moéglich macht,
«daB3 hohere psychische Titigkeiten, wissenschaftliche, kiinstlerische,
ideologische, eine so bedeutsame Rolle im Kulturleben spielen»!!s.
Diese Sublimation bewirkt jenes «ernsthafte Stiick der menschlichen
Geisttitigkeit, das die groflen Institutionen der Religion, des Rechts,
der Ethik geschaffen hat»116, und besteht darin, daf3 die «Libido aus
ihren infantilen Bindungen in die endgiiltig erwiinschten sozialen iiber-
geleitet» oder daf3 der «Odipus-Komplex» «bewiltigt» wird.!!7 Dabei
werden diejenigen Triebe, welche keine solche Umwandlung in das
geistige Bewulitsein erfahren kénnen, von seiner «Zensur» abgewie-
sen!18 und wieder ins UnbewuBte «verdringt»119. Folglich besteht der
gesamte «Kulturprozef3» in nichts anderem als in «einer fortschreiten-
den Verschiebung der Triebziele und Einschrinkung der Triebregun-
gen»!20, und alles «Wertvolle aus der menschlichen Kultur» ist aus-
schlieBlich «aufgebaut auf Triebverdringung»!2l. Indes bestehen die
geistigen Intuitionen, wie deutlich wurde, weder in einer « Verwand-
lung» noch in einer «Verdringung» der «Triebwiinsche», sondern in
ihrer radikalen Ausschaltung.

112 Philosophische Weltanschauung, Ges. Werke, 2.2.0., IV, 79.

113 Die Stellung des Menschen im Kosmos, Ges. Werke, 2.2.0., IV, 64.

114 Tbid., 65.

115 Das Unbehagen in der Kultur, Ges. Werke, a.2.0., XIV, 457.

116 Kurzer Abrif3 der Psychoanalyse, Ges. Werke, a.2.0., XIII, 426.

17 Tbid.

118 Das Unbehagen in der Kultur, Ges. Werke, 2.2.0., XIV, 496.

119 Zur Einfithrung des NarziBmus, Ges. Werke, 2.2.0., V, 160: «Libidinose Trieb-
regungen unterliegen dem Schicksal der pathogenen Verdringung, wenn sie in Konflikt
mit den kulturellen und ethischen Vorstellungen des Individuums geraten».

120 Warum Krieg?, Ges. Werke, a.2.0., XVI, 26.

121 Jenseits des Lustprinzips, Ges. Werke, 2.2.0., XIII, 44.



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 187

Wenn Jung die «geistige Erbmasse der Menschheitsentwicklung» in
jenem «kollektiven UnbewuBten»!22 sieht, welches «allgemein
menschlich, ja sogar allgemein tierisch ist und die eigentliche Grund-
lage des individuell Seelischen darstellt»!23, und in der «geistigen
Form» der « Triebe» «keine substantielle Verinderung der Triebenergie,
sondern bloB eine Anderung ihrer Anwendungsform» erblickt!24,
wenn er den «Geist» als «Inbegriff des seelischen Wesens»!123 oder als
«Gegenstand der seelischen Erfahrung»!126 betrachtet, wenn er hinter
der «geistigen Einstellung» und der «Neurose» dieselben «gewaltigen
psychischen Einfliisse» sehen willl27 und demgemifl «Geist» und «Psy-
che» identifiziert!28, den «Geist» als «ein psychisches Phinomen»
begreift129, so ist in all diesen Perspektiven das Phinomen der bezeich-
neten Interessensdivergenz, ja Interessensopposition verfehlt und zu-
gleich verletzt.

122 Die Struktur der Seele, Ges. Werke, 2.2.0., VIII, 183.

123 Ibid., 170.

124 Theoretische Uberlegungen usw., Ges. Werke, 2.2.0., VIII, 211.

125 Geist und Leben, Ges. Werke, a2.2.0., VIII, 371.

126 Tbid., 373.

127 Analytische Psychologie und Weltanschauung, Ges. Werke, a.2.0., VIII, 422,
128 Zur Phinomenologie des Geistes im Mirchen, Ges. Werke, 2.2.0., IX/1, 226.
129 Analytische Psychologie der Erziehung II, Ges. Werke, a.a.0., XVII, 106.



	Geist und Psyche in tiefenpsychologischer und phänomenologischer Perspektive

