
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 1-2

Artikel: Geist und Psyche in tiefenpsychologischer und phänomenologischer
Perspektive

Autor: Weier, Winfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761158

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Winfried Weier

Geist und Psyche
in tiefenpsychologischer

und phänomenologischer Perspektive

Für die Auseinandersetzung mit der Psychoanalyse ist es bezeichnend,

daß es im allgemeinen nicht gelang, zu ihren die Psyche und ihre
Gesetzlichkeit betreffenden Aussagen das entsprechende Gegenüber
auf der Seite des Geistes zu ermitteln, um so einen lebendigen Vergleich
unter beiden in Gang setzen zu können. Aufeinen solchen Vergleich ist
aber die psychoanalytische Forschung insofern gerade angewiesen, als

sie allein in und aus ihm ein Kriterium für die Richtigkeit und
Stimmigkeit ihrer Aussagen gewinnen kann. Denn kann sie sich nicht vor
dem Gegenüber des Geistes profilieren, begründen und verifizieren,
steht sie nicht nur unter dem Verdacht, einem methodischen und
sachlichen Monismus zu erliegen, sie befindet sich darüber hinaus auch
tatsächlich in der Gefahr rein willkürlicher Theorienbildung.1

Demgemäß leidet die wissenschaftliche Forschung darunter, daß es

nicht gelang, den psychischen Phänomenen des Triebhaften entsprechende

und instruktive Phänomene des Geistigen gegenüberzustellen
und eine ganzheitliche Perspektive zu beiden zu finden. Im folgenden

1 A. Willwoll, Zur psychoanalytischen Bewegung, in: Schweizer Rundschau 24 (1926)
348: «Ein Wort zur psychoanalytischen Kunst, durch Deutung der Symbole, der
neurotischen Symptome etwa, der Träume, der Fehlhandlungen des Alltags, das Unbewußte zu
entdecken... Feine Deutung ist Suche geistreicher Kombination - aber sie kann auch

ausarten zur geistleeren Konstruktion, und scheinbare Intuition kann zur bloßen Projektion

vorgefaßter Schemata in die Welt der Tatsachen werden. Ist das psychoanalytische
Deutungsschema einmal erfaßt, dann läßt sich dutzendweise alles Mögliche auf <ver-

drängte Sexualität>, auf den berüchtigten <Ödipuskomplex> zurückführen.»



156 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

wird nun der Versuch unternommen, eine solche unter dem Aspekt der

Entstehung, Begründung und Zielgerichtetheit des psychisch—sensitiven

Vorstellens einerseits und des geistig-intuitiven Erkennens
andererseits zu ermitteln. Dieser Aspekt verspricht nicht nur eine hinreichend

breite und ergiebige Vergleichsbasis, er bietet darüber hinaus
auch die Gelegenheit, die phänomenologische Forschung, insbesondere
die E. Flusserls und M. Schelers, der Psychoanalyse gegenüberzustellen
und in die Auseinandersetzung mit ihr einzubringen. Allein eine fruchtbare

und lebendige Konspiration unter beiden ist in der Lage, die

Psychoanalyse aus ihrem methodischen Engpaß herauszuführen und
auf den umfassenden Horizont der geistigen Phänomene hin zu ent-

grenzen.
Um diesen Weg zu beschreiten, ist es erforderlich, von einer klaren

phänomenologischen Beschreibung der Sinnesvorstellung und ihres
Aufbaus auszugehen, um sodann die Eigenart des spezifisch geistigen
Schauens damit vergleichen und davon abheben zu können. Dieses

Vorgehen stellt Kriterien in Aussicht, die es ermöglichen, grundlegende
Aussagen der Psychoanalyse S. Freuds und C. G. Jungs auf ihre
Richtigkeit und Verläßlichkeit zu überprüfen. Dabei wird vor allem die
Tatsache offenkundig, daß Methode und Fragestellung der Psychoanalyse

an der Grenze des psychischen Vorstellens endet und keinen

Zugang findet zu den darüber hinausgehenden Phänomenen der
spezifisch geistigen Erkenntnis. Hierfür signifikant ist die ErklärungJungs:
«Ich muß gestehen, daß ich nicht weiß, was Geist schlechthin ist... So

muß ich wohl statt von Geist vom Seelischen reden».2 Richtungsweisend

für bezeichnete Zielsetzung kann die von Husserls Logischen
Untersuchungen sein, von denen er sagt, darin werde «das Eigenrecht des

Eidetischen gegen dessen Psychologisierung ausführlich begründet»3.
Aber auch in umgekehrter Blickrichtung soll die phänomenologische
Forschung durch die Einbeziehung der psychoanalytischen Fragestellung

entgrenzt, vertieft und erweitert werden.

2 «Geist und Leben», in: Die Dynamik des Unbewußten. Ges. Werke, VIII, hrsg. von
M. Niehus-Jung u. a., Ölten, Freiburg 1971, 364.

3 Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie
I, Husserliana III, hrsg. von W. Biemel, Den Haag 1950, 146.



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 157

I. Das Phänomen

1. Die Sinnesvorstellung

Grundlegend für die nachfolgende Auseinandersetzung ist eine

phänomenologische Beschreibung der Sinnesvorstellung und der
geistigen Intuition, die geeignet ist, die phänomenale Eigenart beider
herauszuheben und ins Bewußtsein zu rufen.

Wir erfahren gar nicht den physiologischen Sinnesreiz als solchen,
sondern allein die in seinem Zusammentreffen mit der Psyche spontan
entstehende Sinnesempfindung, durch die wir ihn allererst für uns
erfahrbar machen. Was wir sehen, sind nicht Lichtwellen oder Reizungen

der Sehstäbchen und Sehzäpfchen, sondern Farben, Gestalten,
Gegenstände, Bilder, Landschaften. Denn, was sieht, ist eigentlich
nicht das Auge, sondern die Psyche in ihm. Und sie trägt ihre eigene,
spezifisch menschliche Erlebnisweise mit in den Sinnesreiz hinein, um
ihn bereits so oder so zu empfinden, d. h. zu beantworten und zu
überformen. In der Psyche und ihrer Sinnesempfindung tritt der rein
physiologische Sinnesreiz immer nur als ein so oder so empfundener
auf. Was wir hören, sind nicht Luftwellen, Bewegungen des Trommelfells

oder Erschütterungen der Membran, sondern Töne, Klänge,
Worte, Harmonien, Disharmonien, Melodien, Musik. Nicht das Ohr
hört, sondern die Psyche in ihm. In jede Empfindung des physiologischen

Sinnesreizes nimmt sie sich selbst mit hinein. Allein als ein in der
Psyche vernommener, bereits erlebter tritt der Sinnesreiz in ihr auf. Das

Hören von Tönen kommt ebenso wie das Sehen von Farben erst im
Zusammenwirken von Sinnesreiz und Sinnesempfindung zustande.

Völlig Analoges gilt für die Geschmacks-, Geruchs- und Tastempfindungen.

Denn was wir schmecken, sind nicht die chemischen Vorgänge,

die durch kleinste Stoffteilchen in den Geschmackspapillen der

Zunge und des Gaumens bzw. in der Riechschleimhaut der Nase

ausgelöst werden, sondern eine unüberschaubare Skala von Geruchs- und

Geschmacksempfindungen. Weil der physiologische Reiz des Riechens
und Schmeckens immer nur als ein bereits empfundener, beantworteter,
gedeuteter in der Psyche auftritt und allein so zur Sinnesempfindung
werden kann, weil also die Psyche in ihrer jeweiligen Eigenart immer
schon mit darin ist, werden dieselben physiologischen Reize des

Riechens und Schmeckens oft so verschieden empfunden. Und was wir
tasten, ist nicht die Wirkung, welche das Druckgefälle auf die Tastkör-



158 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

perchen der Haut ausübt, sondern Härte, Weichheit, Widerstand, bei
einem Händedruck Herzlichkeit oder Kühle.

Im Zusammenwirken von Sinnesreiz und Sinnesempfindung
entsteht die Sinnwahrnehmung. Selbstverständlich entspricht dabei jeder
Sinnesempfindung ein Sinnesreiz und diesem eine reale Gegebenheit,
aber beide sind keineswegs dasselbe. In der aus beiden hervorgehenden
Sinneswahrnehmung wirken immer drei Konstituentien zusammen:
die Realitäten von Umwelt und Welt, die leiblichen Sinnesorgane und
eben die Psyche.

Um die Eigentätigkeit und Aktivität, die die Psyche beim
Zustandekommen der Sinneswahrnehmung leistet, weiter zu demonstrieren,
ist auch die folgende Tatsache instruktiv. Wir erfahren ein und dasselbe

Objekt zumeist gleichzeitig durch mehrere Sinne: Wir sehen es, wir
hören es, und wir tasten es. Der Sinnesreiz des Sehens, Hörens, Tastens

ist nun ein durchaus verschiedener nicht nur, weil er von verschiedenen

Sinnesorganen verwirklicht wird, sondern weil er auch Verschiedenes
beinhaltet. Gleichwohl erfahren wir nicht drei Objekte, ein gesehenes,

gehörtes und getastetes, sondern ein und dasselbe Objekt als ein
gesehenes, gehörtes und getastetes. Dies setzt voraus, daß es in der Psyche
eine Zentrale gibt, die die verschiedenen Sinnesreize über die

Sinnesempfindung zur Einheit zusammenschließt, auf dasselbe Objekt bezieht
und so aus der Mehrzahl der Sinnesreize die Einheit der Sinneswahrnehmung

hervorgehen läßt. Die durch die verschiedenen Sinne erwirkten

Einzelempfindungen sind zur Einheit der Gesamtempfindung
miteinander verbunden. Nur so ist es zu erklären, daß in den sogenannten
«Synästhesien» ein optischer Eindmck genügt, um die ihm entsprechende

akustische Empfindung ins Bewußtsein zu rufen oder umgekehrt.

Hier wird erneut sichtbar, daß die Psyche aktiv mit ihren
Sinnesempfindungen umgeht, sich selbst in diese einmischt, immer schon
in ihnen wirkt, wie diese allein in ihr selbst überhaupt nur als solche
auftreten können.

Betätigt sich schon die Psyche von Anfang an in der Vereinigung,
Verschmelzung von Sinnesreiz und Sinnesempfindung zur Sinneswahrnehmung,

so verwandelt sie nun wiederum spontan und schöpferisch
die Sinneswahrnehmung in eine Sinnesvorstellung. Hierfür ist folgendes

ausschlaggebend. Die Psyche beginnt damit, die Bilder der
Wahrnehmung in einer Weise auszudeuten, auszulegen, sich eben zu
veranschaulichen oder vorzustellen, die ihrer Eigenart entspricht. Das heißt,
sie trägt in sich ganz bestimmte Gestalt-, Form- und Ordnungsschema-



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 159

ta, in denen und gemäß denen sie sich die Bilder der Wahrnehmung
veranschaulicht, vorstellt und zugleich verinnerlicht. Dabei ist sie

bestrebt, gemäß ihren eigenen Gestaltschemata das kunterbunte
Vielerlei der Wahrnehmungen und Sinneseindrücke in Form- und
Gestalteinheiten zusammenzufassen, zu ordnen und eben dadurch übersichtlich

und anschaulich werden zu lassen. Durch diese Veranschaulichung
werden die Sinneswahrnehmungen mehr und mehr zu ihr eigentümlichen

und daher ihrer Eigenart entsprechenden, ihr verfügbaren
Vorstellungen.

Nun ist zu beachten, daß es grundsätzlich zwei Arten solcher
psychischer Ordnungs- oder Gestaltschemata gibt. In der ersten Art drük-
ken sich die je individuelle und einzigartige Haltung, Verfaßtheit und
Präponderanz der Einzelpsyche aus. In diese individuellen Gestaltschemata

spielen Veranlagung (mehr optische oder akustische), Gewohnheit,

Interessensrichtung, Ausbildung, soziologische und kulturelle
Faktoren, Mentalität und dergleichen hinein.

Daneben gibt es eine zweite Art psychischer Gestaltschemata, die

allen Menschen, der allgemeinen Menschheitspsyche gemein ist, um
sich die Wahrnehmungen gemäß der Eigenart derselben zu veranschaulichen.

Solche allgemein menschlichen Gestaltschemata sind die von
Raum und Zeit. Zunächst steht einmal fest, daß wir ohne Raum und
Zeit uns überhaupt nichts vorstellen können. Versucht man, sich Raum
und Zeit aus allen Sinnesvorstellungen wegzudenken, so bleiben keine
mehr übrig. Alle Wahrnehmungen werden erst in Raum und Zeit zu

vorgestellten. Diese stellen immer den Rahmen dar, in den die

Wahrnehmungen eingeordnet werden, in dem sie eine bestimmte Stelle

einnehmen, in dem wir sie lokalisieren. Raum- und Zeitvorstellungen
durchdringen und überformen alle Wahrnehmungen, machen sie

anschaulich und vorstellbar.
Es gibt nun ernstzunehmende Gründe dafür, daß Raum und Zeit

nicht in derselben Weise wirklich sind, in der wir sie uns vorstellen.
Uber die hierfür schon von Augustinus4 und Kant5 genannten hinaus
sei auf die folgenden verwiesen. Wir können uns Raum und Zeit nur als

unendlich vorstellen. Das aber, was sie erfüllt, die Materie, ist notwendig

endlich. Denn eine unendliche Materie wäre nicht mehr eine
solche, da Materie immer quantitativ bestimmt ist und mithin irgendwo

4 Confessiones X.
5 Kritik der reinen Vernunft A 31-49, B 46-73.



160 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

eine Grenze hat. Die Unendlichkeit von Raum und Zeit kann also nicht
von Materie erfüllt werden, sondern nur von einem Transmateriellen,
das aber notwendig gerade nicht mehr räumlich und zeitlich vorstellbar
ist, da es anders kein Transmaterielles wäre. Also kann die
Unendlichkeitsdimension von Raum und Zeit durch nichts erfüllt werden, ist
mithin nichts oder ein Vorstellungsschema unserer eigenen Psyche,
worin sie sich die Wahrnehmungen versinnbildlicht. Weiterhin stellen
wir uns Raum und Zeit als eine Leere vor, in der die Dinge auftreten.
Würde nichts darin auftreten, so blieben doch für unser Vorstellen der
leere Raum und die leere Zeit übrig. Wo aber nichts ist, da ist gar nichts:
auch kein leerer Raum und keine leere Zeit. Das Raum—Zeit—Schema ist

allgemein, fix, unveränderlich und starr. Alle Realität, die wir uns darin
vorstellen, ist aber nicht allgemein, sondern individuell, nicht fix, starr
und unveränderlich, sondern ständigem Wechsel und Wandel unterworfen.

Also ist dieses Schema auf der Seite unseres Vorstellens, nicht aber

der Realität zu sehen.

Man muß nicht wie Kant behaupten, unseren Raum- und
Zeitvorstellungen entspreche gar nichts in der Realität, um einzusehen, daß mit
ihnen eigentlich nur die reale Bewegung wie die reale Ausdehnung
korrespondieren, die wir uns durch Anwendung dieses Schemas so

veranschaulichen, wie sie selbst und als solche nicht sind. Sie sind
insbesondere nicht wie dieses unendlich, sondern ganz sicher endlich,
nicht wie es unbedingt, sondern bedingt, nicht wie es allgemein,
sondern individuell, nicht wie es starr, sondern in Bewegung, nicht wie es

notwendig, sondern zufällig, faktisch. So kommt man nicht darum

herum, daran festzuhalten, daß die Psyche die Wahrnehmung in der
Weise in ihre eigene Vorstellung verwandelt, daß sie jene nach ihren
räumlichen und zeitlichen Schemata auffaßt.

Es ist wichtig zu bedenken, ob nicht Raum und Zeit bis zu gewissem
Grade Schemata der Psyche sind, weil der Neopositivismus, wie er
besonders durch R. Carnap, M. Schlick, H. Reichenbach und O. Neurath

vertreten wird6, verlangt, alle Wissenschaft habe auf die
konstatierbaren, berechenbaren, meßbaren Gegebenheiten der Raum-Zeit—

6 Vgl. W. Weier, Nihilismus. Geschichte, System, Kritik, Paderborn, München,
Wien, Zürich 1980, § 19; Ders. Brennpunkt der Gegenwartsphilosophie. Zentralthemen
und Tendenzen im Zeitalter des Nihilismus, Darmstadt 1991, Kap. 4.



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 161

Erfahrung zurückzugehen, und aus diesem Grunde ein Wissen von
überzeitlichen oder überräumlichen Inhalten ablehnt.7

Sind auf die beschriebene Weise in der Psyche mehrere Einzelvorstellungen

entstanden, so betrachtet sie diese und vergleicht sie

miteinander, um jene Grundzüge oder Eigenschaften, die diese Bilder
miteinander gemeinsam haben, in einem sie alle betreffenden Gesamtbild

miteinander zu vereinigen. In diesem Gesamtbild der Einzelvorstellungen

läßt die Psyche das außer acht, was sie jeweils voneinander
abhebt und unterscheidet, um sie eben alle in einem sie
zusammenschauenden und auf sie gleicherweise anwendbaren Gesamtbild
miteinander zu verbinden. Man könnte sagen, daß die auf das sinnenfällig
Anschauliche ausgerichtete Psyche sich in eigener Aktivität und
Spontaneität ein Bild der Bilder macht, um sich die Einzelvorstellungen
wiederum zu veranschaulichen. Man kann in diesem Sinne auch von
einer Allgemeinvorstellung sprechen.

Indem die Psyche bei der Bildung der Allgemeinvorstellungen die
in den Einzelvorstellungen noch enthaltenen Unterschiede übergeht,
nicht weiter beachtet, gewissermaßen unterschlägt, neigt sie zu einer

Nivellierung, einer Gleichmacherei, die dem jeweilig einzelnen keine
besondere Aufmerksamkeit mehr schenkt. Dadurch wird die Psyche
unkritisch. Zur Bezeichnung ihres Umgangs mit den Einzel- und
Allgemeinvorstellungen scheint folgendes sehr instruktiv zu sein.
Selbstverständlich sind die Einzelvorstellungen nicht durch die
Allgemeinvorstellungen ausgelöscht oder aufgehoben. Sie bestehen neben diesen

fort. Auf welche Einzelvorstellungen nun die Psyche ihre
Allgemeinvorstellung anwendet, scheint ganz und gar ihrer Willkür, d. h. ihrem
affektiven oder emotionalen Interesse an dem jeweiligen Objekt ausgeliefert

zu sein, wodurch die bezeichnete Unsachlichkeit noch größer
wird. Zwar sind wir grundsätzlich in der Lage, an solchen durch ihre
affektiven Interessen erwirkten Vorstellungsverbindungen Kritik zu
üben. Aber solche Kritik ist nur durch eine andere Erkenntnisinstanz
möglich, als die Psyche es ist.

Grundsätzlich ist zur Assoziation der Vorstellungen zu sagen, daß sie

sich dabei keineswegs von Einsichten in Sachverhalte oder wesentliche

Zusammenhänge leiten läßt, sondern von ihrem eigenen Anschauen
der Vorstellungsbilder. Dabei faßt sie die Vorstellungen so zusammen,

7 Wissenschaftliche Weltauffassung. Der Wiener Kreis, hrsg. vom Verein E. Mach,
Wien 1929, 15-29.



162 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

wie die Bilder sich entweder am besten zusammenfügen oder eben

voneinander abheben. Auch Vorstellungen, die oft miteinander gleichzeitig

oder nacheinander geweckt werden, werden in der Psyche
assoziiert. Daß sie sich dabei nicht so sehr von die Sache selbst betreffenden

Gesichtspunkten als vielmehr von ihrem Verlangen nach bildhafter
Veranschaulichung leiten läßt, geht vor allem daraus hervor, daß
bildhafte Ähnlichkeit oder Kontrastwirkung unter Vorstellungsbildern wie
auch das gleichzeitige Auftreten von solchen wenig oder nichts über
einen tatsächlichen Zusammenhang unter den vorgestellten Objekten
besagt.

Dies zeigt sich auch daran, daß es nicht zuletzt Affekte und
Emotionen sind, die Vorstellungskomplexe bilden und als das eigentliche
Ferment unter den Vorstellungen auftreten können. Und hat die Psyche
einmal auf solche Weise einen Komplex aufgebaut, so bemerkt sie,

solange ihr nicht eine kritischere Erkenntnisinstanz Einhalt gebietet,
nicht, daß sie darin ihre eigenen Affekte auslebt, sondern hält ihn für
reine Wirklichkeit. Im Prinzip bewirken auch Affekte wie Neid und

Mißgunst Assoziationen und Vorstellungskomplexe. Es besteht kein
Zweifel, daß solches Hineinspielen von Neigungen und Affekten in das

Vorstellungsleben die Ursache vieler Fehleinschätzungen oder Unsach-
lichkeiten darstellt. Doch nicht nur solche Affekte, sondern auch
psychische Grundhaltungen wie insbesondere die Angst können zu

Komplexzentren werden.
Für diese durch psychische Haltungen und Affekte verursachten

Vorstellungskomplexe ist es kennzeichnend, daß sie eher zwanghaft als

sinngesteuert, eher rein psychisch als objektiv sind. Die in ihnen
veranschaulichten Ereignisse unterliegen rein affektiver Beurteilung und

Bewertung. Diese Komplexe verzerren die Wirklichkeit durch Uberbetonung

oder Unterbewertung von Einzelvorstellungen und sind noch
nicht in der Lage, von sich selbst abzusehen, sich gegenüber Distanz zu

gewinnen, um aus dieser die Dinge in sachlicher Gelöstheit zu betrachten.

Wären wir rein psychische Wesen, so wären wir den
Vorstellungsmechanismen restlos verfallen und auch zu der genannten Kritik nicht
in der Lage.

2. Die geistige Intuition

Nehmen wir an, ich habe mir in der beschriebenen Weise eine

Vorstellung gebildet von einer Tür. Ich stelle sie mir also vor in einer



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 163

bestimmten Farbe und Gestalt, sehe sie an einer bestimmten Stelle im
Raum und in der Zeit und assoziiere mit ihr andere Vorstellungen, z. B.

die von dem Zimmer und Gebäude, in dem sie sich befindet. Nun
geschieht etwas ganz Entscheidendes. Ich richte an diese Vorstellung
die Frage: Was ist das eigentlich, was mir da erscheint? Um zu erfassen,

was es eigentlich ist, versuche ich herauszubekommen, welche Merkmale

meiner Vorstellung ich mir wegdenken kann, ohne daß das

Objekt, die Tür verschwindet. Denn all solche Merkmale können ja
nicht das vorstellen, was die Tür «eigentlich» ist. Ich versuche also

durch Weglassung der für dieses Objekt nicht typischen Merkmale
dasjenige Merkmal herauszufinden, das nun gerade für es signifikant ist.

Stelle ich mir die Tür also vor in einer anderen Farbe, so erkenne ich,
daß dieses Merkmal ihr nicht wesentlich und unerläßlich ist. Das gleiche

mag gelten für die Form oder Gestalt (gefächert oder glatt). Ändere
ich aber in ebensolcher Weise auch die Größe oder das Material, so tritt
mir urplötzlich und ohne vermittelnde Vorstellungen oder Überlegungen,

also gänzlich intuitiv wie ein «Halt!» oder Veto der Einwand
entgegen: «Dann ist es keine Tür mehr!». Und mit diesem Einwand
verbindet sich spontan die Einsicht in die Funktion dieses Objekts, wie
sie von Größe und Material durchaus abhängig ist. Diese Funktion
erkenne ich in einem Prinzip, welches dieses Objekt realisiert, dem

Prinzip nämlich des Öffnens oder Schließens bzw. des Einlaß Verwehrens

oder Gewährens.
Es kommt nun auf sorgfältige Beschreibung dieses Phänomens an.

Das sich ereignende Novum liegt darin, daß dieses Prinzip als solches

auf das entschiedenste jede Weise des sinnenhaften Vorstellens abweist
und von sich ausschließt.8 Denn wohl kann ich mir ein bestimmtes und
einzelnes Öffnen oder Schließen, Einlaß Gewähren oder Verwehren
sinnenhaft vorstellen, keineswegs aber die in diesem Prinzip auf das

grundsätzlichste gemeinte Allgemeinheit des Öffnens und Schließens

überhaupt, des Einlaß Gewährens oder Verwehrens überhaupt.9 Denn

8 Diese grundlegende Differenz ist leicht zu erkennen, wenn man sich die Aufgabe
stellt, das Vorstellungsbild von einer Tür und den Inhalt der Intuition, also das Öffnen, das

Schließen, das Einlaß Verwehren oder Gewähren, auf ein Blatt Papier zu malen.
9 Ideen zu einer reinen Phänomenologie usw. I, a.a.O., III, 18: «Solche universellen

Urteile haben den Charakter der Wesensallgemeinheit, der <reinen>, der <strengen>,
schlechthin <unbedingten) Allgemeinheit»; M. Scheler, Philosophische Weltanschauung,

Ges. Werke IV, hrsg. von M.S. Frings, Bern, München 1976, 79: «Solche
Wesenserkenntnisse gelten für alle zufälligen beobachtbaren Tatsachen des betreffenden
Wesens in unendlicher Allgemeinheit und Notwendigkeit».



164 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

diese Universalität sprengt den Rahmen, in dem eine jede Sinnesvorstellung

sich bewegt und bewegen muß, in dem sie rückgebunden bleibt
an die rein faktische Gegebenheit der Qualität (Farbe), Quantität
(Gestalt, Form) wie die Schemata von Raum und Zeit, darin ein Objekt
immer nur eine bestimmte Stelle oder Extension einnehmen kann, nie
aber die Dimension prinzipieller Universalität erreicht. Und darin ist
auch der entscheidende Grund für das unvermittelte, urplötzliche
Auftreten der Intuition zu sehen. Es können ihr deshalb keinerlei sie

vermittelnde Vorstellungen vorausgehen, weil ihr Inhalt wesenhaft nicht
vorstellbar ist. Es muß daher jede evolutionistische Anschauung, wie
wenn die Wesenseinsicht eine Weiterführung, Weiterentwicklung oder

Perfektionierung der Sinnesvorstellung wäre, auf das entschiedenste
bestritten werden. Der Inhalt der Intuition meint vielmehr eine
Gesetzlichkeit, Wesenhaftigkeit, einen inneren Logos, ein Generisches im
Sinne einer Wesensart, wie es das Kontinuum von Raum und Zeit
immer und notwendigt übersteigt, transzendiert und in diesem Sinne

notwendig transzendent und metaphysisch ist. Daß jedes Erfassen eines

Objekts solchermaßen metaphysisch ist, hat die neopositivistische
Wissenschaftstheorie völlig aus dem Auge verloren.

Das Besondere dieser Intuition liegt also darin, daß sie gerade vom
Vorstellbaren absieht, um sich einem Prinzip zuzuwenden, das nicht
mehr vorstellbar ist, sondern nur in wesentlich anderer Weise erschaut
werden kann. Diese Intuition ist gerade dadurch zustande gekommen,
daß sie vom Sinnenfälligen am Objekt mehr und mehr absah, um den
nicht mehr sinnenhaften inneren Logos zu erfassen. Dieser ist keineswegs

anzutreffen in jener Realitätsdimension, welche in der Vorstellung
abgebildet wird, der des Faktischen, Bedingten, Zufälligen, in den

Anschauungen von Raum und Zeit Aufscheinenden. Vielmehr schaut
die Intuition in eine darin gegenwärtige und doch wesenhaft davon
verschiedene Dimension des Ideellen, Unbedingten, Notwendigen,
Überräumlichen und Überzeitlichen.10 Weil also der Inhalt von
Vorstellung und Intuition keineswegs einen bloß graduellen, sondern einen

ganz und gar wesentlichen Unterschied aufweist, muß jede Herleitbar-
keit der Intuition aus der Vorstellung prinzipiell ausgeschlossen werden.

Denn es muß als vollkommen unerklärlich erscheinen, daß eine

Perzeption eine andere von nicht nur graduell verschiedenem, sondern

10 Ideen zu einer reinen Phänomenologie usw. I, a.a.O., III, 18. E. Husserl, Erfahrung

und Urteil, hrsg. von L. Landgrebe, Hamburg 1985, 426.



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 165

geradezu gegensätzlichem Inhalt hervorbringen könne. Deshalb ist
unbedingt davon auszugehen, daß mit dem urplötzlichen Auftreten
dieser so heterogenen Intuition zu dem sensitiv—psychischen Bereich
ein grundsätzlich daraus unableitbares Urphänomen hinzutritt, das auf
einen ganz anderen Ursprung als den der bildhaft vorstellenden Psyche
zurückverweist.

Um dies zu verdeutlichen, ist folgendes herauszuheben. Während
die Sinnesvorstellung das bedingte Auftreten des Objekts betrachtet,
erfaßt die Wesenseinsicht etwas, das unbedingt bestehen muß, damit
dieses Objekt überhaupt möglich sei. Während die Sinnesvorstellung
sich auf das jeweilige, einzelne Vorkommen, die bloße Faktizität eines

Objekts richtet, erfaßt die Intuition ein Prinzip, das in seiner Gültigkeit
nicht davon abhängt, ob und wie es tatsächlich vorkommt, sondern

allgemein gilt ganz gleich, ob und wie es tatsächlich vorkommt.11
Während die Sinnesvorstellung sich auf jenen Bereich am Objekt richtet,

der auch nicht dasein könnte, erfaßt die Intuition einen Sinn (z. B.

Einlaß gewähren bzw. verwehren), der da sein muß, wenn es dieses

Objekt überhaupt geben kann. Während sich die Vorstellung das rein
faktische Dasein und die zufällige Beschaffenheit des Objekts gemäß
ihrer wiederum zufällig-faktischen Eigenart, die auch eine andere sein

könnte, veranschaulicht, erfaßt die Einsicht einen notwendigen
Sinnzusammenhang in einem eben auf Sinn und Notwendigkeit ausgerichteten

Medium, das im Hinblick darauf auch gar kein anderes sein
könnte.12 Denn das rein faktische Auftreten eines Objekts setzt ebenso

notwendig das Vorhandensein eines dieses allererst ermöglichenden
Prinzips voraus, wie auch der Zusammenhang zwischen diesem und
seiner jeweiligen Verwirklichung insofern ein notwendiger ist, als es in
sich selbst die Notwendigkeit eines Zweck- bzw. Sinnzusammenhangs
enthält. So besteht z. B. zwischen einem Raum und der Möglichkeit
zweckhaften Öffnens oder Verschließens ebenso eine Notwendigkeit
wie zwischen dem Vorhandensein eines Raumes, der ja nicht für alle
dasein kann, und der Möglichkeit, in ihn Einlaß zu gewähren oder

11 Ibid., 427: «Wesensallgemeinheiten gehen allen Fragen nach den Tatsachen und
ihren tatsächlichen Wahrheiten vorher.»; M. Scheler, Die Stellung des Menschen im
Kosmos, Ges. Werke, a.a.O., IV, 44: «Meieren heißt, das Realitätsmoment selbst
versuchsweise aufheben.»

12 Vgl. E. Husserl, Erfahrung und Urteil, 426; M. Scheler, Philosophische
Weltanschauung, Ges. Werke, a.a.O., IV, 79.



166 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

diesen zu verwehren. Diese Denknotwendigkeit des inneren Prinzips
einer Sache ist keine Notwendigkeit des psychischen Fühlens oder

Empfindens, sondern eine solche der Einsicht.

II. Grundhaltungen

1. Zielobjekte

Der wesentlichen und keineswegs nur graduellen Verschiedenheit

von Vorstellung und Intuition entspricht freilich eine solche der diese

ausführenden Instanzen, also von Psyche und Geist. Diese Differenz
dokumentiert sich in einer verschiedenen Grundhaltung, die beide

gegenüber dem zu erfassenden Objekt wie in der Begegnung mit Welt,
Leben und Dasein überhaupt realisieren. Während nämlich die Psyche
sich damit begnügt, das sinnenfällige Objekt lediglich gemäß ihrer
Eigenart des Erlebens abzubilden und zu veranschaulichen, fragt der
Geist nach dem nicht sinnenhaften Was des Objekts, d. h. seiner
Wesensbeschaffenheit. Damit ist aber das Spezifische ihrer verschiedenen

Grundhaltungen noch nicht hinreichend bezeichnet. Denn die
Intuition meint diese Wesensqualität als eine notwendige, d. h. als eine

solche, die ich nicht weglassen darf, damit es noch dieses Objekt sei. Sie

intendiert diese also im Grunde als die metaphysische Bedingung seiner

Möglichkeit, um sodann das Objekt als ihre faktisch—zufällige Konkretion

zu verstehen, welche freilich unendlich viele und andere
Repräsentationen haben kann.13 Dagegen überschreitet die Psyche nie in
ihren Vorstellungen die jeweilige, zufällige und rein faktische
Erscheinungsweise des Objekts, um diese auf ein darin zwar gegenwärtiges,
aber keineswegs selbst aufscheinendes Prinzip zu hinter—fragen. Sie

bleibt eingefangen und eingebunden in die Merkwelt des nur Impres-
siven und Bedingten, richtet sich aber nicht wie die Intuition auf einen
davon abhängigen und im Vergleich hierzu unbedingten Gehalt. Während

also die Grundhaltung des Geistes dadurch ausgezeichnet ist, sich

von der reinen Bedingtheit des Objekts zu befreien, diese zu überschreiten

hin auf eine zweite Dimension der unbedingten, notwendigen und

qualitativen Wesensgesetzlichkeit, bleibt die Psyche in ihrer Grundhal-

13 Vgl. E. Husserl, Erfahrung und Urteil, 423.



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 167

tung am Einzelobjekt haften, also an seiner ersten Dimension des

Zufälligen, Faktischen, Räumlichen, Zeitlichen und Quantitativen,
mithin des Bedingten überhaupt.

Es stellt daher ein fundamentales Mißverständnis dieser Differenz
dar, wenn Sigmund Freud das «Urteil» als eine «Fortentwicklung» der
«nach dem Lustprinzip erfolgten Einbeziehung (sc. einer Triebregung)
ins Ich oder Ausstoßung aus dem Ich» betrachtet14 und demgemäß die

«bejahende» Urteilsfunktion aus dem «Eros», die «verneinende» dagegen

aus dem «Destruktionstrieb» zu erklären sucht.15 Denn eben damit
wird Freud der Tatsache nicht gerecht, daß das intuitiv-erleuchtete
Urteil sich gerade dadurch von jeder rein psychisch—triebhaften
Ursprünglichkeit absetzt, daß es im Unterschied und Gegensatz zu dieser

gerade von jedem emotional-triebhaften Interesse frei sein muß, um für
den reinen Sachbezug und die innere Notwendigkeit seiner Wesenheit
offenstehen und den darauf gerichteten Intuitionsakt überhaupt leisten
zu können.

In vergleichbarer Weise meint Carl Gustav Jung, durch das «Denken»

werde das «Objekt der Wahrnehmung» lediglich «in höherem
Maße in Psychisches verwandelt als durch bloße Empfindung»16. Denn
das Besondere dieser Differenz besteht doch gerade darin, daß hier in
der Intuition eine Grundhaltung sich zeigt, die so grundlegend von
jener der Sinnesvorstellung sich absetzt, daß ein ganz anderer
Ursprungsbereich, nämlich der des Geistes, zur Erklärung dieses Sachverhalts

herangezogen werden muß. Eine bloß innerpsychische «Verwandlung»

wird daher diesem Sachverhalt keineswegs gerecht.

2. Interesselosigkeit

Die Intuition ist nicht wie die Vorstellung bestimmt durch die

Eigenart der Psyche, sondern durch den inneren Logos des Objekts. So

betrachtet ist sie in wesentlichem Unterschied zur Psyche von Grund
auf ohne affektives Interesse17, ja ihr Zustandekommen setzt geradezu
affektive und emotionale Interesselosigkeit voraus. Denn will der

14 Die Verneinung, Ges. Werke, hrsg. von A. Freud u. a., London 1948, XIV, 15.
15 Ibid.
Ii Psychologische Determinanten des menschlichen Verhaltens, Ges. Werke, a.a.O.,

VIII, 142.
17 Vgl. M. Scheler, Philosophische Weltanschauung, Ges. Werke, a.a.O., IV, 100.



168 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

Erkennende sich nicht vom Objekt und seinem inneren Logos, seinem

Sach—Anspruch, der ihm eigenen Wesensgesetzlichkeit bestimmen
lassen, sondern von seiner eigenen, nicht allein sachorientierten Haltung
diesem gegenüber (z. B. Unverfügbarkeit für den Sach-Anspruch,
mangelnde Liebe zum Sinngehalt des Objekts, unzureichende Offenheit
oder Hinwendung diesem gegenüber), so kommt die Intuition schon

gar nicht zustande.

Entsprechend dem dargestellten Mißverständnis sieht Freud auch
diese wesentliche Differenz nicht. Nur so ist es zu erklären, daß er die

«Geisttätigkeit», wie sie sich in «Religion, Recht und Ethik» darstellt,
ausschließlich versteht als den Versuch, «dem Einzelnen die Bewältigung

seines Ödipus—Komplexes zu ermöglichen und seine Libido aus

ihren infantilen Bindungen in die endgültig erwünschten sozialen
überzuleiten»18. Denn die spezifisch geistige Tätigkeit unterscheidet sich
eben dadurch auf das grundsätzlichste von jeder psychisch triebhaften,
daß sie in ihrer Grundhaltung das rein psychische Erleben gerade
transzendiert und transzendieren muß, um in der beschriebenen Weise

ihrem sonderlichen Interesse an dem metaphysischen Prinzip entsprechen

zu können. Weil auch Jung diese Differenz nicht sieht, versteht er
den «Geist» als das «Abbild des personifizierten Affekts»19.

3. Freiheit

Bei alledem darf nicht übersehen werden, daß die Intuition eine
außerordentlich befreiende Wirkung gegenüber der Vorstellung besitzt,
ja so betrachtet selbst ein Phänomen der Freiheit (sc. des Geistes) ist. Sie

verwirklicht die Urgesetzlichkeit von «Urdistanz und Beziehung»20,
indem sie sich von der ersten Dimension abwendet, distanziert, um sich
der zweiten zuzuwenden, aus der heraus sie sodann die erste in ihrem
Sinn, ihrer Bedeutung, ihrer Funktion versteht. Dadurch entläßt sie den
Menschen aus dem Andrang der Einzelheiten und stellt ihn bereit für
das dem Einzelnen enthobene Universelle. Sie überschreitet das

Einzelne, Jeweilige, Augenblickshafte, Unberechenbare und bloß Faktische
hin auf das Allumgreifende, Totale. Sie führt heraus aus dem Zufall in

18 Kurzer Abriß der Psychoanalyse, Ges. Werke, a.a.O., London 1940, XIII, 426.
19 Geist und Leben, Ges. Werke, a.a.O., VIII, 374.
20 Vgl. M. Buber, Urdistanz und Beziehung, Werke, hrsg. vom Kösel-Verlag, München

1962, I, 411-424.



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 169

die Notwendigkeit eines Sinnzusammenhangs, aus der Jeweiligkeit des

Einzelnen und zufällig Impressiven in die Allgemeingültigkeit des

Prinzips. Sie befreit aus der Enge des Augenblicks in Raum und Zeit und
eröffnet die Weite des schlechthin Gültigen. Bei alledem entgrenzt sie

die Umwelt zur Welt. Indem sie sodann die Vorstellung durchleuchtet,
befreit sie diese von all jenen Mängeln, die ihr den Blick auf die reine

Wesensgesetzlichkeit verstellen, von den Anschauungsformen von
Raum und Zeit, den rein psychischen Gestaltschemata, den unwesentlichen

Assoziationen durch ihre Abscheidung des Wesentlichen vom
Unwesentlichen. Und schließlich befreit sie von den rein affektiven
Interessen durch ihre Verfügbarkeit für den reinen Sach-Anspruch. Aus
diesen Gründen kann die tiefenpsychologische Grundanschauung nicht
phänomengetreu sein, nach der alle Inhalte des «Bewußtseins» präformiert,

prädeterminiert und vollkommen besetzt sind durch einen
unbewußten Triebmechanismus.

So interpretiert Freud das Verhältnis jenes «Über-Ichs», das alle
ideellen und intelligiblen Inhalte in sich umfaßt, zum Bewußtsein als

einen «Zwang»21, der keinen Raum mehr läßt für die Freiheitstat des

Geistes gegenüber den Zwängen der Psyche. Indem er den wesentlichen

Unterschied zwischen Vorstellung und Intuition nicht sieht, kann

er alle Inhalte der «Kulturentwicklung» und des «Kulturlebens» aus

einer «Triebsublimierung» herleiten, welche darin besteht, daß die
«Triebe» «die Bedingungen ihrer Befriedigung» lediglich «verschieben,
auf andere Wege verlegen».22 Dabei verkennt Freud den Sachverhalt

vollkommen, daß die Inhalte der Intuition deshalb nicht die der
Vorstellung, also die des Geistes nicht die der Psyche, in verwandelter Form
oder Zielrichtung aufnehmen können, weil sie gerade darin bestehen,
ihre Zielgehalte von den letzteren auf das grundsätzlichste zu entbinden
und zu befreien. Die Grundhaltung des Geistes ist eben aus der der
Psyche insofern nicht herleitbar, weder durch Sublimation noch durch

Verwandlung noch durch Verdrängung, weil sie eine wesentlich andere

Wirklichkeitsdimension meint und diese eben nur intendieren kann,
indem sie diejenige Dimension überschreitet und sich gleichsam von ihr
dispensiert, welche die einzige und ausschließliche der Psyche darstellt.
Und während die Psyche immer an die bezeichnete erste Dimension
rückgebunden bleibt, kann der Geist ihr gegenüber Freiheit erlangen.

21 Die Zukunft einer Illusion, Ges. Werke, a.a.O., XIV, 328 f., 332.
22 Das Unbehagen in der Kultur, Ges. Werke, a.a.O., XIV, 457.



170 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

Schon an dieser wesentlichen Divergenz ihrer Grundhaltungen scheitert

das tiefenpsychologische Schema der Reduktion des Geistes auf die

Psyche.
Grundsätzlich geht Jung davon aus, daß «in der unbewußten

instinktiven Funktion alle Funktionen der bewußten Psyche vorgebildet

und vorhanden sind»23. Demgemäß versteht er seine «Archetypen»
als «das eigentliche Element des Geistes»24, ja als «unbewußten Sinn»25

und betrachtet sie als gleichbedeutend mit den «metaphysischen Ideen
Piatons»26 als den «ewigen, an überhimmlischen Orten aufbewahrten
Bildern Piatons»27. Dafür bezeichnend ist es nun, daß Jung diese

«Archetypen» oder «Urbilder» als «Anschauung des Instinktes von sich
selbst oder als Selbstabbildung des Instinktes»28 auffaßt und von den

«Komplexen des Unbewußten» sagt, daß sie den «unbeeinflußbaren

Zwangscharakter eines Automatismus annehmen»29. In diesem Sinne

spricht er auch von dem «blinden Zwangscharakter der Triebe»30. Mit
diesen Betrachtungen hat sich Jung den Blick auf jenen Befreiungscharakter

verstellt, den die in geistiger Intuition erkannten Inhalte in der

angesprochenen Weise gerade für die Vorstellung der Psyche besitzen
und durch den sie gerade befähigt sind, jeden Vorstellungsmechanismus
und -automatismus zu durchbrechen und jede Rückbindung des Ver-
stehens an die psychisch-emotionale Zwangsläufigkeit zu zerschneiden.
Denn das Freiwerden für den Sachbezug, wie er sich in der Intuition
ereignet, setzt ja gerade die Entbindung von den rein psychischen
Mechanismen voraus. Durch diese psychologistische Einseitigkeit ist
die Psychoanalyse Jungs außerstande, den phänomenalen Gehalt der

geistigen Intuition zu erfassen, ja sich diesem auch nur anzunähern.

23 Geist und Leben, Ges. Werke, a.a.O., VIII, 398.
24 Theoretische Überlegungen zum Wesen des Psychischen, Ges. Werke, a.a.O.,

VIII, 236.
25 Ibid., 240.
26 Instinkt und Unbewußtes, Ges. Werke, a.a.O., VIII, 156.
22 Theoretische Überlegungen usw., Ges. Werke, a.a.O., VIII, 221.
28 Ibid., 157.
29 Ibid., 216.
30 Ibid., 212.



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 171

III. Aktcharakter

1. Urphänomenalität und Unableitharkeit

Während also die Vorstellung ein bloßes Ansehen, Anschauen,
Ansichten sinnenfälliger, d. h. raum-zeitlicher Beschaffenheit eines

Objekts, ein Anschauen seines ganz äußerlichen Erscheinungsbildes
darstellt, besteht die Intuition in einem Ein-Sehen, Hineinschauen in
sein inneres Prinzip, ohne das es nicht mehr dieses Objekt sein könnte.
Und während die Vorstellung durch die reine Empfindung des

physiologischen Sinnesreizes, die Anwendung von Anschauungsbildern und
Gestaltschemata, durch affektive oder emotionale Assoziationen
entsteht, bricht die Intuition auf in einem simultanen Erfassen des dem

Objekt eigenen Zweck- oder Sinngehalts, welches gerade darin besteht,
daß die Psyche sich in die reine Schau des Sachgehalts nicht einmischt.
Deshalb ist die Vorstellung absolut außerstande, aus eigener Kraft die
Intuition zu bewirken, zu erzeugen oder irgendwie herbeizuführen.
Somit ist jeder Versuch, die Intuition aus einer Evolution des

Vorstellungslebens, also den Geist durch Evolution der Psyche zu begreifen,
vollkommen außerstande, dieser phänomenalen Gegebenheit gerecht
zu werden. Die Intuition kann aber auch nicht aus der rationalen
Erkenntnis hergeleitet werden, da diese ebenfalls für sie nur konditionale,

keineswegs aber kausale Bedeutung haben kann. Durch die ihr
eigene Inkomplexität und Einfachheit hebt sie sich deutlich sowohl von
der Psyche wie von der Ratio ab, da in wesentlicher Differenz zu ihr die

Anschauungen beider additiv durch Zusammensetzung verschiedener
Elemente entstehen und daher gerade komplex und nicht einfach sind.
Aus diesen Gründen ist der Intuitionsakt als wesentlich unableitbar und

urphänomenal zu verstehen. Denn da sich die Intuition von all ihren
Vorgegebenheiten distanziert, um sich diesen aus eigener Ursprünglichkeit

erneut zuzuwenden, kann sie nicht darauf zurückgeführt werden.
Sie ist ein eigener und durch keinen anderen vertretbarer Ursprung, aus

dem sie sich vollzieht. Jede Intuition stellt ein unanleitbares Novum dar,
durch das das menschliche Sein und das innerweltliche Sein überhaupt
bereichert und erweitert wird.31 Wie noch zu verdeutlichen sein wird,

31 Goethes Gespräche. Gesamtausg., begr. von W. Frhr. von Biedermann, neu hrsg.

von F. Frhr. von Biedermann, III, Leipzig 1910, 497: «Jeder große Gedanke steht in
niemandes Gewalt und ist über alle irdische Macht erhaben. Dergleichen hat der Mensch
als unverhofftes Geschenk von oben zu betrachten, das er mit freudigem Dank zu
empfangen und zu verehren hat».



172 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

ist diese Urphänomenalität des geistigen Aktes in wesentlichem
Zusammenhang mit der seines Inhalts zu sehen.

Gegen die aufgewiesene Urphänomenalität der geistigen Intuition
verstößt die Psychoanalyse, indem sie dem Schema folgt, danach die

gesamte Geistestätigkeit im Prinzip immer aus psychischen Vorformen
herleitbar ist. So besteht der gesamte «Kulturprozeß» für Freud
ausschließlich in «einer fortschreitenden Verschiebung der Triebziele und

Einschränkung der Triebregungen»32, wie sich «der Denkprozeß auch

aus den Vorstellungen herausgebildet hat»33. Diesem Schema entsprechen

seine «evolutionistischen» Grundanschauungen 34 ebenso wie die

Betrachtung des «Menschen» als eines Wesens, «das nicht durch
Intelligenz zu leiten ist, sondern ausschließlich durch seine Triebansprüche
beherrscht werde»35.

Der Unableitbarkeit der geistigen Intuition widerspricht auch die

Erklärung Jungs: «Wie die Seele sich nach unten in die organisch-
stoffliche Basis verliert, so geht sie nach oben in eine sogenannte
geistige Form über, die uns in ihrem Wesen genau so wenig bekannt ist wie
die organische Grundlage der Triebe. »36 Demgemäß glaubt Jung, daß
«alle großen und hilfreichen Einfälle», «Begeisterung» und «Inspiration»

aus der «Seele» kommen.37 Desgleichen meintJung: «Im Grunde

genommen sind wir dermaßen in Bilder eingehüllt, daß wir zum Wesen
der Dinge außer uns überhaupt nicht vordringen können»38, und sieht
in der «Idee eines autonomen Geistes» ein «mittelalterliches Leitfossil»39.

Deshalb ist zu sagen, daß die so orientierte Tiefenpsychologie für
jene Einfachheit und Urphänomenalität, durch die sich der geistige Akt
wesentlich und grundsätzlich von dem psychischen wie dem rationalen
abhebt und unterscheidet, keinen Blick hat.

2. Zeitüberlegenheit, Überzuständlichkeit, Werdelosigkeit

Da der Vorstellungsakt komplex und zusammengesetzt ist, hat er
folglich einen Verlauf in der Zeit. Er ist zuständlich, sofern er über

32 Warum Krieg? Ges. Werke, a.a.O., XVI, London 1950, 26.
33 Formulierungen über die zwei Prinzipien des psychischen Geschehens, Ges. Werke,

a.a.O., VIII, 233.
34 Das Unbehagen in der Kultur, Ges. Werke, a.a.O., XIV, 458.
35 Die Zukunft einer Illusion, Ges. Werke, a.a.O., XIV, 369.
36 Theoretische Überlegungen usw., Ges. Werke, a.a.O., VIII, 213.
37 Geist und Leben, Ges. Werke, a.a.O., VIII, 396.
38 Ibid., 402.
39 Ibid., 393.



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 173

Empfindung, Wahrnehmung und Assoziation verschiedene Zustände
durchläuft. In diesem Sinne besitzt er auch Werdenscharakter. Wenn es

dagegen der Intuition wesenhaft ist, nicht zusammengesetzt, sondern
absolut einfach zu sein, so kann sie auch keinen Verlauf in der Zeit
haben, keine Zustände durchlaufen und keinen Werdenscharakter
besitzen, der vergleichbar wäre mit dem der Vorstellung. In diesem
Sinne muß man sagen, daß die Intuition überzeitlich, überzuständlich
und werdelos ist. Was aber heißt das? Sie steht über der Dauer. Der
Begriff zeitlicher Dauer und Zustandsfolge ist auf sie nicht anwendbar.40

Sie vollzieht sich, selber überzeitlich, in die Zeit hinein. Sie hat
eine freilich nicht extensive Stelle in der Zeit, aber keinen zeitlichen
Verlauf. Dadurch unterscheidet sie sich wesentlich von den Funktionen
der Psyche (Empfinden, Wahrnehmen, Vorstellen), die selbst einen
zeitlichen Verlauf haben, wie auch von den Formen des diskursiven
Denkens und der in den zeitlichen Formen der Synthese und Analyse
sich bewegenden Ratio.

Einerseits gilt für Freud: «Das Urteil eröffnet uns... die Einsicht in
die Entstehung einer intellektuellen Funktion aus dem Spiel der
primären Triebregungen.»41 Andererseits meint er, es sei für die «Triebe»

gerade signifikant, daß sie «leicht ihr Objekt wechseln können und so zu

Leistungen fähig sind, die weitab von ihren ursprünglichen Zielhandlungen

liegen»42, ja in ihr «Gegenteil» verkehrt werden können, und
zwar gerade in «inhaltlicher» Hinsicht.43 Daraus ergibt sich, daß Freud
die «intellektuelle Funktion» unterschiedslos in jene Triebebene

versetzt, die in wesentlichem Unterschied zu ihr gerade durch den Wechsel

der «Ziele», «Inhalte» und «Leistungen» bezeichnet ist, also notwendig
den Charakter der Zeitlichkeit, Zuständlichkeit und des Werdens
besitzt.

Auch Jung wird der aufgezeigten Differenz nicht gerecht, wenn er
erklärt, daß sich hinter der «Neurose» dieselben «gewaltigen psychischen

Einflüsse verbergen, welche unserer geistigen Einstellung und

10 Das heißt noch nicht Ewigkeit, weil diese vollkommene Anfangslosigkeit besagt.

Sie aber hat einen Anfang, tritt ins Dasein, und zwar als ein Urphänomen, das zwar nicht
ableitbar ist, aber doch einen freilich nicht zeitlichen Anfang hat als das Einsetzen ihrer
zeitüberlegenen Wirklichkeit.

41 Die Verneinung, Ges. Werke, a.a.O., XIV, 15.
42 Zur Einführung des Narzißmus, Ges. Werke, a.a.O., V, London 1946, 219.
42 Ibid.



174 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

ihren einflußreichen führenden Ideen zugrunde liegen»44, wenn er den
«Geist» als «Abbild des personifizierten Affekts»45, die «geistige
Intuition» als «endopsychischen Automatismus»46 versteht und von einer
«Identität des Geistes mit der psychischen Funktion»47 spricht. Denn
für den Geist ist es gerade signifikant, nicht mit hineingenommen zu
sein in jene Zeitlichkeit, Zuständlichkeit und Prozessualität, in denen
die «Psyche» bzw. die «Neurose» sich bewegen und die in der Tat in
wesentlichem Unterschied zum Geist das ihr unerläßliche Element, ihr
artspezifisches Medium darstellen. Demgemäß ist der «Geist», wie Jung
ihn versteht, ein zeitlicher, zuständlicher und werdender, eben deshalb
seiner eigentlichen und wahren Wesensnatur beraubt und immer schon
zurückversetzt in das psychische Medium, wiewohl er sich gerade von
diesem auf das deutlichste abhebt und unterscheidet.

Diese Blindheit für den phänomenalen Charakter der geistigen
Intuition ist insofern für die gesamte Psychoanalyse fundierend, als

eben dadurch ihr universeller, das geistige Sein aufsaugender und
aufhebender Triebmonismus wie ihr die geistige Freiheit zerstörender
Triebdeterminismus grundgelegt sind. Hier rächt es sich, daß die
Psychologie als «experimentelle» jenes Bündnis mit der Philosophie
aufgekündigt hat, in dem sie zuvor als philosophische Disziplin einmal
stand.

3. Kreativität

Die Leistung der Sinnesvorstellung besteht in einem rein rezeptiven
Empfinden und Veranschaulichen des Sinnesreizes und hat immer nur
die erste Dimension der Wirklichkeit, also die des Faktischen, Bedingten,

Zufälligen, Zeitlichen zu ihrem Gegenstand. Dagegen baut die

geistige Intuition höchst schöpferisch das Objekt vor sich auf aus seinem
innersten Zentrum, seinem ihm eigentümlichen Kern, um es von
seinem Prinzip, seinem Wesensgehalt her als das zu verstehen, was es

eigentlich ist. Dabei besteht dieser kreative Akt in einem ureigenen,
uranfänglichen Entwerfen desjenigen Sachgehalts, der dem Objekt so

44 Analytische Psychologie und Weltanschauung, Ges. Werke, a.a.O., VIII, 422.
45 Geist und Leben, Ges. Werke, a.a.O., VIII, 374.
46 «Zur Phänomenologie des Geistes im Märchen», In: Die Archetypen und das

kollektive Unbewußte, Ges. Werke, IX/1, hrsg. von L. Jung-Merker u. a., Ölten 1976,
233 f.

Ibid., 227.



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 175

unabdingbar ist, daß es ohne ihn nicht mehr dieses Objekt sein könnte.
Daher richtet er sich in wesentlichem Unterschied zur Sinnesvorstellung

auf die zweite Dimension des Unbedingten, Zeitüberlegenen, des

Wesenhaften, des Eidos, um aus diesem das Objekt in seinem Sinn,
seiner Bedeutung oder auch seiner Funktion zu ver—stehen, d. h. aus
seinem Grund und Ursprung vor sich geistig er-stehen zu lassen, während

sich das Vorstellen in einem bloßen Veranschaulichen,
Versinnbildlichen seiner rein faktischen, bedingten und zufälligen Gegebenheit
erschöpft. Die Vorstellung ist insofern aus dem Zusammentreffen von
physiologischem Sinnesreiz und Psyche herleitbar, als sie sich mit
nahezu mechanischer, automatischer Zwangsläufigkeit einstellt, wenn
die Psyche durch einen Sinnesreiz affiziert wird. Wenn ich mir dagegen
in der Abstraktion ein Merkmal nach dem anderen von einem Objekt
wegdenke, um das ihm unerläßliche Merkmal herauszufinden, so muß
sich dabei keineswegs mit vergleichbarer Zwangsläufigkeit die Intuition
einstellen, sondern kann im Prinzip immer auch ausbleiben. Denn sie

stellt einen schöpferischen, originären und urphänomenalen Neubeginn

dar, der aus seinen Konditionen bzw. dem Zusammentreffen
derselben im Unterschied zur Vorstellung nicht her- oder abgeleitet werden

kann. Dabei verbleibt diese immer im Umkreis ihres eigenen
Empfindens und Erlebens, während die Intuition durch dieses
hindurch oder über es hinweg das Objekt in seinem ihm unveräußerlichen
Eigensein zu er—schauen, zu er—greifen und zu er—fassen sucht.
Demgemäß ist die Vorstellung eingegrenzt auf ein oder mehrere Einzelobjekte,

und zwar auf ihr zufälliges, rein faktisches Erscheinungsbild,
während die Intuition den Umkreis des bloß Tatsächlichen weit
überschreitet hin auf jene Wesenszüge, die keineswegs nur Prinzip aller
tatsächlichen, sondern auch aller möglichen Objekte sein können, und
also aus der Welt des rein Faktischen entlassen, die des Möglichen in
uneingeschränkter Universalität schöpferisch entwirft.48 Während
somit die Vorstellung auf die Wiedergabe und Reproduktion der ihr
jeweils begegnenden Umwelt eingeengt bleibt, ist die geistige Intuition
aufgesprengt durch ihre kreative Blickrichtung auf ein Prinzip, das

überall, grundsätzlich und immer sich konkretisieren, zum Ereignis

48 E. Husserl, Erfahrung und Urteil, 427: «Wirklichkeiten nach den Gesetzen ihrer
reinen Möglichkeiten beurteilen, oder sie nach <Wesensgesetzen>, nach apriorischen
Gesetzen beurteilen, ist eine universale, auf jederlei Wirklichkeit zu beziehende und
durchaus notwendige Aufgabe».



176 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

werden kann und daher nicht mehr auf Umwelt eingeengt bleibt,
sondern die Welt schlechthin49 mitergreift. Dabei entspricht der Unbe-

dingtheit und Unableitbarkeit des Wesenhaften, Möglichen, Welthaften
die Unbedingtheit und Unableitbarkeit der geistigen Kreativität.

Dagegen sind für Freud alle Kulturleistungen ganz gleich, ob sie

«wissenschaftliche, künstlerische, ideologische» sind, nichts als «höhere

psychische Tätigkeiten»50. Diese aber entstehen allesamt und
unterschiedslos durch «Triebsublimierung»51, durch «Triebverzicht»52, und
das heißt durch bloßen «Zwang»53, wie er durch das «Realitätsprinzip»
erforderlich ist, dem es allein darum geht, «Gefahren für das Ich» zu
vermeiden oder « hemmende Mächte der Außenwelt» zu überwinden.54
In dieser aus reiner Triebunterdrückung oder Kulturzwang hervorgehenden

«Kreativität» ist kein Raum für jene spezifisch geistige Kreativität,

die gerade in der beschriebenen Weise durch Unbedingtheit,
Uranfänglichkeit, Konstruktivität und Freiheit ausgezeichnet ist.

In vergleichbarer Weise will Jung «das Schöpferische als einen
psychischen Faktor triebähnlicher Natur bezeichnen»55 und zählt zu den

«fünf Haupttypen instinktiver Faktoren« neben «Hunger, Sexualität,
Aktivität und Reflexion» auch den «schöpferischen Faktor»56. Entsprechend

erklärt er: «Aus der Lebensquelle des Instinktes fließt das

Schöpferische, so daß das Unbewußte nicht nur historische Bedingtheit ist,
sondern zugleich den schöpferischen Impuls hervorbringt.»57 «Das

Unbewußte produziert auch schöpferisch neue Inhalte. Alles, was der
menschliche Geist je schuf, ist aus Inhalten hervorgegangen, welche in
letzter Linie unbewußte Keime waren.»58 In diesem Zusammenhang ist

es wichtig, daran zu erinnern, daß Jung von dem «blinden Zwangscharakter

der Triebe»59 spricht und den «Automatismus» sowohl als Eigen-

49 Vgl. R. Berlinger, Die Weltnatur des Menschen. Morphopoietische Metaphysik,
Würzburg, Amsterdam 1988, 15-48.

50 Das Unbehagen in der Kultur, Ges. Werke, a.a.O., XIV, 457.
51 Ibid.
52 Die Zukunft einer Illusion, Ges. Werke, a.a.O., XIV, 328 f.
53 Ibid.
54 Der Mann Moses und die monotheistische Religion, Ges. Werke, a.a.O., XVI,

London 1950, 224.
55 Psychologische Determinanten des menschlichen Verhaltens, Ges. Werke, a.a.O.,

VIII, 137.
56 Ibid.
57 Die Struktur der Seele, Ges. Werke, a.a.O., VIII, 182.
58 Analytische Psychologie und Weltanschauung, Ges. Werke, a.a.O., VIII, 415.
59 Theoretische Überlegungen usw., Ges. Werke, a.a.O., VIII, 212.



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 177

schaft der «Triebe»60 wie des «Unbewußten» überhaupt61 betrachtet.
Sollte es tatsächlich ein geistiges Unbewußtes geben, sollten also gemäß
der Lehre Piatons von der «Anamnesis» in der Ideenschau oder
Descartes' von den «eingeborenen Ideen» oder Leibniz' von den «petites
perceptions» seiner «Monaden» Präkonzeptionen, Vorformen der in
der geistigen Intuition schöpferisch entworfenen Gehalte im
Unbewußten existieren, so wäre hiervon unbedingt ein Zweifaches zu sagen.
Einmal müßte dieses geistig Unbewußte in wesentlicher Differenz
gesehen werden zu jenem psychischen, für das Sinnlichkeit,
Zwangscharakter und Automatismus kennzeichnend sind, wie Jung es keineswegs

tut. Und zum anderen könnten diese geistigen Vorformen nicht
schon jene Aktivität, Spontaneität, Unbedingtheit und Freiheit beinhalten,

wie sie gerade für Entwurf, Konstitution und Aufbau des Wesensgehalts

in der Intuition signifikant sind. Jung zeigt keinen Sinn für die

Tatsache, daß eben dadurch jede Rückführung der spezifisch geistigen
Kreativität auf alle Akte rein psychologischer oder psychogener Mechanismen

auf das grundsätzlichste ausgeschlossen ist. In seinen
Triebmechanismus ist eben die geistige Kreativität mit hineingenommen und
darin aufgehoben.

IV. Inhalt

1. Sinn

Um den Inhalt der geistigen Intuition deutlich von dem der

Sinnesvorstellung abzuheben, ist davon auszugehen, daß alles geistige
Schauen und Verstehen zutiefst und zuletzt auf den Sinn gerichtet ist,
und zwar auch dann, wenn es nach dem Ursprung des Wesenhaften oder
der Werte fragt. Für alles Verstehen des Sinnes von fundamentaler
Bedeutung ist aber die Unterscheidung zwischen der Dimension seiner

bedingten, materiellen, prozessualen, räumlichen, veränderlichen
Ausdrucksgestalten und der Dimension seines unbedingten, immateriellen,
werdelosen, überzeitlichen, überräumlichen, unveränderlichen, unab-

« Ibid., 217.
61 Ibid., 216.



178 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

leitbaren und notwendigen Gehalts als seiner Geltung.62 Es ist nun von
großer Wichtigkeit, klar zu erkennen, daß die Sinnesvorstellung immer
gebunden ist an das äußere Erscheinungsbild der ersten Dimension,
welches sie lediglich entsprechend ihrer psychischen Eigenart empfindet

und veranschaulicht, keineswegs aber als die Vergegenwärtigung,
den Ausdruck, die Verwirklichung jener Sinngehalte der zweiten
Dimension versteht, die allein dem geistigen Schauen zugänglich sind.
Dies ist der entscheidende Grund dafür, daß alle Formen des

erkenntnistheoretischen Immanentismus ganz gleich - ob man an die platonischen,

cartesianischen oder transzendentalphilosophischen denkt -
meinten, die geistige Einsicht habe überhaupt nicht einen Ausgangspunkt

oder eine Entsprechung im Inhalt der Sinnesvorstellung. Wenn
hierbei auch zuzugestehen ist, daß der Inhalt der geistigen Intuition
tatsächlich keinen Ausgangspunkt im Bereich der Sinnesvorstellung
hat, so schließt dies doch nicht schon aus, daß die Inhalte der
Sinnesvorstellung denjenigen der geistigen Intuition entsprechen, indem diese

darin die Konkretion und Manifestation solcher Sinngehalte sieht, die
sie zwar nicht losgelöst, aber doch unabhängig von ihnen erschaut hat,

um so die Bestätigung ihres Schauens darin zu finden. Hierbei wird die
Differenz zwischen Vorstellung und Intuition besonders dadurch
verdeutlicht, daß diese den in ihr erschauten Sinngehalt als einen solchen

meint, der im Objekt selbst realisiert und exemplifiziert ist, wobei sie

sich auf das Objekt ausrichtet, es intendiert, das ihrer Einsicht
entspricht, in ihr sich erschließt, aus ihr als seinem Ursprung und Prinzip
verstehbar wird. Eine damit vergleichbare Intentionalität fehlt der

Vorstellung völlig. Aus diesem Grund hebt E. Husserl hervor, daß
«über jenen sensuellen Momenten eine sinngebende Schicht liegt,
eine Schicht, durch die aus dem Sensuellen, das in sich nichts von
Intentionalität hat, eben das konkrete intentionale Erlebnis zustande
kommt».63 Damit ist aber noch immer nicht das Spezifische der geistigen

Sinnschau hinreichend erfaßt. Denn dieses ist darin zu sehen, daß in
ihr überhaupt erst jene Sinnsphäre, jene zweite Dimension aufgerichtet
wird, welche die Grundvoraussetzung dafür darstellt, daß von nun an
das Wesentliche vom Unwesentlichen, das Ideelle von seinem jeweilig

62 Vgl. W. Weier, Sinn und Teilhabe. Das Grundthema der abendländischen
Geistesentwicklung, Salzburger Studien zur Philosophie VIII, Salzburg, München 1970, 549—

570.
63 Ideen zu einer reinen Phänomenologie usw. I, a.a.O., III, 208.



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 179

faktischen oder beispielhaften Auftreten abgehoben und somit das

Besondere alles Weltverstehens, ja der Welthorizont überhaupt grundgelegt

ist. In der zweiten Dimension des Wesenhaften aber ist die erste
seiner jeweiligen und bedingten Ausdrucksgestalten ins Unendliche
erweitert und entgrenzt. Deshalb hebt Scheler zu Recht hervor, daß man
die «Geistfunktionen» zurückführen könne auf «die Fähigkeit, das Was-
sein (Wesen) vom Daß—sein (Dasein) zu scheiden und an diesem <We-

sen>, das durch Aufhebung und Zerscheidung unserer Begierdebezo-
genheit zu der Welt und durch das Zurückweichen des an diese Bezo-

genheit geknüpften Daseinsdrucks gleichsam sich enthüllt, Einsichten
zu vollziehen, die gelten und wahr bleiben für alle zufälligen Dinge und
Fälle desselben Wesens»64. Von diesen «Wesenserkenntnissen» sagt
Scheler, daß sie «von vornherein gelten» für alle zufälligen beobachtbaren

Tatsachen des betreffenden Wesens in unendlicher Allgemeinheit
und Notwendigkeit65 und daß sie «hinaus und hinüber gelten über den
sehr kleinen Bereich der realen Welt, der uns durch sinnliche Erfahrung
zugänglich ist»66. Dadurch aber vollzieht sich für Scheler allererst die

«Scheidung» des «allgemeinen Inhalts» von den «Einzelobjekten» und
seine «Ablösung» von den «konkreten Situationen und Fällen» seiner

«möglichen Anwendung»67.
An diesem Grundphänomen scheitert aber der Versuch der Psychoanalyse,

die Wirklichkeit des Geistes unterschiedslos unter das Schema
der Psyche und ihres Unbewußten subsumieren und aus diesem herleiten

zu wollen. Weil der geistige Akt ein «sinngebender» (Husserl68),
also ein den Sinn schöpferisch und aktiv entwerfender ist, kann er nicht
in einem bloßen Bewußtwerden im Unterbewußten schon vorhandener,

schon vorgegebener Inhalte bestehen. Bei Freud ist die Auflösung
des Geistes in der Psyche bereits so weit fortgeschritten, daß er so gut
wie gar nicht mehr von Geist spricht. Denn wie die «Geisttätigkeit» sich
ausschließlich darin erschöpft, «dem Einzelnen die Bewältigung seines

Ödipus—Komplexes zu ermöglichen und seine Libido aus den infantilen
Bindungen in die endgültig erwünschten sozialen überzuleiten»69, so ist
für ihn der «Mensch» «ein Wesen von schwacher Intelligenz, das nur

64 Philosophische Weltanschauung, Ges. Werke, a.a.O., IV, 100.

« Ibid., 79.

« Ibid.
67 Ibid., 99.
68 Ideen zu einer reinen Phänomenologie usw. I, a.a.O., III, 208 f.
69 Kurzer Abriß der Psychoanalyse, Ges. Werke, a.a.O., XIII, London 1940, 426.



180 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

von seinen Triebwünschen beherrscht wird»70, und der «Primat des

Intellekts liegt in weiter, weiter, aber wahrscheinlich doch nicht unendlicher

Ferne».71 Indem Freud den Geist nur in Relation zur Psyche,

keineswegs aber zum Sinn als seinem wesentlichen Gegenstandsbereich
sieht, verfehlt er ihn in seinem Phänomengehalt vollends.

Für Jung stellt aber der «Sinn» einen im Unbewußten schon

vorgegebenen «Archetypus» 72 dar, und in dieser Bedeutung spricht er auch

von dem «unbewußten Sinn des Archetypus»73. In den «Archetypen»
aber sieht er «das eigentliche Element des Geistes»74. Zugleich aber

sind sie für ihn «Selbstabbildung der Instinkte»75, die das genaue
Gegenteil aktiven Entwerfens darstellen, indem sie auf einer «gewissen
dunklen Nötigung»76 bzw. auf «Zwang»77 beruhen. Vor allem aber

versteht Jung die den Sinn beinhaltenden Archetypen in dem Maße als

sinnlos, in dem er sie mit dem «blinden Zwangscharakter der Triebe»
identifiziert.78 So bleibt in seinem Verstehen von Geist und Psyche kein
Raum mehr für das aktiv schöpferische, einsehende und verstehende
Aufrichten der Sinndimension, wie es der geistigen Intuition wesenhaft
ist. Die Folge ist eine Gleichsetzung des Geistes mit der Psyche, durch
die die Eigenwirklichkeit des Geistes aufgehoben ist. So spricht er von
der «Identität des Geistes mit der psychischen Funktion»79, betrachtet
den «Geist» als «ein psychisches Phänomen»80 und erklärt demgemäß:
«Die psychische Erscheinung des Geistes weist ohne weiteres darauf
hin, daß sie archetypischer Natur ist, d. h. das Phänomen, das man Geist

nennt, beruht auf der Existenz eines autonomen Urbildes, das vorbewußt

in der Anlage der menschlichen Psyche vorhanden ist».81 Mit
dieser Deutung verfehlt Jung vollends den dimensionalen Charakter
der geistigen Weltschau, die ihr eigentümliche Abscheidung der We-

7(1 Die Zukunft einer Illusion, Ges. Werke, a.a.O., XIV, 372.
71 Ibid., 377.
72 «Uber die Archetypen des kollektiven Unbewußten», in: Bewußtes und

Unbewußtes, hrsg. von E. Böhler, Frankfurt 1990, 43.
73 Theoretische Überlegungen usw., Ges. Werke, a.a.O., VIII, 240.

Ibid., 236.
75 Instinkt und Unbewußtes, Ges. Werke, a.a.O., VIII, 157.

Ibid., 250.
77 Theoretische Überlegungen usw., Ges. Werke, a.a.O., VIII, 211, 216.
78 Ibid., 212.
79 Zur Phänomenologie des Geistes im Märchen, Ges. Werke, a.a.O., IX/1, 227.
80 Analytische Psychologie und Erziehung II, Ges. Werke, XVII, hrsg. von L. Jung-

Merker, Ölten, Freiburg 1972, 106.
81 Zur Phänomenologie des Geistes im Märchen, Ges. Werke, a.a.O., IX/1, 230.



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 181

sensdimension von der des bloß Faktischen, vor allem aber den
Sinncharakter, d. h. den Grundzug des aktiven, konstitutiven, einsehenden
und verstehenden Entwerfens.

2. Wesensmerkmale des Eidos

Das wohl hervorstechendste Merkmal der eidetischen Wirklichkeit
ist ihre grundsätzliche Universalität und Endlosigkeit. Der Blick der
geistigen Intuition ist gerichtet auf den Sinn allen möglichen Geschehens,

ja aller möglichen Welten und allen möglichen Seins als auf ein
Wesensreich, für das es signifikant ist, ursprünglicher zu sein als all seine

mögliche Konkretion, also alles Tatsächliche zu überschreiten, alle Fakten

zu übergreifen als die Bedingung ihrer Möglichkeit, wobei diese von
ihm, es aber keineswegs von ihnen abhängig ist. Im gesamten Bereich
der Psyche gibt es kein Analogon, sofern diese gerade immer in
grundsätzlicher Abhängigkeit zur Faktizität verbleibt, durch sie angeregt,
motiviert ist und auf sie ausgeht, sofern sie allein in dieser ihre
Befriedigung erfahren kann. So versteht Husserl die «Wesensallgemeinheit»
als eine «<strenge>, schlechthin unbedingte Allgemeinheit»82 und
erklärt: «Wesensallgemeinheiten gehen allen Fragen nach den Tatsachen

und ihren tatsächlichen Wahrheiten vorher. Daher heißen die
Wesenswahrheiten apriorische, das heißt aller Tatsächlichkeit, allen

Feststellungen aus Erfahrung vorangehend in ihrer Gültigkeit.»83 Eng
verbunden mit dem Charakterzug der Universalität ist der der «offenen
Endlosigkeit»84, welche ein Zweifaches besagt. Einmal die unbegrenz-
bare Wiederholbarkeit der Realisation und die unendliche Mannigfaltigkeit

der möglichen Ausdrucksgestalten des Eidos als des ev 87ti

7toXk&v, wie Husserl es nennt.85 Zum anderen aber ist damit gesagt, daß

innerhalb des Sinn- und Wesensreiches insofern grundsätzlich keine
Grenze zu ziehen ist, als all seine Inhalte nicht nur zueinander, sondern
auch zur Unendlichkeit möglichen Sinnes in einem kompensativen
Verhältnis stehen, das letztlich mit der Identität der Geltung überhaupt
zusammenhängt. Eine solche Endlosigkeit ist aber insofern unvereinbar
mit allen Weisen des psychischen Vorstellens, als diese begrenzt und
endlich, als sie notwendig, d. h. der psychischen Eigenart entsprechend,

82 Ideen zu einer reinen Phänomenologie, a.a.O., III, 18.
83 Erfahrung und Urteil, 427.
84 Ibid., 412.
83 Ibid., 414.



182 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

bildhaft und anschaulich sind. Diese grundsätzliche Unabhängigkeit des

Eidetischen von allen Weisen seiner möglichen Konkretionen
verschafft ihm eine Unbedingtheit, wie sie allem zeitlichen und bedingten
Ereignis des innerweltlichen Seins für immer unerreichbar ist. Sofern
aber Bedingtheit die entscheidende Voraussetzung des Zufälligen
darstellt, ist ihre Negation gleichbedeutend mit der Negation des Zufälligen,

welche die Annahme der reinen Notwendigkeit zwingend enthält.
Demgemäß betont Husserl, daß sich das «assertorische Sehen» als das

«<Gewahren> eines Dinges oder eines individuellen Sachverhalts»
«wesentlich unterscheidet von einem apodiktischen Sehen, vom Einsehen
eines Wesens oder Wesensverhaltes»86.

In offensichtlichem Gegensatz zu diesen phänomenalen Gegebenheiten

will Freud seinem immer stereotyp angewandten Verdrängungsschema

entsprechend selbst «die intellektuelle Funktion aus dem Spiel
der primären Triebregungen»87, das «Urteilen» als «zweckmäßige
Fortentwicklung der ursprünglich nach dem Lustprinzip erfolgten
Einbeziehung ins Ich und Ausstoßung aus dem Ich» verstehen88 und die

«Bejahung» als «Ersatz der Vereinigung» aus dem «Eros», die «Verneinung»

als «Nachfolge der Ausstoßung» aus dem «Destruktionstrieb»
herleiten.89 In vergleichbarer Weise huldigt Jung dem «Zweifel, ob die

Aussagen des Geistes nicht am Ende Symptome gewisser psychischer
Bedingungen seien»90, und wirft der «alten Psychologie» vor, diesen

Zweifel nicht «ernst genommen» zu haben.91 Daraus ergibt sich, daß in
der Psychoanalyse die Differenz zwischen den Inhalten des psychischen
Vorstellens und des geistigen Einsehens als eine grundsätzliche, wesentliche

und unüberbrückbare nicht gesehen und folglich die Heterogeni-
tät und Divergenz ihrer Ursprünge in eine psychologische Identität
umgefälscht ist.

3. Erfahrungs- und Wirklichkeitsunabhängigkeit

Vielleicht ist aber das entscheidendste Merkmal der Inhalte des

geistigen Schauens ihre Souveränität und Unabhängigkeit von der

86 Ideen zu einer reinen Phänomenologie usw. I, a.a.O., III, 337.
87 Die Verneinung, Ges. Werke, a.a.O., XIV, 15.
88 Ibid.
85 Ibid.
90 Theoretische Überlegungen usw., Ges. Werke, a.a.O., VIII, 188.
9' Ibid.



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 183

gesamten empirischen Welt, wie sie Gegenstand der Sinneserfahrung
ist, also die Tatsache, daß die geistige Intuition eine zweite, nicht
sinnenfällige, sondern nur intelligible Dimension der mit den Sinnen
wahrnehmbaren Wirklichkeit, ja eine eigene, von der ersten Dimension
des Sinnenhaften unabhängige Welt zu ihrem Gegenstand und Inhalt
hat, worin sicher eine übergeschichtliche, aber allzu sehr in Vergessenheit

geratene Erkenntnis der Philosophie des Piatonismus zu sehen ist.
Diese Erkenntnis ist es auch, in der die großen Phänomenologen
vereinigt sind. Wie Husserl hervorhebt, daß «im reinen Eidos» die faktische

Wirklichkeit der «Einzelfälle irrelevant ist»92, und demgemäß
lehrt, daß die «Wesenswahrheiten» «allen Fragen nach den Tatsachen»,
«aller Tatsächlichkeit», «allen Feststellungen aus reiner Erfahrung» «in
ihrer Gültigkeit vorausgehen»93, so betont Scheler, daß die «Wesensschau»

unabhängig sei vom «Quantum der Erfahrung» oder von
sogenannter «Induktion»94 und «aller auf Wirklichkeit gerichteten
Beobachtung und Messung vorhergehe»95, da sie «an einem einzigen
exemplifizierenden Fall vollzogen werden könne»96. Entsprechend erkennt
Scheler das Wesen des Aktes der «Ideierung» darin, daß der Mensch in
ihm eine «Technik» vollziehe, «die man als (versuchsweise) Aufhebung
des Wirklichkeitscharakters der Dinge, der Welt bezeichnen kann»97.

«Ideieren» heiße, «das Realitätsmoment selbst versuchsweise aufzuheben».98

Und Scheler erklärt des näheren, was er damit meint, indem er
verdeutlicht, dies besage, eben «jener Wirklichkeit ein kräftiges <Nein>

entgegenschleudern», die dadurch bezeichnet ist, daß mit ihr «eine

Stelle im Raum und eine Stelle in der Zeit, ein Jetzt und Hier, ferner ein

zufälliges Sosein verbunden ist, wie es die sinnliche Wahrnehmung je

von einem <Aspekt> aus gibt».99 Aber nicht nur die «Wahrnehmung» ist
im geistigen Akt überschritten, sondern auch das gesamte psychische
Affektleben, indem dieser in einem «Außerkraftsetzen jenes
Lebensdranges» besteht, sofern er «den machtvollen Realitätseindruck mit
seinem affektiven Korrelat annihiliere»100. Dieses Gegenüber der

92 Erfahrung und Urteil, 427.
92 Ibid.
94 Philosophische Weltanschauung, Ges. Werke, a.a.O., IV, 79.
99 Ibid.
'6 Ibid.
97 Die Stellung des Menschen im Kosmos, Ges. Werke, a.a.O., IV, 42.
58 Ibid., 44.
99 Ibid., 42.
wo Ibid., 44.



184 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

Affekte sieht Scheler in jenem «Widerstand», welchen die «Welt» diesen

entgegenbringt und der die «Bedingung der zeitlichen Wahrnehmung
des zufälligen Jetzt—Hier—So» sei.101 Sofern also der «Geist» für Scheler
im Unterschied, ja im Gegensatz zur Psyche diesen Akt der «Entwirklichung»

vollziehen kann, versteht Scheler ihn als den «Protestant

gegen bloße Wirklichkeit»102. Ohne Zweifel gibt es zu dieser spezifisch
geistigen Tätigkeit keine Entsprechung im tierischen Bereich, da das

Tier immer an die Sphäre des Sensitiven, affektiv Erlebbaren, psychisch
Vorstellbaren rückgebunden bleibt. Deshalb ist in diesem geistigen Akt
ein Spezifikum des Menschseins zu erkennen.

Dagegen besteht für Freud die «künstlerische und wissenschaftliche

Tätigkeit» ausschließlich in einer «höheren psychischen Tätigkeit»103,
wie er den Menschen als ein ausschließlich durch «Triebansprüche»
«beherrschtes», durch «Intelligenz» nicht zu «lenkendes» Wesen
versteht. 104 Ohne Zweifel hat die Psychoanalyse von der Phänomenologie
nicht gelernt, den fundamentalen und durch keinen Triebmechanismus
überbrückbaren Unterschied zwischen Psyche und Geist zu sehen. Die
Folgen für das Menschenbild sind offensichtlich. Denn dann besteht
auch kein Hinderungsgrund, den Menschen gemäß dem allgemeinen
und unkritisch angewandten Evolutionsmodell ausschließlich als eine

Entwicklungsform jener Psyche zu interpretieren, die ihn dann auch
nicht mehr vom Tier unterscheidet.105

Jung versteht den «Geist» als das «Abbild des personifizierten
Affekts»106, läßt ihn in einer bloßen «Änderung der Anwendungsform
der Triebenergie»107 aufgehen und versteht die «gründliche Überlegung»,

den «glücklichen Einfall», die «geistige Funktion» als einen

«endopsychischen Automatismus»108, wie er den geistigen «Einfall»
aus einer «ausgesprochenen Spontanität der transsubjektiven
Psyche»109 erklärt. Die «Archetypen» sind für ihn «autonome Elemente
der unbewußten Psyche», welche die «unveränderliche Struktur der

if» Ibid.
102 Ibid.
100 Das Unbehagen in der Kultur, Ges. Werke, a.a.O., XIV, 457.
i°4 Die Zukunft einer Illusion, Ges. Werke, a.a.O., XIV, 369.
'05 Das Unbehagen in der Kultur, Ges. Werke, a.a.O., XIV, 458.
106 Geist und Leben, Ges. Werke, a.a.O., VIII, 374.
107 Theoretische Überlegungen usw., Ges. Werke, a.a.O., VIII, 211.
108 Zur Phänomenologie des Geistes im Märchen, Ges. Werke, a.a.O.,

IX/1, 233 f.
109 Analytische Psychologie und Erziehung II, Ges. Werke, a.a.O., XVII, 107.



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 185

psychischen Welt» darstellen und durch ihre «determinierenden
Wirkungen auf das Bewußtsein» zeigen, daß diese «wirklich» ist.110 Innerhalb

dieses «Bewußtseins» ist kein Platz mehr für die davon
wesensverschiedene Wirklichkeit des Geistes.

4. Triebausschaltung

Es ist von großer Wichtigkeit, klar zu erkennen, daß die hervorgehobene

grundverschiedene Haltung der Sinnesvorstellung wie der
geistigen Intuition gegenüber der Welt der reinen Tatsachen notwendig ein
wesentlich verschiedenes Verhältnis zur gesamten Triebsphäre impliziert.

Denn im Unterschied und Gegensatz zu allen geistigen Interessen
ist es den triebhaften Bedürfnissen eigen, ganz und gar dem rein
Faktischen zuzugehören, ja verfallen zu sein, sofern diese immer auf rein
tatsächliche Ziele ausgerichtet sind und allein in deren Realisation ihre
Befriedigung finden. Wie deutlich wurde, intendieren dagegen die
geistigen Interessen gerade nicht die Sphäre des Tatsächlichen, sondern die
Universalität des Möglichen und Gültigen. In diesem Sinne bemerkt
Husserl an zitierter Stelle, daß «Wesenswahrheiten in ihrer Gültigkeit
aller Tatsächlichkeit, allen Feststellungen aus reiner Erfahrung
vorhergehen»11 h Damit ist aber insofern noch zu wenig gesagt, als das geistige
Interesse an der reinen Geltung die vollkommene Ausschaltung der
bezeichneten Triebwünsche zur Voraussetzung hat und sich allein in
dem Maße entfalten kann, in dem diese Ausschaltung uneingeschränkt
und radikal gelungen ist. Hierbei ist hervorzuheben, daß diese auf gar
keinen Fall als eine bloße Umwandlung oder Veränderung der
Triebinteressen, sondern allein als die vollkommene Unabhängigkeit von
diesen verstanden und interpretiert werden kann, weil das Interesse am
Faktischen und das am Unwandelbaren, Gültigen sich gegenseitig absolut

ausschließen und keinen Ubergang vom einen zum anderen als

denkbar erscheinen lassen. An diesem Phänomen scheitert das Grundschema

der Psychoanalyse, danach alle geistigen Akte als verwandelte
bzw. maskierte Triebakte zu verstehen sind. Eben dies hat schon Scheler
sehr klar erkannt, wenn er die «Hauptmerkmale» geistiger Erkenntnis
darin sieht, daß «an die Stelle der Herrschaftseinstellung zur Welt der
Versuch nach möglichster Ausschaltung alles begierlichen triebhaften

110 Zur Phänomenologie des Geistes im Märchen, Ges. Werke, a.a.O., IX/1, 266.
111 Erfahrung und Urteil, 427.



186 Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht

Verhaltens tritt»112 und demgemäß den Grundirrtum der Menschenbilder

von Nietzsche, Freud und Adler113 darin erkennt, «daß sie die
Idee (sc. des Geistes) selbst nach ihrem inhaltlichen Sinnbestand, ferner
die Gesetze des Geistes und sein inneres Wachstum aus den Triebmächten

herleiten wollten»114. Diese grundlegende Divergenz der Intentionen,

Anliegen und Interessen der triebhaften und geistigen Akte legt
das stärkste Veto ein gegen alle Weisen psychoanalytischer Identifikation

ihrer wesentlich heterogenen Ursprünge.
So versteht Freud die «Triebsublimierung» als «einen besonders

hervorstechenden Zug der Kulturentwicklung», die es möglich macht,
«daß höhere psychische Tätigkeiten, wissenschaftliche, künstlerische,
ideologische, eine so bedeutsame Rolle im Kulturleben spielen»115.
Diese Sublimation bewirkt jenes «ernsthafte Stück der menschlichen

Geisttätigkeit, das die großen Institutionen der Religion, des Rechts,
der Ethik geschaffen hat»116, und besteht darin, daß die «Libido aus

ihren infantilen Bindungen in die endgültig erwünschten sozialen

übergeleitet» oder daß der «Ödipus-Komplex» «bewältigt» wird.117 Dabei
werden diejenigen Triebe, welche keine solche Umwandlung in das

geistige Bewußtsein erfahren können, von seiner «Zensur» abgewiesen118

und wieder ins Unbewußte «verdrängt»119. Folglich besteht der

gesamte «Kulturprozeß» in nichts anderem als in «einer fortschreitenden

Verschiebung der Triebziele und Einschränkung der Triebregungen»120,

und alles «Wertvolle aus der menschlichen Kultur» ist
ausschließlich «aufgebaut auf TriebVerdrängung»121. Indes bestehen die

geistigen Intuitionen, wie deutlich wurde, weder in einer «Verwandlung»

noch in einer «Verdrängung» der «Triebwünsche», sondern in
ihrer radikalen Ausschaltung.

112 Philosophische Weltanschauung, Ges. Werke, a.a.O., IV, 79.
113 Die Stellung des Menschen im Kosmos, Ges. Werke, a.a.O., IV, 64.

w Ibid., 65.
115 Das Unbehagen in der Kultur, Ges. Werke, a.a.O., XIV, 457.
116 Kurzer Abriß der Psychoanalyse, Ges. Werke, a.a.O., XIII, 426.
m Ibid.
ll8 Das Unbehagen in der Kultur, Ges. Werke, a.a.O., XIV, 496.
l'9 Zur Einführung des Narzißmus, Ges. Werke, a.a.O., V, 160: «Libidinöse

Triebregungen unterliegen dem Schicksal der pathogenen Verdrängung, wenn sie in Konflikt
mit den kulturellen und ethischen Vorstellungen des Individuums geraten».

120 Warum Krieg?, Ges. Werke, a.a.O., XVI, 26.
121 Jenseits des Lustprinzips, Ges. Werke, a.a.O., XIII, 44.



Geist und Psyche in tiefenpsychologischer Sicht 187

Wenn Jung die «geistige Erbmasse der Menschheitsentwicklung» in
jenem «kollektiven Unbewußten»122 sieht, welches «allgemein
menschlich, ja sogar allgemein tierisch ist und die eigentliche Grundlage

des individuell Seelischen darstellt»123, und in der «geistigen
Form» der «Triebe» «keine substantielle Veränderung der Triebenergie,
sondern bloß eine Änderung ihrer Anwendungsform» erblickt124,

wenn er den «Geist» als «Inbegriff des seelischen Wesens»125 oder als

«Gegenstand der seelischen Erfahrung» 12(> betrachtet, wenn er hinter
der «geistigen Einstellung» und der «Neurose» dieselben «gewaltigen
psychischen Einflüsse» sehen will127 und demgemäß «Geist» und «Psyche»

identifiziert128, den «Geist» als «ein psychisches Phänomen»
begreift129, so ist in all diesen Perspektiven das Phänomen der bezeichneten

Interessensdivergenz, ja Interessensopposition verfehlt und
zugleich verletzt.

122 Die Struktur der Seele, Ges. Werke, a.a.O., VIII, 183.
123 Ibid., 170.
124 Theoretische Überlegungen usw., Ges. Werke, a.a.O., VIII, 211.
125 Geist und Leben, Ges. Werke, a.a.O., VIII, 371.
126 Ibid., 373.
127 Analytische Psychologie und Weltanschauung, Ges. Werke, a.a.O., VIII, 422.
128 Zur Phänomenologie des Geistes im Märchen, Ges. Werke, a.a.O., IX/1, 226.
129 Analytische Psychologie der Erziehung II, Ges. Werke, a.a.O., XVII, 106.


	Geist und Psyche in tiefenpsychologischer und phänomenologischer Perspektive

