Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 1-2

Artikel: Intersubjektivitat und Objektivitat der moralischen Werte
Autor: Corradini, Antonella

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761157

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761157
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANTONELLA CORRADINI

Intersubjektivitit und Objektivitit
der moralischen Werte

Ein Charakteristikum der modernen und gegenwirtigen ethischen
Forschung besteht in der Ablehnung einer objektiven Wertdimension,
wobei die Objektivitit, auf die man sich bezieht, im starken Sinn als die
dem Objekt innewohnende Objektivitit verstanden wird. Die Griinde
tir diesen Skeptizismus gegentiber den objektiven Werten sind oft
zweifacher Natur: Einerseits wird bestritten, dal3 es objektive Werte gibt
(ontologischer Wertskeptizismus), andererseits, dall der Mensch tiber
irgendeinen Zugang zu objektiven Werten verfligt (erkenntnistheoreti-
scher Wertskeptizismus). Selbstverstindlich sind diese beiden Formen
von Skeptizismus nicht voneinander zu trennen; im Gegenteil, sie
haben ihren Ursprung in ein und derselben Grundannahme. Es handelt
sich letztendlich um die empiristische Voraussetzung, aus der sich im
ersten Fall ergibt, dal nur das empirisch Gegebene als existent aner-
kannt wird, wihrend sie im zweiten Fall zu einer Klassifizierung unserer
Erkenntnisse in logisch-formale Erkenntnisse (tautologischer Art) und
in empirische fiihrt, wobei die Rolle der eidetisch-rationalen Evidenzen
bei dem Erwerb eines inhaltsreichen Wissens iiber die Welt bestritten
wird.

Natiirlich darf hier nicht verschwiegen werden, daB3 einflulireiche
zeitgenossische Stromungen den eben angesprochenen Ansatz radikal
in Frage gestellt haben, allen voran die Phinomenologie realistischer
und objektivistischer Prigung (unter ihren Vertretern sei hier z. B. auf



138 Intersubjektivitit und Objektivitit der moralischen Werte

M. Scheler, N. Hartmann, D. v. Hildebrandt hingewiesen). Diese Stro-
mung hat einerseits bestritten, dafB3 sich das Gegebene mit dem empi-
risch Gegebenen schlechthin identifizieren 1463t; andererseits hat sie
eine Art eidetischer Erkenntnis (die Wesensschau) zum Thema ge-
macht, die uns den Zugang zu einer Welt von Wesenheiten und damit
auch von objektiven und unverinderlichen Werten erméglicht. Es gibt
jedoch keinen Zweifel, daBl dem heutigen Empfinden nach die metho-
dologischen und inhaltlichen Voraussetzungen der phinomenologi-
schen Schule auf schwachen Fiilen stehen und dalB3 in dieser Mif3trau-
enshaltung gegentiber so starken Annahmen die Wurzel zu suchen ist
fiir den so verbreiteten zweifachen Wertskeptizismus, den ontologi-
schen und den erkenntnistheoretischen, von dem am Anfang die Rede
war.

Meine Aufgabe liegt nicht darin, an dieser Stelle eine historische
Analyse des Ursprungs und der Griinde fiir die in der Moderne aufge-
tretene Subjektivierung des Wertbegriffs einzuleiten. Ich will hier viel-
mehr unsere Aufmerksamkeit auf die Folgen lenken, die dieser Prozel3
hinsichtlich des Problems der Begriindung des Moralischen nach sich
zieht. Wenn nimlich im Rahmen einer objektivistischen Wertkonzep-
tion das Wesen der Moral im Respektieren und Anerkennen einer
aullerhalb des Menschen liegenden Wertordnung besteht, auf deren
Grundlage sich die moralisch richtigen Normen und Verhaltensweisen
identifizieren lassen, dann muB, wer die Existenz objektiver Werte
bestreitet, notwendigerweise einen anderen Weg einschlagen, um ein
Wert- und Normensystem aufzubauen. Die Ausgangsdaten sind in die-
sem Fall die Werte, so wie sie von den Menschen in einer gegebenen
Gesellschaft in einem gegebenen historischen Moment geschaffen und
erlebt werden, die tatsidchlichen Priferenzen, wie man iiblicherweise
sagt, die sie zum Ausdruck bringen. Wie ist es bei diesen Voraussetzu-
ngen moglich, ein System moralischer Normen aufzustellen? Philoso-
phiegeschichtlich stehen wir hier vor zwei Grundtypen von Antworten
auf diese Frage, von denen die eine zu einer deontologischen, die andere
zu einer teleologischen Moralitit fiihrt.

Der erstgenannte Typ, den wir hier nur kurz streifen wollen, ent-
spricht der kantischen Position. In dem Moment, in dem fiir Kant die
Neigungen oder, wie ich mit einem moderneren Ausdruck sagen méch-
te, die subjektiven Priferenzen alle und ausnahmslos egoistisch sind,
konnen sie fiir ihn keine angemessene Basis der Ethik darstellen. Diese
erhilt er vielmehr dadurch, da3 er von den Priferenzen des empiri-



Intersubjektivitit und Objektivitit der moralischen Werte 139

schen Subjekts vollig absieht und das Proprium der Moralitit auf das
Anerkennen objektiver und uberindividueller Pflichten (deontologi-
scher Ansatz) zuriickfiithrt. Da jedoch keine inhaltlichen Kriterien vor-
liegen, anhand deren man bestimmen kann, was Gegenstand der Pflicht
ist (jede inhaltliche Ethik ist nimlich fiir Kant euddmonistisch, und also
— in seinem Sinn — egoistisch), kann das Gesollte einzig und allein
ausgehend von der Ubereinkunft aller Subjekte erkannt werden, wobei
sich Kant nicht mehr auf empirische, sondern auf verniinftige Subjekte
bezieht, und die Vernunft als das Vermogen angesehen wird, die ermog-
licht, die Ebene der Empirie zu verlassen und zu der noumenischen
Dimension zu gelangen. Hieraus resultiert die kantische Definition der
Pflicht als «eigenes notwendiges Wollen», verstanden als der transzen-
dental gelauterte Wille aller Vernunftswesen.

Im Gegensatz zur erstgenannten steht in vieler Hinsicht die zweite
Antwort, die in der Philosophiegeschichte auf meine Ausgangsfrage
gegeben wurde und die im allgemeinen die Auffassung widerspiegelt,
die ich subjektivistisch-utilitaristisch nennen werde. Wenn Kants Mei-
nung nach die egoistische Natur der subjektiven Priferenzen verhin-
dert, daBl letztere die Grundlage der Moral darstellen konnen, so sind
fiir die Subjektivisten die einzigen Daten, die als Ausgangspunkt bei
dem Versuch, das ethische Phinomen zu rekonstruieren, dienen kdn-
nen, gerade die subjektiven Priferenzen der Individuen, so wie sie de
Jacto sind und wie sie empirisch erfallbar sind.

Im Unterschied zu Kant denken nicht alle Subjektivisten, daf3 die
Priferenzen der einzelnen schlechthin egoistisch sind. Neben denen,
die diese These vertreten (z. B. Hobbes) gibt es andere, die wie Hume in
den subjektiven Priferenzen sowohl eine egoistische als auch eine
altruistische Komponente sehen, kraft deren jeder Mensch auch Wo-
hlwollen (benevolence) gegeniiber den anderen Menschen empfindet.
Dieses Wohlwollen, das dieser Auffassung nach dem menschlichen
Wesen eigentiimlich ist, entspringt jedoch nicht einer Anerkennung des
objektiven Wertes des anderen, sondern vielmehr einem Interesse, das
ein jeder am Wohl des anderen hat, so dal} es nicht notwendig ist, die
Ebene der subjektiven Priferenzen zu verlassen, um einem moglichen
altruistischen Verhalten Rechnung zu tragen. Das Grundprinzip der
Moral ist dementsprechend die Maximierung der Befriedigung der
subjektiven Priferenzen (teleologisch-utilitaristisches Kriterium). Den-
noch erkennen auch die extremsten Subjektivisten an, dal3 die Prife-
renzen der einzelnen, d. h. die Inhalte des Wollens der einzelnen Indi-



140 Intersubjektivitit und Objektivitdt der moralischen Werte

viduen, als solche nicht moralisch verbindlich sein kénnen und dafB3 die
Moralitit, vor allem kraft ihrer sozialen Natur, es notwendig macht, den
geschlossenen Kreis der personlichen Priferenzen zu verlassen, um zu
einer tiberpersonlichen Ebene zu gelangen.

Da der subjektivistische Ansatz sich die Moglichkeit versperrt, daf3
dies durch das allgemeine Anerkennen einer objektiven Wertordnung
geschieht, greift er meistens zu formalen Verfahren, die eine Selektion
und Auswahl der Priferenzen der einzelnen Handelnden gestatten. Ich
werde diese Verfahren mit dem allgemeinen Begriff Universalisierungs-
methode bezeichnen, weise jedoch darauf hin, dafB ich diesen Begriff
nicht auf eine einheitliche Methode beziehe, sondern vielmehr auf eine
Gruppe verwandter Prinzipien, wie z. B. das Universalisierbarkeitsprin-
zip im engen Sinn, die goldene Regel oder das Prinzip der Unperson-
lichkeit der ethischen Entscheidung.

Auf die einzelnen Prinzipien und ihre wechselseitigen Beziehungen
mochte ich hier nicht eingehen. Wichtig im Rahmen dieses Beitrags ist
der Hinweis, daf} alle diese Prinzipien nach subjektivistischer Auffas-
sung ein und dieselbe Aufgabe losen sollen, die darin besteht, eine
Mediation herzustellen zwischen den verschiedenen subjektiven Prife-
renzen, und zwar durch die Auswahl derjenigen, die nicht einem blof3
personlichen Gesichtspunkt entspringen, sondern einer fiir alle Betrof-
fenen intersubjektiv giltigen Sicht.

Dieser kurze Uberblick zeigt somit, daf3 die fiir einen GroBteil der
zeitgenossischen ethischen Forschung typische Ablehnung der objek-
tiven Werte als solche durchaus nicht dazu fiihrt, daf3 die Objektivitit-
sproblematik beziiglich des Moralischen beiseite geschoben wird. Im
Gegenteil, sie wird von neuem gestellt, aber in dem abgeschwichten
Sinn einer intersubjektiven Giiltigkeit eines Wertes oder einer Norm.
Wichtig ist zu betonen, daB sich die kantische Auffassung sowie auch die
utilitaristische, obwohl sie in vieler Hinsicht an entgegengesetzten
Fronten kimpfen, durchaus nicht in der Annahme unterscheiden, daf3
die moralische Objektivitit als schwache Objektivitit zu verstehen sei:
Stehen die Aggregationsformeln der Interessen von einzelnen oder
Gruppen im Vordergrund — wie im Subjektivismus — oder die trans-
zendental begriindete Ubereinkunft aller rationalen Subjekte — wie in
den Theorien kantischer Herkunft —, ist der Hauptgedanke im Grunde
dhnlich: Es gibt keine andere Objektivitit von Normen oder Werten als
die von ihrer intersubjektiven Giiltigkeit gewihrleistete. Die Universa-
lisierungsmethode wird damit in dem einen wie in dem anderen Fall als



Intersubjektivitit und Objektivitit der moralischen Werte 141

das Verfahren betrachtet, mit dessen Hilfe sich die Dimension der
moralischen Objektivitit, verstanden als Intersubjektivitit, einfiihren
laf3t.

Ziel dieses Beitrags, in dem ich mich vor allem mit den subjektivi-
stischen Positionen beschiftigen mochte, ist es, festzustellen, ob die
schwache Objektivitit plausiblerweise die starke ersetzen kann. Unter
Vorwegnahme meiner Antwort mull gesagt werden, daf3 dies meiner
Meinung nach nicht moglich ist, insofern als die Intersubjektivitit nicht
als hinreichende Bedingung fiir die Objektivitit angesehen werden
kann, und dies aus zumindest zwei unterschiedlichen Griinden: erstens,
weil die Anwendung der intersubjektiven Verfahren selbst die Aner-
kennung materialer moralischer Prinzipien voraussetzt, deren Objek-
tivitdt nicht mit ihrer intersubjektiven Giiltigkeit zusammenfillt; zwei-
tens, weil die Objektivitit eines durch Universalisierung erlangten Nor-
mensystems, wollte man sie rechtfertigen, immer auf ihre im starken
Sinne verstandene Objektivitit verweist.

Die Bedeutung dieser beiden Aspekte wird sich im weiteren Verlauf
dieser Arbeit bei der Analyse der folgenden Fragen zeigen: 1. Die
Priferenzen welcher Subjekte werden aggregiert? 2. Welche Priferen-
zen werden aggregiert?

II

Das utilitaristische Prinzip besagt, dal3 in jeder Situation der grof3t-
mogliche Nutzen fiir alle beteiligten Individuen zu realisieren sei. Diese
knappe Formel 1463t jedoch zumindest zwei Fragen von grundlegender
Bedeutung offen: 1. Worin besteht der groBtmogliche Nutzen der betei-
ligten Individuen? 2. Wer sind die beteiligten Individuen? Im Folgen-
den wird ersichtlich, daB3 die beiden Fragen in wechselseitiger Bezie-
hung zueinander stehen und daf} die Antwort auf die eine wie auf die
andere den Riickgriff auf eine Werttheorie voraussetzt.

Mir scheint es wichtig, zwischen dem Utilitarismus, verstanden als
Pflichttheorie, und dem Utilitarismus im Sinne einer Werttheorie zu
unterscheiden, auch wenn diese Unterscheidung nicht immer getroffen
wird. Im erstgenannten Fall deckt sich das utilitaristische Prinzip mit
dem teleologischen oder konsequentialistischen und besteht darin, die
Pflicht als Maximierung des Guten zu definieren, wie auch immer
dieses Gute beschaffen sein mag. Im zweiten Fall deckt sich der Utili-
tarismus nicht mit der Teleologie schlechthin, sondern stellt eher eine



142 Intersubjektivitit und Objektivitit der moralischen Werte

besondere Form von teleologischer Theorie dar, da er sich auf eine
Werttheorie stiitzt, die eine spezifische Interpretation des moralisch
Guten liefert. Historisch gesehen ist der Utilitarismus gleichzeitig
Pflichttheorie und Werttheorie, wobei letztere meist eudimonistischer
Prigung ist (daher die klassische utilitaristische Formel: Ziel der
ethischen Entscheidungen ist, das «groBte Gliick der gréBten Zahly zu
verwirklichen).

Die fehlende Unterscheidung zwischen diesen beiden Ebenen fiihrt
jedoch oft dazu, daf3 der Utilitarismus als wertneutrale Theorie darge-
stellt wird, die in dem bloBen formalen teleologischen Mechanismus
besteht und daher keiner inhaltlichen Begriindung bedarf. Dies hat
Auswirkungen auch auf das Problem, das uns speziell in diesem Teil
interessiert, d. h. welche Subjekte bei einer ethischen Entscheidung zu
beriicksichtigen sind. Die Bestimmung des Bezugsbereichs der Ethik
wird nimlich oft als faktische Frage betrachtet, wihrend die Antwort
darauf in Wirklichkeit von der zugrundeliegenden Werttheorie ent-
scheidend beeinflul3t wird. Festzulegen, wer die Betroffenen sind, heif3t
nimlich nichts anderes als festzulegen, wer Objekt der ethischen Hand-
lung sein soll, was gleichbedeutend damit ist zu bestimmen, wer wert-
voll ist. Die wertvolle Beschaffenheit eines Individuums — wie auch
eines Sachverhalts — wird jedoch auf der Grundlage normativer Prin-
zipien bestimmt, die einige natiirliche Charakteristika des fraglichen
Individuums auszeichnen und sie fiir positiv erkliren. Im Folgenden
werden wir sehen, dal3 unterschiedliche Theorien auch in unterschied-
licher Weise determinieren, welche die normativ relevanten Charakte-
ristika sind, aufgrund deren ein Individuum dem Bezugsbereich der
Ethik zugeordnet wird. Keine Theorie beschrinkt sich jedoch darauf
festzustellen, welche die Betroffenen sind; alle setzen — oft implizit —
eine Werttheorie voraus, auf deren Grundlage sie ihren Anwendungs-
bereich abgrenzen.

Fiir den Utilitarismus besteht dieser oft aus «allen empfindenden
Wesen». Dieser Auffassung nach ist also das moralisch relevante Cha-
rakteristikum eines Individuums seine Fihigkeit, Lust und Schmerz zu
empfinden. Bekanntlich geht diese Definition des moralischen Subjekts
auf J. Bentham zuriick, und auf sie berufen sich in jiingster Zeit dieje-
nigen Utilitaristen, die, wie z. B. P. Singer, den Anwendungsbereich der
ethischen Prinzipien auch auf die «nicht-menschlichen Tiere»! ausdeh-

! SINGER, Peter, Practical Ethics. Cambridge 1979; dt.: Praktische Ethik. Stuttgart
1984, Kap. 3.



Intersubjektivitit und Objektivitit der moralischen Werte 143

nen wollen. Da der Besitz der Fihigkeit, Schmerz zu empfinden, sowohl
den Menschen als auch den Tieren gemeinsam ist, betrifft das utilita-
ristische Prinzip der Lustmaximierung und der Leidensminimierung
beide in gleicher Weise, und folglich kénnen Tiere mit vollem Recht als
moralische Subjekte bezeichnet werden.

Der diskutable Aspekt der Argumentation Singers liegt jedoch dar-
in, daB3 er die theoretischen Grundlagen fiir die Befreiungsbewegung
der Tiere zu liefern glaubt, indem er sich einzig und allein auf das
formale Prinzip der Gleichheit oder Universalisierbarkeit beruft2, ver-
bunden mit dem utilitaristischen Prinzip, das er fiir unproblematisch
halt. Er argumentiert folgendermalBen:

Aufgrund des utilitaristischen Prinzips ist uns geboten, die Lust zu maxi-
mieren und den Schmerz zu minimieren;

Aufgrund des Gleichheitsprinzips ist uns geboten, gleiche Fille gleich zu
behandeln, also:

Es ist moralisch nicht zulissig, das Leiden eines Tieres geringer einzuschiit-
zen als das Leiden eines Menschen. Der Speziezist (d. h. derjenige, der die

Angehérigen der eigenen Spezies bevorzugt) verletzt das Gleichheitsprinzip
ebenso wie die Rassisten oder die Sexisten.

Es ist jedoch klar, dal3 diese Argumentation Gesichtspunkte fiir
formal und folglich wertneutral ausgibt, die in Wirklichkeit materialer
Natur sind. Warum sollte denn ausgerechnet die Fihigkeit, Lust
und/oder Schmerz zu empfinden, als moralisch relevant angesehen
werden? Weder bei Bentham noch bei Singer 143t sich eine Rechtfer-
tigung fiir diese Annahme ausfindig machen. Letzterer beschrinkt sich
darauf zu bemerken, daf3 die Fihigkeit, Schmerz zu empfinden «die
einzig vertretbare Grenze fiir die Riicksichtnahme auf die Interessen
anderer [ist]. Diese Grenze durch irgendwelche anderen Merkmale wie
Intelligenz oder Rationalitit festsetzen hieB3e sie auf willkiirliche Weise
festsetzen». 3

Warum sollte aber, selbst wenn wir die Richtigkeit dieses Prinzips
voraussetzen, das Leiden eines Tieres genauso zihlen wie das Leiden
eines Menschen? Das 148t sich sicherlich nicht aus dem Prinzip der

2 «Das Argument fiir die Erweiterung des Prinzips der Gleichheit iiber unsere Gat-
tung hinaus ist einfach — so einfach, daB es dazu lediglich bedarf, das Wesen des Prinzips
der gleichen Interessenerwigung klar zu verstehen» (SINGER, Practical Ethics 71,
vgl. Anm. 1).

3 SINGER, Practical Ethics 73, vgl. Anm. 1.



144 Intersubjektivitit und Objektivitit der moralischen Werte

Gleichheit ableiten, da dies zwar vorschreibt, gleiche Fille gleich zu
behandeln, aber nicht festsetzt, wann zwei Fille gleich sind. Die Gleich-
heit von Mensch und Tier in dieser Hinsicht wird vielmehr ausgehend
von einer Wertlehre quantitativer Art vertreten, die keine qualitativen
Unterschiede zwischen den verschiedenen Formen der Lust und des
Schmerzes anerkennt. Allein auf der Grundlage dieser Voraussetzung
kann Singer behaupten: « Wie schlimm ein Schmerz ist, hingt davon ab,
wie intensiv er ist und wie lange er dauert, aber Schmerzen derselben
Intensitit und Dauer sind gleich schlimm, sowohl fiir Tiere als auch fiir
Menschen».4 Die Argumentation Singers zugunsten der These der
moralischen Gleichheit von Menschen und Tieren ist somit nur dem
Schein nach formal und wertneutral. In Wirklichkeit setzt sie prizise
valuative Optionen voraus, und nur aufgrund ihres impliziten und
dogmatischen Charakters bediirfen diese Voraussetzungen scheinbar
keiner Rechtfertigung.

Wenn Singer in seinem Versuch, fiir die These der moralischen
Gleichheit von Mensch und Tier eine utilitaristische Begriindung zu
liefern, scheitert, so mul3 auch gesagt werden, daf} diese These kein
Charakteristikum des Utilitarismus als solchen darstellt. Er ist auch mit
der Auffassung zu vereinbaren, dal3 die menschlichen Interessen und
Priferenzen prinzipiell mehr zihlen als die der Tiere. In diesem Fall
wird man einen qualitativen Unterschied zwischen Mensch und Tier
anerkennen miissen und die Charakteristika, die den Status von mora-
lischem Subjekt definieren, auf Eigenschaften zurickfiihren, die spezi-
fisch menschlich sind. Hierzu gehoren z. B. die Rationalitit, das
BewufBtsein, die Fihigkeit zur Selbstbestimmung, die Autonomie, die
Freiheit und was sich daraus — vom ethischen Standpunkt her gesehen —
ergibt, d. h. die moralische Verantwortung und Zurechnungstahigkeit.
Die philosophische Tradition bezeichnet Gblicherweise Individuen mit
diesen Charakteristika als «Personen». Der Bezugsbereich der Ethik
besteht dann, zumindest primir, aus Personen, wobei der hier verwen-
dete Begriff von Person zugleich deskriptiver und priskriptiver Natur
ist: Er bezeichnet einige natiirliche Eigenschaften, die als moralisch
positiv erklirt werden.

Wenn nun viele vielleicht gegen den Vorschlag, Tieren und Men-
schen denselben Status zuzuerkennen, Einwinde vorbrichten, dann
wiirde vermutlich der Vorschlag, den Bereich der bei einer ethischen

4 SINGER, Practical Ethics 77, vgl. Anm. 1.



Intersubjektivitit und Objektivitit der moralischen Werte 145

Entscheidung zu beriicksichtigenden Individuen mit der Menge der
beteiligten Personen zu identifizieren, wahrscheinlich eine groBere
Resonanz finden. Hierbei darf jedoch nicht verschwiegen werden, dal
der Begriff «Person» eine tiefe semantische Doppeldeutigkeit in sich
birgt, die deutlich wird, wenn man die Extension des Begriffs bestim-
men will: Ist der Begriff «Person» mit dem Begriff «Mensch» exten-
sionsgleich, oder konnte man behaupten, dafl es Menschen gibt, die
keine Personen sind? Bei genauem Hinsehen hingt die Antwort auf
diese Frage ganz wesentlich davon ab, welche Konzeption von Person
man vertritt. Wir werden hier vor allem zwischen einer — wie ich sie
nennen werde — metaphysisch-substantialistischen und einer empi-
risch-funktionalistischen Konzeption unterscheiden.

Die erstgenannte Konzeption entspricht der von Boethius stam-
menden Definition der Person als rationalis naturae individua substantia.
Was bedeutet es nun, der Person eine substantielle Natur zuzusprechen?
Die Substanz ist dasjenige, dem das Sein an sich zukommt, und nicht als
Determination von etwas anderem. Thre Attribute spezifizieren sie also,
aber sie konstituieren sie nicht, so daf3 das eventuelle Fehlen eines
Attributs keine Modifizierung der Natur des substantiellen Wesens mit
sich bringt. Wenn die Person, wie Boethius sie definiert, eine Substanz
ist, dann wird ein Wesen nicht so sehr als Person bezeichnet, weil in ihm
die fiir eine Person typischen Charakteristika (wie die Rationalitit, die
SelbstbewulBtheit u.s.w.) tatsichlich vorhanden sind, sondern vielmehr
aufgrund seines personalen Substrats, das dieses Wesen primir als Ma-
trix fiir Fihigkeiten und Dispositionen konstituiert. Folglich betrifft die
Wertpositivitit, die mit der Zuordnung der Qualifikation Person ein-
hergeht, in erster Linie die personale Substanz und die manifesten
Eigenschaften nur insofern, als sie einem personalen Substrat inhirie-
ren. Die vorhin als empirisch-funktionalistisch bezeichnete Konzeption
hingegen sieht die Person nicht als substantielle Einheit, sondern iden-
tifiziert sie mit der Menge ihrer manifesten Eigenschaften, die sie also
nicht nur spezifizieren, sondern auch konstituieren. Das tatsidchliche
Vorhandensein solcher Eigenschaften ist daher entscheidend dafiir, dafl
einem Wesen die personale Natur zugesprochen wird. Die Wertpositi-
vitit kommt folglich ausschlieBlich der Menge der manifesten Eigen-
schaften zu, die als typisch fiir ein personales Wesen festgelegt wurde.

Wie nun unschwer zu erkennen ist, werden die unterschiedlichen
Ausgangspunkte der beiden Konzeptionen die Vertreter der einen und
der anderen zu unterschiedlichen Meinungen hinsichtlich des Problems



146 Intersubjektivitit und Objektivitit der moralischen Werte

fithren, ob es Menschen gibt, die keine Personen sind. Dieses Problem
stellt sich heutzutage insbesondere bei den Angehorigen der menschli-
chen Spezies, die noch nicht oder nicht mehr in der Lage sind, die fiir
eine Person charakteristischen Fihigkeiten auszuiiben, wie z B. die
Rationalitit oder die Fahigkeit der Selbstbestimmung, Sind sie Perso-
nen, d. h. gehéren sie zu der Zahl derer, die bei einer Entscheidung, die
die Bezeichnung moralisch beansprucht, zu berticksichtigen sind? Die
Antwort auf diese Frage ist schon in der vorangegangenen Charakteri-
sierung der beiden Personbegriffe vorgezeichnet. In dem Augenblick, in
dem — so die erste Konzeption — die personale Natur primir dem
Substrat und nicht seinen Determinierungen zukommt, ist jedes Mit-
glied der menschlichen Spezies als solches eine Person. Der akzidentelle
Mangel bestimmter Eigenschaften oder ihr Vorhandensein in einem
potentiellen Stadium stellt durchaus nicht die personale Natur des
behinderten oder noch nicht voll entwickelten Subjekts in Frage. Der
zweiten Konzeption nach ist es hingegen durchaus plausibel, dal3
bestimmte Menschen keine Personen sind: Da nimlich die Personalitit
mit der tatsichlichen Fihigkeit zusammenfillt, die fiir eine personale
Natur typischen Dispositionen zu verwirklichen, diirfen all die Men-
schen, die diese Fihigkeit nicht tatsichlich besitzen, nicht als Personen
betrachtet werden. In der heutigen Debatte iiber die bioethischen Fra-
gen sind in der Tat viele nicht gewillt, noch nicht entwickelte Indivi-
duen als Nicht-Personen schlechthin zu betrachten. Man zieht es hier
meist vor, von «potentiellen Personen» zu sprechen. Einerseits leugnet
man somit nicht, daf3 z. B. Féten und Embryonen eine personale Natur
besitzen; man behauptet andererseits jedoch, daB3 diese personale Natur
nur in inchoativer und potentieller Form vorhanden ist. Hieraus wird
oft gefolgert, dal3 der Fotus zwar, da er Person ist, Wert besitzt, da er aber
«potentielle Person» ist, im Vergleich zu einem Wesen, das seine Poten-
tialititen als Person verwirklicht hat, geringeren Wert besitzt. Die Ent-
wicklungsstufe wiirde somit auch die Wertstufe der potentiellen Person
bestimmen.

Nun bin ich allerdings der Meinung, daf} diese Konzeption nur dem
Schein nach zwischen den beiden vorher angefiihrten Positionen liegt
und daB sie in Wirklichkeit voll und ganz die Voraussetzungen der
letztgenannten teilt. Wenn man von einer substantialistischen Konzep-
tion ausgeht, ist es nimlich in erster Linie nicht korrekt, von poten-
tiellen Personen zu sprechen, da die Potentialitit eines Fotus in Bezug
auf die Menge seiner manifesten Eigenschaften erklirt wird, und nicht



Intersubjektivitit und Objektivitdt der moralischen Werte 147

in Bezug auf seine personale Natur als solche, die ihm schon vom
Moment der Empfingnis an tatsichlich gegeben ist. Wenn dartber
hinaus die Wertpositivitit primir dem personalen Substrat inhirent ist,
bestimmt die Entwicklugsstufe eines Fotus nicht seine Wertstufe als
Person: Ein Fotus, der ein fortgeschritteneres Entwicklungsstadium
erreicht hat, besitzt keinen hoheren Grad an personaler Natur als ein
Fotus, der sich in einem niedrigeren Entwicklugsstadium befindet.
Ersterer hat sicherlich eine groBBere Menge an Potentialititen verwirk-
licht als letzterer, aber daB3 diese Tatsache bei ersterem zu einem gro-
Beren Besitz an personaler Natur fiihrt, li3t sich nur aufgrund einer
funktionalistischen Konzeption vertreten, die die Wertpositivitit den
bloBen manifesten Eigenschaften zuschreibt.

Die Berufung auf den Begriff «potentielle Person» stellt also keine
echte Alternative zu der funktionalistischen Position dar; sie kann im
Gegenteil auf letztere zuriickgefiihrt werden. Diese Position geht von
der Grundvoraussetzung aus, daf3 einzig und allein die empirisch erfal3-
baren Eigenschaften fiir die Bestimmung der Extension des Begriffs
Person relevant sind, und damit ist sie zweifellos dem Utilitaristen
willkommen, der eine Theorie auf empirischer Grundlage vertritt und
sie folglich einer substantialistischen Konzeption vorzieht, die sich hin-
gegen auf einen ontologischen Personbegriff stiitzt. Die Tatsache, daf3
empirische Eigenschaften als normativ relevante Charakteristika aus-
gewihlt werden, bedeutet jedoch nicht, dal3 das Prinzip, das die Wert-
positivitit dieser Eigenschaften erklirt, dadurch in ein empirisches, also
faktisch-deskriptives Prinzip verwandelt wird. Es ist hingegen norma-
tiver Natur und bedarf daher einer Rechtfertigung, die sich nicht aus-
schlieBlich auf Griinde faktisch-empirischer Art beruft.

Zusammenfassend la3t sich sagen, dal} unsere bisherigen Untersu-
chungen in diesem Abschnitt folgendes ergeben haben: Will man fest-
legen, welche Subjekte bei einer ethischen Entscheidung zu beriicksich-
tigen sind, so ist dies nur unter der Voraussetzung mdoglich, dal man
bestimmte valuative Prinzipien akzeptiert, die einige Eigenschaften der
moglichen moralischen Subjekte als normativ relevant auszeichnen. Ist
nun einmal der normative Charakter dieser Prinzipien festgestellt,
erhebt sich die Frage, wie eine solche Normativitit zu verstehen ist.
Dem subjektivistischen Gesichtspunkt nach ergibt sich jedes normative
Prinzip aus einem intersubjektiven Verfahren. Aber wie kann die Nor-
mativitit dieser Prinzipien durch ein intersubjektives Verfahren ge-
rechtfertigt werden, wenn die Annahme eines solcher Prinzipien —



148 Intersubjektivitit und Objektivitit der moralischen Werte

insofern als es in bestimmter Weise den Bereich der zu berticksichti-
genden Interessen umgrenzt — eine Moglichkeitsbedingung der Anwen-
dung des Verfahrens selbst darstellt?

111

Wenden wir uns nun dem zweiten Problem zu, das ich untersuchen
mochte: Welche Priferenzen werden aggregiert? Wie wir bereits gese-
hen haben, vertritt der Subjektivismus die These, daf} sich die morali-
sche Ordnung aus den subjektiven Priferenzen ergibt, so wie sie von
einzelnen oder Gruppen in einer bestimmten Gesellschaft und in einem
bestimmten Zeitpunkt erlebt und zum Ausdruck gebracht werden. Die
Frage nach den Priferenzen anderer ist eine empirische Frage: Man
kann feststellen, daB die Angehérigen einer bestimmten sozialen
Gruppe bestimmte Interessen, Wiinsche und Neigungen haben, die sich
in der Formulierung von Priferenzen konkretisieren. Diese Priferen-
zen sind also nicht von normativen Parametern abhingig: Auf dieser
Ebene steht kein Kriterium zur Unterscheidung von «guten» und
«schlechten» Priferenzen zur Verfugung: alle miissen gleichermallen in
Betracht gezogen werden, ob es sich nun um die Priferenzen eines
Sadisten oder eines Heiligen handelt.

Der Ubergang von der faktischen zur normativen Ebene erfolgt erst
in dem Moment, in dem eine Mediation zwischen den subjektiven
Priferenzen stattfindet, die sich an intersubjektiven Kriterien orien-
tiert; im Rahmen des Utilitarismus behauptet man z. B. oft, dal} die
moralische oder soziale Priferenz aus einer unparteilichen Betrachtung
aller individuellen Priferenzen hervorgeht. Erst die Aggregation der
Priferenzen nach dieser intersubjektiven Modalitit schafft also die
Grundlage fiir die moralische Ebene. Vorher und unabhingig davon
sieht sich ein Subjektivist strenggenommen aullerstande, moralische
MafBtibe anzulegen. Vor die Frage gestellt, welche Priferenzen zu
aggregieren seien, kann ein Subjektivist, der seinen Grundannahmen
nicht widersprechen will, nur antworten: «Alle, unabhingig von ihrer
moralischen Qualitit». Tatsidchlich sind allerdings heute viele Utilita-
risten der Meinung, dafl nicht alle Priferenzen zu beriicksichtigen und
dann nach der utilitaristischen Funktion zu maximieren sind. Das
bedeutet also, dal man Priliminarkriterien fiir eine Auswahl aufstellen
mul3, mit deren Hilfe sich bestimmen 140t, welche Priferenzen einer



Intersubjektivitit und Objektivitit der moralischen Werte 142

Beriicksichtigung wert sind. Wie kann man nun eine solche Selektion
der Priferenzen vornehmen, ohne gegen die Grundannahme des Sub-
jektivismus zu verstoB3en, nach der keine materialen WertmaBstibe
bestehen?

Einige Autoren umgehen die Schwierigkeit, indem sie bestreiten,
daBl bei der Auswahl der zu aggregierenden Priferenzen moralische
Gesichtspunkte eine Rolle spielen. Laut R.B. Brandt z. B. geniigen
Fakten plus Logik, um eine Kritik unserer effektiven Wiinsche vorzu-
nehmen. Viele dieser Wiinsche sind nidmlich irrational, d. h. unfihig,
einer «kognitiven Psychotherapie» standzuhalten. Er bezeichnet damit
ein Verfahren, in dem wir wiederholt unsere effektiven Wiinsche mit
der uns zur Verfiigung stehenden relevanten Information vergleichen.
Wenn wir also einen Wunsch im Lichte der Fakten und der Logik
analysiert haben und uns immer noch mit ihm identifizieren kénnen,
dann stehen wir vor einem rationalen Wunsch, den es zu beriicksich-
tigen gilt; andernfalls ist er irrational und mul3 daher fallengelassen
werden. In dem gesamten Verfahren spielen dennoch moralische Werte
und Intuitionen nicht die geringste Rolle: Die kognitive Psychotherapie
ist, so Brandt, «value-free reflectionn»?.

Dies stimmt jedoch nur, wenn — entsprechend der von Brandt ver-
tretenen rationalistischen Sicht — das moralisch Gute auf das zurtick-
gefiihrt wird, was den wohliiberlegten und langfristigen Interessen der
beteiligten Individuen nachkommt. Nicht alle Utilitaristen vertreten
aber diesen rationalistischen Standpunkt. J.C. Harsanyi ist z. B. der
Meinung, daf3 sich die Priliminarselektion der Priferenzen nicht darauf
beschrinken darf, diejenigen auszuschlieBen, die nicht den rationalisti-
schen Kriterien entsprechen, sondern dariiber hinaus auch diejenigen
beiseite lassen muf3, die zwar rational sind, aber einer antisozialen
Haltung entspringen «such as sadism, envy, resentment and malice»®.
Aber was heif3t das denn anderes als einzurdumen, dall wir — entgegen
der These des Subjektivismus — iber moralische Kriterien verfiigen, die
uns zwischen guten und schlechten Priferenzen zu unterscheiden erlau-
ben, Kriterien, die sich nicht aus der Aggregation der Priferenzen
ergeben, sondern vielmehr deren Moglichkeitsbedingung darstellen?

5 BranDT, Richard B., A Theory of the Good and the Right. Oxford 1979, 113.
6 Harsanyi, John C., Morality and Theory of Rational Behavior, in: SEN, A./WILLI-
ams, B. (Hg.), Utilitarianism und Beyond. Cambridge 1982, 56.



150 Intersubjektivitit und Objektivitit der moralischen Werte

R.M. Hare, ein weiterer utilitaristischer Autor, der in anderer Hin-
sicht der Position von Harsanyi sehr nahesteht, versucht diese Aporie zu
vermeiden, indem er bestreitet, daB3 die Anwendung des Aggregations-
verfahrens eine Vorunterscheidung zwischen guten und schlechten
Priferenzen erfordert. Wenn er nimlich — im Unterschied zu Brandt —
nicht der Meinung ist, daf} die unmoralischen Priferenzen prinzipiell
mit den irrationalen zusammenfallen, so ist er — im Unterschied zu
Harsanyi — der Auffassung, dal der Aggregationsmechanismus selbst in
der Lage ist, die Priferenzen zu unterscheiden und diejenigen auszu-
schlieBen, die sich aus einer unmoralischen Haltung oder aus der Ver-
folgung niedrigerer Werte ergeben.”

Nach einer aufmerksamen Lektiire des Gedankenganges von Hare
glaube ich jedoch folgern zu konnen, dal man nicht so sehr dank des
intersubjektiven Aggregationsverfahrens, sondern vielmehr trotz seiner
Anwendung zu einer Unterscheidung der Priferenzen gelangt. Ich
mochte diesen Punkt eingehender betrachten. Den moralischen Stand-
punkt einzunehmen bedeutet fiir Hare, sich selbst in eine ideale Situa-
tion hineinzudenken, in der man sich jeweils in die Rolle aller von einer
Entscheidung betroffenen Personen versetzt. Sich in die Rolle eines
anderen zu versetzen heil3t auch, dal3 man all seine Priferenzen und all
seine (wohliberlegten) Wiinsche iibernimmt. Der moralische Gesichts-
punkt schreibt dariiber hinaus vor, dies in unparteilicher Weise zu tun,
d. h. den Interessen aller (eingeschlossen der unseren) dasselbe Gewicht
beizumessen. Wer solchermallen seine Priferenz universalisiert, kann
nur wollen, daf3 seine Entscheidung die Befriedigung der Priferenzen
aller Betroffenen maximiert. Moralisch ist also die Entscheidung, die
den Interessen aller nachkommt.

Auch den bésen oder unmoralischen Interessen? Entsprechend der
subjektivistischen Idee ist Hare der Ansicht, daf es nicht moglich ist,
qualitative Kriterien fiir die Differenzierung der Priferenzen anzufiih-
ren. Das einzige Kriterium, das die formale Natur seiner Methode
zuldB3t, ist die quantitative, d. h. das Kriterium der Intensitidt, mit der
eine Priferenz verfolgt wird. Die moralische Priferenz wird also der
Priferenz gleichkommen, die unter all denen, die in Betracht gezogen
werden, mit der grofiten Intensitit verfolgt wird. Reicht das aus, um
bose Priferenzen auszuschlieBen? Nun, Hare behauptet, es sei hochst

7 HARg, R.M., Moral Thinking. Oxford 1981, 146; dt.: Moralisches Denken. Frank-
furt a. M. 1992, 209.



Intersubjektivitit und Objektivitit der moralischen Werte 151

unwahrscheinlich, daB3 der Wunsch eines Sadisten, Schmerz zuzufiigen,
starker sei als das Leiden seines Opfers; sollte jedoch ein solcher Sadist
existieren, dann miilte nach der von ihm verfochtenen Methode dessen
Wunsch befriedigt werden.

Dieser kontra-intuitive Schluf3 — fihrt Hare fort — ist jedoch nur fiir
diejenigen inakzeptabel, die nicht in addquater Weise zwischen zwei
Ebenen des moralischen Denkens unterscheiden. Die erste besteht aus
allgemeinen prima facie Prinzipien, die uns durch die Erziehung einge-
prigt werden und uns vorschreiben, was wir in den alltiglichen Situa-
tionen tun missen, wobei sie an unsere moralischen Intuitionen appel-
lieren. Die zweite hingegen ist die kritische Ebene, die fiir einen voll-
stindig informierten Handelnden kennzeichnend ist, der gentigend Zeit
hat, die Situation kritisch zu untersuchen und vor allem jenen Rollen-
tausch vorzunehmen, der es gestattet, die Befriedigung der Priferenzen
zu maximieren. Wenn nun die letztgenannte Ebene, die des utilitari-
stischen Agens, hypothetisch die Moglichkeit in Erwigung zieht, dal3
die Befriedigung einer sadistischen Priferenz, wenn sie stark gewtinscht
wird, den Nutzen maximiert, so wird die erste Ebene dadurch charak-
terisiert, dal3 sie nur die Fille in Betracht zieht, die wirklich vorkom-
men. Die hypothetische Existenz eines so stark entschlossenen Sadisten
ist also nicht imstande, unser Vertrauen in die prima facie Prinzipien der
ersten Ebene zu erschiittern, die die Grausamkeit verbieten, und daher
verdient der Utilitarist nicht den oft erhobenen Vorwurf, er schreibe
hoéchst kontra-intuitive Handlungsmodalititen vor.

Nun ist fir unsere Untersuchung nicht so sehr die Haufigkeit, mit
der der Fall eines Sadisten auftritt, der mit so grof3er Intensitit das Bose
will, relevant, sondern vielmehr die Tatsache, dal3 — sollte ein solcher
Fall eintreten — die Universalisierungsmethode von Hare die Befriedi-
gung einer so gestalteten Priferenz vorschreiben wiirde. Folglich ist es
nicht das Verfahren, das zum Ausschlul3 des Wunsches eines Sadisten
fithrt, sondern eher die kontingente und daher prinzipiell verinderliche
Tatsache, dalB3 der sadistische Wunsch normalerweise nicht stirker ist als
der Wunsch des Opfers, nicht zu leiden. Aber was wiirde geschehen,
wenn die Weltbevolkerung aus Sadisten bestiinde? Selbst Hare rdumt
ein, daB diese Moglichkeit durchaus kein Phantasiegebilde ist8, aber er
bestreitet, dall sein Zugestindnis automatisch zu der Vorschrift fiihre,
sadistische Priferenzen zu befriedigen. Ein und dieselbe Quantitit an

8 Harg, Moral Thinking, 142; dt.: 205, vgl. Anm. 7.



152 Intersubjektivitit und Objektivitit der moralischen Werte

Gliick, die aus sadistischen Praktiken resultiert, kénnte nimlich auch
mit anderen weniger schidlichen Titigkeiten erreicht werden, so dal3
«it is in accordance with utilitarian critical thinking to reccomend the
adoption of prima facie principles which forbid indulgence (sadisti-
schen Praktiken gegeniiber) and encourage less harmful pleasures»?.

Welche Motivation kénnte jedoch den Utilitaristen dazu veranlas-
sen, das Gliick statt durch sadistische Praktiken durch unschidliche
Titigkeiten zu maximieren? Wenn er in seinem Subjektivismus kohi-
rent ist, dann kann er die Priferenzen nur aufgrund ihrer Intensitit und
nicht ihrer moralischen Qualitit unterscheiden. Trifft also das utilita-
ristische Agens die Entscheidung, die sadistischen Priferenzen nicht zu
befriedigen, dann tut es dies nicht aufgrund seiner Universalisierungs-
methode, die sogar das Gegenteil vorschreiben wiirde, sondern weil es
implizit eine Werttheorie anerkennt, die die sadistischen Freuden als
moralisch verwerflich verurteilt. Aber das heil3t doch nur, der subjek-
tivistischen These zu widersprechen, insofern als man die Existenz
materialer moralischer Kriterien einrdumt, die von dem Aggregations-
verfahren unabhingig sind.

Das aporetische Ergebnis von Hares Auffassung wird noch eviden-
ter, wenn wir eine weitere Frage betrachten, die er in Moral Thinking
behandelt, und zwar die Frage, in welchem MaBe sein Modell in der
Lage ist, der qualitativen Unterscheidung zwischen hoheren und nied-
rigeren Freuden Rechnung zu tragen. Die moralisch richtige Handlung
ist namlich diejenige, die nicht allein von Wohlwollen dem anderen
gegeniiber getragen wird, sondern dariiber hinaus den hochsten Wert,
der in einer Situation auf dem Spiel steht, verfolgt. Hare rdumt nun ein,
dal3 seine Methode aufgrund ihres formalen Charakters nicht in der
Lage ist, eine Hierarchie der Freuden aufzustellen, die zwischen héhe-
ren und niedrigeren Freuden unterscheidet. Dennoch kann auch der
Utilitarist den iiblichen moralischen Intuitionen Rechnung tragen,
gemil} denen bestimmte Freuden mehr wert sind als andere. Fiir die-
jenigen, die imstande sind, sie zu genieBen, sind nimlich die héheren
Freuden Quelle groBBeren Genusses als die niedrigeren. Eine utilitari-
stische soziale Strategie, die auf die Steigerung des Genusses der hohe-
ren Freuden hin gerichtet ist, finde also ihre Rechtfertigung in der
Tatsache, daB3 das Verfolgen solcher Freuden langfristig die Gesamtbe-
friedigung der Priferenzen maximiert.10

9 Ibid.
10 Tbid. 8.8.



Intersubjektivitit und Objektivitit der moralischen Werte 153

Diese letzte Behauptung betrachtet Hare als eine faktische, die
feststellt, «wie die Dinge in der Welt laufen», und die sich auf die
weitere Behauptung stiitzt, dal} de facto derjenige, der die hoheren
Freuden zu schitzen weil3, daraus groBeren GenulB zieht als diejenigen,
die nur niedrigere Freuden kennen. Aber ist letzterer wirklich ein Satz
faktischer Natur? Beschrinkt er sich darauf zu beschreiben, wie die
Dinge sind? Diese Fragen miissen in meinen Augen entschieden nega-
tiv beantwortet werden. Die menschliche Handlung ist nimlich sol-
cherart strukturiert, dal3 jedes Agens, wie auch immer seine Priferenzen
ausschen mogen, immer die Handlungsmodalitit wihlt, die die Befrie-
digung seiner Priferenzen maximiert. Dall die hoheren Freuden den
GesamtgenuB3 eines Agens maximieren, 16t sich also nur ausgehend
von einer Werttheorie behaupten, die eine Hierarchie der Freuden
anerkennt und dem Agens vorschreibt, jene Freuden zu suchen, die
objektiv die hochste Befriedigung seiner Priferenzen darstellen. Auch
in diesem Fall findet also der Ultilitarist in seinem formalen Schema
keinen plausiblen Grund dafiir, die hoheren Freuden den niedrigeren
vorzuzichen. Im Gegenteil, sollten letztere eine groBere Quantitit an
Genul als die hoheren mit sich bringen, so miilite der Utilitarist die
niedrigeren vorzichen. Wenn sich der Utilitarist trotzdem dafiir ent-
scheidet, den héheren Freuden nachzugehen, so tut er dies kraft der
impliziten Annahme einer qualitativen Werttheorie. Auch dies wider-
spricht noch einmal der Grundannahme des Subjektivismus, der Hare
treu zu bleiben beabsichtigte. Die Schwierigkeiten, auf die die Ultilita-
risten stoBen, wenn sie kohirent subjektivistisch argumentieren wollen,
zeugen von der Grundproblematik des subjektivistischen Ansatzes. Er
geht davon aus, daf3 die moralische Priferenz diejenige ist, die in
unparteilicher Weise den Priferenzen aller Betroffenen Rechnung trigt.
Moralisch ist, was den Interessen aller entspricht. Aber warum sollte
eine Priferenz, die aus den Interessen mehrerer Personen resultiert,
Quelle moralischer Normativitit sein? Warum hat der Wille des ein-
zelnen keine normative Valenz, wihrend der Wille vieler Menschen
moralisch verbindlich sein sollte?

Angesichts dieser Fragen stehen dem Subjektivisten nur zwei Wege
offen, die sich ihm zwar als Alternativen darstellen, die aber gleicher-
mallen verhingnisvoll fiir seine Position sind: Entweder verstrickt er
sich in einem unendlichen RegreB3, der ihm nicht erlaubt, seinen Stand-
punkt zu rechtfertigen; oder er riumt ein, was er bestreiten will, d. h. die
(starke) Objektivitit der Werte, wodurch er sich selbst widerlegt. Ich



154 Intersubjektivitit und Objektivitit der moralischen Werte

mochte diese Argumentation niher beleuchten.!! Es sei angenommen,
daB wir iiber Kriterien zur Unterscheidung zwischen faktischer und
normativer Ebene verfiigen und daBl Normativitit mit (schwacher)
Objektivitit zusammenfillt. Es sei ferner angenommen, daf3 die An-
wendung des Universalisierungsverfahrens es ermoglicht, die subjekti-
ven Priferenzen einzelner herauszufiltern, so dafl man zu intersubjektiv
giltigen Normen kommt. Das Prinzip: «Diese Priferenzen sind inter-
subjektiv giiltig, also objektiv, also normativ» ist seinerseits ein norma-
tives Prinzip, beziiglich dessen sich immer — im Sinne des Open-Que-
stion-Arguments — die Frage nach der Wahrheit des von ihm behaupteten
normativen Sachverhalts stellt. Ist nun die Normativitit eines solchen
Prinzips als Intersubjektivitit zu verstehen, dann stellt sich wiederum
das Problem, diese Behauptung zu begriinden, und so fort iz infinitun.
Will man aber diese unerwiinschte Folge vermeiden, dann muf3 man
dem Prinzip die (starke) Objektivitit zuerkennen, weil man nur dadurch
zu einer Beantwortung der Frage kommt, die keine weiteren Fragen
nach sich zieht.12 Der Subjektivist steht also vor folgendem Dilemma:
Entweder ist er nicht imstande, die von ihm aufgestellten Prinzipien
plausibel zu begriinden, oder er kann nicht konsequent subjektivistisch
argumentieren, da er sich gezwungen sieht, zur Begriindung seiner
Position das zu akzeptieren, was er seiner Grundidee gemil3 ablehnen
sollte, d. h. die Objektivitit der Werte im starken Sinn.
Zusammenfassend 148t sich also sagen: Die Intersubjektivitit kann
nicht als hinreichende Bedingung fiir die Objektivitit angesehen wer-
den, sondern héchstens als notwendige Bedingung. Unparteilichkeit ist
z. B. eine Grundforderung aller ethischen Theorien. Im Gegensatz zu
den subjektivistischen Theorien ist sie allerdings hier nicht als Mittel zur
Aufstellung von (im schwachen Sinn) objektiven Normen anzusehen,
sondern als Folge ihrer (starken) Objektivitit. Wenn also eine Norm
objektiv ist, gilt sie in unparteilicher Weise fiir all diejenigen, an die sie
sich richtet, wihrend die unparteiliche Betrachtung der Interessen aller

nicht notwendigerweise impliziert, da3 das stirkste Interesse moralisch
verbindlich ist.

11 Hier wird ein Argument entwickelt, das von F.v. KurscHErA, Grundlagen der
Ethik, 2. Auflage (erscheint), vorgeschlagen worden ist.

12 Damit wird nicht an eine «Letztbegriindung» gedacht. Gemeint ist vielmehr, daf3
ein objektives Prinzip vielleicht de facto, aber nicht prinzipiell hinterfragbar ist.



	Intersubjektivität und Objektivität der moralischen Werte

