
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 1-2

Artikel: Intersubjektivität und Objektivität der moralischen Werte

Autor: Corradini, Antonella

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761157

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761157
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Antonella Corradini

Intersubjektivität und Objektivität
der moralischen Werte

i

Ein Charakteristikum der modernen und gegenwärtigen ethischen

Forschung besteht in der Ablehnung einer objektiven Wertdimension,
wobei die Objektivität, auf die man sich bezieht, im starken Sinn als die
dem Objekt innewohnende Objektivität verstanden wird. Die Gründe
für diesen Skeptizismus gegenüber den objektiven Werten sind oft
zweifacher Natur: Einerseits wird bestritten, daß es objektive Werte gibt
(ontologischer Wertskeptizismus), andererseits, daß der Mensch über

irgendeinen Zugang zu objektiven Werten verfügt (erkenntnistheoretischer

Wertskeptizismus). Selbstverständlich sind diese beiden Formen
von Skeptizismus nicht voneinander zu trennen; im Gegenteil, sie

haben ihren Ursprung in ein und derselben Grundannahme. Es handelt
sich letztendlich um die empiristische Voraussetzung, aus der sich im
ersten Fall ergibt, daß nur das empirisch Gegebene als existent
anerkannt wird, während sie im zweiten Fall zu einer Klassifizierung unserer
Erkenntnisse in logisch-formale Erkenntnisse (tautologischer Art) und
in empirische führt, wobei die Rolle der eidetisch-rationalen Evidenzen
bei dem Erwerb eines inhaltsreichen Wissens über die Welt bestritten
wird.

Natürlich darf hier nicht verschwiegen werden, daß einflußreiche
zeitgenössische Strömungen den eben angesprochenen Ansatz radikal
in Frage gestellt haben, allen voran die Phänomenologie realistischer
und objektivistischer Prägung (unter ihren Vertretern sei hier z. B. auf



138 Intersubjektivität und Objektivität der moralischen Werte

M. Scheler, N. Hartmann, D. v. Hildebrandt hingewiesen). Diese

Strömung hat einerseits bestritten, daß sich das Gegebene mit dem empirisch

Gegebenen schlechthin identifizieren läßt; andererseits hat sie

eine Art eidetischer Erkenntnis (die Wesensschau) zum Thema
gemacht, die uns den Zugang zu einer Welt von Wesenheiten und damit
auch von objektiven und unveränderlichen Werten ermöglicht. Es gibt
jedoch keinen Zweifel, daß dem heutigen Empfinden nach die
methodologischen und inhaltlichen Voraussetzungen der phänomenologischen

Schule auf schwachen Füßen stehen und daß in dieser
Mißtrauenshaltung gegenüber so starken Annahmen die Wurzel zu suchen ist
für den so verbreiteten zweifachen Wertskeptizismus, den ontologi-
schen und den erkenntnistheoretischen, von dem am Anfang die Rede

war.
Meine Aufgabe liegt nicht darin, an dieser Stelle eine historische

Analyse des Ursprungs und der Gründe für die in der Moderne
aufgetretene Subjektivierung des Wertbegriffs einzuleiten. Ich will hier
vielmehr unsere Aufmerksamkeit auf die Folgen lenken, die dieser Prozeß
hinsichtlich des Problems der Begründung des Moralischen nach sich

zieht. Wenn nämlich im Rahmen einer objektivistischen Wertkonzeption
das Wesen der Moral im Respektieren und Anerkennen einer

außerhalb des Menschen liegenden Wertordnung besteht, auf deren

Grundlage sich die moralisch richtigen Normen und Verhaltensweisen
identifizieren lassen, dann muß, wer die Existenz objektiver Werte
bestreitet, notwendigerweise einen anderen Weg einschlagen, um ein
Wert- und Normensystem aufzubauen. Die Ausgangsdaten sind in
diesem Fall die Werte, so wie sie von den Menschen in einer gegebenen
Gesellschaft in einem gegebenen historischen Moment geschaffen und
erlebt werden, die tatsächlichen Präferenzen, wie man üblicherweise

sagt, die sie zum Ausdruck bringen. Wie ist es bei diesen Voraussetzungen

möglich, ein System moralischer Normen aufzustellen?
Philosophiegeschichtlich stehen wir hier vor zwei Grundtypen von Antworten
auf diese Frage, von denen die eine zu einer deontologischen, die andere

zu einer teleologischen Moralität führt.
Der erstgenannte Typ, den wir hier nur kurz streifen wollen,

entspricht der kantischen Position. In dem Moment, in dem für Kant die

Neigungen oder, wie ich mit einem moderneren Ausdruck sagen möchte,

die subjektiven Präferenzen alle und ausnahmslos egoistisch sind,
können sie für ihn keine angemessene Basis der Ethik darstellen. Diese

erhält er vielmehr dadurch, daß er von den Präferenzen des empiri-



InterSubjektivität und Objektivität der moralischen Werte 139

sehen Subjekts völlig absieht und das Proprium der Moralität auf das

Anerkennen objektiver und überindividueller Pflichten (deontologi-
scher Ansatz) zurückführt. Da jedoch keine inhaltlichen Kriterien
vorliegen, anhand deren man bestimmen kann, was Gegenstand der Pflicht
ist (jede inhaltliche Ethik ist nämlich für Kant eudämonistisch, und also

— in seinem Sinn - egoistisch), kann das Gesollte einzig und allein
ausgehend von der Übereinkunft aller Subjekte erkannt werden, wobei
sich Kant nicht mehr auf empirische, sondern auf vernünftige Subjekte
bezieht, und die Vernunft als das Vermögen angesehen wird, die ermöglicht,

die Ebene der Empirie zu verlassen und zu der noumenischen
Dimension zu gelangen. Hieraus resultiert die kantische Definition der
Pflicht als «eigenes notwendiges Wollen», verstanden als der transzendental

geläuterte Wille aller Vernunftswesen.
Im Gegensatz zur erstgenannten steht in vieler Hinsicht die zweite

Antwort, die in der Philosophiegeschichte auf meine Ausgangsfrage
gegeben wurde und die im allgemeinen die Auffassung widerspiegelt,
die ich subjektivistisch-utilitaristisch nennen werde. Wenn Kants
Meinung nach die egoistische Natur der subjektiven Präferenzen verhindert,

daß letztere die Grundlage der Moral darstellen können, so sind

für die Subjektivisten die einzigen Daten, die als Ausgangspunkt bei
dem Versuch, das ethische Phänomen zu rekonstruieren, dienen können,

gerade die subjektiven Präferenzen der Individuen, so wie sie de

facto sind und wie sie empirisch erfaßbar sind.

Im Unterschied zu Kant denken nicht alle Subjektivisten, daß die
Präferenzen der einzelnen schlechthin egoistisch sind. Neben denen,
die diese These vertreten (z. B. Hobbes) gibt es andere, die wie Hume in
den subjektiven Präferenzen sowohl eine egoistische als auch eine
altruistische Komponente sehen, kraft deren jeder Mensch auch
Wohlwollen (benevolence) gegenüber den anderen Menschen empfindet.
Dieses Wohlwollen, das dieser Auffassung nach dem menschlichen
Wesen eigentümlich ist, entspringt jedoch nicht einer Anerkennung des

objektiven Wertes des anderen, sondern vielmehr einem Interesse, das

ein jeder am Wohl des anderen hat, so daß es nicht notwendig ist, die
Ebene der subjektiven Präferenzen zu verlassen, um einem möglichen
altruistischen Verhalten Rechnung zu tragen. Das Grundprinzip der
Moral ist dementsprechend die Maximierung der Befriedigung der

subjektiven Präferenzen (teleologisch-utilitaristisches Kriterium). Dennoch

erkennen auch die extremsten Subjektivisten an, daß die
Präferenzen der einzelnen, d. h. die Inhalte des Wollens der einzelnen Indi-



140 InterSubjektivität und Objektivität der moralischen Werte

viduen, als solche nicht moralisch verbindlich sein können und daß die

Moralität, vor allem kraft ihrer sozialen Natur, es notwendig macht, den

geschlossenen Kreis der persönlichen Präferenzen zu verlassen, um zu
einer überpersönlichen Ebene zu gelangen.

Da der subjektivistische Ansatz sich die Möglichkeit versperrt, daß

dies durch das allgemeine Anerkennen einer objektiven Wertordnung
geschieht, greift er meistens zu formalen Verfahren, die eine Selektion
und Auswahl der Präferenzen der einzelnen Handelnden gestatten. Ich
werde diese Verfahren mit dem allgemeinen BegriffUniversalisierungs-
methode bezeichnen, weise jedoch darauf hin, daß ich diesen Begriff
nicht auf eine einheitliche Methode beziehe, sondern vielmehr auf eine

Gruppe verwandter Prinzipien, wie z. B. das Universalisierbarkeitsprin-
zip im engen Sinn, die goldene Regel oder das Prinzip der Unpersön-
lichkeit der ethischen Entscheidung.

Aufdie einzelnen Prinzipien und ihre wechselseitigen Beziehungen
möchte ich hier nicht eingehen. Wichtig im Rahmen dieses Beitrags ist
der Hinweis, daß alle diese Prinzipien nach subjektivistischer Auffassung

ein und dieselbe Aufgabe lösen sollen, die darin besteht, eine
Mediation herzustellen zwischen den verschiedenen subjektiven
Präferenzen, und zwar durch die Auswahl derjenigen, die nicht einem bloß

persönlichen Gesichtspunkt entspringen, sondern einer für alle Betroffenen

intersubjektiv gültigen Sicht.
Dieser kurze Überblick zeigt somit, daß die für einen Großteil der

zeitgenössischen ethischen Forschung typische Ablehnung der objektiven

Werte als solche durchaus nicht dazu führt, daß die
Objektivitätsproblematik bezüglich des Moralischen beiseite geschoben wird. Im
Gegenteil, sie wird von neuem gestellt, aber in dem abgeschwächten
Sinn einer intersubjektiven Gültigkeit eines Wertes oder einer Norm.
Wichtig ist zu betonen, daß sich die kantische Auffassung sowie auch die

utilitaristische, obwohl sie in vieler Hinsicht an entgegengesetzten
Fronten kämpfen, durchaus nicht in der Annahme unterscheiden, daß

die moralische Objektivität als schwache Objektivität zu verstehen sei:

Stehen die Aggregationsformeln der Interessen von einzelnen oder

Gruppen im Vordergrund — wie im Subjektivismus — oder die
transzendental begründete Übereinkunft aller rationalen Subjekte — wie in
den Theorien kantischer Herkunft -, ist der Hauptgedanke im Grunde
ähnlich: Es gibt keine andere Objektivität von Normen oder Werten als

die von ihrer intersubjektiven Gültigkeit gewährleistete. Die Universa-
lisierungsmethode wird damit in dem einen wie in dem anderen Fall als



Intersubjektivität und Objektivität der moralischen Werte 141

das Verfahren betrachtet, mit dessen Hilfe sich die Dimension der
moralischen Objektivität, verstanden als Intersubjektivität, einführen
läßt.

Ziel dieses Beitrags, in dem ich mich vor allem mit den subjektivi-
stischen Positionen beschäftigen möchte, ist es, festzustellen, ob die
schwache Objektivität plausiblerweise die starke ersetzen kann. Unter
Vorwegnahme meiner Antwort muß gesagt werden, daß dies meiner
Meinung nach nicht möglich ist, insofern als die Intersubjektivität nicht
als hinreichende Bedingung für die Objektivität angesehen werden
kann, und dies aus zumindest zwei unterschiedlichen Gründen: erstens,
weil die Anwendung der intersubjektiven Verfahren selbst die

Anerkennung materialer moralischer Prinzipien voraussetzt, deren Objektivität

nicht mit ihrer intersubjektiven Gültigkeit zusammenfällt; zweitens,

weil die Objektivität eines durch Universalisierung erlangten
Normensystems, wollte man sie rechtfertigen, immer auf ihre im starken
Sinne verstandene Objektivität verweist.

Die Bedeutung dieser beiden Aspekte wird sich im weiteren Verlauf
dieser Arbeit bei der Analyse der folgenden Fragen zeigen: 1. Die
Präferenzen welcher Subjekte werden aggregiert? 2. Welche Präferenzen

werden aggregiert?

II

Das utilitaristische Prinzip besagt, daß in jeder Situation der
größtmögliche Nutzen für alle beteiligten Individuen zu realisieren sei. Diese

knappe Formel läßt jedoch zumindest zwei Fragen von grundlegender
Bedeutung offen: 1. Worin besteht der größtmögliche Nutzen der
beteiligten Individuen? 2. Wer sind die beteiligten Individuen? Im Folgenden

wird ersichtlich, daß die beiden Fragen in wechselseitiger Beziehung

zueinander stehen und daß die Antwort auf die eine wie auf die
andere den Rückgriff auf eine Werttheorie voraussetzt.

Mir scheint es wichtig, zwischen dem Utilitarismus, verstanden als

Pflichttheorie, und dem Utilitarismus im Sinne einer Werttheorie zu

unterscheiden, auch wenn diese Unterscheidung nicht immer getroffen
wird. Im erstgenannten Fall deckt sich das utilitaristische Prinzip mit
dem teleologischen oder konsequentialistischen und besteht darin, die

Pflicht als Maximierung des Guten zu definieren, wie auch immer
dieses Gute beschaffen sein mag. Im zweiten Fall deckt sich der
Utilitarismus nicht mit der Teleologie schlechthin, sondern stellt eher eine



142 Intersubjektivität und Objektivität der moralischen Werte

besondere Form von teleologischer Theorie dar, da er sich auf eine
Werttheorie stützt, die eine spezifische Interpretation des moralisch
Guten liefert. Historisch gesehen ist der Utilitarismus gleichzeitig
Pflichttheorie und Werttheorie, wobei letztere meist eudämonistischer

Prägung ist (daher die klassische utilitaristische Formel: Ziel der
ethischen Entscheidungen ist, das «größte Glück der größten Zahl» zu

verwirklichen).
Die fehlende Unterscheidung zwischen diesen beiden Ebenen führt

jedoch oft dazu, daß der Utilitarismus als wertneutrale Theorie dargestellt

wird, die in dem bloßen formalen teleologischen Mechanismus
besteht und daher keiner inhaltlichen Begründung bedarf. Dies hat

Auswirkungen auch auf das Problem, das uns speziell in diesem Teil
interessiert, d. h. welche Subjekte bei einer ethischen Entscheidung zu

berücksichtigen sind. Die Bestimmung des Bezugsbereichs der Ethik
wird nämlich oft als faktische Frage betrachtet, während die Antwort
darauf in Wirklichkeit von der zugrundeliegenden Werttheorie
entscheidend beeinflußt wird. Festzulegen, wer die Betroffenen sind, heißt
nämlich nichts anderes als festzulegen, wer Objekt der ethischen Handlung

sein soll, was gleichbedeutend damit ist zu bestimmen, wer wertvoll

ist. Die wertvolle Beschaffenheit eines Individuums - wie auch
eines Sachverhalts - wird jedoch auf der Grundlage normativer
Prinzipien bestimmt, die einige natürliche Charakteristika des fraglichen
Individuums auszeichnen und sie für positiv erklären. Im Folgenden
werden wir sehen, daß unterschiedliche Theorien auch in unterschiedlicher

Weise determinieren, welche die normativ relevanten Charakteristika

sind, aufgrund deren ein Individuum dem Bezugsbereich der
Ethik zugeordnet wird. Keine Theorie beschränkt sich jedoch darauf
festzustellen, welche die Betroffenen sind; alle setzen - oft implizit -
eine Werttheorie voraus, auf deren Grundlage sie ihren Anwendungsbereich

abgrenzen.
Für den Utilitarismus besteht dieser oft aus «allen empfindenden

Wesen». Dieser Auffassung nach ist also das moralisch relevante
Charakteristikum eines Individuums seine Fähigkeit, Lust und Schmerz zu

empfinden. Bekanntlich geht diese Definition des moralischen Subjekts
auf J. Bentham zurück, und auf sie berufen sich in jüngster Zeit
diejenigen Utilitaristen, die, wie z. B. P. Singer, den Anwendungsbereich der
ethischen Prinzipien auch auf die «nicht-menschlichen Tiere»1 ausdeh-

1 Singer, Peter, Practical Ethics. Cambridge 1979; dt.: Praktische Ethik. Stuttgart
1984, Kap. 3.



Intersubjektivität und Objektivität der moralischen Werte 143

nen wollen. Da der Besitz der Fähigkeit, Schmerz zu empfinden, sowohl
den Menschen als auch den Tieren gemeinsam ist, betrifft das
utilitaristische Prinzip der Lustmaximierung und der Leidensminimierung
beide in gleicher Weise, und folglich können Tiere mit vollem Recht als

moralische Subjekte bezeichnet werden.
Der diskutable Aspekt der Argumentation Singers liegt jedoch darin,

daß er die theoretischen Grundlagen für die Befreiungsbewegung
der Tiere zu liefern glaubt, indem er sich einzig und allein auf das

formale Prinzip der Gleichheit oder Universalisierbarkeit beruft2,
verbunden mit dem utilitaristischen Prinzip, das er für unproblematisch
hält. Er argumentiert folgendermaßen:

Aufgrund des utilitaristischen Prinzips ist uns geboten, die Lust zu maxi-
mieren und den Schmerz zu minimieren;
Aufgrund des Gleichheitsprinzips ist uns geboten, gleiche Fälle gleich zu
behandeln, also:
Es ist moralisch nicht zulässig, das Leiden eines Tieres geringer einzuschätzen

als das Leiden eines Menschen. Der Speziezist (d. h. derjenige, der die
Angehörigen der eigenen Spezies bevorzugt) verletzt das Gleichheitsprinzip
ebenso wie die Rassisten oder die Sexisten.

Es ist jedoch klar, daß diese Argumentation Gesichtspunkte für
formal und folglich wertneutral ausgibt, die in Wirklichkeit materialer
Natur sind. Warum sollte denn ausgerechnet die Fähigkeit, Lust
und/oder Schmerz zu empfinden, als moralisch relevant angesehen
werden? Weder bei Bentham noch bei Singer läßt sich eine Rechtfertigung

für diese Annahme ausfindig machen. Letzterer beschränkt sich
darauf zu bemerken, daß die Fähigkeit, Schmerz zu empfinden «die

einzig vertretbare Grenze für die Rücksichtnahme auf die Interessen
anderer [ist]. Diese Grenze durch irgendwelche anderen Merkmale wie
Intelligenz oder Rationalität festsetzen hieße sie auf willkürliche Weise
festsetzen».3

Warum sollte aber, selbst wenn wir die Richtigkeit dieses Prinzips
voraussetzen, das Leiden eines Tieres genauso zählen wie das Leiden
eines Menschen? Das läßt sich sicherlich nicht aus dem Prinzip der

2 «Das Argument für die Erweiterung des Prinzips der Gleichheit über unsere
Gattung hinaus ist einfach — so einfach, daß es dazu lediglich bedarf, das Wesen des Prinzips
der gleichen Interessenerwägung klar zu verstehen» (Singer, Practical Ethics 71,
vgl. Anm. 1).

3 Singer, Practical Ethics 73, vgl. Anm. 1.



144 InterSubjektivität und Objektivität der moralischen Werte

Gleichheit ableiten, da dies zwar vorschreibt, gleiche Fälle gleich zu

behandeln, aber nicht festsetzt, wann zwei Fälle gleich sind. Die Gleichheit

von Mensch und Tier in dieser Hinsicht wird vielmehr ausgehend

von einer Wertlehre quantitativer Art vertreten, die keine qualitativen
Unterschiede zwischen den verschiedenen Formen der Lust und des

Schmerzes anerkennt. Allein auf der Grundlage dieser Voraussetzung
kann Singer behaupten: «Wie schlimm ein Schmerz ist, hängt davon ab,

wie intensiv er ist und wie lange er dauert, aber Schmerzen derselben

Intensität und Dauer sind gleich schlimm, sowohl für Tiere als auch für
Menschen».4 Die Argumentation Singers zugunsten der These der
moralischen Gleichheit von Menschen und Tieren ist somit nur dem
Schein nach formal und wertneutral. In Wirklichkeit setzt sie präzise
valuative Optionen voraus, und nur aufgrund ihres impliziten und

dogmatischen Charakters bedürfen diese Voraussetzungen scheinbar
keiner Rechtfertigung.

Wenn Singer in seinem Versuch, für die These der moralischen
Gleichheit von Mensch und Tier eine utilitaristische Begründung zu

liefern, scheitert, so muß auch gesagt werden, daß diese These kein
Charakteristikum des Utilitarismus als solchen darstellt. Er ist auch mit
der Auffassung zu vereinbaren, daß die menschlichen Interessen und
Präferenzen prinzipiell mehr zählen als die der Tiere. In diesem Fall
wird man einen qualitativen Unterschied zwischen Mensch und Tier
anerkennen müssen und die Charakteristika, die den Status von
moralischem Subjekt definieren, auf Eigenschaften zurückführen, die spezifisch

menschlich sind. Hierzu gehören z. B. die Rationalität, das

Bewußtsein, die Fähigkeit zur Selbstbestimmung, die Autonomie, die
Freiheit und was sich daraus - vom ethischen Standpunkt her gesehen -
ergibt, d. h. die moralische Verantwortung und Zurechnungsfähigkeit.
Die philosophische Tradition bezeichnet üblicherweise Individuen mit
diesen Charakteristika als «Personen». Der Bezugsbereich der Ethik
besteht dann, zumindest primär, aus Personen, wobei der hier verwendete

Begriff von Person zugleich deskriptiver und präskriptiver Natur
ist: Er bezeichnet einige natürliche Eigenschaften, die als moralisch

positiv erklärt werden.
Wenn nun viele vielleicht gegen den Vorschlag, Tieren und

Menschen denselben Status zuzuerkennen, Einwände vorbrächten, dann
würde vermutlich der Vorschlag, den Bereich der bei einer ethischen

4 Singer, Practical Ethics 77, vgl. Anm. 1.



Intersubjektivität und Objektivität der moralischen Werte 145

Entscheidung zu berücksichtigenden Individuen mit der Menge der

beteiligten Personen zu identifizieren, wahrscheinlich eine größere
Resonanz finden. Hierbei darf jedoch nicht verschwiegen werden, daß
der Begriff «Person» eine tiefe semantische Doppeldeutigkeit in sich

birgt, die deutlich wird, wenn man die Extension des Begriffs bestimmen

will: Ist der Begriff «Person» mit dem Begriff «Mensch» exten-
sionsgleich, oder könnte man behaupten, daß es Menschen gibt, die
keine Personen sind? Bei genauem Hinsehen hängt die Antwort auf
diese Frage ganz wesentlich davon ab, welche Konzeption von Person

man vertritt. Wir werden hier vor allem zwischen einer - wie ich sie

nennen werde - metaphysisch-substantialistischen und einer empi-
risch-funktionalistischen Konzeption unterscheiden.

Die erstgenannte Konzeption entspricht der von Boethius
stammenden Definition der Person als rationalis naturae individua substantia.

Was bedeutet es nun, der Person eine substantielle Natur zuzusprechen?
Die Substanz ist dasjenige, dem das Sein an sich zukommt, und nicht als

Determination von etwas anderem. Ihre Attribute spezifizieren sie also,
aber sie konstituieren sie nicht, so daß das eventuelle Fehlen eines

Attributs keine Modifizierung der Natur des substantiellen Wesens mit
sich bringt. Wenn die Person, wie Boethius sie definiert, eine Substanz

ist, dann wird ein Wesen nicht so sehr als Person bezeichnet, weil in ihm
die für eine Person typischen Charakteristika (wie die Rationalität, die
Selbstbewußtheit u.s.w.) tatsächlich vorhanden sind, sondern vielmehr
aufgrund seines personalen Substrats, das dieses Wesen primär als Matrix

für Fähigkeiten und Dispositionen konstituiert. Folglich betrifft die

Wertpositivität, die mit der Zuordnung der Qualifikation Person

einhergeht, in erster Linie die personale Substanz und die manifesten

Eigenschaften nur insofern, als sie einem personalen Substrat inhärie-
ren. Die vorhin als empirisch-funktionalistisch bezeichnete Konzeption
hingegen sieht die Person nicht als substantielle Einheit, sondern
identifiziert sie mit der Menge ihrer manifesten Eigenschaften, die sie also

nicht nur spezifizieren, sondern auch konstituieren. Das tatsächliche
Vorhandensein solcher Eigenschaften ist daher entscheidend dafür, daß

einem Wesen die personale Natur zugesprochen wird. Die Wertpositivität

kommt folglich ausschließlich der Menge der manifesten
Eigenschaften zu, die als typisch für ein personales Wesen festgelegt wurde.

Wie nun unschwer zu erkennen ist, werden die unterschiedlichen
Ausgangspunkte der beiden Konzeptionen die Vertreter der einen und
der anderen zu unterschiedlichen Meinungen hinsichtlich des Problems



146 Intersubjektivität und Objektivität der moralischen Werte

führen, ob es Menschen gibt, die keine Personen sind. Dieses Problem
stellt sich heutzutage insbesondere bei den Angehörigen der menschlichen

Spezies, die noch nicht oder nicht mehr in der Lage sind, die für
eine Person charakteristischen Fähigkeiten auszuüben, wie z. B. die

Rationalität oder die Fähigkeit der Selbstbestimmung. Sind sie Personen,

d. h. gehören sie zu der Zahl derer, die bei einer Entscheidung, die
die Bezeichnung moralisch beansprucht, zu berücksichtigen sind? Die
Antwort auf diese Frage ist schon in der vorangegangenen Charakterisierung

der beiden Personbegriffe vorgezeichnet. In dem Augenblick, in
dem - so die erste Konzeption - die personale Natur primär dem
Substrat und nicht seinen Determinierungen zukommt, ist jedes

Mitglied der menschlichen Spezies als solches eine Person. Der akzidentelle

Mangel bestimmter Eigenschaften oder ihr Vorhandensein in einem

potentiellen Stadium stellt durchaus nicht die personale Natur des

behinderten oder noch nicht voll entwickelten Subjekts in Frage. Der
zweiten Konzeption nach ist es hingegen durchaus plausibel, daß

bestimmte Menschen keine Personen sind: Da nämlich die Personalität
mit der tatsächlichen Fähigkeit zusammenfällt, die für eine personale
Natur typischen Dispositionen zu verwirklichen, dürfen all die
Menschen, die diese Fähigkeit nicht tatsächlich besitzen, nicht als Personen
betrachtet werden. In der heutigen Debatte über die bioethischen Fragen

sind in der Tat viele nicht gewillt, noch nicht entwickelte Individuen

als Nicht-Personen schlechthin zu betrachten. Man zieht es hier
meist vor, von «potentiellen Personen» zu sprechen. Einerseits leugnet
man somit nicht, daß z. B. Föten und Embryonen eine personale Natur
besitzen; man behauptet andererseits jedoch, daß diese personale Natur
nur in inchoativer und potentieller Form vorhanden ist. Hieraus wird
oft gefolgert, daß der Fötus zwar, da er Person ist, Wert besitzt, da er aber

«potentielle Person» ist, im Vergleich zu einem Wesen, das seine Poten-
tialitäten als Person verwirklicht hat, geringeren Wert besitzt. Die
Entwicklungsstufe würde somit auch die Wertstufe der potentiellen Person

bestimmen.
Nun bin ich allerdings der Meinung, daß diese Konzeption nur dem

Schein nach zwischen den beiden vorher angeführten Positionen liegt
und daß sie in Wirklichkeit voll und ganz die Voraussetzungen der

letztgenannten teilt. Wenn man von einer substantialistischen Konzeption

ausgeht, ist es nämlich in erster Linie nicht korrekt, von potentiellen

Personen zu sprechen, da die Potentialität eines Fötus in Bezug
auf die Menge seiner manifesten Eigenschaften erklärt wird, und nicht



InterSubjektivität und Objektivität der moralischen Werte 147

in Bezug auf seine personale Natur als solche, die ihm schon vom
Moment der Empfängnis an tatsächlich gegeben ist. Wenn darüber
hinaus die Wertpositivität primär dem personalen Substrat inhärent ist,
bestimmt die Entwicklugsstufe eines Fötus nicht seine Wertstufe als

Person: Ein Fötus, der ein fortgeschritteneres Entwicklungsstadium
erreicht hat, besitzt keinen höheren Grad an personaler Natur als ein
Fötus, der sich in einem niedrigeren Entwicklugsstadium befindet.
Ersterer hat sicherlich eine größere Menge an Potentialitäten verwirklicht

als letzterer, aber daß diese Tatsache bei ersterem zu einem
größeren Besitz an personaler Natur führt, läßt sich nur aufgrund einer
funktionalistischen Konzeption vertreten, die die Wertpositivität den
bloßen manifesten Eigenschaften zuschreibt.

Die Berufung auf den Begriff «potentielle Person» stellt also keine
echte Alternative zu der funktionalistischen Position dar; sie kann im
Gegenteil auf letztere zurückgeführt werden. Diese Position geht von
der Grundvoraussetzung aus, daß einzig und allein die empirisch erfaßbaren

Eigenschaften für die Bestimmung der Extension des Begriffs
Person relevant sind, und damit ist sie zweifellos dem Utilitaristen
willkommen, der eine Theorie auf empirischer Grundlage vertritt und
sie folglich einer substantialistischen Konzeption vorzieht, die sich

hingegen auf einen ontologischen Personbegriff stützt. Die Tatsache, daß

empirische Eigenschaften als normativ relevante Charakteristika
ausgewählt werden, bedeutet jedoch nicht, daß das Prinzip, das die

Wertpositivität dieser Eigenschaften erklärt, dadurch in ein empirisches, also

faktisch-deskriptives Prinzip verwandelt wird. Es ist hingegen normativer

Natur und bedarf daher einer Rechtfertigung, die sich nicht
ausschließlich auf Gründe faktisch-empirischer Art beruft.

Zusammenfassend läßt sich sagen, daß unsere bisherigen Untersuchungen

in diesem Abschnitt folgendes ergeben haben: Will man
festlegen, welche Subjekte bei einer ethischen Entscheidung zu berücksichtigen

sind, so ist dies nur unter der Voraussetzung möglich, daß man
bestimmte valuative Prinzipien akzeptiert, die einige Eigenschaften der

möglichen moralischen Subjekte als normativ relevant auszeichnen. Ist

nun einmal der normative Charakter dieser Prinzipien festgestellt,
erhebt sich die Frage, wie eine solche Normativität zu verstehen ist.

Dem subjektivistischen Gesichtspunkt nach ergibt sich jedes normative
Prinzip aus einem intersubjektiven Verfahren. Aber wie kann die
Normativität dieser Prinzipien durch ein intersubjektives Verfahren
gerechtfertigt werden, wenn die Annahme eines solcher Prinzipien -



148 Intersubjektivität und Objektivität der moralischen Werte

insofern als es in bestimmter Weise den Bereich der zu berücksichtigenden

Interessen umgrenzt - eine Möglichkeitsbedingung der Anwendung

des Verfahrens selbst darstellt?

III

Wenden wir uns nun dem zweiten Problem zu, das ich untersuchen
möchte: Welche Präferenzen werden aggregiert? Wie wir bereits gesehen

haben, vertritt der Subjektivismus die These, daß sich die moralische

Ordnung aus den subjektiven Präferenzen ergibt, so wie sie von
einzelnen oder Gruppen in einer bestimmten Gesellschaft und in einem
bestimmten Zeitpunkt erlebt und zum Ausdruck gebracht werden. Die
Frage nach den Präferenzen anderer ist eine empirische Frage: Man
kann feststellen, daß die Angehörigen einer bestimmten sozialen

Gruppe bestimmte Interessen, Wünsche und Neigungen haben, die sich
in der Formulierung von Präferenzen konkretisieren. Diese Präferenzen

sind also nicht von normativen Parametern abhängig: Auf dieser
Ebene steht kein Kriterium zur Unterscheidung von «guten» und
«schlechten» Präferenzen zur Verfügung: alle müssen gleichermaßen in
Betracht gezogen werden, ob es sich nun um die Präferenzen eines
Sadisten oder eines Heiligen handelt.

Der Übergang von der faktischen zur normativen Ebene erfolgt erst
in dem Moment, in dem eine Mediation zwischen den subjektiven
Präferenzen stattfindet, die sich an intersubjektiven Kriterien orientiert;

im Rahmen des Utilitarismus behauptet man z. B. oft, daß die
moralische oder soziale Präferenz aus einer unparteilichen Betrachtung
aller individuellen Präferenzen hervorgeht. Erst die Aggregation der
Präferenzen nach dieser intersubjektiven Modalität schafft also die

Grundlage für die moralische Ebene. Vorher und unabhängig davon
sieht sich ein Subjektivist strenggenommen außerstande, moralische
Maßtäbe anzulegen. Vor die Frage gestellt, welche Präferenzen zu

aggregieren seien, kann ein Subjektivist, der seinen Grundannahmen
nicht widersprechen will, nur antworten: «Alle, unabhängig von ihrer
moralischen Qualität». Tatsächlich sind allerdings heute viele Utilita-
risten der Meinung, daß nicht alle Präferenzen zu berücksichtigen und
dann nach der utilitaristischen Funktion zu maximieren sind. Das
bedeutet also, daß man Präliminarkriterien für eine Auswahl aufstellen
muß, mit deren Hilfe sich bestimmen läßt, welche Präferenzen einer



Intersubjektivität und Objektivität der moralischen Werte 149

Berücksichtigung wert sind. Wie kann man nun eine solche Selektion
der Präferenzen vornehmen, ohne gegen die Grundannahme des

Subjektivismus zu verstoßen, nach der keine materialen Wertmaßstäbe
bestehen?

Einige Autoren umgehen die Schwierigkeit, indem sie bestreiten,
daß bei der Auswahl der zu aggregierenden Präferenzen moralische

Gesichtspunkte eine Rolle spielen. Laut R.B. Brandt z. B. genügen
Fakten plus Logik, um eine Kritik unserer effektiven Wünsche
vorzunehmen. Viele dieser Wünsche sind nämlich irrational, d. h. unfähig,
einer «kognitiven Psychotherapie» standzuhalten. Er bezeichnet damit
ein Verfahren, in dem wir wiederholt unsere effektiven Wünsche mit
der uns zur Verfügung stehenden relevanten Information vergleichen.
Wenn wir also einen Wunsch im Lichte der Fakten und der Logik
analysiert haben und uns immer noch mit ihm identifizieren können,
dann stehen wir vor einem rationalen Wunsch, den es zu berücksichtigen

gilt; andernfalls ist er irrational und muß daher fallengelassen
werden. In dem gesamten Verfahren spielen dennoch moralische Werte
und Intuitionen nicht die geringste Rolle: Die kognitive Psychotherapie
ist, so Brandt, «value-free reflection»5.

Dies stimmt jedoch nur, wenn - entsprechend der von Brandt
vertretenen rationalistischen Sicht - das moralisch Gute auf das zurückgeführt

wird, was den wohlüberlegten und langfristigen Interessen der

beteiligten Individuen nachkommt. Nicht alle Utilitaristen vertreten
aber diesen rationalistischen Standpunkt. J.C. Harsanyi ist z. B. der

Meinung, daß sich die Präliminarselektion der Präferenzen nicht darauf
beschränken darf, diejenigen auszuschließen, die nicht den rationalistischen

Kriterien entsprechen, sondern darüber hinaus auch diejenigen
beiseite lassen muß, die zwar rational sind, aber einer antisozialen

Haltung entspringen «such as sadism, envy, resentment and malice»6.
Aber was heißt das denn anderes als einzuräumen, daß wir - entgegen
der These des Subjektivismus - über moralische Kriterien verfügen, die

uns zwischen guten und schlechten Präferenzen zu unterscheiden erlauben,

Kriterien, die sich nicht aus der Aggregation der Präferenzen

ergeben, sondern vielmehr deren Möglichkeitsbedingung darstellen?

5 Brandt, Richard B., A Theory of the Good and the Right. Oxford 1979, 113.
6 Harsanyi, John C., Morality and Theory of Rational Behavior, in: Sen, A./Willi-

ams, B. (Hg.), Utilitarianism und Beyond. Cambridge 1982, 56.



150 Intersubjektivität und Objektivität der moralischen Werte

R.M. Hare, ein weiterer utilitaristischer Autor, der in anderer
Hinsicht der Position von Harsanyi sehr nahesteht, versucht diese Aporie zu

vermeiden, indem er bestreitet, daß die Anwendung des Aggregationsverfahrens

eine Vorunterscheidung zwischen guten und schlechten
Präferenzen erfordert. Wenn er nämlich - im Unterschied zu Brandt -
nicht der Meinung ist, daß die unmoralischen Präferenzen prinzipiell
mit den irrationalen zusammenfallen, so ist er - im Unterschied zu

Harsanyi - der Auffassung, daß der Aggregationsmechanismus selbst in
der Lage ist, die Präferenzen zu unterscheiden und diejenigen
auszuschließen, die sich aus einer unmoralischen Haltung oder aus der
Verfolgung niedrigerer Werte ergeben.7

Nach einer aufmerksamen Lektüre des Gedankenganges von Hare

glaube ich jedoch folgern zu können, daß man nicht so sehr dank des

intersubjektiven Aggregationsverfahrens, sondern vielmehr trotz seiner

Anwendung zu einer Unterscheidung der Präferenzen gelangt. Ich
möchte diesen Punkt eingehender betrachten. Den moralischen Standpunkt

einzunehmen bedeutet für Hare, sich selbst in eine ideale Situation

hineinzudenken, in der man sich jeweils in die Rolle aller von einer
Entscheidung betroffenen Personen versetzt. Sich in die Rolle eines
anderen zu versetzen heißt auch, daß man all seine Präferenzen und all
seine (wohlüberlegten) Wünsche übernimmt. Der moralische Gesichtspunkt

schreibt darüber hinaus vor, dies in unparteilicher Weise zu tun,
d. h. den Interessen aller (eingeschlossen der unseren) dasselbe Gewicht
beizumessen. Wer solchermaßen seine Präferenz universalisiert, kann

nur wollen, daß seine Entscheidung die Befriedigung der Präferenzen
aller Betroffenen maximiert. Moralisch ist also die Entscheidung, die
den Interessen aller nachkommt.

Auch den bösen oder unmoralischen Interessen? Entsprechend der

subjektivistischen Idee ist Hare der Ansicht, daß es nicht möglich ist,
qualitative Kriterien für die Differenzierung der Präferenzen anzuführen.

Das einzige Kriterium, das die formale Natur seiner Methode
zuläßt, ist die quantitative, d. h. das Kriterium der Intensität, mit der
eine Präferenz verfolgt wird. Die moralische Präferenz wird also der
Präferenz gleichkommen, die unter all denen, die in Betracht gezogen
werden, mit der größten Intensität verfolgt wird. Reicht das aus, um
böse Präferenzen auszuschließen? Nun, Hare behauptet, es sei höchst

7 Hare, R.M., Moral Thinking. Oxford 1981, 146; dt.: Moralisches Denken. Frankfurt

a. M. 1992, 209.



InterSubjektivität und Objektivität der moralischen Werte 151

unwahrscheinlich, daß der Wunsch eines Sadisten, Schmerz zuzufügen,
stärker sei als das Leiden seines Opfers; sollte jedoch ein solcher Sadist

existieren, dann müßte nach der von ihm verfochtenen Methode dessen

Wunsch befriedigt werden.
Dieser kontra-intuitive Schluß — fährt Hare fort — ist jedoch nur für

diejenigen inakzeptabel, die nicht in adäquater Weise zwischen zwei
Ebenen des moralischen Denkens unterscheiden. Die erste besteht aus

allgemeinen prima facie Prinzipien, die uns durch die Erziehung eingeprägt

werden und uns vorschreiben, was wir in den alltäglichen
Situationen tun müssen, wobei sie an unsere moralischen Intuitionen
appellieren. Die zweite hingegen ist die kritische Ebene, die für einen
vollständig informierten Handelnden kennzeichnend ist, der genügend Zeit
hat, die Situation kritisch zu untersuchen und vor allem jenen Rollentausch

vorzunehmen, der es gestattet, die Befriedigung der Präferenzen

zu maximieren. Wenn nun die letztgenannte Ebene, die des utilitaristischen

Agens, hypothetisch die Möglichkeit in Erwägung zieht, daß

die Befriedigung einer sadistischen Präferenz, wenn sie stark gewünscht
wird, den Nutzen maximiert, so wird die erste Ebene dadurch
charakterisiert, daß sie nur die Fälle in Betracht zieht, die wirklich vorkommen.

Die hypothetische Existenz eines so stark entschlossenen Sadisten
ist also nicht imstande, unser Vertrauen in dieprimafacie Prinzipien der
ersten Ebene zu erschüttern, die die Grausamkeit verbieten, und daher
verdient der Utilitarist nicht den oft erhobenen Vorwurf, er schreibe
höchst kontra-intuitive Handlungsmodalitäten vor.

Nun ist für unsere Untersuchung nicht so sehr die Häufigkeit, mit
der der Fall eines Sadisten auftritt, der mit so großer Intensität das Böse

will, relevant, sondern vielmehr die Tatsache, daß — sollte ein solcher
Fall eintreten — die Universalisierungsmethode von Hare die Befriedigung

einer so gestalteten Präferenz vorschreiben würde. Folglich ist es

nicht das Verfahren, das zum Ausschluß des Wunsches eines Sadisten

führt, sondern eher die kontingente und daher prinzipiell veränderliche
Tatsache, daß der sadistische Wunsch normalerweise nicht stärker ist als

der Wunsch des Opfers, nicht zu leiden. Aber was würde geschehen,

wenn die Weltbevölkerung aus Sadisten bestünde? Selbst Hare räumt
ein, daß diese Möglichkeit durchaus kein Phantasiegebilde ist8, aber er
bestreitet, daß sein Zugeständnis automatisch zu der Vorschrift führe,
sadistische Präferenzen zu befriedigen. Ein und dieselbe Quantität an

8 Hare, Moral Thinking, 142; dt.: 205, vgl. Anm. 7.



152 InterSubjektivität und Objektivität der moralischen Werte

Glück, die aus sadistischen Praktiken resultiert, könnte nämlich auch

mit anderen weniger schädlichen Tätigkeiten erreicht werden, so daß

«it is in accordance with utilitarian critical thinking to reccomend the

adoption of prima facie principles which forbid indulgence (sadistischen

Praktiken gegenüber) and encourage less harmful pleasures»9.
Welche Motivation könnte jedoch den Utilitaristen dazu veranlassen,

das Glück statt durch sadistische Praktiken durch unschädliche

Tätigkeiten zu maximieren? Wenn er in seinem Subjektivismus kohärent

ist, dann kann er die Präferenzen nur aufgrund ihrer Intensität und
nicht ihrer moralischen Qualität unterscheiden. Trifft also das
utilitaristische Agens die Entscheidung, die sadistischen Präferenzen nicht zu

befriedigen, dann tut es dies nicht aufgrund seiner Universalisierungs-
methode, die sogar das Gegenteil vorschreiben würde, sondern weil es

implizit eine Werttheorie anerkennt, die die sadistischen Freuden als

moralisch verwerflich verurteilt. Aber das heißt doch nur, der subjek-
tivistischen These zu widersprechen, insofern als man die Existenz
materialer moralischer Kriterien einräumt, die von dem Aggregationsverfahren

unabhängig sind.
Das aporetische Ergebnis von Hares Auffassung wird noch evidenter,

wenn wir eine weitere Frage betrachten, die er in Moral Thinking
behandelt, und zwar die Frage, in welchem Maße sein Modell in der
Lage ist, der qualitativen Unterscheidung zwischen höheren und
niedrigeren Freuden Rechnung zu tragen. Die moralisch richtige Handlung
ist nämlich diejenige, die nicht allein von Wohlwollen dem anderen

gegenüber getragen wird, sondern darüber hinaus den höchsten Wert,
der in einer Situation auf dem Spiel steht, verfolgt. Hare räumt nun ein,
daß seine Methode aufgrund ihres formalen Charakters nicht in der
Lage ist, eine Hierarchie der Freuden aufzustellen, die zwischen höheren

und niedrigeren Freuden unterscheidet. Dennoch kann auch der
Utilitarist den üblichen moralischen Intuitionen Rechnung tragen,
gemäß denen bestimmte Freuden mehr wert sind als andere. Für
diejenigen, die imstande sind, sie zu genießen, sind nämlich die höheren
Freuden Quelle größeren Genusses als die niedrigeren. Eine utilitaristische

soziale Strategie, die auf die Steigerung des Genusses der höheren

Freuden hin gerichtet ist, fände also ihre Rechtfertigung in der
Tatsache, daß das Verfolgen solcher Freuden langfristig die Gesamtbefriedigung

der Präferenzen maximiert.10

9 Ibid.
10 Ibid. 8.8.



Intersubjektivität und Objektivität der moralischen Werte 153

Diese letzte Behauptung betrachtet Hare als eine faktische, die

feststellt, «wie die Dinge in der Welt laufen», und die sich auf die
weitere Behauptung stützt, daß de facto derjenige, der die höheren
Freuden zu schätzen weiß, daraus größeren Genuß zieht als diejenigen,
die nur niedrigere Freuden kennen. Aber ist letzterer wirklich ein Satz

faktischer Natur? Beschränkt er sich darauf zu beschreiben, wie die

Dinge sind? Diese Fragen müssen in meinen Augen entschieden negativ

beantwortet werden. Die menschliche Handlung ist nämlich
solcherart strukturiert, daß jedes Agens, wie auch immer seine Präferenzen
aussehen mögen, immer die Handlungsmodalität wählt, die die
Befriedigung seiner Präferenzen maximiert. Daß die höheren Freuden den

Gesamtgenuß eines Agens maximieren, läßt sich also nur ausgehend

von einer Werttheorie behaupten, die eine Hierarchie der Freuden
anerkennt und dem Agens vorschreibt, jene Freuden zu suchen, die

objektiv die höchste Befriedigung seiner Präferenzen darstellen. Auch
in diesem Fall findet also der Utilitarist in seinem formalen Schema

keinen plausiblen Grund dafür, die höheren Freuden den niedrigeren
vorzuziehen. Im Gegenteil, sollten letztere eine größere Quantität an
Genuß als die höheren mit sich bringen, so müßte der Utilitarist die

niedrigeren vorziehen. Wenn sich der Utilitarist trotzdem dafür
entscheidet, den höheren Freuden nachzugehen, so tut er dies kraft der

impliziten Annahme einer qualitativen Werttheorie. Auch dies

widerspricht noch einmal der Grundannahme des Subjektivismus, der Hare

treu zu bleiben beabsichtigte. Die Schwierigkeiten, auf die die Utilita-
risten stoßen, wenn sie kohärent subjektivistisch argumentieren wollen,
zeugen von der Grundproblematik des subjektivistischen Ansatzes. Er
geht davon aus, daß die moralische Präferenz diejenige ist, die in
unparteilicher Weise den Präferenzen aller Betroffenen Rechnung trägt.
Moralisch ist, was den Interessen aller entspricht. Aber warum sollte
eine Präferenz, die aus den Interessen mehrerer Personen resultiert,
Quelle moralischer Normativität sein? Warum hat der Wille des

einzelnen keine normative Valenz, während der Wille vieler Menschen
moralisch verbindlich sein sollte?

Angesichts dieser Fragen stehen dem Subjektivisten nur zwei Wege
offen, die sich ihm zwar als Alternativen darstellen, die aber gleichermaßen

verhängnisvoll für seine Position sind: Entweder verstrickt er
sich in einem unendlichen Regreß, der ihm nicht erlaubt, seinen Standpunkt

zu rechtfertigen; oder er räumt ein, was er bestreiten will, d. h. die

(starke) Objektivität der Werte, wodurch er sich selbst widerlegt. Ich



154 Intersubjektivität und Objektivität der moralischen Werte

möchte diese Argumentation näher beleuchten.11 Es sei angenommen,
daß wir über Kriterien zur Unterscheidung zwischen faktischer und
normativer Ebene verfügen und daß Normativität mit (schwacher)
Objektivität zusammenfällt. Es sei ferner angenommen, daß die

Anwendung des Universalisierungsverfahrens es ermöglicht, die subjektiven

Präferenzen einzelner herauszufiltern, so daß man zu intersubjektiv
gültigen Normen kommt. Das Prinzip: «Diese Präferenzen sind
intersubjektiv gültig, also objektiv, also normativ» ist seinerseits ein normatives

Prinzip, bezüglich dessen sich immer - im Sinne des Open-Que-

stion-Arguments- die Frage nach der Wahrheit des von ihm behaupteten
normativen Sachverhalts stellt. Ist nun die Normativität eines solchen

Prinzips als Intersubjektivität zu verstehen, dann stellt sich wiederum
das Problem, diese Behauptung zu begründen, und so fort in infinitum.
Will man aber diese unerwünschte Folge vermeiden, dann muß man
dem Prinzip die (starke) Objektivität zuerkennen, weil man nur dadurch
zu einer Beantwortung der Frage kommt, die keine weiteren Fragen
nach sich zieht.12 Der Subjektivist steht also vor folgendem Dilemma:
Entweder ist er nicht imstande, die von ihm aufgestellten Prinzipien
plausibel zu begründen, oder er kann nicht konsequent subjektivistisch
argumentieren, da er sich gezwungen sieht, zur Begründung seiner
Position das zu akzeptieren, was er seiner Grundidee gemäß ablehnen

sollte, d. h. die Objektivität der Werte im starken Sinn.
Zusammenfassend läßt sich also sagen: Die Intersubjektivität kann

nicht als hinreichende Bedingung für die Objektivität angesehen werden,

sondern höchstens als notwendige Bedingung. Unparteilichkeit ist

z. B. eine Grundforderung aller ethischen Theorien. Im Gegensatz zu
den subjektivistischen Theorien ist sie allerdings hier nicht als Mittel zur
Aufstellung von (im schwachen Sinn) objektiven Normen anzusehen,
sondern als Folge ihrer (starken) Objektivität. Wenn also eine Norm
objektiv ist, gilt sie in unparteilicher Weise für all diejenigen, an die sie

sich richtet, während die unparteiliche Betrachtung der Interessen aller
nicht notwendigerweise impliziert, daß das stärkste Interesse moralisch
verbindlich ist.

11 Hier wird ein Argument entwickelt, das von F.v. Kutschera, Grundlagen der
Ethik, 2. Auflage (erscheint), vorgeschlagen worden ist.

12 Damit wird nicht an eine «Letztbegründung» gedacht. Gemeint ist vielmehr, daß
ein objektives Prinzip vielleicht de facto, aber nicht prinzipiell hinterfragbar ist.


	Intersubjektivität und Objektivität der moralischen Werte

