
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 1-2

Artikel: Une approche déflationniste de la liberté de la volonté : un autre visage
de Kant

Autor: Schroeter, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761156

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


François Schroeter

Une approche déflationniste de la liberté
de la volonté:

un autre visage de Kant

Pour beaucoup, le concept de liberté contient une promesse de

profondeur métaphysique. Kant s'impose certainement à cet égard
comme l'un des exemples les plus typiques, et la Critique de la raison

pratique rappelle avec emphase le rôle privilégié que joue le concept de

liberté dans l'accès à la sphère métaphysique. «... de toutes les idées de la

raison pure spéculative, le concept de la liberté est proprement le seul

qui donne à la connaissance, même si ce n'est qu'à la connaissance

pratique, une si grande extension dans le champ du suprasensible...»
(KpV, V 103/11 734)1. Sans s'engager dans des investigations
cosmologiques, l'être humain peut trouver en lui-même une voie conduisant à

l'être véritable. On comprend dès lors qu'une notion aussi féconde soit
appelée à former «la clé de voûte de tout l'édifice d'un système de la raison

pure, y compris de la raison spéculative» (KpV, V 3—4/11 610).

1 Pour les références au texte kantien, le tome et la page de 1'Akademieausgabe sont
d'abord indiqués; suivent le tome et la page de la traduction française dans les trois
volumes des Oeuvresphilosophiques, édition publiée sous la direction de Ferdinand Alquié,
Paris: Editions de la Pléiade 1980-1985—1986. Pour la Critique de la raison pure, la
référence à VAkademieausgabe est remplacée par un renvoi à la première (A) et à la deuxième
(B) édition. «GMS» signifie Grundlegung zur Metaphysik Sitten (Fondements de la métaphysique

des moeurs), «KpV» signifie Kritik derpraktischen Vernunft (Critiquede la raison

pratique).



un autre visage de Kant 117

Un tel enthousiasme métaphysique risque de susciter aujourd'hui
méfiance et suspicion. Et l'on trouve de fait, en particulier dans la
discussion anglo-américaine, une approche tendant à contester à la
liberté toute profondeur métaphysique. La liberté se réduirait à un
simple phénomène de surface. C'est cette approche que j'aimerais interroger

ici afin d'en mesurer la plausibilité. Kant, le champion de la

profondeur, servira de point de départ. La stratégie est certes peu
orthodoxe, mais elle permettra, je l'espère, de mieux enraciner le débat
dans l'histoire des idées et de mettre en cause certains préjugés tenaces.
Ma lecture du texte kantien sera sélective: elle prendra pour point
d'appui l'approche de l'autonomie de la volonté que proposent les

Fondements et la Critique de la raison pratique. En marge de sa théorie
officielle de l'autonomie, Kant suggère une conception du phénomène
d'autorégulation qui anticipe clairement certaines des théories actuelles
de la liberté de la volonté.

1. La théorie officielle de l'autonomie de la volonté

L'autonomie de la volonté et l'idée d'autorégulation [Selbstgesetzgebung,

eigene Gesetzgebung] qui en constitue le noyau forment le «sens

positif» (KpV, V 33/11 647) de la liberté2. De façon formelle, l'autonomie

peut être caractérisée par ses relations à un réseau de notions
voisines, telles que l'autolégislation, l'autorégulation et l'autocontrôlé.
Ce serait dans ce réseau qu'il faudrait, selon Kant, chercher le sens

véritable de la liberté.
Tant dans les Fondements que dans la deuxième Critique, Kant

s'attache à tracer une ligne de partage précise entre l'autonomie et l'hété-
ronomie. Pour ce faire, il propose une interprétation bien particulière
du concept d'autolégislation. La volonté ne se donne à elle-même sa loi
que dans des circonstances très spécifiques. Ma première tâche sera en
conséquence herméneutique et consistera à délimiter avec précision les

critères qui permettent à Kant de distinguer l'autolégislation de l'hété-
rolégislation.

Deux caractérisations de l'autonomie proposées par les Fondements

peuvent servir de point de départ.

2 Selon les Fondements, la liberté et la législation propre \eigene Gesetzgebung] de la

volonté sont des «concepts réciproques \ Wechselbegriffe\t> (GMS, IV 450/11 320).



118 Une approche déflationniste de la liberté de la volonté:

«L'autonomie de la volonté est la propriété de la volonté d'être à elle-même
sa loi (indépendamment de toute propriété des objets du vouloir)» (GMS, IV
440/11 308).
«On voyait l'homme lié à son devoir par des lois, mais on ne réfléchissait pas
qu'il n'est soumis qu'à sa propre législation, encore que cette législation soit
universelle, et qu'il n'est obligé d'agir que conformément à sa volonté

propre, mais à sa volonté établissant par destination de la nature [dem
Naturzwecke nach\ une législation universelle» (GMS, IV 432/11 299).

C'est la parenthèse de la première définition qui me paraît apporter
l'élément décisif. Il semble que, pour fonctionner de façon autonome, la

volonté doive faire abstraction de tout ce qu'elle pourrait tirer de ses

objets. Par «objet» il faut entendre toute fin que l'on pourrait désirer ou,
selon les termes de la deuxième Critique, toute détermination matérielle
de la volonté (KpV §2, V 21/11 630). Ces dernières semblent donc
conduire à une hétéronomie de la volonté. De façon plus positive, la

deuxième caractérisation propose de lier «la volonté propre» à la loi
universelle, c'est-à-dire à la loi morale. La volonté propre, qui se donne
à elle-même sa loi, n'est pas ouverte à toutes les fins possibles, elle

entretient un lien privilégié avec la loi formelle de la moralité.

L'opposition qui se dessine ici, entre la loi universelle et le désir d'un
objet, et qui semble structurer le couple conceptuel autonomie —

hétéronomie soutient l'éthique inaugurée par les Fondements et la deuxième

Critique. La conception kantienne de l'autonomie ne peut s'éclairer que
dans la mesure où les contours de cette opposition ont été rendus

explicites. Un détour est ici inévitable.
C'est le critère d'universalisation, la pure forme universelle de la loi,

qui constitue selon Kant la loi morale. Cette caractéristique formelle

permet à Kant de construire une opposition entre la loi morale et
l'ensemble des désirs d'objets, l'ensemble des déterminations matérielles
de la volonté. On peut à cet égard parler d'une distinction fondamentale3,

opposant deux types de principes déterminants de la volonté
[Bestimmungsgründe des Willens\. En ce sens, le couple matière et forme
établit une distinction entre deux façons de se déterminer à l'action, ce

que l'on pourrait également considérer comme deux types de
«mécanismes» d'action. La volonté peut être déterminée (a) soit immédiatement

par la pure forme universelle de la loi, indépendamment de tout

3 Cf. Schroeter, François, La Critique kantienne de l'eudémonisme, Berne: Peter
Lang 1992, chap. 2.



un autre visage de Kant 119

objet, son principe de détermination étant alors formel, (b) soit par le

désir d'un objet, son principe de détermination étant alors matériel.

Lorsque la volonté est déterminée par la loi morale, aucun désir d'objet
n'intervient à titre d'intermédiaire. La volonté sort donc du cercle des

désirs et des préférences, pour être déterminée de façon purement
formelle. Dans tous les autres cas, c'est un désir d'objet qui fonctionne
comme principe de détermination: la distinction est présumée exhaustive.

La première section des Fondements vise à démontrer la pertinence
morale de la distinction fondamentale. Le chemin est souvent sinueux,
mais il est possible, je crois, de dégager les points forts suivants. Lorsque
la volonté obéit aux exigences morales, lorsque, autrement dit, elle agit

par devoir, elle est déterminée de façon purement formelle, sans que
n'intervienne aucun désir4. Si, par contre, l'on refuse d'exclure
l'influence de l'inclination, la volonté agit par intérêt et vise un certain

plaisir, obtenu grâce à la réalisation de son objet, grâce aux «effets
attendus» (GMS, IV 400/11 259).

C'est dire que deux voies, et deux voies seulement, semblent s'offrir
à la volonté.

«En effet, la volonté placée juste au milieu entre son principe a priori, qui est

formel, et son mobile [Triebfeder] a posteriori, qui est matériel, est comme à

la bifurcation de deux routes \gleichsam aufeinem Scheidewege] ; et puisqu'il faut

pourtant qu'elle soit déterminée par quelque chose, elle devra être
déterminée par le principe formel du vouloir en général [überhaupt], du moment
qu'une action a lieu par devoir; car alors tout principe matériel lui est
enlevé» (GMS, IV 400/11 259).

Les contours de l'alternative me paraissent relativement clairs. Si la
volonté entre dans le circuit de l'inclination et du plaisir (si son principe
de détermination est le désir d'un objet, s'il est autrement dit matériel),
l'action produite ne peut satisfaire aux requêtes de la moralité. Il faut
alors postuler un autre type de mécanisme d'action: la loi morale elle-
même, par le pur respect qu'elle produit, doit déterminer immédiatement

la volonté, sans emprunter le circuit de l'inclination et du désir
d'un objet.

Se fondant sur sa distinction fondamentale, Kant peut alors proposer
une déduction du principe de la raison morale commune (le critère

4 «... une action accomplie par devoir doit exclure [absondern] complètement l'influence

de l'inclination et avec elle tout objet de la volonté...» (GMS, IV 400/11 259).



120 Une approche déflationniste de la liberté de la volonté:

d'universalisation). On peut parler de déduction en référence à la locution

«il ne reste plus que [ro bleibt nichts als\y> (GMS, IV 402/11 261) qui
introduit le critère d'universalisation avant que l'exemple de la fausse

promesse n'en expose le fonctionnement (GMS, IV 402—3/261—2).

Puisqu'une volonté déterminée matériellement ne peut agir par devoir,
puisque toute matière a donc été exclue, seule reste en lice une
détermination formelle de la volonté. En conséquence, le principe moral ne

peut être autre que la forme universelle. Cette déduction me semble

assez capitale malgré le peu d'emphase rhétorique qui l'entoure. Elle
seule permet en effet d'accomplir la tâche que Kant se fixe dans le titre
de son ouvrage, c'est-à-dire fonder un principe permettant de déduire,
suivant la voie tracée par les quatre exemples de la deuxième section, la

totalité des devoirs exposés dans la Métaphysique des mœurs. L'on
pourrait montrer comment le couple matière et forme structure également

l'opposition entre les impératifs catégorique et hypothétique,
comment il conduit là aussi à une déduction, mais le détour risquerait de

trop se prolonger.
Le décor est planté. Les contours de l'opposition que Kant établit

entre l'autolégislation et l'hétérolégislation apparaissent maintenant, je

l'espère, de façon plus claire. Le paragraphe intitulé «L'hétéronomie de

la volonté comme source de tous les principes illégitimes de la moralité»

apporte les confirmations souhaitées.

«Quand la volonté cherche la loi qui doit la déterminer autrepart que dans

l'aptitude de ses maximes à instituer une législation universelle qui vienne
d'elle; quand en conséquence, passant par-dessus elle-même, elle cherche
cette loi dans la propriété de quelqu'un de ses objets, il en résulte toujours
une hétéronomie. Ce n'est pas alors la volonté qui se donne à elle-même la loi,
c'est l'objet qui la lui donne par son rapport à elle» (GMS, IV 441/11
309).

Hétéronomie et détermination matérielle de la volonté se recouvrent

parfaitement. La volonté n'est autonome que lorsqu'elle se détermine

en circuit fermé, par la pure forme de l'universalisation, sans

passer par la sphère des désirs d'objets. Si, par contre, la volonté sort de

ce circuit fermé, son principe de détermination est matériel, c'est la

propriété qu'a l'objet de produire du plaisir dans le sens interne qui la
détermine. Pour Kant, un tel type de détermination est toujours
synonyme d'hétéronomie. L'éthique kantienne refuse donc à la volonté
désirant un objet l'accès tant à la sphère de la moralité qu'à la sphère de

la liberté.



un autre visage de Kant 121

C'est sur cette double exclusion que peut se construire l'identité ou,
plutôt, la réciprocité 5 de la moralité et de la liberté. «... une volonté libre
et une volonté soumise à des lois morales sont par conséquent une seule

et même chose. Si donc la liberté de la volonté est supposée, il suffit d'en

analyser le concept pour en déduire la moralité avec son principe.»
(GMS, IV 447/11 316). La voie ouverte par la conception kantienne de

l'autonomie est donc particulièrement étroite. Seule la volonté morale,

pure de toute détermination matérielle, échappe à l'hétérolégisla-
tion.

2. Les objections classiques

Pourquoi l'autonomie requiert-elle une exclusion aussi massive des

déterminations matérielles de la volonté et donc de la totalité des désirs?

Que peut-on reprocher au juste à la volonté désirante, en quoi les

déterminations matérielles sont-elles opposées à l'autolégislation de la

«volonté propre»?
Les ébauches d'argument que l'on peut rencontrer dans le texte

kantien ne vont jamais bien loin. Ainsi, dans la deuxième section des

Fondements, lorsqu'il concentre son propos sur le couple autonomie —

hétéronomie, Kant affirme-t-il que, pour une volonté déterminée
matériellement, «... l'attrait [Antrieb] que la représentation d'un objet réalisable

par nos forces doit exercer sur la volonté du sujet selon ses facultés
naturelles fait partie de la nature du sujet..., [dans ce cas] ce serait donc

proprement la nature qui donnerait la loi» (GMS, IV, 444/11, 313).
Faut-il comprendre que la sphère des désirs est régie par les forces

naturelles, par la constitution psycho-physiologique du sujet, et échappe
de ce fait à un contrôle véritable On cherche en vain une explication ou
une défense plus précise de cette thèse programmatique.

La deuxième Critique, dans le premier scolie du paragraphe 3, permet

peut-être d'avancer d'un pas de plus. Une volonté déterminée
matériellement recherche le plaisir que peut procurer son objet. Elle
détermine donc son agir en fonction de sa réceptivité au plaisir, autrement

dit, en fonction de la constitution naturelle du sens interne.

5 L'expression est due à Allison (cf. Allison, Henry, «Morality and Freedom: Kant's
Reciprocity Thesis», in: The Philosophical Review 95 [1986] 393—425).



122 Une approche déflationniste de la liberté de la volonté:

«Si une représentation, quand bien même elle aurait son siège et son origine
dans l'entendement, ne peut déterminer l'<arbitre> [Willkür] qu'en présupposant

dans le sujet un sentiment de plaisir, il dépend entièrement de la

nature \Beschaffenheit\ du sens interne qu'elle soit un principe déterminant de
l'< arbitre >, c'est-à-dire que celui-ci en puisse être affecté agréablement»
(KpV, V, 23/11, 632).

Le sens interne, la partie sensible de l'homme, prennent alors
l'initiative. Ce ne serait pas la volonté pure, mais son «autre», à savoir la

nature, «un jeu mécanique de penchants» (KpV, V, 39/11, 655), qui
dicterait le cours des événements. La simple médiation du sens interne,
la présence d'un sentiment de plaisir, suffiraient donc à enlever à la

volonté le contrôle de son agir. Le domaine des désirs est-il si

radicalement extérieur à la maîtrise d'une volonté se déterminant elle-
même?

En fait, il n'est pas difficile de deviner les raisons qui ont pu conduire
Kant à estimer que la simple médiation du sens interne était suffisante

pour disqualifier la volonté déterminée matériellement. Le sens interne
introduit en effet l'ordre temporel et par là, selon Kant, «la nécessité

naturelle», c'est-à-dire un domaine de «causes étrangères» (GMS, IV
446/11 315).

Pour Kant, la suite des phénomènes dans le temps est gouvernée par
un ordre causal immuable. Chaque événement dérive immédiatement,
d'après les lois fixes de la nature, de celui qui le précède. Dans l'ordre de

la temporalité, tout est donc soumis au mécanisme de la nature. La fin de

l'Analytique de la deuxième Critique («Examen Critiquer) est très explicite

à cet égard. Dans toute séquence de phénomènes, ce qui arrive dans

un moment du temps dérive, par nécessité naturelle, de l'événement
précédent. Or, comme «le temps passé n'est plus en mon pouvoir [in
meiner Gewalt]» (KpV, V 94/11 723), je suis donc soumis à une nécessité

extérieure qui échappe à mon pouvoir et à mon contrôle 6. Ainsi tous les

événements présents dans le sens interne (et par là assujettis à la tem-

6 Un tel type d'argument appartient à la famille de ce que van Inwagen appelle «the

consequence argument». «If determinism is true, then our acts are the consequences of the
laws of nature and events in the remote past. But it is not up to us what went on before we
were born and neither is it up to us what the laws of nature are. Therefore, the

consequences of these things (including our present acts) are not up to us. » (van Inwagen, Peter,
An Essay on Free Will, Oxford: Oxford University Press 1983, 16,). Pour un aperçu des

difficultés rencontrées par un tel type d'argument, Cf. Watson, Gary, «Free Action and
Free Will», in: Mind 96 (1987) 155-7.



un autre visage de Kant 123

poralité) sont-ils déterminés par la nécessité naturelle. On peut certes, à

ce niveau, avoir l'impression psychologique d'être libre, mais cette
liberté est dérisoire; «elle ne vaudrait au fond guère mieux que celle
d'un tourne-broche, qui, une fois monté, exécute de lui-même tous ses

mouvements»7 (KpV, V 97/11 726).
On comprend aisément que, face à un déterminisme naturel aussi

envahissant, le souci de Kant ait été avant tout de tenter de sauver un

espace qui puisse échapper à la nécessité naturelle et où la liberté puisse
élire domicile, où la volonté puisse retrouver son pouvoir sur les choses.

Seule une volonté soustraite à toute emprise des phénomènes, une
volonté se déterminant par la pure forme a priori de la loi et fonctionnant

comme cause nouménale, peut occuper, selon Kant, cet espace de

liberté. Inversément, il n'est pas étonnant que Kant se contente de

qualificatifs très généraux («empirique», «sensible», «phénoménal»8)

pour soumettre au déterminisme naturel une volonté déterminée
matériellement et l'exclure ainsi du domaine de la liberté et de l'autonomie.

L'interprétation kantienne du déterminisme naturel semble donc
permettre la condamnation de toute détermination matérielle de la volonté:

une telle détermination conduit immanquablement à l'hétérono-
mie.

On a opposé à cette ligne d'argumentation des objections
particulièrement fortes, devenues désormais classiques. Peut-on vraiment
utiliser la thèse du déterminisme naturel pour exclure les seules déterminations

matérielles de la volonté du domaine de l'autonomie, domaine
réservé alors aux déterminations formelles et où s'exerce, semble-t-il, la

causalité nouménale du monde intelligible? On peut sérieusement en
douter. Il faut en effet remarquer, avec Ortwein9, que le dualisme des

mondes intelligible et sensible s'enchaîne mal au dualisme formé par
l'autonomie et l'hétéronomie, le premier dualisme étant de nature
conjonctive alors que le second repose sur une structure disjonctive.

7 Kant utilise également la métaphore de la pierre lancée, de la montre, de la
marionnette et de l'automate de Vaucanson.

8 Cf. par exemple KpV, V 29/11 641—2. Si une volonté se plonge dans le cercle des

désirs, «ses principes déterminants eux-mêmes doivent être des phénomènes». Elle subit
ainsi «la loi des phénomènes, donc ce mécanisme de la nature qui est précisément le

contraire de la liberté».
9 Ortwein, Birger, Kants problematische Freiheitslehre, Bonn: Bouvier 1983, en

particulier 115.



124 Une approche déflationniste de la liberté de la volonté:

Après avoir rendu le déterminisme naturel aussi radical et envahissant

— tout le domaine temporel lui est irrémédiablement soumis - Kant
ne peut sauver la liberté qu'en la situant à un autre niveau, celui d'un
monde intelligible strictement distinct du niveau des phénomènes. Ces

deux niveaux se superposent et ne sauraient entrer en concurrence. C'est

pourtant d'une concurrence qu'a besoin Kant afin de marquer une ligne
de partage entre deux modes de détermination de la volonté qui
s'excluent radicalement l'un l'autre.

La difficulté à laquelle je fais allusion est bien visible dans la
troisième section des Fondements. Dès la seconde partie du paragraphe
intitulé «De l'intérêt qui s'attache aux idées de la moralité» (GMS, IV
450/11 320), Kant reprend explicitement le modèle des deux points de

vue superposés (le point de vue du monde intelligible et le point de vue
du monde sensible) que la Critique de la raison pure proposait, dans la

solution de la troisième antinomie10, afin de réconcilier liberté et
déterminisme naturel. Un tel modèle conduit à une co-présence du
déterminisme naturel ainsi que du monde intelligible dans toutes les

actions humaines.
«Il a donc deux points de vue d'où il [se. l'homme] peut se considérer

lui-même et connaître les lois de l'exercice de ses facultés, par suite de

toutes ses actions; d'un côté, en tant qu'il appartient au monde sensible, il
est soumis à des lois de la nature (hétéronomie) ; de l'autre côté, en tant
qu'il appartient au monde intelligible, il est soumis à des lois qui sont
indépendantes de la nature, qui ne sont pas empiriques, mais fondées

uniquement dans la raison.» (GMS, IV 452/11 323, je souligne «toutes
ses actions»). La liberté et l'autonomie, comme causa noumenon,
peuvent donc coexister avec le déterminisme implacable de la nature, si on
les situe hors du temps, à un niveau totalement différent.

Certes, une telle vision du problème permet de dépasser les
contradictions qui menaçaient de s'établir entre le déterminisme de la nature
et la liberté. Mais, selon ce modèle, il n'y a pas d'antagonisme possible
entre les lois de la nature et celles de la liberté: chacun des deux systèmes
de lois décrit un niveau qui lui est propre et qui est si radicalement
différent de l'autre qu'aucun conflit ne peut éclater. Comme le dit
Bennett, chaque action humaine «leads a double life»11, chacune des vies

10 Cf. en particulier A 538 B 566/1, 1171—2.
11 Bennett, Jonathan, Kant's Dialectic, Cambridge: Cambridge University Press

1974 190.



un autre visage de Kant 125

étant soumise à sa nécessité propre et soustraite à toute interférence en

provenance de l'autre niveau. De sorte que l'argument de la temporalité
ne peut permettre la partition de l'agir humain requise par le couple
autonomie — hétéronomie. Si le déterminisme constitue une menace,
cette menace touche toute action, du fait de sa composante phénoménale,

et ne saurait se limiter aux seules déterminations matérielles de la

volonté.
C'est ici que s'enchaînent des objections bien connues, qui visent

cette fois la cohérence interne du modèle kantien et non plus sa seule

utilisation dans le but de disqualifier les déterminations matérielles de la

volonté. On peut douter en effet que le modèle kantien réussisse à

rétablir, face au déterminisme naturel, le pouvoir de la volonté libre sur
les événements du monde phénoménal12. Si le déterminisme naturel
constitue véritablement une menace pour la liberté et s'il tient en outre
sous son emprise toutes les actions, il est bien difficile de comprendre
comment la superposition d'un second niveau, incapable de changer le

cours naturel, peut être en mesure de sauver la liberté. En s'expatriant, la

liberté abdique.
J'en conclus que, telle qu'elle a été présentée ici, l'exclusion des

déterminations matérielles de la volonté hors du domaine de l'autonomie

n'est pas légitime. La conception nouménale de l'autolégislation
ouvre une porte trop étroite. On pourrait alors tenter d'effacer l'emprise
du couple conceptuel matière et forme et de soumettre le texte kantien à

une série d'amendements successifs afin de colmater les brèches:
l'autonomie et l'hétéronomie seraient, par exemple, considérées comme des

«models ofchoice»^ et la référence aux «mondes» intelligible et sensible

12 La liberté nouménale est en effet située hors du temps et hors de la sphère des

phénomènes. Elle double éternellement le monde des phénomènes qui suit, quant à lui,
imperturbablement son cours. On peut se demander, avec Bennett, comment une telle
liberté peut «leave its mark on the world of events, making a difference to what occurs in
that world» (Bennett, Kant's Dialectic 200). Cf. également les remarques de Röttges:
«Wenn Kant also die Freiheit dadurch gegen die Verabsolutierung des Naturmechanismus
zu retten meint, daß er die intelligible Ursache als zumindest außer der Zeitreihe (A
531, 552) stehend bestimmt, mithin nicht nur als ohne zeitlich Vorhergehendes, sondern
auch als ohne eine es wiederum Bewirkendes darstellt, so nimmt er ihr damit zugleich die

Möglichkeit, mit einem zeitlich Nachfolgenden im Ursache-Wirkung Verhältnis zu
stehen... Dasselbe Argument, das die Denkmöglichkeit von Freiheit begründen soll, hebt
also ihre reale Möglichkeit auf» (Röttges, Heinz, «Kants Auflösung der Freiheitsantinomie»,

in: Kant-Studien 65 [1974] 46—7).
13 Solution proposée par Reath, Andrew, «Hedonism, Heteronomy and Kant's Principle

of Autonomy», in: Pacific Philosophical Quarterly 70 (1989) 42-72.



126 Une approche déflationniste de la liberté de la volonté:

deviendrait une métaphore indiquant différents points de vue déchargés
de toute portée ontologique14. Il est peut-être possible, en suivant cette
stratégie, de reconstruire certaines parties de l'édifice kantien. Le sens
de l'ensemble du projet, ainsi que le sens de l'exclusion des déterminations

matérielles de la volonté, s'en trouveraient bien sûr largement
modifiés. Je ne vais pas m'engager dans cette voie, mais proposer un
nouveau point de départ, tiré d'une conception plus modeste de l'au-

tolégislation, conception suggérée par le texte kantien lui-même.

5. L'autolégislation des maximes

Si l'idée d'un contrôle de la volonté sur son agir n'est pas dénuée de

sens, si la distinction entre une auto- et une hétérodétermination ne
relève pas exclusivement de l'illusion, il faut trouver une interprétation
plus souple et nuancée, c'est-à-dire non-nouménale, du «se donner à

soi-même sa loi» qui constitue le cœur de l'autonomie. J'aimerais montrer

que le texte kantien fournit, en contre-point à la «théorie officielle»
de l'autonomie, une telle interprétation, ou du moins l'esquisse de la

conceptualité qui lui est nécessaire. Dans cette perspective, une
identification massive entre hétéronomie et détermination matérielle de la

volonté ne saurait être maintenue: désirer un objet ne signifie plus alors
la perte automatique du pouvoir de contrôle et la chute dans l'hétéro-
nomie.

Je pense ici au concept kantien de maxime, dont Bittner a été l'un
des premiers à relever l'originalité et la fécondité15. Kant ne se réfère

pas aux maximes lorsqu'il définit la notion d'autonomie. Pourtant, Kant
ne considère pas les maximes comme des règles imposées de l'extérieur

par la nature, mais comme des règles «que l'on se donne»16, que la

volonté se fixe à elle-même dans un acte d'autodétermination17. Dans

14 Cf., pour un exemple récent, Rosen, Michael, «Kant's Anti-Determinism», in:
Proceedings of the Aristotelian Society 89 (1989) 125-41.

15 Bittner, Rüdiger, «Maximen», in: G. Funke (Hg.), Akten des 4. Kant-Kongresses,
Berlin: de Gruyter 1974, 485-98. Cf. également, en français, Höffe, Otfried, Introduction
à la philosophie pratique de Kant, Albeuve: Castella 1985, 82-94.

16 Cf. entre autres GMS, IV 422/11 286; KpV, V 19, 27/11 628, 639.
17 Cf. Bittner, Maximen, 486-487: «Kants bevorzugte Wendung tjemand macht sich

etwas zur Maxime>, verglichen etwa mit tjemand hat die Maxime), unterstreicht ein
wesentliches Moment: Maxime ist nur, was einer sich zu seiner macht. Man hat sie nicht
einfach, man setzt sie sich als eine solche..., als ob von einer Maxime nur nach der Formel
des sich einer Maxime Setzens gesprochen werden könnte».



un autre visage de Kant 127

un passage de la deuxième section des Fondements, Kant utilise même le

concept de maxime pour caractériser le monde des êtres raisonnables

(mundus intelligibilis), considéré comme un règne des fins, et l'opposer au

règne de la nature, considéré quant à lui comme une machine.

«Un règne des fins n'est donc possible que par analogie avec un règne de la

nature; mais le premier ne se constitue que d'après des maximes, c'est-à-dire
des règles que l'on s'impose à soi-même \sicb selbst auferlegten Regeln\, tandis

que le dernier ne se constitue que selon des lois de causes efficientes
soumises à une contrainte extérieure» (GMS, IV 438/11 306).

Les indices semblent suffisants pour reconnaître dans l'acte de se

fixer une maxime une conception alternative de l'autonomie18, une
interprétation non-nouménale de l'idée de «se donner à soi-même sa

loi».
En quoi consiste l'autorégulation exprimée dans les maximes? Il

n'est pas d'emblée aisé de le déterminer avec précision, car Kant ne

fournit au sujet des maximes que des indication lacunaires et qui ne

peuvent que difficilement s'intégrer dans un tout cohérent19. Les maximes

sont des principes pratiques subjectifs20 et s'opposent en

conséquence aux lois pratiques objectives. Leur validité dépend des conditions

subjectives de l'agent et en particulier de la réceptivité au plaisir de

son sens interne. Si l'on en croit les Fondements, l'étude des maximes
concernerait avant tout la psychologie empirique et ressortirait ainsi à la

philosophie de la nature. On comprend dès lors que l'éthique kantienne,
soucieuse de fonder la loi morale dans une raison indépendante des

18 Ce que Bittner appelle «natürliche Autonomie» (Bittner, Maximen, 494). Cf.
également Carnois, Bernard, La cohérence de la doctrine kantienne de la liberté, Paris: Seuil
1973, 139: «La maxime est une règle qui pour être subjective n'en est pas moins rationnelle;

et là où il y a raison, il y a aussi liberté». Il faut noter que l'autolégislation des

maximes n'est pas un simple épiphénomène de peu d'importance. Si l'on en croit La
Religion dans les limites de la simple raison («la liberté de l'arbitre est d'une structure bien
particulière, puisqu'elle ne peut être déterminée à une action par aucun mobile, à moins que
l'homme ne l'ait admis dans sa maxime...» [VI 24/111 34—5]), elle semble jouer un rôle central
dans la caractérisation de la liberté humaine.

19 Pour un relevé des exemples et définitions proposés par Kant, Cf. Bittner, Maximen,

485. Allison présente plusieurs des problèmes auxquels se heurte toute interprétation
du concept de maxime (Allison, Henry, Kant's Theory of Freedom, Cambridge :

Cambridge University Press 1990, 86—94).
20 GMS, IV 400, 421/11 260, 284.



128 Une approche déflationniste de la liberté de la volonté:

contingences de la nature humaine, n'ait consacré que peu de détails à

une analyse des maximes21.
Se fondant sur le premier paragraphe de la Critique de la raison

pratique, où Kant considère les maximes comme des propositions générales

«dont dépendent plusieurs règles» (KpV, V 19/11 628), Bittner
définit les maximes comme des principes de vie fondamentaux,
déterminant le mode et la direction d'une vie dans sa totalité, c'est-à-dire

quelle sorte d'homme l'on veut être22. Ne pourraient donc être
considérées comme maximes que les règles les plus générales. Cette voie

d'interprétation a trouvé un accueil favorable 23 et a considérablement
influencé l'analyse des maximes; elle s'accorde avec l'étymologie du
terme24 et permet surtout d'écarter certains contre-exemples bien

connus du test d'universalisation proposé par l'impératif catégorique.
Des règles telles que «je jouerai tous les soirs au tennis» ne passent pas,
en effet, le test d'universalisation, et ce pour une raison triviale: le

manque de courts de tennis. De telles règles ne semblent pourtant pas
contrevenir aux exigences de la moralité. En réduisant les maximes aux

principes les plus généraux, on peut contrer avec élégance l'objection: le

type de règle en question ne peut être considéré comme une maxime, il
n'est par conséquent pas soumis au test d'universalisation de la loi
morale25.

21 «Dans une philosophie pratique, où il s'agit de poser, non des raisons de ce qui
arrive, mais des lois de ce qui doit arriver, quand même cela n'arriverait jamais, c'est-à-dire
des lois objectives pratiques, nous n'avons pas par là-même... à nous demander sur quoi
repose le sentiment du plaisir et de la peine, comment de ce sentiment naissent les désirs et
inclinations, comment des désirs et inclinations naissent, par la coopération de la raison,
des maximes: car tout cela fait partie d'une doctrine empirique de l'âme qui devrait
constituer la seconde partie d'une doctrine de la nature, si l'on considère celle-ci comme
philosophie de la nature, en tant qu'elle est fondée sur des lois empiriques.-» (GMS, IV 427/11
292).

22 Bittner, Maximen, 488-9.
23 Cf. Höffe, Introduction, 85-7; O'Neill, Onora, Constructions of Reason.

Explorations of Kant's Practical Philosophy, Cambridge: Cambridge University Press 1990,129.
O'Neill interprète les maximes comme des intentions fondamentales, distinctes des intentions

plus spécifiques.
24 Selon Beck, la maxime peut être comprise comme la sententia maxima, première

prémisse, la plus élevée et la plus globale, d'un polysyllogisme pratique (Beck, Lewis
White, A Commentary of Kant's Critique of Practical Reason, Chicago: University of
Chicago Press 1960, 61).

25 II faut rappeler que le test ne concerne que les maximes (GMS, IV 421/11
285).



un autre visage de Kant 129

Pourtant, une telle stratégie ne va pas sans problèmes. L'assise
textuelle de cette ligne d'interprétation est faible; dans les Fondements, par
exemple, on ne trouve aucun indice qui permette de déterminer le degré
de généralité des maximes. La définition du premier paragraphe de la

Critique de la raison pratique est ici bien seule26 et des considérations
d'ordre architectonique ne sont peut-être pas étrangères à la manière
dont les maximes y sont définies. Afin de respecter les grandes divisions
de la première Critique^1, Kant conçoit les maximes et les lois pratiques
en analogie avec les principes [Grundsätze] théoriques qui constituent
les règles les plus générales de la connaissance. Un souci de parallélisme
a peut-être infléchi la définition des maximes dans la deuxième Critique.
Cette inflexion paraît provisoire, puisque bon nombre des maximes que
Kant cite en exemple ne peuvent être considérées comme des règles
fondamentales de vie28.

Il semble donc plus prudent de ne pas imposer de restrictions trop
strictes à l'interprétation du concept de maxime et d'accepter que le

degré de généralité de ces dernières puisse être variable29. Ce d'autant
plus qu'une vision plus nuancée des maximes se révèle plus propice à

une interprétation du processus d'autolégislation qu'elles contiennent.
A vouloir en effet considérer les maximes comme des orientations
radicales et fondamentales, on risque de les isoler des facteurs qui
interviennent explicitement dans les processus de délibération et de

décision. Dans cette perspective, les maximes désigneraient plutôt des

principes implicites que des règles que l'on a présentes à l'esprit. Mais on

peut alors sérieusement se demander dans quelle mesure de telles
orientations de vie, fondamentales et implicites30, peuvent encore être
considérées sans ambiguïté comme des «règles que l'on se donne à

soi-même». Comment, en effet, des orientations si difficilement
identifiables pourraient-elles être soumises à la maîtrise d'un choix explici-

26 La Religion se réfère certes à une maxime fondamentale, mais semble admettre en
outre une hiérarchie de maximes de différents degrés de généralité.

27 Cf. KpV, Introduction, V 16/11 625.
28 Cf. par exemple: «La maxime de son action signifierait ceci: quand je crois être à

cours d'argent, j'emprunte et je promets de rendre, bien que je sache que je n'en ferai jamais
rien» (GMS, IV 422/11 286).

29 Je me rallie en cela à la proposition de Allison, Kant's Theory of Freedom,
93.

30 «On ne peut pas observer les maximes, et cela même pas toujours en soi-même»
ajoute même la Religion (VI 20/111 31).



130 Une approche déflationniste de la liberté de la volonté:

te31? Par contre, une interprétation moins restrictive du concept de

maxime — qui considérerait par exemple la maxime d'arrêter de fumer
comme archétype — rapproche les maximes des processus de décision et

en fait d'authentiques «règles que l'on se donne à soi-même». Pour ces

raisons, je ne considérerai pas les principes définissant une orientation
existentielle, fondamentale et radicale, comme les modèles de

l'autodétermination caractéristique des maximes.
Allison propose, de façon je crois pertinente, de formaliser ainsi la

structure de surface des maximes: lorsque tu te trouves dans une situation

de type S, accomplis une action de type A32. Ce qui donne, pour
l'un des exemples des Fondements: lorsque tu as besoin d'argent,

emprunte tout en promettant trompeusement de payer en retour. On
pourrait dès lors penser que le lien d'un comportement déterminé à un

type de situation spécifique constitue la propriété marquante des maximes,

l'agent se donnant ainsi une ligne de conduite uniforme. D'où un
certain arrière-goût peu recommandable, car les maximes semblent

renvoyer alors à la psychologie somme toute très spéciale de «l'homme à

principes», qui suit des règles fixes auxquelles il tente de plier une réalité
souvent trop complexe. Faut-il voir dans l'autorégulation des maximes

une planification outrancière, une structure de contrôle rigide et en fait

peu prometteuse?
Certains éléments de la théorie des maximes ébauchée par Kant

vont peut-être dans ce sens, même si une revalorisation du jugement
pratique permet certainement d'enlever à l'image ainsi esquissée une
partie de sa rigidité. Mais l'élément décisif me semble résider ailleurs,
dans ce qui est présupposé par le schéma d'Allison et qui n'est formulé
explicitement que dans certains exemples de Kant. Le lien que la

maxime établit entre la situation et l'action, en l'occurrence entre le

besoin d'argent et la fausse promesse, repose sur une certaine structure
motivationnelle. Il est le résultat du choix d'un ordre de priorité dans les

préférences. Pour ce qui est de la maxime citée en exemple, ce lien

repose sur la priorité accordée à l'intérêt personnel sur les exigences de

la moralité. En se donnant pour règle une telle maxime, l'agent intro-

31 La Religion introduit ici un choix intemporel de la maxime suprême. Cette voie me

paraît trop liée à une conception nouménale et intemporelle de la liberté pour donner
naissance à une interprétation prometteuse de l'autonomie.

32 Allison, Kant's Theory of Freedom, 90-1.



un autre visage de Kant 131

duit une structure dans ses préférences et choisit de conformer son

comportement à cette structure. Cette référence à une priorité de
préférences est souvent implicite, parce que triviale; elle apparaît explicitement

dans certains des exemples des Fondements: «par amour de moi-
même» (GMS, IV 422/11 285—6), je me pose comme maxime de me
suicider si la vie me procure plus de maux que de satisfactions. C'est à

nouveau l'intérêt personnel qui a priorité sur l'ensemble des autres
considérations. La maxime d'arrêter de fumer établit également un
ordre de priorité: la santé ou le désir de ne pas incommoder autrui

prennent le dessus sur le besoin créé par l'habitude.
En se donnant une maxime, l'agent prend position face à ses

préférences et les organise en un ordre hiérarchique. Il s'identifie à certains
de ses désirs et en rejette d'autres, qualifiés de moins importants. Grâce à

cette structure hiérarchique, l'agent peut exercer un autocontrôle sur
son agir, en le soumettant aux désirs qu'il considère comme centraux et

authentiques, autrement dit, aux désirs constitutifs de son identité
personnelle. C'est l'ordre de priorité dans les préférences qui forme la

structure profonde d'une maxime et définit le sens de l'autorégulation
qui est ainsi produite. La structure de surface et la référence à un certain

type de situation apparaissent alors comme secondaires, elles servent à

rendre opérationnelle et efficace la hiérarchie de préférences qui a été

fixée. En ce sens, les maximes me paraissent suggérer une interprétation
prometteuse de l'autolégislation constitutive de l'autonomie. Reste à

préciser les détails de cette interprétation et à se demander si elle peut
suffire à éclairer le sens du concept de liberté de la volonté.

4. Les développements du modèle hiérarchique

Ce sont peut-être les travaux de Harry Frankfurt qui fournissent le

meilleur point de départ pour développer le type d'interprétation
hiérarchique de l'autonomie qui est suggérée par les maximes. Certaines

intuitions simples peuvent fournir un bon accès à ce modèle. Qui, tel le

prisonnier dans ses chaînes, ne peut traduire ses désirs dans des actions,
n'est bien évidemment pas considéré comme libre. Il y a désaccord entre
ce que veut l'agent et son action, la cause du désaccord se trouvant par
exemple dans un obstacle extérieur ou dans une contrainte exercée par
autrui. Ce type de paradigme définit un premier niveau de liberté, que
l'on pourrait appeler liberté d'action.



132 Une approche déflationniste de la liberté de la volonté:

On peut alors enchaîner un second niveau de liberté, plus radical

que le premier, car celui qui agit conformément à ses désirs n'est pas
toujours libre. Les cas paradigmatiques font ici référence à des situations
où la volonté trouve des obstacles à l'intérieur d'elle-même, comme par
exemple dans les phobies, la cleptomanie, la toxicomanie, etc. L'action a

sa source dans les désirs de l'agent et n'est pas entravée par des circonstances

qui feraient obstacle à sa réalisation. C'est ici le vouloir lui-même
qui n'est pas libre, parce que confronté à des obstacles intérieurs. En ce

sens, ce second niveau concerne le problème spécifique de la liberté de

la volonté, la liberté du vouloir et de ses processus de choix et de

décision, non la simple liberté d'accomplir ce que l'on veut. C'est ce type
de liberté que s'attache à définir avec plus de précision le modèle

hiérarchique et qui, selon Frankfurt, marque la spécificité de la

personne humaine.

L'analyse de Frankfurt se fonde sur une distinction hiérarchique
entre des désirs de premier ordre et des désirs de deuxième ordre. Les

désirs de premier ordre ont pour objet les actions de l'agent et sont à leur
tour l'objet de désirs de deuxième ordre. Grâce à ces derniers, l'agent

peut contrôler son système de motivation: il peut prendre position face à

ses désirs de premier ordre, les évaluer, leur donner ou leur refuser

priorité. C'est ce type d'autorégulation qui constitue selon Frankfurt la

liberté de la volonté. La volonté est libre lorsqu'elle se conforme à ses

évaluations de deuxième ordre, car l'agent possède alors la volonté qu'il
veut avoir. «... \T\he statement that a person enjoys freedom of the will
means... that he is free to will what he wants to will, or to have the will he

wants... \T\n securing the conformity ofhis will to his second order volitions ...a
person exercices freedom of the will.»33 On peut appeler «wantons» les

créatures qui, telles les animaux, ne prennent pas position face à leurs

propres désirs: de telles créatures n'ont pas la possibilité de rendre leur
volonté libre et, en conséquence, ne sont pas considérées comme des

personnes. De même, le cleptomane qui, sans évaluation critique, obéit
à ses penchants pour le vol se comporte comme un «wanton». Si, par
contre, il forme un désir de deuxième ordre dans lequel, par exemple, il
valorise négativement son penchant, il met en œuvre la structure
caractéristique de la personne. Mais il est également vrai, dans un autre sens

cette fois, que sa volonté n'est pas libre: faute de se conformer à son désir

33 Frankfurt, Harry, The Importance of What We Care About, Cambridge:
Cambridge University Press 1988, 20.



un autre visage de Kant 133

de deuxième ordre, l'agent n'a pas la volonté qu'il désire avoir. La
présence de désirs de deuxième degré ainsi que leur efficacité seraient
donc les éléments fondamentaux de la liberté de la volonté.

Watson a adressé à Frankfurt une importante objection: «Since second

order volitions are themselves simply desires, to add them to the context of
conflict isjust to increase the number ofcontenders-, it is not togive a specialplace
to any of those in contention,»34 La simple présence d'une structure de

contrôle hiérarchique ne semble pas suffire à assurer la liberté de la
volonté. Cette structure, ainsi que les désirs de deuxième degré qui la

commandent, pourraient très bien être dictés par des phénomènes tels

que l'endoctrinement, le conformisme social ou l'autosuggestion. Dans
de telles circonstances, le contrôle hiérarchique serait oppressif et
inadapté, il ne pourrait donc rendre la volonté libre. Cette difficulté est

communément nommée «problème de l'identification». Ce n'est que si

les désirs de deuxième degré permettent à l'agent de s'identifier à ses

vraies préférences qu'ils peuvent revendiquer une «place spéciale» et

garantir que la volonté soit bien celle que l'agent veut avoir. Il devient
dès lors impératif de préciser les contraintes que l'on doit imposer à ce

processus d'identification afin que la liberté de la volonté soit
sauvegardée. Frankfurt semble proposer un critère purement subjectif: lorsque

la volonté, grâce à ses désirs de deuxième ordre, s'identifie de façon
décisive35 à ses désirs de premier ordre, les conditions sont alors
suffisantes pour que la volonté soit libre. Mais un tel critère purement
subjectif répond mal aux objections que l'on vient de formuler (phénomènes

d'endoctrinement et d'autosuggestion): c'est en toute bonne foi
que la personne endoctrinée croit obéir à ses vraies préférences et,

pourtant, sa volonté n'est pas libre. Le processus d'identification doit
être soumis à des restrictions plus sévères.

Le problème est ici complexe et il n'est pas question de prétendre
trouver une solution simple et précise. On ne peut dévoiler les vraies

préférences d'une personne, son identité personnelle, à l'aide d'une
formule toute prête. La meilleure stratégie consiste certainement à

dresser la liste des dysfonctionnements qui peuvent entraver le processus

d'identification et à formuler en contrepartie un ensemble

d'exigences qui, une fois satisfaites, permettent d'exclure de telles défaillan-

34 Watson, Gary, «Free Agency», in: Journal of Philosophy 72 (1975) 94.
35 Frankfurt, The Importance, 21, 164—7.



134 Une approche déflationniste de la liberté de la volonté:

ces. Les travaux de Young et Double vont dans ce sens36. Comme il
existe de multiples défaillances possibles, les restrictions imposées au

processus d'identification ne sont pas unifiées. Citons, à titre d'exemple,
l'exigence d'auto-connaissance. Pour que les processus d'évaluation et
d'identification fonctionnent correctement, un agent doit posséder une
connaissance suffisante de ses propres états psychologiques. En cas

d'ignorance ou d'auto-tromperie (self-deception), on s'expose à des

dysfonctionnements du système de contrôle. De même, un seuil minimum
de cohérence interne doit être présent dans l'ensemble des préférences
et intérêts afin que l'identification puisse se dérouler de façon acceptable.

Si l'unité d'un agent a été désintégrée et si différents sous-systèmes
s'affrontent trop violemment, l'identification des vraies préférences et,

par là, l'autocontrôlé de la volonté sont menacés. On peut allonger la

liste et mentionner l'exigence d'un minimum de réflexion critique et de

rationalité au sens large. Si chacun des facteurs mentionnés est présent
de façon suffisante, le processus d'identification se passe de façon
adéquate et la structure hiérarchique exerce son contrôle en donnant priorité

aux vrais désirs de l'agent.
Développé de la sorte, le modèle hiérarchique renonce donc à faire

de la liberté de la volonté une propriété simple et transparente: une
volonté est libre quand elle obéit à un ensemble complexe de conditions
(présence d'une structure de contrôle et d'un processus adéquat
d'identification des désirs prioritaires). Une fois ces conditions remplies, la
volonté possède tout le contrôle qu'elle peut espérer. C'est en ce sens que
le modèle hiérarchique peut être considéré comme déflationniste.
Aucune propriété magique de spontanéité absolue, aucune sortie héroïque

du déterminisme naturel ne sont exigées. Le moi est certes formé

par des influences multiples, en provenance tant du monde social que
du monde biologique, mais les conditions fixées par le modèle
hiérarchique sont compatibles avec de telles influences. De même, il semble

possible de défendre le modèle hiérarchique sans recourir à la thèse de

l'indéterminisme. Frankfurt déclare en effet, à juste titre me semble-t-il,
que le modèle hiérarchique «appears to be neutral with regard to the

36 Young, Robert, Personal Autonomy. Beyond Positive and Negative Liberty, London:

Croom Helm 1986, 52-62; Double, Richard, The Non-Reality of Free Will, Oxford:
Oxford University Press 1991, 37—49. Benn dresse déjà une table des divers dysfonctionnements

possibles (Benn, Stanley I., «Freedom, Autonomy and the Concept of a Person»,
in: Proceedings of the Aristotelian Society 75 (1975) 113-6.



un autre visage de Kant 135

problem ofdeterminism. It seems conceivable that it should be causally
determined that aperson isfree to want what he wants to want. Ifthis is conceivable,

then it might be causally determined that a person enjoys free will,»37 La
liberté peut être considérée comme une qualité interne 38 que possèdent
les choix de la volonté, peu importe alors la façon dont le monde est

constitué, peu importe la manière dont les séquences causales s'enchaînent.

Lorsqu'il s'agit de savoir si la volonté satisfait aux exigences posées

par le modèle hiérarchique, la question du déterminisme semble ne pas
avoir de pertinence. Pour le dire en termes kantiens, l'autonomie des

maximes n'a que faire d'une liberté de type transcendantal.
Mais, en évitant ainsi les problèmes, n'a-t-on pas perdu l'essentiel de

la liberté? N'y a-t-il pas plus d'épaisseur dans le concept de liberté de la

volonté, faut-il se contenter de ces quelques conditions somme toute
bien superficielles? L'inflation menace à nouveau. Une défense du
modèle hiérarchique exigerait de livrer bataille sur de nombreux
fronts39. Je ne peux ici qu'indiquer les raisons auxquelles peuvent faire
appel les défenseurs du modèle hiérarchique afin de mettre
sérieusement en doute les motifs qui ont traditionnellement poussé à l'inflation.

37 Frankfurt, The Importance, 25.
38 Selon Double, The Non-Reality, 56, le modèle hiérarchique considère la liberté de

la volonté comme un concept internaliste. Cette position est analogue à celle de Descartes
et Fodor à l'égard des états psychologiques: pour Descartes un état psychologique est le

type d'état qu'il est du fait de ses caractéristiques internes et fonctionnelles, indépendamment

de ses connections avec le monde externe. De même, les choix restent des choix et
conservent leur liberté indépendamment de leur situation dans le monde physique.

39 Le problème le plus épineux concerne certainement ce que Frankfurt nomme
«principle of alternate possibilities» (Frankfurt, The Importance, 1). Nos intuitions
préphilosophiques lient le concept de liberté de la volonté à la possibilité d'agir autrement
{«.could have chosen otherwise»). Le modèle hiérarchique propose une interprétation faible du

principe des possibilités alternatives: l'agent libre aurait pu agir différemment si les
conditions avaient été différentes. Ses adversaires tentent de défendre la nécessité d'une
interprétation plus forte, c'est-à-dire non-hypothétique: est libre qui peut agir différemment

dans les mêmes circonstances. Il faudrait alors s'engager dans une investigation plus
substantielle de la structure interne du sujet humain et de sa volonté. Mais il est
particulièrement difficile de trouver une interprétation non-hypothétique qui puisse être
satisfaisante. Pour un survol de la problématique, cf. Watson, Free Action, 151-63. Face à la
persistance des désaccords, d'aucuns ont suggéré que les concepts de liberté de la volonté et
d'autonomie n'ont pas une cohérence suffisante pour générer un débat constructif (cf.
Christman, John, «Constructing the Inner Citadel: Recent Work on the Concept of
Autonomy», in: Ethics 99 (1988) 109-12; Double, The Non-Reality, 3-10). Ces concepts
seraient organisés autour de paradigmes hétérogènes.



136 Une approche déflationniste de la liberté de la volonté:

Dans notre tradition issue de la modernité, le concept de liberté de la

volonté est intimement lié à ce qui constitue la dignité humaine 40. En
parlant de liberté, on souhaite toucher les éléments décisifs de la
spécificité humaine et de sa valeur, et l'on caresse l'espoir d'isoler une
propriété simple, suffisamment remarquable pour démarquer l'homme
du reste des créatures. Face à ces attentes, le modèle hiérarchique et
l'attention privilégiée — exclusive, diront peut-être certains - qu'il porte
à un catalogue d'obstacles internes peuvent apparaître comme une
démission. Certes, par exemple, la menace que semblait impliquer le

déterminisme a perdu une grande partie de sa force41. Pourtant, on
souhaiterait comprendre comment nos contenus mentaux peuvent
avoir une efficacité causale et être liés à des processus neurologiques. Et
l'on se dit qu'une approche satisfaisante de la liberté de la volonté
devrait éclairer cette question radicale. En fait, on espère que le
problème de la liberté de la volonté permette de mettre en lumière la nature
profonde de la capacité humaine de délibération et de choix. De sorte

que, pour répondre aux attentes, il faudrait en somme tenter de rendre

transparentes la volonté et la structure interne du sujet humain.
Face à une telle ambition, la stratégie du modèle hiérarchique

présente des avantages incontestables: en limitant ses prétentions, elle

permet de distinguer avec beaucoup plus de clarté les différents
problèmes. Les concepts évaluatifs, au nombre desquels il faut compter la

liberté, ont une plasticité qui encourage les amalgames. De ce fait, la

stratégie déflationniste, qui pourrait apparaître d'abord comme une
démission, doit plutôt être considérée comme l'invitation à une précision

conceptuelle bienvenue. Et c'est peut-être l'attente d'une profondeur

métaphysique qui doit être tenue en suspicion.

40 Cf., bien sûr, Kant (GMS, IV 436/11 303). Tant Watson (Free Action, 63) que Kane
(Kane, Robert, Free Will and Values, Albany: SUNY Press 1985, 8) s'appuient de fait sur
l'idée de dignité pour réintroduire une approche inflationniste de la liberté.

41 Une fois écartées les métaphores simplificatrices (que Dennett appelle pompes à

intuitions: Cf. le modèle de la table de billard, où ce n'est pas tant le processus causal que la

façon simpliste dont il est représenté qui peut apparaître comme une menace), il est
difficile de voir en quel sens la présence d'une chaîne causale ou de ce que Williams appelle
«.strong naturalistic explanations» (Williams, Bernard, «How Free Does the Will Need to
Be?», Lindley Lectures, The university of Kansas 1985, 4-5) peuvent mettre en péril
l'autocontrôlé de la volonté. Cf. Dennett, Daniel, Elbow Room. The Varieties of Free Will
Worth Wanting, Oxford: Oxford University Press 1984, 32—4, 135—7.


	Une approche déflationniste de la liberté de la volonté : un autre visage de Kant

