
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 1-2

Artikel: Substanz und Mensch : Spinozas Auffassung der Wirklichkeit

Autor: Graeser, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761155

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761155
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andreas Graeser

Substanz und Mensch:
Spinozas Auffassung der Wirklichkeit*

Vorbemerkung

Wie andere Denker, die neue Wahrheiten bezüglich des Wesens der
Wirklichkeit zu artikulieren suchten, sieht sich Spinoza1 mit dem
Problem konfrontiert, seine neue Wahrheit begreiflich zu machen. Dies
betrifft namentlich jene Punkte, die den normalen Intuitionen
widerstreiten und wesentliche Momente der Erfahrung in Frage stellen. Zwar
beläßt es Spinoza in den wenigsten Fällen bei der Behauptung, daß das

normale Bewußtsein in Täuschungen befangen sei; denn oft genug
bemüht er sich auch, Annahmen bereitzustellen, die das Phänomen der

Täuschung erklären.2 Doch ändert dies wenig daran, daß viele Thesen

Spinozas schon auf der vergleichsweise elementaren Ebene der
Wirklichkeitsbetrachtung kaum plausibel anmuten und skeptische Gegenfragen

provozieren.
Die nachfolgenden Erörterungen stellen sich die Aufgabe, wesentliche

Annahmen Spinozas so, wie sie in der Ethica Ausdruck finden, in

* Für Wolfgang Rod
1 Die Werke Spinozas werden nach der Heidelberger Akademie-Ausgabe, hrsg.von

C. Gebhardt, zitiert (Nachdruck 1978). Die deutsche Übersetzung der Ethica ist der Ausgabe

Spinoza Ethik, Lateinisch/Deutsch, Stuttgart 1977 (der deutsche Text von J. Stern
wurde von I. Rauthe Welsch revidiert) entnommen.

2 Vgl. dazu J. Bennett, A Study of Spinoza's Ethics, Cambridge 1984, §§ 40-43;
Ders., «Spinoza on Error», in: Philosophical Papers 15 (1986) 59-73; auch: «Spinoza et
l'erreur», in: Studia Spinoziana 2 (1986) 197-217.



92 Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit

ihren Grundzügen darzustellen und zu problematisieren, um so zu
einem besseren Verständnis der Denkweise Spinozas zu gelangen. Zu
diesem Zweck wird in der Einleitung Spinozas Kontrastierung zweier
Wirklichkeitsansichten kommentiert. In einem weiteren Schritt geht es

um das Problem, daß sich die nominalistischen Tendenzen3, die
Spinozas skeptische 4 Haltung gegenüber den Bastionen des common sense

bestimmen, gegen ihn selbst wenden lassen und den Anspruch seiner

eigenen realistischen Annahmen gefährden. Um hier zu weiterer Klarheit

zu gelangen, ist es wichtig, Spinozas Annahmen zum Verhältnis von
Sein und Erkennbarkeit zu betrachten und diese im Lichte der
weitergehenden Unterscheidung zwischen wissenschaftlicher und intuitiver
Erkenntnis verstehen zu lernen. Diese Thematik eröffnet die Frage
nach der Beziehung zwischen dem menschlichen Geist und dem
göttlichen Geist und somit auch die Frage nach der Selbsteinschätzung des

Menschen sub specie aeternitatis. Hier lassen die Aussagen Spinozas

allerdings mehr offen als sie beantworten; und hier zeichnen sich dann
auch Schwierigkeiten ab, die in der Konzeption des spinozianischen
Projektes selbst begründet liegen.

Einleitung

Der umwälzende5 Charakter der Wirklichkeitssicht Spinozas
kommt besonders auffällig darin zum Ausdruck, daß dieser Philosoph
ähnlich wie Parmenides von Elea vor ihm zwei Ebenen der Wirklich-

3 Besonders radikal sind die Thesen von D. Savan, «Spinoza and Language», in:
Philosophical Review 67 (1958) 212-225, in: Spinoza. A Collection of Critical Essays, hrsg.
von Marjorie Grene, Notre Dame, Ind. 1979 (1. Aufl. 1973) 60—72. Sie wurden von
G.H.R. Parkinson attackiert: «Language and Knowledge in Spinoza», in: Inquiry 12

(1969) 14—40, in: Spinoza. A Collection of Critical Essays (s. oben) 73—100. D. Savan

betont, daß Spinoza der Sache nach nicht annehmen konnte, daß «language represent,
express, or formulate the clear and distinct ideas of the true philosophy», und daß seine

eigenen Auffassungen «made it difficult to accept any verbal account as a direct exposition
of true philosophy» (Spinoza, 63).

4 Hierzu vgl. generell R.H. Popkins, The History of Scepticism from Erasmus to
Spinoza, Berkeley und Los Angeles 1979, 229-248, sowie W. Doney, «Spinoza on
Philosophical Scepticism», in: Spinoza. Essay in Interpretation, hrsg. von M. Mandelbaum und
E. Freeman, La Salle, 111. 1975, 139—157 (ursprünglich in: Monist 55 [1971]).

5 Dies ist eine Anleihe an die Terminologie P. Strawsons (Individuals, New York
1956). Strawsons Unterscheidung blieb nicht unwidersprochen. Vgl. W.D. Hamlyn,
Metaphysics, Cambridge 1984, 4 ff.



Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit 93

keitsauffassung unterscheidet: die eine, die dem zufälligen Gang jener
Vorstellungen folgt, wie sie sich in der alltäglichen Begegnung mit den

Dingen der äußeren Welt ergeben; die andere, die der Verkettung der
Ideen folgt, die — anders als die Vorstellungen - die Natur der Dinge
erklären6 (Ethica II, prop. 18, schob). Im einen Fall haben wir es mit
verworrenen und verstümmelten Ideen zu tun. Denn diese sagen weniger

über die Natur der Dinge als über die Art und Weise, wie wir von
den Dingen affiziert werden (vgl. z. B. Ethica II, prop. 16, schob

u. v. ö.). Im anderen Fall haben wir es mit der Angabe von Erklärungsstrukturen

zu tun, die keinen Bezug auf Zeit aufweisen, sondern «die

Dinge» gewissermaßen subjektlos «unter einem Gesichtspunkt der

Ewigkeit» erfassen7 (Ethica II, prop. 44, corr. II und dem.). Zu den

fundamentalen Einsichten, die sich aus der Anerkennung der
philosophischen Perspektive ergeben, gehört u. a. auch die These von der
Identität jener Segmente, die wir normalerweise vermittels der Begriffe
von Körper und Geist als distinkte und gar irreduzible Realitäten
beschreiben (Ethica II, prop. 7, schob); dazu gehört aber auch
insbesondere die Behauptung, daß Dinge von der Art der Substanzen als

Züge (modi) einer einzigen Wirklichkeit namens deus sive natura zu
deuten seien. Mithin wären Aussagen bezüglich der Realität von
Einzeldingen und ihren Eigenschaften genau genommen irreführende
Ausdrucksweisen, welche in Aussagen bezüglich der Modifikationen
der einen Substanz übersetzt werden müssen. Tatsächlich spricht
Spinoza von den Einzeldingen als Zuständen der Attribute Gottes (Ethica
I, prop.25, corr.) bzw. als Zuständen der Substanz selbst (Ethica I, def.

5); und es heißt auch, daß Gott die Ideen hat, die im menschlichen
Geiste sind (Ethica II, prop. 38, dem. und II, prop. 11, dem.).

6 In seiner wichtigen Studie «Spinozas Idee der Scientia Intuitiva und die spinozi-
anische Wissenschaftskonzeption», in: Zeitschrift für philosophische Forschung 31 (1977)
497-510 (abgedruckt in: Spinoza, hrsg. von M. Schewe und A. Engster, Frankfurt a. M.
und Bern 1990 [= Auslegungen, hrsg. von A. Silbermann, Bd. 2] 135-150) macht W. Rod
glaubhaft, daß Spinoza im wesentlichen an kausalgesetzliche Erklärungen denkt, wobei
hypothetische Kausalerklärungen von Spinoza als <inadäquat) angesehen wurden und
adäquate Kausalerkenntnis «nach Spinoza nur dann vorliegen], wenn die Prinzipien der
kausalen Erklärung zugleich notwendige Bedingungen der Wirkung sind. In diesem Falle
hat die Kausalerkenntnis den Charakter der Wesenseinsicht» (503). Weiteres zu dieser
Problematik s. unter Anm. 22.

7 Die Frage, wie und ob Spinoza zwischen Zeitlichkeit und Unzeitlichkeit
unterscheidet, gehört zu den nach wie vor kontroversen Punkten der Spinoza-Forschung und
betrifft auch die Frage der Einschätzung von V, prop. 29, die für diesen Kontext wichtig
ist.



94 Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit

Nun mag man den revisionären Charakter dieser Betrachtungsweise
dadurch zu mildern versuchen, daß man z. B. geltend macht, Spinozas
Überlegungen seien letztlich nur eine begriffliche Präzisierung bzw.

Radikalisierung jener These Descartes', wonach der Begriff der
Substanz genau genommen nur auf Gott passe8; oder man mag darauf
hinweisen, daß Spinoza selbst weiterhin von Einzeldingen (individua
und res singulares) spreche (Ethica II, def. 7). Doch kann dies nicht
darüber hinwegtäuschen, daß Spinozas philosophische Vision radikale

Neuerungen für das Erkenntnisprogramm bedeutet. Denn die Reduktion

substanzieller Einzeldinge auf Gegebenheiten der einen Wirklichkeit

verlangt nicht nur nach einer klaren Grenzziehung von der Art, wie
sie Parmenides zwischen der Wahrheit als Welt des Seins einerseits und
der Welt der Meinung als Resultat der Erfahrung andererseits
durchzuführen suchte; sie verlangt auch nach einer Revision unserer
normalen Auffassung bezüglich der Referenz sprachlicher Zeichen.

Daß Spinoza sich dieser Problematik sehr wohl bewußt war, bedarf
keiner besonderen Betonung. Namentlich in der Anmerkung zu II,
prop. 49 hält Spinoza fest, daß vielfach zwischen Wort (verbum), Bild
{imago) und Idee {idea) nicht sorgfältig unterschieden werde. Diese

Unterscheidung, die oberflächlich betrachtet Freges Unterscheidungen
zwischen Vorstellung und Sinn bzw. Gegenstand und Begriff entspricht,
mag es gestatten, Ideen {qua Begriffe des Geistes) von Bildern und
Repräsentationen usw. zu unterscheiden.9 Indes läßt diese Unterschei-

8 Descartes, Prinzipien der Philosophie I, § 51 : «Unter Substanz können wir nur ein
Ding verstehen, das so existiert, daß es zu seiner Existenz keines anderen bedarf; und eine
Substanz, die durchaus keines anderen Dinges bedarf, kann man nur als das einige einzige
denken, d. h. als Gott. Alle anderen aber können, wie wir einsehen, nur mit Gottes
Beistand existieren. Deshalb gebührt der Name Substanz Gott und den übrigen Dingen
nicht im gleichen Sinne, univoce, wie man in den Schulen sagt, d. h. es gibt keine deutlich
einzusehende Bedeutung des Wortes, welche Gott und den Geschöpfen gemeinsam wäre»
(Übers, von A. Buchenau [Philosophische Bibliothek], Hamburg 1965). - Daß Spinoza
seine «Lösung im Rahmen des üblichen Stemmas cartesianischer Metaphysiken» entwik-
kelt, zeigt sehr überzeugend R. Specht, «Baruch Spinoza», in: Klassiker des philosophischen

Denkens Bd. 1, hrsg. von O. Höffe, München 1985 (1. Aufl.) 344 ff.
9 Dies wird deutlich, wenn man Descartes' Verständnis der Idee in der dritten

Meditation im Auge behält: «Jetzt aber dürfte es die-Ordnung erfordern, daß ich zuvor alle
meine Gedanken in gewisse Klassen einteile und genau prüfe, in welchen von ihnen
eigentlich Wahrheit und Falschheit auftritt. Einige davon sind gleichsam Bilder der Dinge
und nur diesen kommt eigentlich der Name <Vorstellung> zu, wie wenn ich mir einen
Menschen, eine Chimäre, den Himmel oder auch Gott denke » (Meditationen III, § 5,
übers, von A. Buchenau, neu hrsg. von L. Gäbe [Philosophische Bibliothek Bd. 250a],
Hamburg 1959). - Einige neuere Auffassungen bezüglich Spinozas Diskussionen der Idee



Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit 95

dung offen, inwiefern Ideen als Realitäten sui generis ausgemacht werden

können. Denn Spinoza selbst gibt in der zweiten Anmerkung zu II,
prop. 40 zu bedenken, daß die Formierung von Universal-Begriffen
«aus Zeichen» auf dem Umweg über die Bildung von «bestimmten
Ideen» geschieht, «denen ähnlich, durch die wir uns diese Dinge
vorstellen». Damit wird deutlich, daß Vorstellungen als Spezies von Ideen

angesehen werden; und so wird die Kraft der Unterscheidung selbst

erheblich gemildert. Zweitens sagt Spinoza, daß die Idee eines existierenden

Kreises und ein in der Natur existierender Kreis ein und seien

(Ethica II, prop. 7, schob). Diese Auffassung unterscheidet also nicht
zwischen Begriff und Gegenstand; dies ist vielleicht umso erstaunlicher,
als Spinoza im Traktat über die Verbesserung des Verstandes diesen aus

moderner Sicht wichtigen Unterschied namentlich einführt und auch

begründet: «Denn die Idee eines Kreises ist nicht etwas, was eine

Peripherie und einen Mittelpunkt hat wie der Kreis selbst» (§ 33). Wie
also kann Spinoza jenem Antipoden begegnen, der, wie es in II,
prop. 49, Anm. heißt, Ideen von der Art, wie Spinoza sie annimmt, als

«Erdichtungen» ansieht, «die wir aus freier Willensentscheidung
ersinnen»?

Nominalistische Hindernisse

Mithin scheint Spinozas Position insofern schwierig, als seine Kritik
anderer Auffassungen unzweifelhaft von Annahmen geleitet ist, die
sich gegen ihn selbst wenden lassen. So behauptet er nicht nur, daß «alle

Begriffe, mit denen die große Menge die Natur zu erklären pflegt»,
nichts anderes als «nur verschiedene Modi der Vorstellung anzeigen»
(Ethica I, App. 1).10 Er weist sogar auf den unterschwelligen semanti-

erörtert F. Lucash, «Ideas, Images and Truth», in: History ofPhilosophy Quarterly 6 (1989)
161-170. Die Beziehung auf Descartes wird von Daisie Radner gut herausgearbeitet:
«Spinoza's Theory of Ideas», in: Philosophical Review 80 (1971) 338-359, bes. 342 ff.

1(1 Vgl. die Äußerungen im VI. Brief an Oldenburg <Über Flüssigkeit>, § 1: «Ich
möchte wissen, daß die nach dem Sprachgebrauch gebildeten Begriffe, solche, die die
Natur erklären, nicht wie sie an sich ist, sondern wie sie auf den menschlichen Geist
bezogen wird, durchaus nicht unter die höchsten Gattungsbegriffe zu rechnen sind und
nicht mit den reinen Begriffen vermengt (geschweige denn verwechselt) werden dürfen,
mit jenen Begriffen, die die Natur, wie sie an sich ist, erklären. Derartige Begriffe sind
Bewegung, Ruhe und deren Gesetze ; Begriffe jener anderen Art dagegen sichtbar, unsichtbar,

warm und kalt und, um es gleich zu sagen, auch flüssig und fest» (Übers, von



96 Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit

sehen Realismus hin («und weil sie Namen haben, die so lauten, als ob
sie außerhalb der Vorstellung existierende Dinge bedeuten», loc. cit.),
der Hypostasierungen begünstige, und betont hier einen Unterschied
zwischen Seiendem, das der Vorstellung angehört, und Seiendem, das

der Vernunft angehört (loc. cit.); und schließlich macht er auch geltend,
daß die sog. transzendenten Termini «Ideen bezeichnen, die im höchsten

Grade verworren sind» (II, prop. 40, schob 1). Hier scheint Spinoza
einzuräumen, daß sie definitions-relativ seien und je nach Betrachtung
variieren können. So gesehen, gibt es wenig Grund, die eigenen begrifflichen

Setzungen (z. B. I, deff. 1-6) vor jenen modi imaginandi
auszuzeichnen und ihnen jenen Wirklichkeitsbezug zuzubilligen, der den

Begriffen anderer abgesprochen wird.
Zumindest an einer Stelle tritt diese Problematik recht deutlich

hervor. So spricht Spinoza I, def. 4 vom Attribut als demjenigen, «das

der Verstand bezüglich der Substanz erfaßt, als etwas, was gleichsam
deren Wesen begründet» (quod intellectus de substantia pereipit, tamquam
ejusdem essentiam constituent). Die Verwendung des Wortes «gleichsam»,
das genaugenommen einen Vergleich nahelegt («als ob»)11, schränkt
selbst unter der Annahme einer nur schwachen Bedeutung im Sinne

von «als» die Unterstellung eines einfachen Wirklichkeitsbezuges ein.
Vermutlich will Spinoza hier nur den Gedanken relativieren, der durch
die Wendung «ihr Wesen ausmachend/begründend» ausgedrückt wird;

C. Gebhardt [Philosophische Bibliothek Bd. 96a], Hamburg 1977). — Zur Unterscheidung
von Begriffen, die einen Bezug auf ein Subjekt involvieren, und anderen, die keinen
solchen Bezug haben, siehe T. Nagel, «Subjektiv und Objektiv», in: Ders., Über das

Leben, die Seele und den Tod, Königstein/Ts. 1984, 215-233.
11 Die meisten Übersetzer und Interpreten tendieren dazu, die Bedeutung von

«tamquam» zu einem bloßen «als» abzuschwächen, so auch D.E. Flage, «The Essences of
Spinoza's God», in: History ofPhilosophy Quarterly 6 (1989) 147-160, bes. 149. Die
Kontroverse bezüglich des Status der Attribute (H. Wolfson, The Philosophy of Spinoza,
Cambridge, Mass. 1934 (Neudr. 1983) als Vetreter einer subjektivistischen Interpretation
auf der einen Seite und M. Gueroult, Spinoza I. Dieu Ethique (I), Hildesheim und Paris
1968, bes. 445, als Antipode und Vetreter der objektivistischen Sicht andererseits) wirft
eine Fülle von Problemen auf (vgl. etwa M. Gram, «Spinoza, Substance, and Predication»,
in: Theoria 34 [1968] 222-244), die hier nicht eigens diskutiert werden können und
gesonderter Behandlung bedürfen. An dieser Stelle ist zumindest aufSpinozas Erläuterung
im Brief IX hinzuweisen, wo es u. a. heißt: «... außer daß es Attribut genannt wird in
Ansehung des Verstandes, der der Substanz eine solche bestimmte Natur zuerkennt».
Danach wären Attribute tatsächlich so etwas wie Manifestationen bzw. Fregesche
Gegebenheitsweisen eines Gegenstandes unter dieser oder jener Beschreibung. Allerdings ist
Spinozas Beispiel bezüglich der einen Person, die verschiedene Namen hat, etwas riskant.
Denn de facto exemplifiziert es eher Modi denn Attribute.



Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit 97

er will mithin jenen Gedanken fernhalten, daß die fraglichen Gehalte,
unter denen die Substanz verstanden wird, de facto auch bewußtseinsunabhängig

als Wesensbestandteile existieren. Diese Einschränkung
würde nicht schon unbedingt die Alternative Subjektivismus/Objektivismus

eröffnen; sie würde lediglich zwischen Zügen bzw. Elementen
der Beschreibung einerseits und Zügen bzw. Elementen des Beschriebenen

andererseits unterscheiden, bzw. die Beobachtung einer solchen

Unterscheidung als sinnvoll voraussetzen: Ist das, was wir im Sinne
traditioneller Denkgewohnheiten (z. B. Descartes, Princ. Philos. I,
§ 53) als Wesensbestandteil charakterisieren, tatsächlich Teil oder nicht
eher eine Gegebenheitsweise des Wesens unter dieser oder jener Beschreibung?12

Allerdings mag man sich fragen, ob das Problem damit nicht
nur verschoben wird. Denn daß Spinozas Betrachtung des Verhältnisses

von Erkenntnis und Wirklichkeit unterschiedliche, wenn nicht gegenläufige

Tendenzen hervorkehrt, ist unleugbar. So heißt es, daß der
Ideenbereich einerseits und der Naturbereich andererseits exakt parallel
ist (II, prop. 7 u. ö.) und daß es wahre Ideen gibt, von denen gilt, daß sie

mit ihrem Gegenstand übereinstimmen (I, Ax. 6). Doch sagt Spinoza
eben auch, daß die Ideen, «die wir von äußeren Körpern haben, mehr
die Verfassung unseres Körpers als die Natur der äußeren Körper
anzeigen» (II, prop. 17, corr. 2; vgl. II, prop. 16, corr. III. äff. gen. def.

expl. ; vgl. IV, prop. 1, schol.). Sein Verweis auf diesbezüglich relevante

Beispiele im Anhang des Teils I ist in mehr als nur einer Hinsicht
problematisch. Erstens wurde dort der für Teil II wichtige Leitbegriff

12 Spinoza kennt und kommentiert Descartes' Unterscheidung zwischen distinctio

realis, distinctio rationis und distinctio modalis im Rahmen der Erörterung «Uber die
Einfachheit Gottes» in den Cogitata Metaphysica II, 5 (Spinoza Opera Bd. 1,257. 19 ff.) und hält
hier fest, daß «alle Unterschiede, die man zwischen den Attributen Gottes macht, nur
Unterschiede im Denken sind, denen kein wirklicher Unterschied entspricht; ich meine
solche Unterschiede im Denken, wie ich sie eben erörtert habe» (Baruch de Spinoza,
Descartes' Prinzipien der Philosophie auf geometrische Weise begründet. Anhang,
enthaltend metaphysische Gedanken, übers, von A. Buchenau, Hamburg 1978 [Philosophische

Bibliothek Bd. 94] 138 Spinoza Opera Bd. I, 259. 3-6). Bereits im I.Teil des

Anhangs findet sich eine Unterscheidung zwischen entia realia, entiaficta und entia rationis

(Spinoza Opera Bd. I, 233. 23 ff.), wobei hier — anders als in der Ethik (I, App. 1 [Spinoza
Opera Bd. II, 83. 15: «Eadem entia non rationis, sed imaginationis voco... »]) - die Art der
Unterscheidung selbst nicht so eindeutig wird. - In der «Kurzen Abhandlung von Gott,
dem Menschen und seinem Glück» I, 10 beschränkt sich die Unterschèidung auf die

Gegenüberstellung von Dingen, die in der Natur sind, und solchen, die im Verstand sind
und Vernunftsdinge genannt werden (Spinoza Opera Bd. I, 49. 3 ff.).



98 Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit

der Ordnung (ordo) abgelehnt - «als ob die Ordnung von der Beziehung
auf unsere Vorstellung abgesehen etwas in der Natur wäre». Diese

Behauptung läßt sich kaum entschärfen. Zweitens stellte Spinoza dort
die These auf, daß Irrtümer bezüglich der Wirklichkeit ausnahmslos
damit zu tun haben, «daß jeder nach dem Zustand seines Gehirns über
die Dinge geurteilt oder vielmehr die Affektionen seiner Vorstellung
für die Dinge selbst genommen hat». (Nota bene: Der Kontext in I,
App. 1 legt nahe, daß Spinoza hier elliptisch spricht und statt «Dinge»
eigentlich «Eigenschaften der Dinge» hätte sagen sollen). Aber der

springende Punkt ist sicher der, daß Spinoza die für ihn diagnostisch
wichtige Antithese «in der Vorstellung» — «an den Dingen selbst»

genaugenommen durch keine Alternative ersetzen kann. Selbst wenn
nämlich davon abgesehen wird, daß Vorstellungen eine Spezies von
Ideen sind und wahre Ideen bzw. adäquate Ideen nicht der Charakter
bloßer Vorstellungen eignet, bleibt die in II, prop. 17, corr. 2 erwähnte
Struktur grundsätzlicher Art: «... mehr die Verfassung unseres Körpers
als die Natur der äußeren Körper (anzeigend)».

Wie wenig klar diese Beschreibung ist, geht daraus hervor, daß

Spinoza im Scholium zu II, prop. 18 unterstellt, daß die Ideen der
Affektionen des eigenen Körpers «die Natur sowohl dieses, des

menschlichen Körpers, als auch des äußeren Körpers «in sich schließen»,

aber, im Zusammenhang der Erinnerung (prop. 17, schob) Ideen
aus äußeren Dingen mehr als Bericht über die eigene Konstitution
aussagen und doch die Gestalten der Dinge wiedergeben (rerum figuras

referunf). Gleichwohl scheint es sich hier für Spinoza um eine Art
Scheinproblem zu handeln, das sein philosophisches Programm nicht
ernsthaft gefährdet. Denn im Scholium zu II, prop. 18 legt Spinoza
einen Unterschied zwischen jener Ideenbeziehung zugrunde, die die
Affektionen des menschlichen Körpers wiedergeben und diesen
entsprechen, und jener anderen Ideenbeziehung, «die der Ordnung des

Verstandes entspricht, durch die der Geist die Dinge nach ihren ersten
Ursachen erfaßt, und die bei allen Menschen diesselbe ist». Mit anderen
Worten: Was wir auf dem Wege der Affektionen unseres Körpers
bezüglich der Außenwelt erfahren, entspricht nicht-adäquater
Erkenntnis (II, prop. 30, schob); es handelt sich um «verworrene» bzw.

«verstümmelte Erkenntnis» (II, prop. 29, corr.). Ideen dieser Art sind
bloße Vorstellungen (IV, prop. 1 ; IV, prop. 8, dem.). Umso mehr stellt
sich also die Aufgabe, die Dinge nicht ihrer zufälligen Ordnung nach zu
erfassen, sondern gemäß der realen Struktur der Wirklichkeit.



Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit 99

Sein und Erkennbarkeit

Spinozas Ontologie in der Ethik basiert auf der Annahme eines
fundamentalen und undurchlässigen Unterschiedes zwischen substan-
ziell Seiendem einerseits und nicht-substanziell Seiendem andererseits.
Diese Unterscheidung (I, def. 3 und 5), an der Hegel charakteristischerweise

monierte, daß sie nicht weiter begründet werde13, steht und fällt
mit der Verknüpfung zweier Bedingungen: (i) Was ist, ist entweder in
sich selbst oder in etwas anderem14; (ii) was ist, wird entweder durch
sich selbst erkannt oder durch etwas anderes.15 - Dabei ist unklar, wie
sich (i) und (ii) genau zueinander verhalten. Für substanziell Seiendes

gilt, daß es in sich ist und durch sich selbst erkannt wird; für nicht-
substanziell Seiendes gilt entsprechend, daß es in etwas anderem ist und
durch dieses andere erkannt werde. Damit erlaubt Spinozas Ansatz
vorderhand die Formulierung T1

(y) (y ist in sich —» y wird durch sich selbst erkannt)
(X) (3y) (X ist in y —* X wird durch y erkannt).

13 G.W. Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie III, Theorie-
Ausgabe, hrsg. von E. Moldenhauer und K. Michel, Frankfurt a. M. 1970, 167-168.

14 A. Donagan, Spinoza, New York 1988 Philosophers in Context) 68 spricht von
dem Axiom 1 als «Spinoza's generalization of the principles of the new physics» [...] «that
whatever is either is ultimate and is conserved, or is what is ultimate by virtue of some

process internal to it». — Diese Annahme bringt sicher einen interessanten Punkt ans
Licht. Indes darfnicht übersehen werden, daß «sein» im Sinne von «existieren/vorhanden
sein» stets die Vorstellung des «existierens wo» involvierte und die Beschreibung
nichtabsoluter bzw. abhängiger Entitäten in der Vorstellung des «in» bzw. «an etwas» Seins
Ausdruck fand. Historisch gesehen, handelt es sich um eine Weiterentwicklung des Inhä-
renz-Begriffs, wie er in der Kategorienschrift entwickelt wurde (Vgl. A. Graeser, Aspekte
der Ontologie in der Kategorienschrift, in: Zweifelhaftes im Corpus Aristotelicum, hrsg.
von P. Moraux und J. Wiesner, Berlin und New York 1983, 30—56, bes. 39 zu Cat. Ia24—

25).
15 Auch hier scheint der Ansatz zu einer solchen Betrachtungsweise in der antiken

Philosophie zu liegen, nämlich in der akademischen Unterscheidung zwischen relativem
und absolutem Sein. Vgl. G.E.L. Owen, Logic, Science, and Dialectic. Collected Papers in
Greek Philosophy, hrsg. von Martha Nussbaum, Ithaca, N.Y. 1986, 172—177, sowie
H. Krämer, Piatonismus und hellenistische Philosophie, Berlin 1972, Kap. II; M. Frede,
Prädikation und Existenzaussage. Piatons Gebrauch von «ist» und «ist nicht» im Sophistes,
Göttingen 1967, 36.



100 Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit

Unter Berücksichtigung der Annahme, daß es nur eine Substanz gibt
(I, prop. 14: praeter Deum nulla dari neque concipipotest substantia)^, ist
die These T1 entsprechend zu modifizieren: T2

(3!y) (y ist in sich A y wird durch sich selbst erkannt)
(3y) (x) (x ist in y —» X wird durch y erkannt);

der Gedanke selbst kommt z. B. in I, prop. 15 (quidquid est, in Deo est et
sine Deo esse neque concipi potest) zum Ausdruck.

T2 bedeutet gegenüber T1 eine Reihe von Veränderungen an; die

wichtigste scheint die zu sein, daß Spinoza mit der Beschränkung der
Annahme der ontologischen Unabhängigkeit auf genau ein y auch die

Bedingungen der Erkennbarkeit sämtlicher Dinge X verändert. Denn
gemäß (ii) gilt in Übereinstimmung mit I, prop. 15, daß kein X in
relevanter Weise erkannt werden könne, es sei denn im Rekurs auf jenes
(eine) y, in dem alle X sind. Dies wirft nun die Frage auf, was Spinoza
unter relevanter Erkenntnis im eben angedeuteten Sinn versteht;
entsprechend stellt sich auch die Frage nach dem Zusammenhang der

Bedingungen (i) und (ii). Sicher sieht Spinoza hier ein Verhältnis
wechselseitiger Implikation. Doch ist zunächst unklar, welches Verhältnis
gedanklicher Art ihm dabei vor Augen steht.

Die in (i) maßgebliche Bedingung betrifft zwei unterschiedliche
Seinsweisen, die in (ii) genannte Bedingung zwei unterschiedliche
Erkenntnisformen. Beiden Betrachtungen gemeinsam ist die Vorstellung

von Unabhängigkeit einerseits und Abhängigkeit andererseits. Im
einen Fall geht es, zumindest gemäß Tl, um die Vorstellung, daß

Eigenschaften nicht selbständig existieren und nur insofern über Realität

verfügen, als es ein Ding von der Art der Substanz gibt, das sie

aufweist bzw. durch sie charakterisiert wird. Diese Vorstellung läßt

allerdings offen, wie es überhaupt zur Existenz solcher Eigenschaften
bzw. zum Charakterisiertwerden der Substanz kommt. Gemäß T2 sind

es die räum—zeitlich determinierten Einzeldinge, die als Zustände bzw.

Gegebenheitsweisen der einen Substanz angesehen werden. Hier wird

16 Daß dieser Schritt auf dem Hintergrund der cartesianischen Reflexion bezüglich
der Definition von «Substanz» naheliegt, weil nur Gott der relevanten Beschreibung
genügt, bezweifelt W. Charlton, «Spinoza's Monism», in: Philosophical Review 90 (1981)
506. — Seine Erwägungen erscheinen mir hier nicht schlagend. — Im übrigen siehe jetzt
auch E. Curley, Behind the Geometrical Method. A Reading of Spinoza's Ethics,
Princeton, N.J. 1989, 11 und Anm. 10 (142).



Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit 101

der von Spinoza intendierte kausale Zusammenhang eher deutlich. So

geht aus I, prop. 8, schol. 2 hervor, daß die Existenz von Einzeldingen
nur auf der Basis der Unterscheidung zwischen Substanz und Modus
erklärt werden könne, d. h. mit Rekurs auf die Substanz als immanenter
Ursache (vgl. I, prop. 18, dem.). Anders scheinen die Dinge im Falle der

Betrachtungsweise (ii) zu liegen. Denn hier müßte vorderhand die
Ebene der begrifflichen Beziehungen ins Auge gefaßt sein. Danach gilt,
gemäß Tl, daß der Begriff von y unabhängig von den Begriffen anderer

Gegenstände ist, der Begriff von X hingegen den Begriff einer anderen
Sache y involviert. Gemäß T2 gilt sogar, daß die Begriffe sämtlicher
Dinge X in irgendeiner Weise mit dem Begriff genau jenes Dinges y
verhängt sind. Entsprechend heißt es auch, daß die Erkenntnis eines
Modus X der Erkenntnis eines (des) anderen Dinges bedarf (I, prop. 8,

schol. 2) und demnach der Begriff von X von dem Begriffder Sache y her

gebildet wird, in der sich X befindet. Nun scheint Spinoza allerdings zu

meinen, daß aus der Tatsache, daß Dinge durch Gott begriffen werden,
folge, daß Gott ihre Ursache sei (I, prop. 18, dem.). Insofern bedarf T2
einer weiteren Modifikation. Die Äquivalenz von «... in sein ...» [i.e.
Inhärenz von X in y] und «... verursacht werden von ...» [i.e. y als

Ursache von X, welches in y ist] einmal vorausgesetzt, ist anzusetzen:

(3y) (X) (x ist in y X wird durch y erkannt).

Hier ist also der Gedanke (vgl. I, prop. 18, dem.) operativ, der an

späterer Stelle (II, prop. 7) thematisch wird: Die Ordnung der
Verknüpfung der Ideen ist dieselbe wie die Ordnung und Verknüpfung der

Dinge; und so wird also auch der Zusammenhang zwischen (i) und (ii)
ersichtlich. Jene Vorstellungen von Unabhängigkeit bzw. Abhängigkeit,
die sowohl (i) wie auch (ii) zugrunde liegen, werden von Spinoza
durchaus nicht als Fälle äquivoker Verwendungen eines Begriffes
angesehen. Vielmehr nimmt er eine logische Äquivalenz zwischen «X ist in
y», «X wird durch y verursacht» und «X wird durch y erkannt» an,
dergestalt, daß sich (i) und (ii) wechselseitig implizieren.17

17 Der Gedanke selbst kommt deutlich im Tractatus de Intellectus Emendatione § 42

zum Ausdruck, wo von dem Ursprung (origo) und der Quelle (Jons) der Natur und der Idee

gesprochen wird (Spinoza Opera Bd. II, 17. 6-7). Hierzu vgl. W. Rod, Spinozas Idee der
Scientia Intuitiva und die spinozianianische Wissenschaftskonzeption (s. oben, Anm. 6),
508: «Der Ausdruck <Ursprung> (origo) bedeutet allerdings in beiden Fällen Verschiedenes:

Gott als das Absolute ist Ursache des kausalen Naturzusammenhanges, während die



102 Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit

Erkennen und Erklären

Nun scheint diese These allerdings wenig überzeugend; sie mutet
schon deshalb unklar an, weil der Grund für den Entscheid zu einer
solchen Angleichung ontologischer, kausaler und begrifflicher
Beziehungen im Dunkeln bleibt.

Doch unterscheidet Spinoza zwei Arten oder Klassen von wahren
Erkenntnissen; und somit stellt sich die Frage, ob eine dieser Arten
womöglich geeignet ist, jene Nachteile in den Hintergrund zu rücken,
die sich mit der Konzeption der anderen verbinden bzw. für den

modernen Leser zu verbinden scheinen. Die für Position der Ethica

maßgebliche Charakterisierung unterschiedlicher Erkenntnisarten findet

sich II, prop. 40, schob: Neben der Erkenntnis «erster Gattung», die

auch Meinung (opinio) und Vorstellung (imaginatio) genannt wird, gibt
es eine «zweite Erkenntnisgattung» namens Vernunft {ratio). Von dieser
wird hier nicht mehr gesagt, als daß sie darin bestehe, oder damit

gegeben sei, daß «wir Gemeinbegriffe und adäquate Ideen von den

Eigenschaften der Dinge haben». Nun sind Gemeinbegriffe {notiones

communes) ihrerseits Ideen, welche «allen Menschen gemeinsam sind»

aufgrund der Tatsache, daß «alle Körper in bestimmten Belangen
übereinstimmen» (II, prop. 38, corr.), also gemeinsame Eigenschaften

(Proprietätes communes) haben: «Denn darin stimmen alle Körper überein,
daß sie den Begriff eines und desselben Attributs in sich schließen.
Ferner darin, daß sie sich bald schneller, bald langsamer bewegen, und
daß sie bald überhaupt sich bewegen, bald ruhen können» (II, Ax. 2, L.
2, dem.); und von diesen gemeinsamen Eigenschaften gilt, daß sie

«nicht anders begriffen werden können als adäquat» (II, prop. 38).
Erkenntnis aufgrund adäquater Ideen ist — dies geht aus II, def. 4, Ex.

Idee Gottes bzw. des Absoluten Grund des logischen Zusammenhanges der (wahren)
Ideen ist [...]. Spinoza hat <Ursache> und <Grund> (vgl. die Wendung <ratio sive causa>) so

weitgehend miteinander identifiziert, daß die Kausalbeziehung auf die Grund-Folge-
Beziehung reduziert erscheint». (Vgl. Ders., «Die Grenzen von Spinozas Rationalismus»,
in: Spinoza nel 350° anniversario della nascita. Atti del congresso, Bibliopolis 1982, 95:
«Denn die Annahme, daß das Absolute ebenso Ursache der Dinge (namentlich der Testen
und unveränderlichen Dingo) wie <Ursache> der Ideen dieser Dinge, stellt nur eine
notwendige, nicht zugleich eine hinreichende Bedingung der Möglichkeit einer Wissenschaft

dar, die von einer apriorischen Basis ausgehend, Erkenntnisse über den
Zusammenhang der Wirklichkeit dar, die von einer apriorischen Basis ausgehend, Erkenntnisse
über den Zusammenhang der Wirklichkeit im allgemeinen — nicht konkreter Einzeldinge

— abzuleiten gestattet».).



Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit 103

und insbesondere aus der Erläuterung hervor, die Spinoza im Schreiben

an Tschirnhaus gibt (Epist. LX) — eine Erkenntnis, welche sämtliche

Eigenschaften des in Rede stehenden Gegenstandes verfügbar macht.
Diese Bedingung wird nur von einer Definition erfüllt, welche
genetischer Natur ist. Auf der Basis solcher Definitionen, die Spinoza von
Hobbes her kannte und in z. T. enger Anlehnung an die Terminologie
Heereboords übernahm18, werden nicht irgendwelche Wesensbeschreibungen

der Dinge artikuliert. Vielmehr werden die Herstellungs- und
Entstehungsbedingungen von Dingen wie z. B. dem Wesen des Kreises
als Eigenschaft des geometrischen Raumes genannt. Diese Art der
Erkenntnis dürfte im Hintergrund der These von Gott als Seins-,

Erklärungs- und Erkenntnisgrund aller Dinge stehen (I, prop. 18). Ein
solcher Zusammenhang liegt auch insbesondere deshalb nahe, weil
Spinoza selbst die These von I, prop. 18 im gleichen Buch zu «Gott ist
nicht nur die wirkende Ursache der Existenz, sondern auch des Wesens

der Dinge» (I, prop. 25) ausweitet.
Die dritte Art der Erkenntnis, die anschauende Wissenschaft (seien-

tia intuitivd) genannt wird, ist dadurch charakterisiert, daß sie «von der

adäquaten Idee des formalen Wesens einiger Attribute Gottes zur
adäquaten Erkenntnis des Wesens der Dinge» fortschreitet (II, prop. 40,
schol. 2). Bedeutet «fortschreitet»19 {procedit) den Weg vom Allgemeinen

hin zum Besonderen? In diesem Fall wäre die unterschwellige
Verbindung des neuplatonischen Wegs dem Prinzip zum Prinzipierten
mit dem Verfahren der Synthesis - oder wie Kant selbst noch sagt:
progressio - mitzudenken. Oder meint «fortschreiten» hier ein Anwach-

18 Siehe H. de Dijn, «Historical Remarks on Spinoza's Theory of Definition», in:
Spinoza on Knowing, Being and Freedom, hrsg. von J.G. van der Bend, Assen 1974,
41—50; Ders., «Conceptions of Philosophical Methods in Spinoza: Logica and Mos Geo-
metricus», in: Review ofMetaphysics 40 (1986) 55—78. In der letzteren Arbeit argumentiert
der Autor für ein Verständnis des Zusammenhangs zwischen Theorie der Definition und
der Darstellungsweise in der Ethik dergestalt, daß «[I]f we accept that geometrical method
is a method centred arround the theory of definition and the demonstrative deduction of
properties (and can therefore only superficially be characterized as an axiomatic method,
and is of course not literally a mathematical or geometrical method, the answer to all the
other problems is given at the same time» (78).

19 Dies ist das Verständnis, das G. Floistad, «Spinoza's Theory of Knowledge in the
Ethics», in: Spinoza. A Collection of Critical Essays, hrsg. von Marjorie Grene (s. oben,
Anm. 3) 124, als «most reasonable interpretation» ansieht, i.e. «in terms of a process of
increasing knowledge. That is to say, <proceeds> signifies that the mind comes to know
more and more by intuition». Andere Möglichkeiten werden von ihm hier nicht in
Betracht gezogen.



104 Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit

sen der Erkenntnis? In diesem Fall wäre wissenswert, wie hier
sinnvollerweise von einem Erkenntniszuwachs die Rede sein kann. — Nun
gelten beide Erkenntnisarten freilich als «notwendig wahr» (II,
prop. 4T)20; und von beiden Erkenntnisarten heißt es u. a., daß auf
ihrem Weg der Geist «weniger von den Affekten» leidet, «die schlecht

sind», und den «Tod weniger fürchtet» (V, prop. 38). Gleichwohl spricht
Spinoza von dem hohen Wert der Erkenntnis dritter Art (V, prop. 35,

schol.) und davon, «wieviel mehr sie vermag» als die Erkenntnis zweiter

Art. Schließlich spricht Spinoza auch von der besonderen, ja höchsten

Befriedigung, die mit dieser dritten Erkenntnisart verbunden sei

(V, prop. 27, cf. prop. 32).
Wie aber können Erkenntnisarten, die gleichermaßen wahr sind

bzw. gleichermaßen notwendig wahre Erkenntnisse liefern,
unterschiedlichen Rang beanspruchen?21 Diese Annahme scheint zunächst

nur unter der Bedingung sinnvoll, daß an unterschiedliche
Gegenstandsbereiche gedacht ist, welche unterschiedliche Zugangsweisen
erfordern. Tatsächlich hat diese Deutung etwas für sich. Denn in V,

prop. 36, schol. wird der Unterschied zwischen beiden Erkenntnisarten
auch so artikuliert, daß wir es im einen Fall mit einer allgemeinen
Erkenntnis22 (universalis cognitio) zu tun haben und im zweiten Fall mit

20 Hier liegt ein deutlicher Kontrast zur Position des «Traktats über die Verbesserung
des Verstandes» §§ 28—29 vor. Siehe generell auch E. Curley, «Experience in Spinoza's
Theory of Knowledge», in: Spinoza. A Collection of Critical Essays, hrsg. von Marjorie
Grene (s. oben, Anm. 3) 56-57 und J.J. Macintosh, «Spinoza's Epistemological Views»,
in: Reason and Reality (Royal Institute of Philosophy Lectures 5), London 1972, 47.

21 Bis zu einem gewissen Grade läßt sich diese Frage natürlich einfach beantworten -
nämlich unter dem Hinweis auf den besonderen Erkenntniswert jener Einsichten, die in,
oder genauer s. unten) durch die scientia intuitiva bereitgestellt werden. Dieser Wert hat
offensichtlich etwas mit Freiheit und Unsterblichkeit zu tun (V, prop. 23 sqq., prop. 27,

prop. 40).
22 Hier stellt sich natürlich die Frage, was mit der Charakterisierung der Vernunftsbzw.

Verstandeserkenntnis als allgemeiner Erkenntnis genauer gemeint ist. Denn die
Interpretation, die von der Annahme ausgeht, daß Spinoza ähnlich wie Piaton im Staat

(«Vermutung», «Glauben», «Verstand», «Einsicht») an unterschiedliche Bereiche dachte,
müßte ein Verständnis vorliegen, welches ausschließt, daß Spinoza hier primär meinte,
daß wir von Dingen überhaupt, und so auch von Einzeldingen, eine allgemeine Erkenntnis

haben, also eine relativ unspezifische Einsicht gewinnen. Dies dürfte schwierig sein.
Was die Bereichs-Interpretation angeht, so bietet sich die Annahme an, daß Spinoza an
Gesetze dachte, die — wie es im Tractatus De Intellectus Emendatione heißt — in den
Attributen und unendlichen Modi als «wahren codices eingeschrieben» seien (II, 37.1)
und gemäß deren alle Einzeldinge «geschrieben und geordnet werden» (II, 37.2—3). Nun
gelten die notiones communes in der Ethik auch als Ausgangspunkte des Denkens (II,
prop. 40, schol. 1 [II, 120.16], und es ist in der Tat denkbar, daß die Ideen selbst solche



Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit 105

einer Erkenntnis einzelner Dinge (singularium cognitio). Dies würde den
Schluß nahelegen, daß notwendig wahre Erkenntnisse auf der zweiten
Stufe jeweils allgemeine Sachverhalte angehen, notwendig wahre
Erkenntnis auf der dritten Stufe hingegen Einzel Sachverhalte?23

Doch liegt dieser Schluß nicht so deutlich zu Tage. Denn Spinoza
selbst beschreibt den Gedanken so, daß der Leser zur Überlegung
gedrängt wird24, es handle sich bei beiden Einsichten um ein und
denselben Sachverhalt: «Denn obgleich ich im 1. Teil im allgemeinen
gezeigt habe, daß alles (und folglich auch der menschliche Geist) dem
Wesen und der Existenz nach von Gott abhängt, affiziert jener Beweis,
obschon er regelrecht geführt und über jeden Zweifel erhaben ist, doch

unser Gemüt nicht so, als wenn dasselbe eben aus dem Wesen eines

jeden Einzeldinges geschlossen wird, von dem ich sage, daß es von Gott
abhängt» (V, prop. 36, schob). Den Gedanken, der in dieser Einsicht
zum Ausdruck kommt, wollen wir P nennen. Somit bleibt zu fragen,

Gesetze darstellen oder zumindest involvieren. Vgl. E. Curley, «Experience in Spinoza's
Theory of Knowledge», in: Spinoza. A Collection of Critical Essays, hrsg. von Marjorie
Grene (s. oben, Anm. 3) 50—51. Vgl. auch R.J. Delahunty, Spinoza The Arguments of
the Philosophers), London 1985, 79. Dieses Verständnis ist jedoch mit dem oben genannten

insofern kompatibel, als Spinoza gemeint haben könnte, daß uns die allgemeine
Erkenntnis, i. e. die Erkenntnis von Naturgesetzen, zugleich mit einer allgemeinen
Erkenntnis von Dingen überhaupt versehe. Denn die Dinge, die unter ein Attribut fallen,
werden hier ja «ihrem allgemeinen Wesen nach (das sie mit allen Modi desselben Attributs
gemein haben) begriffen» (W. Rod, Spinozas Idee der Scientia Intuitiva und die spinozi-
anische Wissenschaftskonzeption [s. oben, Anm. 6] 509). Der entscheidende Punkt mag
der sein, daß in Spinozas Sicht ratio nicht an die Wesen einzelner Dinge {modi finit!)
herangeiangt, wohl aber an die allgemeinen Eigenschaften von Dingen (vgl. R.J.
Delahunty, Spinoza, 83).

23 Diese Zuordnung setzt natürlich voraus, daß in dem Passus «rerum singularium
cognitio, quam intuitivam [i.e. scientiam], sive tertii generis appelavi» (II, 303.17—18) der
Relativsatz, oder genauer «quae», in einem nicht-einschränkenden Sinne verstanden wird.
Diese Annahme stellt Carr, «Spinoza's Distinction between Rational and Intuitive
Knowledge», in: Philosophical Review 87 (1978) 249 in Frage. Er macht interessanterweise

geltend, daß Spinoza nicht sage «that intuitive knowledge is necessarily of individuals»
(248), und: «There is no suggestion that intuitive knowledge is of individuals only» (249).
Carr interpretiert dann « cognitione universale» (Spinoza Opera Bd. II, 303.19)
entsprechend als «universal knowledge of them» (249), i.e. von ihnen, i.e. den Einzeldin-

gen.
24 Diese Richtung war in der Ethik selbst bereits mit der Einführung des Gedankens

in II, prop. 40, schob 2 angezeigt, d. h. mit dem Beispiel der vierten Zahl. Auch hier
handelt es sich bei dem, was erkannt wird bzw. zu erkennen ist, um ein und dieselbe Sache

{quartum obtinendum [Spinoza Opera Bd. II, 122.20], welche auf unterschiedliche Weisen
bzw. Wesen erfaßt werde (vgl. auch Tractatus De Intellectus Emendatione (Spinoza Opera
Bd. II, 11.21-12.14).



106 Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit

welchen Gedanken P in Spinozas Sicht genau beinhaltet und worauf
sich also «dasselbe» (id ipsum) bezieht? Im einen Fall handelt es sich
offenbar um eine Einsicht, die als Konklusion eines Beweises auftritt,
im anderen Fall um eine Einsicht, die auf der Basis anderer Einsichten
erschlossen (concluditur) wird.25

So wie sich Spinoza ausdrückt, kann es sich bei P nur um den
Gedanken handeln, daß alles und folglich auch der menschliche Geist
dem Wesen und der Existenz nach von Gott abhängt. Nun erscheint P

hier nicht in der reinen Form, in der er im Zusammenhang des ersten
Buches Gestalt gewann.26 Vielmehr wird mit «folglich» eine Spezifikation

dergestalt gegeben, daß die als wahr bewiesene These auch für
den hier in Rede stehenden Einzelfall gelte. Dies würde darauf
hinweisen, daß Spinoza die Einsicht bezüglich des menschlichen Geistes,

wir wollen sie Q nennen, als Teil von P begreift, dergestalt, daß Q von P

impliziert wird, und jemand, der P behauptet, auch Q behaupte. — Wenn
es heißt, daß eben diese Einsicht aus der'Erkenntnis der Einzeldinge
resultiere, so haben wir uns zu fragen, ob diese Einsicht dann P oder Q
betrifft. Während P sicher Q impliziert, gilt das Umgekehrte nicht.
Doch erfährt die Frage noch eine Komplikation besonderer Art. Denn
wenn wir den Kontext von II, prop. 40, schol. 2 bezüglich des

Ausgangspunktes intuitiver Erkenntnis nicht außer Acht lassen, muß ferner

vorausgesetzt werden, daß die Erkenntnis von Einzeldingen selbst

ihrerseits nicht ohne die Erkenntnis zweiter Art möglich sei.27 Damit
würde gelten, daß der Geist bereits Gottes Wesen kennt (Spinoza Opera
Bd. II, prop.31, dem.) und genau genommen auch eine vollständige
Kenntnis dieses Wesens hat. Von hieraus betrachtet, ist es schwer zu
verstehen, welche neue Dimension mit der Erkenntnis von P oder Q

25 Auffällig ist hier die Entsprechung zur Schilderung der «mathematischen Intuition»

in II, prop. 40, schol. 2: das Vierte wird erschlossen (concluditur) aus dem, was in und
mit der Intuition erfaßt bzw. «mit einem Blick» gesehen wurde (Spinoza Opera Bd. II,
122.30); ähnlich heißt es im Tractatus De Intellectus Emendatione § 24 «sed intuitive [i.e.
evident] nullam operationem facientes» [Spinoza Opera Bd. II, 12.13—14],

26 Gemäß der Argumentation des I. Buches, auf das Spinoza hier ausdrücklich
verweist, erscheint dieser Gedanke zunächst in der Formulierung «Alles, was ist, ist in Gott
und nichts kann ohne Gott begriffen werden» (I, prop. 15) und sodann in der für den
Kontext hier relevanten Formulierung «Gott ist nicht nur die wirkende Ursache der
Existenz, sondern auch des Wesens der Dinge» (I, prop. 25 [s. oben]). Im Zusammenhang
der Überlegungen des I. Buches entwickelt sich diese Einsicht auf dem Hintergrund der
These, daß es nur ein absolutes, unabhängiges Sein gebe und alles andere unter dem

Gesichtspunkt der Abhängigkeit begriffen werden müsse.
27 Dies geht klar aus Spinoza Opera Bd. II, 122.17—19 hervor (s. oben).



Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit 107

überhaupt gewonnen werden könnte. Doch ist es wichtig zu sehen, was
Spinoza in unserem Kontext unter Erkenntnis des Wesens eines

Einzeldinges versteht: Beim Wesen eines Einzeldinges handelt es sich hier
um das Wesen (essentia) unseres Geistes (mens nostra). Und die relevante
Erkenntnis besteht offenbar in dem Verständnis des Wesens unseres
Geistes als Erkenntnis, deren Prinzip und Fundament Gott sei (Spinoza
Opera Bd. II, 303. 11—12). So würde nunmehr klar, auf welche Art und
in welcher Hinsicht (quomodo et qua rationi) unser Geist «seinem Wesen
und der Existenz nach aus der Natur Gott folgt und abhängt» (II, 303,

13—15). Doch handelt es sich hier wirklich um denselben (id ipsum)
Gedanken bzw. Sachverhalt?

Der letzte Satz erwähnt eine Tatsache bezüglich des menschlichen
Geistes, die aus der Einsicht bezüglich des Wesens des menschlichen
Geistes erschlossen wird. Ob sich aus dieser Tatsache allein jene
allgemeine Tatsache bezüglich der Abhängigkeit sämtlicher Dinge von Gott
erschließen läßt, ist zumindest fraglich. Insofern scheint die Rede von
«dasselbe» nicht zur Sache zu sprechen. Denn die Tatsache bezüglich des

menschlichen Geistes betrifft einen Sachverhalt, der als Einzelfall mit
dem Beweis der These I, prop. 25 und I, prop. 15 bereits mitbewiesen
wurde. — Doch was könnte Spinoza sonst vor Augen gestanden haben?

Den Schlüssel zum Verständnis scheint der Ausdruck «auf welche Weise

und in welcher Hinsicht» zu bieten. Denn mittels dieser Qualifikation
wird bedeutet, daß die allgemeine Tatsache der Abhängigkeit der Dinge
hier ein sozusagen individuelles Gesicht erhält: Anhand der Einsicht in
das Wesen des menschlichen Geistes verstehen wir, was «abhängig sein

von Gott» bedeutet; und damit, daß wir verstehen, was es heißt, von
Gott abhängig zu sein, verstehen wir auch etwas von der Tragweite und
existenziellen Bedeutsamkeit der These selbst, die als solche — allein im
logischen Raum der Metaphysik — vielleicht abstrakt und blutleer bliebe.

Dies scheint der Sinn der Behauptung zu sein, daß die intuitive
Erkenntnis unser Gemüt berühre und insofern hohen Wert habe.

Doch ist damit noch nicht die Frage beantwortet, inwiefern sich
beide Erkenntnisarten inhaltlich unterscheiden. Was im Falle der
rationalen Erkenntnis erklärtermaßen zu den Lehrstücken gehört (I,
prop. 15 und prop. 25) und den Status einer Konklusion aus beweisenden

Prämissen hat, ist hier im Fall der intuitiven Erkenntnis selbst nicht
Gegenstand des relevanten Wissens, R. Vielmehr handelt es sich um
einen Gedanken, der erschlossen wird (concluditur). Hier nun stellt sich
die Frage, wie sich dieser Gedanke, Q, logisch zu jenem anderen



108 Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit

Gedanken, R, verhält, der Gegenstand intuitiven Wissens bezüglich des

Wesens (essentia) ist. Die Beantwortung dieser Frage verlangt eine

Klärung des Gedankens P bezüglich des Wesens des menschliches Geistes.

Der Text selbst spricht vom Wesen des Geistes als allein jener Erkenntnis,

deren Prinzip und Fundamentum Gott ist (Spinoza Opera Bd. II,
303. 11—12). Gehört die im Relativsatz gegebene Charakterisierung
«deren etc.» zum Definiens, und ist sie demnach als Teil der
Wesensbestimmung anzusehen, oder handelt es sich um eine eher äußerliche

Charakterisierung? Für den Gedanken selbst verweist Spinoza loc. cit.
auf I, prop. 15 und II, prop. 47, schol. Ob dieser Verweis die
Charakterisierung rechtfertigt, ist fraglich; an späterer Stelle verweist Spinoza
für «Das Wesen des Geistes besteht in der Erkenntnis» (V, prop. 38,
dem. ; Spinoza Opera Bd. II, 304. 13) auf II, prop. 11. Hier freilich heißt
es im Zusatz, daß Gott das Wesen des menschlichen Geistes ausmacht

(Spinoza Opera Bd. II, 95. 1 sive quatenus humanae Mentis essentiam

constituit). Wenn der Gedanke R im Sinne der Formulierung V, prop. 38,
dem. verstanden würde und die Formulierung von «R» entsprechend
ohne den Relativsatz zu lesen wäre, bliebe unverständlich, wie aus R

irgendetwas erschlossen werden könnte. Verstehen wir das im Relativsatz

Gesagte hingegen als Teil der Bestimmung, so enthält R einen
Hinweis auf Gott als Prinzip und Fundament dieser Erkenntnis. Und
damit wäre in der Tat gezeigt, inwiefern die Abhängigkeitsthese Q für
das Wesen und die Existenz des Geistes gilt.

Der Geist sub specie aeternitatis

Damit wird auch verständlich, weshalb Spinoza der dritten Art der
Erkenntnis soviel Gewicht einräumt und sie geradezu als Quelle höchster

beatitudo ansieht. Doch hat der Gedanke selbst noch eine andere
Dimension.28 Denn Spinoza verknüpft die Lehre von der dritten Art
der Erkenntnis mit der Annahme, daß zumindest ein Teil des menschlichen

Geistes die physische Destruktion des Körpers überdauere und

28 In seiner Studie Spinoza and Other Heretics, Princeton, N.J. 1989 spricht Y. Yovel
hier wiederholt von der Vorstellung einer säkularen Errettung.



Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit 109

unsterblich bzw. ewig sei29 (Ethica V, prop. 23): Die besondere Art
dieser Verknüpfung kommt da deutlich zum Ausdruck, wo Spinoza sagt:
«Je mehr Dinge also der Geist nach der zweiten und dritten Gattung der
Erkenntnis erkennt, ein umso größerer Teil von ihm dauert fort (nach
den Lehrsätzen 23 und 29 dieses Teils), und folglich bleibt (nach dem

vorigen Lehrsatz) ein umso größerer Teil von ihm von den Affekten
unberührt ...» (V, prop. 38, dem.).

Diese Vorstellung ist auffällig und in mehrfacher Hinsicht
klärungsbedürftig. Auffällig ist sie insofern, als Spinoza Unsterblichkeit als Sache

eigener Leistung ansieht30 und zumal auch als etwas Graduelles31;
dabei spricht Spinoza buchstäblich von mehr oder weniger großen Teilen

des Geistes. Klärungsbedürftig ist sie deshalb, weil unklar ist, mit

29 Wenn Spinoza V, prop. 20, schob im Sinne der Ankündigung einer neuen
Untersuchung sagt, es gelte, «zu dem überzugehen, was die Dauer des Geistes ohne Beziehung
auf den Körper angeht» (II, 204. 23—24) und in V, prop. 23 betont, «es bleibt etwas von
ihm übrig, was ewig ist», so bedeutet dies m. E. nicht, daß Spinoza begrifflich gegen jene
Setzungen verstößt, die in Ethica I, def. 8 getroffen wurden. Vielmehr scheint Spinoza hier
(V, prop. 20, schob) eben innerhalb der nicht-spekulativen Sichtweise zu sprechen. D. h. :

Er nimmt die normale Sichtweise ein, um diese dann zu verlassen. - Diese Interpretation
scheint mir im übrigen auch hinsichtlich der problematischen Verwendung des «immer»
{semper) in I, prop. 21 den Vorzug zu verdienen (siehe dazu R.J. Delahunty, Spinoza
[s. oben, Anm. 22] 293). - Im Prinzip scheint mir jene Auffassung richtig zu sein, die, wie
bei A. Nabss, «Is Freedom consistent with Spinoza's Determinism?», in: Spinoza on
Knowing, Being, and Freedom, hrsg.von J.G. van der Bend (s. oben, Anm. 18) 10 von
«timeless kinds of determination» ausgeht.

30 Daß Unsterblichkeit (in welchem Sinne auch immer [s. unten]) an den Besitz

philosophisch relevanter Einsichten gebunden ist, geht auch aus V, prop. 39, schob hervor.
Hier wird der Geist derer, die «von sich und von Gott eine große Erkenntnis haben und
deren größter und wesentlicher Teil ewig ist» (Spinoza Opera Bd. II, 305. 15-17) mit dem
unentwickelten Geist von Kleinkindern verglichen, «welcher, für sich allein betrachtet,
fast gar kein Bewußtein von sich, von Gott oder von den Dingen hat» (II, 305. 25-26). Mit
A. Donagan, «Spinoza's Proof of Immortability», in: Spinoza. A Collection of Critical
Essays, hrsg. von Marjorie Grene (s. oben, Anm. 3) 257 lese ich diese Stelle sinngemäß
gegen Marthe Kneale als Ausdruck einer Einschränkung der allgemeinen Errettung. Vgl.
auch Ders. : Spinoza (s. oben, Anm. 14) 202. R.J. Delahunty (Spinoza [s. oben, Anm. 22]
304 ordnet diese Stelle seinem Thema «the survival of the fittest» (300 ff.) z und Dieser
Gedanke scheint mir abwegig.

31 Auch hier liegt ein weiteres Problem. Denn Spinoza spricht in V, prop. 38, dem.

von der zweiten und dritten Erkenntnisart. Dieses «und» ist zumindest zweideutig: (a)
Sollte Spinoza das «und» logisch im Sinne eines «viel» verstanden haben, so genügt defacto
die zweite Erkenntnisart; doch scheint die Erkenntnis von Einzeldingen im relevanten
Sinne an die dritte Erkenntnisart gebunden zu sein, (b) Sollte Spinoza das «und» im Sinne
von «beides» verstanden haben, so wird der Sinn der Forderung obskur. So involviert die
dritte Erkenntnisart die zweite, sofern sie diese [i.e. die adäquaten Ideen] voraussetzt. Die
Annahme, daß die dritte Erkenntnisart ohne jene andere Erkenntnisart ins Werk gesetzt
werden könnte, scheint abwegig (II, prop. 40, schob 2 u.ö.).



110 Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit

welchem Recht Spinoza für den Geist (oder einen Teil von ihm) Ewigkeit

in Anspruch nimmt.32 Die These, daß der Geist gegebenenfalls

sogar zum größeren Teil (major pars [Spinoza Opera Bd. II, 304. 15])
oder zum überwiegenden Teil (praecipua pars [Spinoza Opera Bd. II,
305. 16—17]) überdauere, zeigt, daß Spinoza hier nicht in den traditionellen

Begriffen von Seelen-Teilen usw. denkt. Der Sinn des Gesagten
erschließt sich vielmehr unter der Voraussetzung, daß der Geist selbst
als Gebilde verstanden wird, welches Ideen hat bzw. durch solche
konstituiert wird.33 Da nun der Geist in dem Maße höher entwickelt
und wirklich ist, in dem er über adäquate Ideen verfügt, und die Ideen
ihrerseits als Teile des Geistes gelten, scheint der Geist als eine Art
Körper von Gedanken bzw. Erkenntnissen 34 aufgefaßt werden zu können.

Falls also der hier im Sinne der Rede jeweils relevante Teil des

Geistes als Gebilde von wahren Erkenntnissen angesehen werden
soll35, müßte es sich bei den entsprechenden Inhalten ipsofacto um ewig
wahre Gebilde handeln. Dies würde verständlich machen, daß Spinoza
für Gedanken bestimmter Art Ewigkeit im Sinne zeitloser Wahrheit
beanspruchte; und sofern die Ideen zugleich auch als glaubensartige
Gebilde aufgefaßt werden sollten, wird eher verständlich, daß Spinoza
das Denken derartiger Inhalte den Status des Gedachten assimilierte,
bzw. bestimmte Eigenschaften des Gedachten auf das Denken selbst

32 Die Schwierigkeit ist zumindest dann unabweisbar, wenn man (a) auf die
Charakterisierung von Ewigkeit in I, def. 8 im Gegensatz zu Dauer und zu Zeitlichkeit (V,
prop. 23, schob) verweist («unter Ewigkeit verstehe ich die Existenz selbst, insofern sie aus
der bloßen Definition des ewigen Dinges als notwendig folgend begriffen wird» [Spinoza
Opera Bd. I, 46. 13-15]) und (b) festhält, daß laut I, prop. 20 im Falle Gottes Wesen und
Existenz daßelbe sind, nicht aber im Falle der geschaffenen Dinge (I, prop. 24). - Daß der
Geist (mens) sinngemäß nicht als möglicher Träger des Prädikates «ewig» in Frage kommt,
scheint aus der Überlegung hervorzugehen, daß der Geist qua Ort der Ideen durch die Ideen

von Körpern bestimmt werde. Aber genau diese Betrachtungsweise bedarf, aus Spinozas
Sicht, einer gewissen Modifikation (s. unten).

33 Dies gilt auf elementarer Ebene bereits für die Bestimmung des Geistes als Idee des

Körpers (II, prop. 11 und 12). Dazu siehe E.E. Harris, «Body-Mind relation in Spinoza's
Philosophy», in: Spinoza's Metaphysics, hrsg.von J.B. Wilbur, Assen 1976, 23.

34 Dies liegt umso näher, als Ideen bei Spinoza gelegentlich als Gebilde betrachtet
werden, welche Zustimmung involvieren (II, prop. 49, schob [«ideam, quatenus idea est,
affirmationem aut negationem involvere»., Spinoza Opera Bd. II, 132. 10-11]); sie haben

also, wie namentlich J. Bennett, A Study of Spinoza's Ethics (s. oben, Anm. 2) § 39 gut
herausstellt, eine propositionale Struktur. Überdies ist freilich anzunehmen, daß die Ideen
auch, z. T. wenigstens, Glaubenstruktur haben.

35 Diese Auffassung vertrat auch Martha Kneale, «Eternity and Sempiternity», in:
Spinoza. A Collection of Critical Essays, hrsg. von Marjorie Grene (s. oben, Anm. 3) 239,
vgl. auch R.J. Delahunty: Spinoza (s. oben, Anm. 22) 302.



Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit 111

übertrug. 3f> In diesem Sinne behauptet Spinoza, daß «wir wissen (sen-

timus) und erfahren, daß wir ewig sind. Denn der Geist weiß jene Dinge,
die er durch das Erkennen begreift ...» (Ethica V, prop. 23, schob).

Nun mag diese Sicht der Dinge bis zu einem gewissen Grad erklären,

wie man sich das Verhältnis des relevanten Teils des Geistes zum

göttlichen Intellekt selbst vorzustellen hat. Offensichtlich wird jenes

Denken, welches die Gedanken des göttlichen Intellektes erfaßt und
selbst denkt, mit dem Denken des göttlichen Intellektes strukturell und
inhaltlich identisch.37 Doch ist dies nicht die eigentlich interessante

Frage. Die eigentlich relevante Frage ist, ob Spinoza den in Rede
stehenden Teil des menschlichen Geistes mit einem Teil des göttlichen
Intellektes identifizierte. Hier gilt es nun zu sehen, daß die eben gegebene

Charakterisierung der Vorstellung Spinozas kaum als Beschreibung

sämtlicher Fälle gelten kann, die hier in Betracht zu ziehen wären.
Denn Spinoza rechnet mit Graden solcher Angleichung an den göttlichen

Intellekt. Dies gilt einmal im Hinblick auf den Bereich und die

Ausdehnung der Erkenntnis. Hier wäre zu erwarten, daß die Portion
des Geistes, welche überdauert, derjenigen Position von Erkenntnis
entspricht, von der der Geist tatsächlich erfüllt und ausgefüllt wird.
Diese Vorstellung wäre mit der Annahme eines überpersönlichen
Überlebens kompatibel. Nun ist aber auch mit Graden und Abstufungen
innerhalb der Erkenntnis selbst zu rechnen. Dies gilt zumindest im
Lichte jener Aussagen, die die heilsträchtige Erkenntnis mit dem Vor-

36 Daß Spinoza ähnlich wie Piaton und andere Denker dazu tendierte, Eigenschaften
der Objekte der Erkenntnis auf das Subjekt der Erkenntnis zu übertragen, geht besonders

deutlich aus der Schrift «Kurze Abhandlung von Gott, dem Menschen und seinem Glück»
hervor: «Doch auch diese wahre Erkenntnis ist nach den Objekten, die sich ihr darbieten,
ebenfalls verschieden, so daß, je besser das Objekt ist, mit dem sie zur Vereinigung gelangt,
umso besser auch diese Erkenntnis ist. Und darum ist das der vollkommenste Mensch, der
mit Gott (der das allervollkommenste Wesen ist) sich vereinigt und ihn so genießt» (I. Teil,
Kapitel 4, § 10, hrsg.von C. Gebhardt [Philosophische Bibilothek Bd. 91] 69). Vgl.
R.J. Delahunty, Spinoza (s. oben, Anm. 22) 301-302.

37 Diese Überlegung würde — sofern man von der Annahme einer Bestimmbarkeit
des Denkens durch das Gedachte ausgeht - wohl nur die Schlußfolgerung gestatten, daß
das Überdauern des menschlichen Geistes (oder eines Teils von ihm) als Weise einer
überpersönlichen, nicht-individuellen Unsterblichkeit anzusehen ist. (Diese These wurde
namentlich von Hampshire, Spinoza, London 1962, 275 vertreten: «The possible eternity
of the human mind cannot therefore be intended by Spinoza to mean that I literally
survive, as a distinguishable individual, insofar as I attain genuine knowledge, for insofar
as I do attain genuine knowledge, my individuality as a particular thing disappears and my
mind becomes so far united with God on Nature conceived under the attribute of
thought. »).



112 Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit

liegen der Erkenntnis zweiter Art verknüpfen (siehe oben, Anm. 30),
aber es gilt auch im Lichte jener Überlegung, daß die Erkenntnis da, wo
es um die Erkenntnis der eigenen Existenz geht, je anders aufgebaut ist
als die eines anderen Individuums.38 Damit wäre ein individuierender
Faktor im Spiel, der die relevanten Portionen des Geistes auch da, wo
diese dem Bereich nach gleich sind, voneinander unterscheiden könnte.
Aber würde dies auch die Annahme einer individuellen und persönlichen

Unsterblichkeit mit sich führen?39

Nun ist mit diesen Erwägungen noch nichts über die Frage präju-
diziert, ob der unsterbliche Teil des menschlichen Geistes mit einer Idee
im göttlichen Intellekt identisch sein müßte. Hier gilt es zunächst zu
sehen, was Spinoza mit Vorstellung des Überdauerns eines Teiles des

Geistes verbindet. Wenn es Spinoza mit dem Gedanken, daß der Geist
(oder ein Teil von ihm) ewig sei, ernst ist, so müßte er auch die Meinung
vertreten haben, daß der Geist (oder ein Teil von ihm) vor der Geburt
existiert habe.40 Nun scheint diese Meinung mit der Vorstellung zu

kollidieren, daß es in und an der Leistung des einzelnen liege, ob und in
welchem Ausmaß ein Teil des Geistes überdauere. Falls Spinoza also

angenommen hätte, daß ein Teil des menschlichen Geistes immer

38 Vgl. Martha Kneale, «Eternity and Sempiternity», in: Spinoza. A Collection of
Critical Essays, hrsg. von Marjorie Grene (s. oben, Anm. 3) 239: «A given mind [...] is that
system of knowledge which has the existence of God as its first premiss (this is common to
all), the existence of other parts of the universe as intermediate premisses, and the
existence of its own body as conclusion. Thus every human mind is in a way the same

system ofknowledge as every other human mind, but it is the system arranged in a different
way. »

39 Man mag hier, mit R.J. Delahunty, Spinoza (s. oben, Anm. 22) 309 und anderen

Interpreten Inkonzinnitäten im Denken Spinozas benennen, die für sich divergierende
Auffassungen wie die bei Hampshire und Martha Kneale verantwortlich wären. - Wie
dem auch sein mag, schon der Begriff einer personalen Weiter-Existenz bietet hier gewisse
Verständigungsschwierigkeiten. Denn Spinoza betont V, prop. 21, daß Erinnerung an die
Existenz des Körpers gebunden sei; und diese Annahme, die ja zur These bezüglich des

Geistes als Idee des Körpers paßt und von dieser geradezu erfordert wird, schließt für die
Weiterexistenz genau genommen jedes Ich-Bewußtsein aus. Damit wird aber auch die
Annahme einerpersönlichen Unsterblichkeit bei Spinoza eigentlich sinnlos. Doch mag man
darüber insofern streiten, als unklar ist, wie wichtig Spinoza Erinnerung selbst für das

Bewußtsein von Selbst-Identität eingeschätzt hätte (vgl. A. Donagan, «Spinoza's Proofof
Immortability», in: Spinoza. A Collection of Critical Essays, hrsg. von Marjorie Grene
[s. oben, Anm. 3] 257).

40 Darauf hatte H.A. Wolfson, The Philosophy of Spinoza (s. oben, Anm. 11) Bd. 2,
296 aufmerksam gemacht; und A. Donagan, Spinoza's Proof of Immortability, in:
Spinoza. A Collection of Critical Essays, hrsg. von Marjorie Grene (s. oben, Anm. 3) 247
betont zurecht, daß Ethica V, prop. 23, schob diese Auffassung sinngemäß auch voraussetze.



Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit 113

schon da sei und weiterhin da sein werde, so könnte er kaum gemeint
haben, daß es sich bei dem in Rede stehenden Teil jeweils um denselben
Teil handle. Von den Voraussetzungen seiner Ontologie her betrachtet,
scheint dies zunächst ausgeschlossen. Denn hier gilt ja, daß die tatsächliche

Existenz des Geistes qua Idee des Körpers an die tatsächliche
Existenz des Körpers gebunden ist (V, prop. 23, dem.); und es gilt
ebenfalls, daß das Wesen dieses oder jenes Körpers etwas ist, das durch
Gott ist und durch diesen begriffen werden müsse und entsprechend
auch eine Idee als Gegenstück im göttlichen Intellekt hat (V, prop. 22,

dem.). Mithin scheint die These von der Unsterblichkeit eines Teils des

menschlichen Geistes genaugenommen zwei Bereiche anzugehen, die
als Bereiche verschieden sind; und von hieraus betrachtet scheint es

aussichtslos, Spinozas Behauptung weiter einzuengen.41 Doch verliert
die These in dem Moment viel von ihrer Härte, wo bedacht wird, daß

Spinoza das tatsächliche Dasein des Körpers als eine Art Aktualisierung
der Essenz des Körpers betrachtet42 und entsprechend das tatsächliche
Dasein des Geistes als eine Art Aktualisierung der Idee auffassen
könnte.

Gerade der letztere Punkt wäre weder ein novum noch besonders

auffällig. Denn auch Plotin, der die Ideen ja als denkende Wesen
auffaßt43 und das eigentliche Ich als etwas ansieht, das über einen
transzendenten Status44 verfügt und geradezu eine Idee ist, zog die Existenz

41 Wie andere Autoren lamentiert J. Bennett, A Study of Spinoza's Ethics (s. oben,
Anm. 2) 375, daß es sich hier um einen schlimmen Einbruch des Denkens Spinozas
handle. — Wichtig ist jedoch sein Hinweis auf Leibniz* Äußerung (Gesammelte Schriften
und Briefe II, 1 [Darmstadt 1926] 535), wonach Spinoza Unsterblichkeit hier als Sein

vergleichbar einer platonischen Idee ansah.
42 Wie A. Kenny im Blick auf Descartes spricht R.J. Delahunty, Spinoza (s. oben,

Anm. 22) von der formalen Essenz hier bei Spinoza als inaktualisierte Möglichkeit —

vergleichbar einer Art von Meinongscher Subsistenz. — Diese Betrachtungsweise scheint
mir richtig. Doch bietet sie wenigstens ein Problem. Denn laut Spinozas eigener
Klassifikation in V, prop. 29 gibt es einen Sinn von «aktual», der auch auf das Sein der Dinge in
Gott zutrifft. Mit anderen Worten: Unsere Rede vom Sein aktualisierter Möglichkeit (vgl.
auchj. Bennett, A Study of Spinoza's Ethics [s. oben, Anm. 2] 357-358) scheint mir unter
der Voraussetzung sinnvoll, daß wir diese Art von Rede als Teil einer Betrachtung zulassen,

die das Sein der formalen Essenzen als Weise des aktualen Seins in Gott (V, prop. 29)
beschreibt. Tatsächlich scheint Spinoza diese Vorstellung sogar auf die Annahme der
Existenz von Ideen nicht-existierender Einzeldinge bezogen zu haben (II, prop. 8). Hier ist

jedoch unklar, was «nicht-existierend» ein- bzw. ausschließt.
43 Enneade V 9 (5) 8, 2 [noera ousia].
44 Vgl. Enneade IV 3 (27) 12, 1-5 und VI 4 (22) 14, 16-22. Vgl. generell G. O'Daly,

Plotinus' Philosophy of the Self, Shanon 1973.



114 Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit

von Ideen von Individuen in Betracht (V 7 [18]). Zwar bleibt seine

definitive Ansicht zu diesen Problemen im dunkeln. Doch scheint er
zumindest zeitweilig die Möglichkeit erwogen zu haben, daß die eine
Idee einmal oder auch mehrere Male aktualisiert werde. Sicher hätte
Plotin von den platonistischen Voraussetzungen seines Denkens her
nicht mit einer Subsistenz von Essenzen dieses oder jenes Körpers
rechnen können.45 Doch würde dies nichts an dem Befund ändern, daß

auch Plotin — in der Betrachtung sub specie aeternitatis, d. h. in der

Betrachtung des Geistes als Geist - das Vorhandensein individueller
Ideen anerkannt hätte und somit einen Modus von Ewigkeit des Selbst.

Hier besteht also kein prinzipieller Unterschied zu dem, was Spinoza
dachte. Doch ist damit die Frage, wie der menschliche Geist als

menschlicher Geist unsterblich oder sogar ewig sein kann, nicht
beantwortet. 46

Abschluß

Hier stößt Spinozas Betrachtungsweise auf Schwierigkeiten. Diese

mögen in der Natur der Sache begründet liegen. Doch haben sie auch

mit der Art des spinozianischen Projektes der Ethica zu tun. Dieses

besteht in einer Verwebung von rationalistischer Ontologie und
naturalistischer Ethik; und so erweisen sie sich als Symptome von
Schwierigkeiten, die das Projekt in seinem Kern angehen. Da ist erstens der
Umstand, daß Spinoza immer wieder auf empirische Voraussetzungen
zurückgreift und so zugleich die rationalistische Konzeption seiner

Metaphysik prinzipiell gefährdet.47 Zweitens gilt es zu sehen, daß

Spinozas Interesse an einer realistischen Interpretation seiner Metaphysik

45 Eine derartige Auffassung würde z. B. die Annahme der Sub- und Existenz einer
materia signata (im Sinne der Position von Thomas, De Ente et Essentia) voraussetzen.

46 Auch hier ist allerdings Spinozas Sicht in Betracht zu ziehen; und zwar gilt es zu

berücksichtigen, daß der Mensch ohnehin nicht ein Gebilde von der Art der Substanz ist,
sondern, wie W. Rod, Die Philosophie der Neuzeit 1. Von Francis Bacon bis Spinoza.
München 1978 Geschichte der Philosophie, hrsg. von W. Rod, Bd. VII) 202 betont,
«vom Standpunkt der Substanz aus betrachtet, von der übrigen Natur nicht getrennt,
sondern mit ihr in der Einheit der Substanz verbunden» ist. M.a.W. : Auch das Subjekt bzw.

der Träger der Unsterblichkeit ist, aus der Sicht der Ontologie Spinozas betrachtet, ein
relationales Gebilde.

47 Dieser Punkt wurde exemplarisch von W. Rod, «Die Grenzen von Spinozas
Rationalismus» (s. oben, Anm. 17) herausgearbeitet, s. bes. 108-111.



Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit 115

die Annahme solcher Unterscheidungen wie derjenigen zwischen
essentiellen und nicht essentiellen Eigenschaften mit sich bringt und
einen entsprechenden Unterschied zwischen notwendigen und kontin -

genten Verhältnissen nahelegt.48 Doch haben Begriffe der Möglichkeit
und Kontingenz im System seiner Metaphysik eigentlich keinen Platz;
und es ist schwer vorstellbar, daß sich Spinozas Vorstellungen hier zu

Elementen eines kohärenten Bildes fügen lassen könnten.49 Drittens
wird der Anspruch des rationalistischen Erkenntnisideals durch Spinozas

eigene Wirklichkeitsauffassung bereits im Ansatz gefährdet. Denn
wenn es der Fall ist, daß die eine Substanz aus mehr als zwei Attributen
besteht50, der Mensch freilich nur zwei Attribute zu erkennen vermag,
so beschränkt sich das vollkommene Wissen ipso facto auf einen
Ausschnitt51 der Wirklichkeit. Hier besteht also ein Unterschied zur ari-
stotelisch-neuplatonischen Geistmetaphysik auf der einen und zu Hegels

Konzeption absoluten Wissens auf der anderen Seite.52

48 Da Spinoza den Begriff der Essenz in Anspruch nimmt, erkennt er (wie schon
Aristoteles) einen Unterschied zwischen solchen Eigenschaften an, die ein Ding haben
muß, um das Ding sein zu können, welches es ist, und anderen Eigenschaften, die es haben
kann, jedoch nicht haben muß.- Spinoza hält dafür, daß «zufällig (contingens) aber ein Ding
aus keinem anderen Grund genannt [wird] als wegen unserer mangelnden Erkenntnis...»
(Ethica I, prop. 33, schol. 1) - dies also in Übereinstimmung mit seiner These, daß es in der
Natur der Dinge nichts Zufälliges (contingens) gebe (I, prop. 29).

49 Aussichtsreich erscheint mir allerdings der Weg, der von R. Mason, «Spinoza on
Modality», in: PhilosophicalQuarterly 36 (1986) 313-342 skizziert wurde.- Der Autor wirbt
für die Einsicht, daß Spinoza nicht (wie z. B. E.M. Curley, Spinoza's Metaphysics. An
Essay in Interpretation, Cambridge, Mass. 1969, 88, und J. Bennett, A Study of Spinoza's
Ethics [s. oben, Anm. 2] 111-114) in Begriffen von de A'rfo-Modalitäten interpretiert
werden sollte, sondern gemäß einer de Betrachtungsweise. Dieser Vorschlag verdient
schon deshalb Beachtung, weil er den Gegebenheiten des Textes Rechnung trägt. Spinoza
spricht von notwendigen, möglichen und kontingenten Dingen und drückt sich in der
Regel so aus, daß die Annahme von de ^/rfo-Modalitäten geradezu ausgeschlossen zu sein
scheint. - Zu diesem Punkt werde ich gesondert Stellung nehmen.

50 Ethica I, prop. 10, schob; vgl. «Kurze Abhandlung von Gott, dem Menschen und
seinem Glück» I, 2.

51 Dieses Problem stellt sich umsomehr, als Spinozas Aussagen hinsichtlich der
Beziehung zwischen Essenz und Attribut (s. oben, Anm. 12) wenig konsistent sind (vgl.
D.E. Flages, The Essences of Spinoza's God, [s. oben, Anm. 11]. - Spinoza drückt sich

gelegentlich so aus, daß der Schluß naheliegt, als stehe ein Attribut für eine Essenz. Mithin
hätte derjenige, der ein Attribut erkennt, ipso facto nur ein Wesen bzw. einen Wesens-Teil
erfaßt. Zwar kann dies so nicht gut Spinozas Meinung gewesen sein (vgl. E.M. Curley,
Behind the Geometrical Method [s. oben, Anm. 16] 29). Doch bleibt die Frage im Raum,
wie sich Spinoza hier aus der Affäre ziehen könnte.

52 Teile der hier dargelegten Gedanken gehen auf ein Spinoza-Seminar (Sommer
1990) zurück. Für vielfältige Anregungen danke ich Jürg Freudiger, Klaus Petrus, und
Jean-Claude Wolf.


	Substanz und Mensch : Spinozas Auffassung der Wirklichkeit

