Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 1-2

Artikel: Substanz und Mensch : Spinozas Auffassung der Wirklichkeit
Autor: Graeser, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761155

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761155
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANDREAS (GRAESER

Substanz und Mensch:
Spinozas Auffassung der Wirklichkeit*

Vorbemerkung

Wie andere Denker, die neue Wahrheiten beziiglich des Wesens der
Wirklichkeit zu artikulieren suchten, sieht sich Spinoza! mit dem Pro-
blem konfrontiert, seine neue Wahrheit begreiflich zu machen. Dies
betrifft namentlich jene Punkte, die den normalen Intuitionen wider-
streiten und wesentliche Momente der Erfahrung in Frage stellen. Zwar
belil3t es Spinoza in den wenigsten Fillen bei der Behauptung, daf das
normale BewuBtsein in Tiuschungen befangen sei; denn oft genug
bemiiht er sich auch, Annahmen bereitzustellen, die das Phinomen der
Tduschung erkliren.? Doch dndert dies wenig daran, daf3 viele Thesen
Spinozas schon auf der vergleichsweise elementaren Ebene der Wirk-
lichkeitsbetrachtung kaum plausibel anmuten und skeptische Gegen-
fragen provozieren.

Die nachfolgenden Ertrterungen stellen sich die Aufgabe, wesent-
liche Annahmen Spinozas so, wie sie in der Ethica Ausdruck finden, in

* Fiir Wolfgang Rod

1 Die Werke SpiNozas werden nach der Heidelberger Akademie-Ausgabe, hrsg.von
C. Gebhardt, zitiert (Nachdruck 1978). Die deutsche Ubersetzung der Ethica ist der Aus-
gabe Spinoza Ethik, Lateinisch/Deutsch, Stuttgart 1977 (der deutsche Text von . Stern
wurde von I. Rauthe Welsch revidiert) entnommen.

2 Vgl. dazu J. BENNETT, A Study of Spinoza’s Ethics, Cambridge 1984, §§ 40-43;
Degs., «Spinoza on Error», in: Philosophical Papers 15 (1986) 59-73; auch: «Spinoza et
Verreur», in: Studia Spinoziana 2 (1986) 197-217.



92 Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit

ihren Grundziigen darzustellen und zu problematisieren, um so zu
einem besseren Verstindnis der Denkweise Spinozas zu gelangen. Zu
diesem Zweck wird in der Einleitung Spinozas Kontrastierung zweier
Wirklichkeitsansichten kommentiert. In einem weiteren Schritt geht es
um das Problem, daB3 sich die nominalistischen Tendenzen3, die Spi-
nozas skeptische 4 Haltung gegeniiber den Bastionen des common sense
bestimmen, gegen ihn selbst wenden lassen und den Anspruch seiner
eigenen realistischen Annahmen gefihrden. Um hier zu weiterer Klar-
heit zu gelangen, ist es wichtig, Spinozas Annahmen zum Verhiltnis von
Sein und Erkennbarkeit zu betrachten und diese im Lichte der weiter-
gehenden Unterscheidung zwischen wissenschaftlicher und intuitiver
Erkenntnis verstehen zu lernen. Diese Thematik eroffnet die Frage
nach der Beziechung zwischen dem menschlichen Geist und dem gott-
lichen Geist und somit auch die Frage nach der Selbsteinschitzung des
Menschen sub specie aeternitatis. Hier lassen die Aussagen Spinozas
allerdings mehr offen als sie beantworten; und hier zeichnen sich dann
auch Schwierigkeiten ab, die in der Konzeption des spinozianischen
Projektes selbst begriindet liegen.

Einleitung

Der umwilzende’ Charakter der Wirklichkeitssicht Spinozas
kommt besonders auffillig darin zum Ausdruck, daf3 dieser Philosoph
dhnlich wie Parmenides von Elea vor ihm zwei Ebenen der Wirklich-

3 Besonders radikal sind die Thesen von D. SavaN, «Spinoza and Language», in:
Philosophical Review 67 (1958) 212-225, in: Spinoza. A Collection of Critical Essays, hrsg.
von Marjorie Grene, Notre Dame, Ind. 1979 (1. Aufl. 1973) 60-72. Sie wurden von
G.H.R. ParRxINsON attackiert: «Language and Knowledge in Spinozaw, in: Inguiry 12
(1969) 14-40, in: Spinoza. A Collection of Critical Essays (s. oben) 73-100. D. Savan
betont, dal Spinoza der Sache nach nicht annehmen konnte, daB «language represent,
express, or formulate the clear and distinct ideas of the true philosophy», und daB seine
eigenen Auffassungen «made it difficult to accept any verbal account as a direct exposition
of true philosophy» (Spinoza, 63).

4 Hierzu vgl. generell R.H. Popkins, The History of Scepticism from Erasmus to
Spinoza, Berkeley und Los Angeles 1979, 229-248, sowie W. DONEY, «Spinoza on Philo-
sophical Scepticism», in: Spinoza. Essay in Interpretation, hrsg. von M. Mandelbaum und
E. Freeman, La Salle, Ill. 1975, 139-157 (urspriinglich in: Monzsz 55 [1971]).

5 Dies ist eine Anleihe an die Terminologie P. STrawsons (Individuals, New York
1956). Strawsons Unterscheidung blieb nicht unwidersprochen. Vgl. W.D. HAMLYN, Meta-
physics, Cambridge 1984, 4 ff.



Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit 93

keitsauffassung unterscheidet: die eine, die dem zufilligen Gang jener
Vorstellungen folgt, wie sie sich in der alltiglichen Begegnung mit den
Dingen der dulleren Welt ergeben; die andere, die der Verkettung der
Ideen folgt, die — anders als die Vorstellungen — die Natur der Dinge
erkliren® (Ethica II, prop. 18, schol.). Im einen Fall haben wir es mit
verworrenen und verstiimmelten Ideen zu tun. Denn diese sagen weni-
ger tiber die Natur der Dinge als iiber die Art und Weise, wie wir von
den Dingen affiziert werden (vgl. z B. Ethica II, prop. 16, schol.
u. v. 6.). Im anderen Fall haben wir es mit der Angabe von Erklirungs-
strukturen zu tun, die keinen Bezug auf Zeit aufweisen, sondern «die
Dinge» gewissermallen subjektlos «unter einem Gesichtspunkt der
Ewigkeit» erfassen”? (Ethica II, prop. 44, corr. IT und dem.). Zu den
fundamentalen Einsichten, die sich aus der Anerkennung der philoso-
phischen Perspektive ergeben, gehort u. a. auch die These von der
Identitit jener Segmente, die wir normalerweise vermittels der Begriffe
von Korper und Geist als distinkte und gar irreduzible Realititen
beschreiben (Ethica II, prop. 7, schol.); dazu gehort aber auch insbe-
sondere die Behauptung, dal3 Dinge von der Art der Substanzen als
Zige (modi) einer einzigen Wirklichkeit namens deus sive natura zu
deuten seien. Mithin wiren Aussagen beziiglich der Realitit von Ein-
zeldingen und ihren Eigenschaften genau genommen irrefihrende
Ausdrucksweisen, welche in Aussagen beziiglich der Modifikationen
der einen Substanz ibersetzt werden miissen. Tatsichlich spricht Spi-
noza von den Einzeldingen als Zustinden der Attribute Gottes (Ethica
I, prop.25, corr.) bzw. als Zustinden der Substanz selbst (Ethica I, def.
5); und es hei3t auch, dall Gott die Ideen hat, die im menschlichen
Geiste sind (Ethica II, prop. 38, dem. und II, prop. 11, dem.).

6 In seiner wichtigen Studie «Spinozas Idee der Scientia Intuitiva und die spinozi-
anische Wissenschaftskonzeption», in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 31 (1977)
497-510 (abgedruckt in: Spinoza, hrsg. von M. Schewe und A. Engster, Frankfurt a. M.
und Bern 1990 [= Auslegungen, hrsg. von A. Silbermann, Bd. 2] 135-150) macht W. Rop
glaubhaft, daB3 Spinoza im wesentlichen an kausalgesetzliche Erklirungen denkt, wobei
hypothetische Kausalerklirungen von Spinoza als <inadiquat> angesehen wurden und
adiquate Kausalerkenntnis «nach Spinoza nur dann vor{liegen], wenn die Prinzipien der
kausalen Erklirung zugleich notwendige Bedingungen der Wirkung sind. In diesem Falle
hat die Kausalerkenntnis den Charakter der Wesenseinsicht» (503). Weiteres zu dieser
Problematik s. unter Anm. 22.

7 Die Frage, wie und ob Spinoza zwischen Zeitlichkeit und Unzeitlichkeit unter-
scheidet, gehort zu den nach wie vor kontroversen Punkten der Spinoza-Forschung und

betrifft auch die Frage der Einschitzung von V, prop. 29, die fiir diesen Kontext wichtig
ist.



94 Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit

Nun mag man den revisiondren Charakter dieser Betrachtungsweise
dadurch zu mildern versuchen, dall man z B. geltend macht, Spinozas
Uberlegungen seien letztlich nur eine begriffliche Prizisierung bzw.
Radikalisierung jener These Descartes’, wonach der Begriff der Sub-
stanz genau genommen nur auf Gott passe8; oder man mag darauf
hinweisen, da3 Spinoza selbst weiterhin von Einzeldingen (individua
und res singulares) spreche (Ethica II, def. 7). Doch kann dies nicht
dariiber hinwegtiuschen, daf3 Spinozas philosophische Vision radikale
Neuerungen fiir das Erkenntnisprogramm bedeutet. Denn die Reduk-
tion substanzieller Einzeldinge auf Gegebenheiten der einen Wirklich-
keit verlangt nicht nur nach einer klaren Grenzziehung von der Art, wie
sie Parmenides zwischen der Wahrheit als Welt des Seins einerseits und
der Welt der Meinung als Resultat der Erfahrung andererseits durch-
zufithren suchte; sie verlangt auch nach einer Revision unserer nor-
malen Auffassung beziiglich der Referenz sprachlicher Zeichen.

Daf Spinoza sich dieser Problematik sehr wohl bewul3t war, bedarf
keiner besonderen Betonung. Namentlich in der Anmerkung zu II,
prop. 49 hilt Spinoza fest, daf} vielfach zwischen Wort (verbum), Bild
(imago) und Idee (idea) nicht sorgfiltig unterschieden werde. Diese
Unterscheidung, die oberflichlich betrachtet Freges Unterscheidungen
zwischen Vorstellung und Sinn bzw. Gegenstand und Begriff entspricht,
mag es gestatten, Ideen (gua Begriffe des Geistes) von Bildern und
Reprisentationen usw. zu unterscheiden.® Indes 4Bt diese Unterschei-

8 DESCARTES, Prinzipien der Philosophie I, § 51: «Unter Substanz kénnen wir nur ein
Ding verstehen, das so existiert, da3 es zu seiner Existenz keines anderen bedarf; und eine
Substanz, die durchaus keines anderen Dinges bedarf, kann man nur als das einige einzige
denken, d. h. als Gott. Alle anderen aber kénnen, wie wir einsehen, nur mit Gottes
Beistand existieren. Deshalb gebiihrt der Name Substanz Gott und den ibrigen Dingen
nicht im gleichen Sinne, univoce, wie man in den Schulen sagt, d. h. es gibt keine deutlich
einzusehende Bedeutung des Wortes, welche Gott und den Geschépfen gemeinsam wire»
(Ubers. von A. Buchenau [Philosophische Bibliothek], Hamburg 1965). — Daf3 Spinoza
seine «Losung im Rahmen des iiblichen Stemmas cartesianischer Metaphysiken» entwik-
kelt, zeigt sehr iiberzeugend R. SpEcHT, «Baruch Spinoza», in: Klassiker des philosophi-
schen Denkens Bd. 1, hrsg. von O. Hoffe, Miinchen 1985 (1. Aufl.) 344 ff.

9 Dies wird deutlich, wenn man Descartes’ Verstindnis der Idee in der dritten
Meditation im Auge behilt: «Jetzt aber diirfte es die.Ordnung erfordern, daB ich zuvor alle
meine Gedanken in gewisse Klassen einteile und genau priife, in welchen von ihnen
eigentlich Wahrheit und Falschheit auftritt. Einige davon sind gleichsam Bilder der Dinge
und nur diesen kommt eigentlich der Name «Vorstellung» zu, wie wenn ich mir einen
Menschen, eine Chimire, den Himmel oder auch Gott denke ... » (Meditationen III, § 5,
iibers. von A. Buchenau, neu hrsg. von L. Gibe [Philosophische Bibliothek Bd. 250a],
Hamburg 1959). — Einige neuere Auffassungen beziiglich Spinozas Diskussionen der Idee



Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit 95

dung offen, inwiefern Ideen als Realititen su/ generis ausgemacht wer-
den kénnen. Denn Spinoza selbst gibt in der zweiten Anmerkung zu II,
prop. 40 zu bedenken, dafl die Formierung von Universal-Begriffen
«aus Zeichen» auf dem Umweg iiber die Bildung von «bestimmten
Ideen» geschieht, «denen dhnlich, durch die wir uns diese Dinge vor-
stellen». Damit wird deutlich, daf3 Vorstellungen als Spezies von Ideen
angesehen werden; und so wird die Kraft der Unterscheidung selbst
erheblich gemildert. Zweitens sagt Spinoza, daf3 die Idee eines existie-
renden Kreises und ein in der Natur existierender Kreis ein und seien
(Ethica II, prop. 7, schol.). Diese Auffassung unterscheidet also nicht
zwischen Begriff und Gegenstand; dies ist vielleicht umso erstaunlicher,
als Spinoza im 7raktat siber die Verbesserung des Verstandes diesen aus
moderner Sicht wichtigen Unterschied namentlich einfithrt und auch
begriindet: «Denn die Idee eines Kreises ist nicht etwas, was eine
Peripherie und einen Mittelpunkt hat wie der Kreis selbst» (§ 33). Wie
also kann Spinoza jenem Antipoden begegnen, der, wie es in II,
prop. 49, Anm. heif3t, Ideen von der Art, wie Spinoza sie annimmt, als
«Erdichtungen» ansieht, «die wir aus freier Willensentscheidung ersin-
nenx»?

Nominalistische Hindernisse

Mithin scheint Spinozas Position insofern schwierig, als seine Kritik
anderer Auffassungen unzweifelhaft von Annahmen geleitet ist, die
sich gegen ihn selbst wenden lassen. So behauptet er nicht nur, daf3 «alle
Begriffe, mit denen die groe Menge die Natur zu erkliren pflegt»,
nichts anderes als «nur verschiedene Modi der Vorstellung anzeigen»
(Ethica I, App. 1).10 Er weist sogar auf den unterschwelligen semanti-

erortert F. LucasH, «Ideas, Images and Truthw, in: History of Philosophy Quarterly 6 (1989)
161-170. Die Beziehung auf Descartes wird von Daisie RADNER gut herausgearbeitet:
«Spinoza’s Theory of Ideas», in: Philosophical Review 80 (1971) 338-359, bes. 342 ff.

10 Vgl. die AuBerungen im VI. Brief an Oldenburg «Uber Flissigkeit>, § 1: «Ich
mochte wissen, daB die nach dem Sprachgebrauch gebildeten Begriffe, solche, die die
Natur erklidren, nicht wie sie an sich ist, sondern wie sie auf den menschlichen Geist
bezogen wird, durchaus nicht unter die héchsten Gattungsbegriffe zu rechnen sind und
nicht mit den reinen Begriffen vermengt (geschweige denn verwechselt) werden diirfen,
mit jenen Begriffen, die die Natur, wie sie an sich ist, erkliren. Derartige Begriffe sind
Bewegung, Ruhe und deren Gesetze; Begriffe jener anderen Art dagegen sichtbar, unsicht-
bar, warm und kalt und, um es gleich zu sagen, -auch fliissig und fest» (Ubers. von



96 Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit

schen Realismus hin («und weil sie Namen haben, die so lauten, als ob
sie auBerhalb der Vorstellung existierende Dinge bedeuten», loc. cit.),
der Hypostasierungen begiinstige, und betont hier einen Unterschied
zwischen Seiendem, das der Vorstellung angehért, und Seiendem, das
der Vernunft angehort (loc. cit.); und schlieBlich macht er auch geltend,
dal3 die sog. transzendenten Termini «Ideen bezeichnen, die im hoch-
sten Grade verworren sind» (IL, prop. 40, schol. 1). Hier scheint Spinoza
einzuriumen, dal sie definitions-relativ seien und je nach Betrachtung
variieren konnen. So gesehen, gibt es wenig Grund, die eigenen begriff-
lichen Setzungen (z. B. 1, deff. 1-6) vor jenen modi imaginand: auszu-
zeichnen und ihnen jenen Wirklichkeitsbezug zuzubilligen, der den
Begriffen anderer abgesprochen wird.

Zumindest an einer Stelle tritt diese Problematik recht deutlich
hervor. So spricht Spinoza I, def. 4 vom Attribut als demjenigen, «das
der Verstand beziiglich der Substanz erfalit, als etwas, was gleichsam
deren Wesen begrindet» (guod intellectus de substantia percipit, tamquam
ejusdem essentiam constituens). Die Verwendung des Wortes «gleichsamby,
das genaugenommen einen Vergleich nahelegt («als ob»)!l, schrinkt
selbst unter der Annahme einer nur schwachen Bedeutung im Sinne
von «als» die Unterstellung eines einfachen Wirklichkeitsbezuges ein.
Vermutlich will Spinoza hier nur den Gedanken relativieren, der durch
die Wendung «ihr Wesen ausmachend/begriindend» ausgedriickt wird;

C. Gebhardt [Philosophische Bibliothek Bd. 96a], Hamburg 1977). — Zur Unterscheidung
von Begriffen, die einen Bezug auf ein Subjekt involvieren, und anderen, die keinen
solchen Bezug haben, sieche T. NAGEL, «Subjektiv und Objektiv», in: DEers., Uber das
Leben, die Seele und den Tod, Kénigstein/Ts. 1984, 215-233.

11 Die meisten Ubersetzer und Interpreten tendieren dazu, die Bedeutung von «tam-
quamy zu einem bloflen «als» abzuschwichen, so auch D.E. FLAGE, «The Essences of
Spinoza’s Godw, in: History of Philosophy Quarterly 6 (1989) 147-160, bes. 149. Die Kon-
troverse beziiglich des Status der Attribute (H. Worrson, The Philosophy of Spinoza,
Cambridge, Mass. 1934 (Neudr. 1983) als Vetreter einer subjektivistischen Interpretation
auf der einen Seite und M. GuerouLT, Spinoza I. Dieu Ethique (I), Hildesheim und Paris
1968, bes. 445, als Antipode und Vetreter der objektivistischen Sicht andererseits) wirft
eine Fiille von Problemen auf (vgl. etwa M. Gray, «Spinoza, Substance, and Predicationy,
in: Theoria 34 [1968] 222-244), die hier nicht eigens diskutiert werden kénnen und
gesonderter Behandlung bediirfen. An dieser Stelle ist zumindest auf Spinozas Erlauterung
im Brief IX hinzuweisen, wo es u. a. heillt: «... auBer dal3 es Attribut genannt wird in
Ansehung des Verstandes, der der Substanz eine solche bestimmte Natur zuerkenntw.
Danach wiren Atcribute tatséichlich so etwas wie Manifestationen bzw. Fregesche Gege-
benheitsweisen eines Gegenstandes unter dieser oder jener Beschreibung. Allerdings ist
Spinozas Beispiel beziiglich der einen Person, die verschiedene Namen hat, etwas riskant.
Denn de facto exemplifiziert es eher Modi denn Attribute.



Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit 97

er will mithin jenen Gedanken fernhalten, daf3 die fraglichen Gehalte,
unter denen die Substanz verstanden wird, de facto auch bewuBtseins-
unabhingig als Wesensbestandteile existieren. Diese Einschrinkung
wiirde nicht schon unbedingt die Alternative Subjektivismus/Objekti-
vismus eroffnen; sie wiirde lediglich zwischen Ziigen bzw. Elementen
der Beschreibung einerseits und Ziigen bzw. Elementen des Beschrie-
benen andererseits unterscheiden, bzw. die Beobachtung einer solchen
Unterscheidung als sinnvoll voraussetzen: Ist das, was wir im Sinne
traditioneller Denkgewohnheiten (z. B. Descartes, Princ. Philos. I,
§ 53) als Wesensbestandteil charakterisieren, tatsichlich Zez/ oder nicht
eher eine Gegebenbeitsweise des Wesens unter dieser oder jener Beschrei-
bung?!2 Allerdings mag man sich fragen, ob das Problem damit nicht
nur verschoben wird. Denn dal3 Spinozas Betrachtung des Verhiltnisses
von Erkenntnis und Wirklichkeit unterschiedliche, wenn nicht gegen-
liufige Tendenzen hervorkehrt, ist unleugbar. So heiBit es, daB3 der
Ideenbereich einerseits und der Naturbereich andererseits exakt parallel
ist (11, prop. 7 u. 6.) und daB3 es wahre Ideen gibt, von denen gilt, dal3 sie
mit ihrem Gegenstand iibereinstimmen (I, Ax. 6). Doch sagt Spinoza
eben auch, daB die Ideen, «die wir von duBeren Korpern haben, mehr
die Verfassung unseres Korpers als die Natur der dufleren Korper
anzeigen» (II, prop. 17, corr. 2; vgl. 11, prop. 16, corr. IIL. aff. gen. def.
expl.; vgl. IV, prop. 1, schol.). Sein Verweis auf diesbeziiglich relevante
Beispiele im Anhang des Teils I ist in mehr als nur einer Hinsicht
problematisch. Erstens wurde dort der fiir Teil II wichtige Leitbegriff

12 Spinoza kennt und kommentiert Descartes’ Unterscheidung zwischen distinctio
realis, distinctio rationis und distinctio modalis im Rahmen der Erorterung «Uber die Ein-
fachheit Gottes» in den Cogitata Metaphysica1l, 5 (Spinoza Opera Bd. 1, 257. 19 ff.) und halt
hier fest, daB «alle Unterschiede, die man zwischen den Attributen Gottes macht, nur
Unterschiede im Denken sind, denen kein wirklicher Unterschied entspricht; ich meine
solche Unterschiede im Denken, wie ich sie eben erortert habe» (Baruch de Spinoza,
Descartes’ Prinzipien der Philosophie auf geometrische Weise begriindet. Anhang, ent-
haltend metaphysische Gedanken, iibers. von A. Buchenau, Hamburg 1978 [Philosophi-
sche Bibliothek Bd. 94] 138 = Spinoza Opera Bd. I, 259. 3-6). Bereits im I Teil des
Anhangs findet sich eine Unterscheidung zwischen entia realia, entia ficta und entia rationis
(Spinoza Opera Bd. 1, 233. 23 ff.), wobei hier — anders als in der Ethik (I, App. 1 [Spinoza
Opera Bd. 11, 83. 15: «Eadem entia non rationis, sed imaginationis voco ... »]) —die Art der
Unterscheidung selbst nicht so eindeutig wird. — In der «Kurzen Abhandlung von Gott,
dem Menschen und seinem Gliick» I, 10 beschrinkt sich die Unterscheidung auf die
Gegeniiberstellung von Dingen, die in der Natur sind, und solchen, die im Verstand sind
und Vernunftsdinge genannt werden (Spinoza Opera Bd. I, 49. 3 ft.).



98 Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit

der Ordnung (o7do) abgelehnt — «als ob die Ordnung von der Beziehung
auf unsere Vorstellung abgesehen etwas in der Natur wire». Diese
Behauptung 1df3t sich kaum entschirfen. Zweitens stellte Spinoza dort
die These auf, dal3 Irrtiimer beziglich der Wirklichkeit ausnahmslos
damit zu tun haben, «dal3 jeder nach dem Zustand seines Gehirns iiber
die Dinge geurteilt oder vielmehr die Affektionen seiner Vorstellung
fiir die Dinge selbst genommen hat». (Nota bene: Der Kontext in I,
App. 1 legt nahe, dal3 Spinoza hier elliptisch spricht und statt «Dinge»
eigentlich «Eigenschaften der Dinge» hitte sagen sollen). Aber der
springende Punkt ist sicher der, daf3 Spinoza die fiir ihn diagnostisch
wichtige Antithese «in der Vorstellung» — «an den Dingen selbst»
genaugenommen durch keine Alternative ersetzen kann. Selbst wenn
nimlich davon abgesehen wird, dal3 Vorstellungen eine Spezies von
Ideen sind und wahre Ideen bzw. adiquate Ideen nicht der Charakter
bloBer Vorstellungen eignet, bleibt die in II, prop. 17, corr. 2 erwihnte
Struktur grundsitzlicher Art: «... mehr die Verfassung unseres Korpers
als die Natur der duBleren Korper (anzeigend)».

Wie wenig klar diese Beschreibung ist, geht daraus hervor, dal3
Spinoza im Scholium zu II, prop. 18 unterstellt, dal die Ideen der
Affektionen des eigenen Korpers «die Natur sowohl dieses, des
menschlichen Korpers, als auch des duBleren Korpers «in sich schlie-
Benx, aber, im Zusammenhang der Erinnerung (prop. 17, schol.) Ideen
aus dulleren Dingen mehr als Bericht tiber die eigene Konstitution
aussagen und doch die Gestalten der Dinge wiedergeben (rerum figu-
ras ... referunt). Gleichwohl scheint es sich hier fiir Spinoza um eine Art
Scheinproblem zu handeln, das sein philosophisches Programm nicht
ernsthaft gefihrdet. Denn im Scholium zu II, prop. 18 legt Spinoza
einen Unterschied zwischen jener Ideenbeziehung zugrunde, die die
Affektionen des menschlichen Kérpers wiedergeben und diesen ent-
sprechen, und jener anderen Ideenbeziehung, «die der Ordnung des
Verstandes entspricht, durch die der Geist die Dinge nach ihren ersten
Utrsachen erfal3t, und die bei allen Menschen diesselbe ist». Mit anderen
Worten: Was wir auf dem Wege der Affektionen unseres Korpers
beziiglich der AuBlenwelt erfahren, entspricht nicht—adiquater Er-
kenntnis (II, prop. 30, schol.); es handelt sich um «verworrene» bzw.
«verstimmelte Erkenntnis» (II, prop. 29, cort.). Ideen dieser Art sind
bloBe Vorstellungen (IV, prop. 1; IV, prop. 8, dem.). Umso mehr stellt
sich also die Aufgabe, die Dinge nicht ihrer zufilligen Ordnung nach zu
erfassen, sondern gemil der realen Struktur der Wirklichkeit.



Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit 99

Sein und Erkennbarkeit

Spinozas Ontologie in der Ethik basiert auf der Annahme eines
fundamentalen und undurchlissigen Unterschiedes zwischen substan-
ziell Seiendem einerseits und nicht-substanziell Seiendem andererseits.
Diese Unterscheidung (I, def. 3 und 5), an der Hegel charakteristischer-
weise monierte, daf} sie nicht weiter begriindet werde!3, steht und fillt
mit der Verkniipfung zweier Bedingungen: (i) Was ist, ist entweder in
sich selbst oder in etwas anderem!4; (ii) was ist, wird entweder durch
sich selbst erkannt oder durch etwas anderes.15 — Dabei ist unklar, wie
sich (i) und (ii) genau zueinander verhalten. Fiir substanziell Seiendes
gilt, dal es in sich ist und durch sich selbst erkannt wird; fiir nicht-
substanziell Seiendes gilt entsprechend, dal3 es in etwas anderem ist ##d
durch dieses andere erkannt werde. Damit erlaubt Spinozas Ansatz
vorderhand die Formulierung T1

(Y) (y ist in sich — y wird durch sich selbst erkannt)
(X) (Ay) (X ist in y — X wird durch y erkannt).

13 G.W. HeGEL, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie III, Theorie-
Ausgabe, hrsg. von E. Moldenhauer und K. Michel, Frankfurt a. M. 1970, 167-168.

14 A, DoNAGAN, Spinoza, New York 1988 (= Philosophers in Context) 68 spricht von
dem Axiom 1 als «Spinoza’s generalization of the principles of the new physics» [...] «that
whatever is either is ultimate and is conserved, or is what is ultimate by virtue of some
process internal to it». — Diese Annahme bringt sicher einen interessanten Punkt ans
Licht. Indes darf nicht iibersehen werden, daB3 «sein» im Sinne von «existieren/vorhanden
sein» stets die Vorstellung des «existierens wo» involvierte und die Beschreibung nicht-
absoluter bzw. abhingiger Entititen in der Vorstellung des «in» bzw. «an etwas» Seins
Ausdruck fand. Historisch gesehen, handelt es sich um eine Weiterentwicklung des Inhi-
renz-Begriffs, wie er in der Kategorienschrift entwickelt wurde (Vgl. A. GRAESER, Aspekte
der Ontologie in der Kategorienschrift, in: Zweifelhaftes im Corpus Aristotelicum, hrsg.
von P. Moraux und J. Wiesner, Berlin und New York 1983, 30-50, bes. 39 zu Cat. 1a24—
25}

15 Auch hier scheint der Ansatz zu einer solchen Betrachtungsweise in der antiken
Philosophie zu liegen, nimlich in der akademischen Unterscheidung zwischen relativem
und absolutem Sein. Vgl. G.E.L. OweN, Logic, Science, and Dialectic. Collected Papers in
Greek Philosophy, hrsg. von Martha Nussbaum, Ithaca, N.Y. 1986, 172-177, sowie
H. KrAMER, Platonismus und hellenistische Philosophie, Berlin 1972, Kap. II; M. FRrEDE,
Pridikation und Existenzaussage. Platons Gebrauch von «ist» und «ist nicht» im Sophistes,
Gottingen 1967, 36.



100 Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit

Unter Beriicksichtigung der Annahme, dal3 es nur eine Substanz gibt
(I, prop. 14: praeter Deum nulla dari neque concipi potest substantia)l®, ist
die These 7’1 entsprechend zu modifizieren: T2

(Aly) (v ist in sich A y wird durch sich selbst erkannt)
Ay) (X) (x ist in y — X wird durch y erkannt);

der Gedanke selbst kommt z. B. in I, prop. 15 (quidquid est, in Deo est et
sine Deo esse neque concipi potest) zum Ausdruck.

T2 bedeutet gegentiber T1 eine Reihe von Verinderungen an; die
wichtigste scheint die zu sein, daf} Spinoza mit der Beschrinkung der
Annahme der ontologischen Unabhingigkeit auf genau ein Yy auch die
Bedingungen der Erkennbarkeit simtlicher Dinge X verindert. Denn
gemil (ii) gilt in Ubereinstimmung mit I, prop. 15, daB kein X in
relevanter Weise erkannt werden kdnne, es sei denn im Rekurs aufjenes
(eine) Yy, in dem alle X sind. Dies wirft nun die Frage auf, was Spinoza
unter relevanter Erkenntnis im eben angedeuteten Sinn versteht; ent-
sprechend stellt sich auch die Frage nach dem Zusammenhang der
Bedingungen (i) und (ii). Sicher sieht Spinoza hier ein Verhiltnis wech-
selseitiger Implikation. Doch ist zunichst unklar, welches Verhiltnis
gedanklicher Art ihm dabei vor Augen steht.

Die in (i) maBgebliche Bedingung betrifft zwei unterschiedliche
Seinsweisen, die in (if) genannte Bedingung zwei unterschiedliche
Erkenntnisformen. Beiden Betrachtungen gemeinsam ist die Vorstel-
lung von Unabhingigkeit einerseits und Abhingigkeit andererseits. Im
einen Fall geht es, zumindest gemid3 T1, um die Vorstellung, daf}
Eigenschaften nicht selbstindig existieren und nur insofern tber Rea-
litit verfiigen, als es ein Ding von der Art der Substanz gibt, das sie
aufweist bzw. durch sie charakterisiert wird. Diese Vorstellung lafit
allerdings offen, wie es tiberhaupt zur Existenz solcher Eigenschaften
bzw. zum Charakterisiertwerden der Substanz kommt. Gemal3 T2 sind
es die raum—zeitlich determinierten Einzeldinge, die als Zustinde bzw.
Gegebenheitsweisen der einen Substanz angesehen werden. Hier wird

16 Daf3 dieser Schritt auf dem Hintergrund der cartesianischen Reflexion beziiglich
der Definition von «Substanz» naheliegt, weil nur Gott der relevanten Beschreibung
geniigt, bezweifelt W. CHARLTON, «Spinoza’s Monismy, in: Philosophical Review 90 (1981)
506. — Seine Erwigungen erscheinen mir hier nicht schlagend. — Im iibrigen siehe jetzt
auch E. CurLEY, Behind the Geometrical Method. A Reading of Spinoza’s Ethics, Prin-
ceton, N.J. 1989, 11 und Anm. 10 (142).



Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit 101

der von Spinoza intendierte kausale Zusammenhang eher deutlich. So
geht aus I, prop. 8, schol. 2 hervor, daf3 die Existenz von Einzeldingen
nur auf der Basis der Unterscheidung zwischen Substanz und Modus
erklirt werden konne, d. h. mit Rekurs auf die Substanz als immanenter
Ursache (vgl. I, prop. 18, dem.). Anders scheinen die Dinge im Falle der
Betrachtungsweise (ii) zu liegen. Denn hier miil3te vorderhand die
Ebene der begrifflichen Beziehungen ins Auge gefal3t sein. Danach gilt,
gemil3 T'1, daB der Begriff von y unabhingig von den Begriffen anderer
Gegenstinde ist, der Begriff von X hingegen den Begriff einer anderen
Sache y involviert. Gemil3 T2 gilt sogar, daB3 die Begriffe simtlicher
Dinge X in irgendeiner Weise mit dem Begriff genau jenes Dinges y
verhingt sind. Entsprechend heil3t es auch, dal3 die Erkenntnis eines
Modus X der Erkenntnis eines (des) anderen Dinges bedarf (I, prop. 8,
schol. 2) und demnach der Begriff von X von dem Begriff der Sache y her
gebildet wird, in der sich X befindet. Nun scheint Spinoza allerdings zu
meinen, dal} aus der Tatsache, dafl Dinge durch Gott begriffen werden,
folge, dal3 Gott ihre Ursache sei (I, prop. 18, dem.). Insofern bedarf T2
einer weiteren Modifikation. Die Aquivalenz von «... in sein ...» [i.e.
Inhirenz von X in Y] und «... verursacht werden von ...» [i.e. Y als

Ursache von X, welches in y ist] einmal vorausgesetzt, ist anzuset-
zen:

3y) (X) (X ist in y = X wird durch y erkannt).

Hier ist also der Gedanke (vgl. I, prop. 18, dem.) operativ, der an
spiterer Stelle (II, prop. 7) thematisch wird: Die Ordnung der Ver-
kniipfung der Ideen ist dieselbe wie die Ordnung und Verkniipfung der
Dinge; und so wird also auch der Zusammenhang zwischen (1) und (ii)
ersichtlich. Jene Vorstellungen von Unabhingigkeit bzw. Abhingigkeit,
die sowohl (i) wie auch (ii) zugrunde liegen, werden von Spinoza
durchaus nicht als Fille dquivoker Verwendungen eines Begriffes ange-
sehen. Vielmehr nimmt er eine logische Aquivalenz zwischen «X ist in
y», «X wird durch y verursacht» und «X wird durch y erkannt» an,
dergestalt, daB sich (i) und (ii) wechselseitig implizieren. 17

17 Der Gedanke selbst kommt deutlich im Zractatus de Intellectus Emendatione § 42
zum Ausdruck, wo von dem Utrsprung (o77g0) und der Quelle (fon5) der Natur und der Idee
gesprochen wird (Spinoza Opera Bd. II, 17. 6-7). Hierzu vgl. W. R6D, Spinozas Idee der
Scientia Intuitiva und die spinozianianische Wissenschaftskonzeption (s. oben, Anm. 6),
508: «Der Ausdruck «Ursprung) (origo) bedeutet allerdings in beiden Fillen Verschiede-
nes: Gott als das Absolute ist Ursache des kausalen Naturzusammenhanges, wihrend die



102 Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit

Erkennen und Erkliren

Nun scheint diese These allerdings wenig tiberzeugend; sie mutet
schon deshalb unklar an, weil der Grund fiir den Entscheid zu einer
solchen Angleichung ontologischer, kausaler und begrifflicher Bezie-
hungen im Dunkeln bleibt.

Doch unterscheidet Spinoza zwei Arten oder Klassen von wahren
Erkenntnissen; und somit stellt sich die Frage, ob eine dieser Arten
womoglich geeignet ist, jene Nachteile in den Hintergrund zu riicken,
die sich mit der Konzeption der anderen verbinden bzw. fiir den
modernen Leser zu verbinden scheinen. Die fiir Position der Etbica
maBgebliche Charakterisierung unterschiedlicher Erkenntnisarten fin-
det sich II, prop. 40, schol.: Neben der Erkenntnis «erster Gattung», die
auch Meinung (gpinio) und Vorstellung (imaginatio) genannt wird, gibt
es eine «zweite Erkenntnisgattung» namens Vernunft (ratio). Von dieser
wird hier nicht mehr gesagt, als dal sie darin bestehe, oder damit
gegeben sei, dall «wir Gemeinbegriffe und adiquate Ideen von den
Eigenschaften der Dinge haben». Nun sind Gemeinbegrifte (notiones
communes) ihrerseits Ideen, welche «allen Menschen gemeinsam sind»
aufgrund der Tatsache, dal3 «alle Korper in bestimmten Belangen tber-
einstimmen» (I, prop. 38, corr.), also gemeinsame Eigenschaften (pro-
prietates communes) haben: «Denn darin stimmen alle Korper tiberein,
daB sie den Begriff eines und desselben Attributs in sich schlieBen.
Ferner darin, daB3 sie sich bald schneller, bald langsamer bewegen, und
dafB sie bald iiberhaupt sich bewegen, bald ruhen kénnen» (II, Ax. 2, L.
2, dem.); und von diesen gemeinsamen Eigenschaften gilt, daf} sie
«nicht anders begriffen werden konnen als addquat» (II, prop. 38).
Erkenntnis aufgrund adidquater Ideen ist — dies geht aus II, def. 4, Ex.

Idee Gottes bzw. des Absoluten Grund des logischen Zusammenhanges der (wahren)
Ideen ist [...]. Spinoza hat <Ursache» und <Grund> (vgl. die Wendung <ratio sive causa)) so
weitgehend miteinander identifiziert, daB3 die Kausalbeziehung auf die Grund-Folge-
Beziehung reduziert erscheint». (Vgl. DErs., «Die Grenzen von Spinozas Rationalismus»,
in: Spinoza nel 350° anniversario della nascita. Atti del congresso, Bibliopolis 1982, 95:
«Denn die Annahme, daB3 das Absolute ebenso Ursache der Dinge (namentlich der «festen
und unverinderlichen Dinge») wie «Ursache> der Ideen dieser Dinge, stellt nur eine
notwendige, nicht zugleich eine hinreichende Bedingung der Méglichkeit einer Wissen-
schaft dar, die von einer apriorischen Basis ausgehend, Erkenntnisse iiber den Zusam-
menhang der Wirklichkeit dar, die von einer apriorischen Basis ausgehend, Erkenntnisse
iber den Zusammenhang der Wirklichkeit im allgemeinen — nicht konkreter Einzel-
dinge — abzuleiten gestattet.).



Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit 103

und insbesondere aus der Erlduterung hervor, die Spinoza im Schreiben
an Tschirnhaus gibt (Epist. LX) — eine Erkenntnis, welche simtliche
Eigenschaften des in Rede stehenden Gegenstandes verfiighar macht.
Diese Bedingung wird nur von einer Definition erfiillt, welche gene-
tischer Natur ist. Auf der Basis solcher Definitionen, die Spinoza von
Hobbes her kannte und in z. T. enger Anlehnung an die Terminologie
Heereboords iibernahm 8, werden nicht irgendwelche Wesensbeschrei-
bungen der Dinge artikuliert. Vielmehr werden die Herstellungs- und
Entstehungsbedingungen von Dingen wie z. B. dem Wesen des Kreises
als Eigenschaft des geometrischen Raumes genannt. Diese Art der
Erkenntnis diirfte im Hintergrund der These von Gott als Seins-,
Erklarungs- und Erkenntnisgrund aller Dinge stehen (I, prop. 18). Ein
solcher Zusammenhang liegt auch insbesondere deshalb nahe, weil
Spinoza selbst die These von I, prop. 18 im gleichen Buch zu «Gott ist
nicht nur die wirkende Ursache der Existenz, sondern auch des Wesens
der Dinge» (I, prop. 25) ausweitet.

Die dritte Art der Erkenntnis, die anschauende Wissenschaft (scier-
tia intuitiva) genannt wird, ist dadurch charakterisiert, daf3 sie «von der
adiquaten Idee des formalen Wesens einiger Attribute Gottes ... zur
addquaten Erkenntnis des Wesens der Dinge» fortschreitet (11, prop. 40,
schol. 2). Bedeutet «fortschreitet»!? (procedit) den Weg vom Allgemei-
nen hin zum Besonderen? In diesem Fall wire die unterschwellige
Verbindung des neuplatonischen Wegs dem Prinzip zum Prinzipierten
mit dem Verfahren der Synthesis — oder wie Kant selbst noch sagt:
progressio — mitzudenken. Oder meint «fortschreiten» hier ein Anwach-

18 Siehe H. pE Dy, «Historical Remarks on Spinoza’s Theory of Definition», in:
Spinoza on Knowing, Being and Freedom, hrsg. von J.G. van der Bend, Assen 1974,
41-50; Degs., «Conceptions of Philosophical Methods in Spinoza: Logica and Mos Geo-
metricus», in: Review of Metaphysics 40 (1986) 55-78. In der letzteren Arbeit argumentiert
der Autor fiir ein Verstindnis des Zusammenhangs zwischen Theorie der Definition und
der Darstellungsweise in der Ethik dergestalt, daB3 «[I]f we accept that geometrical method
is a method centred arround the theory of definition and the demonstrative deduction of
properties (and can therefore only superficially be characterized as an axiomatic method,
and is of course not literally a mathematical or geometrical method, the answer to all the
other problems is given at the same time» (78).

19 Dies ist das Verstindnis, das G. FLoISTAD, «Spinoza’s Theory of Knowledge in the
Ethicsy, in: Spinoza. A Collection of Critical Essays, hrsg. von Matjorie Grene (s. oben,
Anm. 3) 124, als «most reasonable interpretation» ansieht, i.e. «in terms of a process of
increasing knowledge. That is to say, (proceeds> signifies that the mind comes to know
more and more by intuition». Andere Méglichkeiten werden von ihm hier nicht in
Betracht gezogen.



104 Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit

sen der Erkenntnis? In diesem Fall wire wissenswert, wie hier sinn-
vollerweise von einem Erkenntniszuwachs die Rede sein kann. — Nun
gelten beide Erkenntnisarten freilich als «notwendig wahr» (I,
prop. 41)20; und von beiden Erkenntnisarten heifit es u. a., dal auf
ihrem Weg der Geist «weniger von den Affekten» leidet, «die schlecht
sind», und den «Tod weniger fiirchtet» (V, prop.38). Gleichwohl spricht
Spinoza von dem hohen Wert der Erkenntnis dritter Art (V, prop. 35,
schol.) und davon, «wieviel mehr sie vermagy als die Erkenntnis zwei-
ter Art. SchlieBlich spricht Spinoza auch von der besonderen, ja héch-
sten Befriedigung, die mit dieser dritten Erkenntnisart verbunden sei
(V, prop. 27, cf. prop. 32).

Wie aber konnen Erkenntnisarten, die gleichermaBlen wahr sind
bzw. gleichermaBen notwendig wahre Erkenntnisse liefern, unter-
schiedlichen Rang beanspruchen?2! Diese Annahme scheint zunichst
nur unter der Bedingung sinnvoll, daBl an unterschiedliche Gegen-
standsbereiche gedacht ist, welche unterschiedliche Zugangsweisen
erfordern. Tatsiachlich hat diese Deutung etwas fiir sich. Denn in 'V,
prop. 36, schol. wird der Unterschied zwischen beiden Erkenntnisarten
auch so artikuliert, dal wir es im einen Fall mit einer allgemeinen
Erkenntnis?22 (universalis cognitio) zu tun haben und im zweiten Fall mit

20 Hier liegt ein deutlicher Kontrast zur Position des «Traktats tiber die Verbesserung
des Verstandes» §§ 28-29 vor. Siehe generell auch E. CurLEY, «Experience in Spinoza’s
Theory of Knowledge», in: Spinoza. A Collection of Critical Essays, hrsg. von Marjorie
Grene (s. oben, Anm. 3) 56-57 und ].J. MACINTOSH, «Spinoza’s Epistemological Views»,
in: Reason and Reality (Royal Institute of Philosophy Lectures 5), London 1972, 47.

21 Bis zu einem gewissen Grade lif3t sich diese Frage natiirlich einfach beantworten —
nidmlich unter dem Hinweis auf den besonderen Erkenntniswert jener Einsichten, die in,
oder genauer ( s. unten) durch die scientia intuitiva bereitgestellt werden. Dieser Wert hat
offensichtlich etwas mit Freiheit und Unsterblichkeit zu tun (V, prop. 23 sqq., prop. 27,
prop. 40).

22 Hier stellt sich natiirlich die Frage, was mit der Charakterisierung der Vernunfts-
bzw. Verstandeserkenntnis als allgemeiner Erkenntnis genauer gemeint ist. Denn die
Interpretation, die von der Annahme ausgeht, daB3 Spinoza dhnlich wie Platon im Staat
(«Vermutung», «Glauben», « Verstand», « Einsicht») an unterschiedliche Bereiche dachte,
miifite ein Verstindnis vorliegen, welches ausschlie3t, dal Spinoza hier primir meinte,
daB3 wir von Dingen iiberhaupt, und so auch von Einzeldingen, eine allgemeine Erkennt-
nis haben, also eine relativ unspezifische Einsicht gewinnen. Dies diirfte schwierig sein.
Was die Bereichs-Interpretation angeht, so bietet sich die Annahme an, dafi Spinoza an
Gesetze dachte, die — wie es im Tractatus De Intellectus Emendatione heillt — in den
Attributen und unendlichen Modi als «wahren codices eingeschrieben» seien (II, 37.1)
und gemil deren alle Einzeldinge «geschrieben und geordnet werden» (II, 37.2-3). Nun
gelten die notiones communes in der Ethik auch als Ausgangspunkte des Denkens (I,
prop. 40, schol. 1 [II, 120.16], und es ist in der Tat denkbar, dal3 die Ideen selbst solche



Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit 105

einer Erkenntnis einzelner Dinge (singularium cognitio). Dies wiirde den
Schluf3 nahelegen, daB3 notwendig wahre Erkenntnisse auf der zweiten
Stufe jeweils allgemeine Sachverhalte angehen, notwendig wahre Er-
kenntnis auf der dritten Stufe hingegen Einzelsachverhalte?23

Doch liegt dieser Schluf3 nicht so deutlich zu Tage. Denn Spinoza
selbst beschreibt den Gedanken so, daB der Leser zur Uberlegung
gedringt wird24, es handle sich bei beiden Einsichten um ein und
denselben Sachverhalt: «Denn obgleich ich im 1. Teil im allgemeinen
gezeigt habe, dal alles (und folglich auch der menschliche Geist) dem
Wesen und der Existenz nach von Gott abhingt, affiziert jener Beweis,
obschon er regelrecht gefiithrt und iiber jeden Zweifel erhaben ist, doch
unser Gemiit nicht so, als wenn dasselbe eben aus dem Wesen eines
jeden Einzeldinges geschlossen wird, von dem ich sage, daf3 es von Gott
abhingt» (V, prop. 36, schol.). Den Gedanken, der in dieser Einsicht
zum Ausdruck kommt, wollen wir P nennen. Somit bleibt zu fragen,

Gesetze darstellen oder zumindest involvieren. Vgl. E. CURLEY, « Experience in Spinoza’s
Theory of Knowledge», in: Spinoza. A Collection of Critical Essays, hrsg. von Marjorie
Grene (s. oben, Anm. 3) 50-51. Vgl. auch R.]J. DELAHUNTY, Spinoza (= The Arguments of
the Philosophers), London 1985, 79. Dieses Verstindnis ist jedoch mit dem oben genann-
ten insofern kompatibel, als Spinoza gemeint haben kénnte, daB3 uns die allgemeine
Erkenntnis, i. e. die Erkenntnis von Naturgesetzen, zugleich mit einer allgemeinen
Erkenntnis von Dingen iiberhaupt versehe. Denn die Dinge, die unter ein Attribut fallen,
werden hier ja «ihrem allgemeinen Wesen nach (das sie mit allen Modi desselben Attributs
gemein haben) begriffen» (W. Rob, Spinozas Idee der Scientia Intuitiva und die spinozi-
anische Wissenschaftskonzeption [s. oben, Anm. 6] 509). Der entscheidende Punkt mag
der sein, daB in Spinozas Sicht ratio nicht an die Wesen einzelner Dinge (mod: finiti)
herangelangt, wohl aber an die allgemeinen Eigenschaften von Dingen (vgl. R.J. DELA-
HUNTY, Spinoza, 83).

23 Diese Zuordnung setzt natiirlich voraus, dafl in dem Passus «rerum singularium
cognitio, quam intuitivam [i.e. scientiam)], sive tertii generis appelavi» (II, 303.17-18) der
Relativsatz, oder genauer «quae», in einem nicht-einschrinkenden Sinne verstanden wird.
Diese Annahme stellt CARR, «Spinoza’s Distinction between Rational and Intuitive
Knowledge», in: Philosophical Review 87 (1978) 249 in Frage. Er macht interessanterweise
geltend, daB Spinoza nicht sage «that intuitive knowledge is necessarily of individuals»
(248), und: «There is no suggestion that intuitive knowledge is of individuals only» (249).
Carr interpretiert dann « ... cognitione universale» (Spinoza Opera Bd. II, 303.19) ent-
sprechend als «universal knowledge of them» (249), i.e. von ihnen, i.e. den Einzeldin-
gen.

24 Diese Richtung war in der Ethik selbst bereits mit der Einfithrung des Gedankens
in II, prop. 40, schol. 2 angezeigt, d. h. mit dem Beispiel der vierten Zahl. Auch hier
handelt es sich bei dem, was erkannt wird bzw. zu erkennen ist, um ein und dieselbe Sache
(quartum obtinendum [Spinoza Opera Bd. II, 122.20], welche auf unterschiedliche Weisen
bzw. Wesen erfalBt werde (vgl. auch Tractatus De Intellectus Emendatione (Spinoza Opera
Bd. I1, 11.21-12.14).



106 Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit

welchen Gedanken P in Spinozas Sicht genau beinhaltet und worauf
sich also «dasselbe» (id 7psum) bezieht? Im einen Fall handelt es sich
offenbar um eine Einsicht, die als Konklusion eines Beweises auftritt,
im anderen Fall um eine Einsicht, die auf der Basis anderer Einsichten
erschlossen (concluditur) wird.25

So wie sich Spinoza ausdriickt, kann es sich bei P nur um den
Gedanken handeln, daB alles und folglich auch der menschliche Geist
dem Wesen und der Existenz nach von Gott abhingt. Nun erscheint P
hier nicht in der reinen Form, in der er im Zusammenhang des ersten
Buches Gestalt gewann.26 Vielmehr wird mit «folglich» eine Spezifi-
kation dergestalt gegeben, daf3 die als wahr bewiesene These auch fiir
den hier in Rede stehenden Einzelfall gelte. Dies wiirde darauf hin-
weisen, dal3 Spinoza die Einsicht beziiglich des menschlichen Geistes,
wir wollen sie Q nennen, als Teil von P begreift, dergestalt, dall Q von P
impliziert wird, und jemand, der P behauptet, auch Q behaupte. - Wenn
es heiBt, dal eben diese Einsicht aus der Erkenntnis der Einzeldinge
resultiere, so haben wir uns zu fragen, ob diese Einsicht dann P oder Q
betrifft. Wihrend P sicher Q impliziert, gilt das Umgekehrte nicht.
Doch erfihrt die Frage noch eine Komplikation besonderer Art. Denn
wenn wir den Kontext von II, prop. 40, schol. 2 beziiglich des Aus-
gangspunktes intuitiver Erkenntnis nicht auBBer Acht lassen, mul3 ferner
vorausgesetzt werden, dal3 die Erkenntnis von Einzeldingen selbst
ihrerseits nicht ohne die Erkenntnis zweiter Art moglich sei.27 Damit
wiirde gelten, daB der Geist bereits Gottes Wesen kennt (Spinoza Opera
Bd. II, prop.31, dem.) und genau genommen auch eine vollstindige
Kenntnis dieses Wesens hat. Von hieraus betrachtet, ist es schwer zu
verstehen, welche neue Dimension mit der Erkenntnis von P oder Q

25 Auffillig ist hier die Entsprechung zur Schilderung der «mathematischen Intui-
tion» in II, prop. 40, schol. 2: das Vierte wird erschlossen (conc/uditur) aus dem, was in und
mit der Intuition erfaBBt bzw. «mit einem Blick» gesehen wurde (Spinoza Opera Bd. II,
122.30); dhnlich heiBt es im 7ractatus De Intellectus Emendatione § 24 «sed intuitive [i.e.
evident] nullam operationem facientes» [Spinoza Opera Bd. 11, 12.13-14].

26 Gemil der Argumentation des I. Buches, auf das Spinoza hier ausdriicklich ver-
weist, erscheint dieser Gedanke zunichst in der Formulierung « Alles, was ist, ist in Gott
und nichts kann ohne Gott begriffen werden» (I, prop. 15) und sodann in der fiir den
Kontext hier relevanten Formulierung «Gott ist nicht nur die wirkende Ursache der
Existenz, sondern auch des Wesens der Dinge» (I, prop. 25 [s. oben]). Im Zusammenhang
der Uberlegungen des 1. Buches entwickelt sich diese Einsicht auf dem Hintergrund der
These, daBl es nur ein absolutes, unabhingiges Sein gebe und alles andere unter dem
Gesichtspunkt der Abhingigkeit begriffen werden miisse.

27 Dies geht klar aus Spinoza Opera Bd. II, 122.17-19 hervor (s. oben). .



Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit 107

tiberhaupt gewonnen werden konnte. Doch ist es wichtig zu sehen, was
Spinoza in unserem Kontext unter Erkenntnis des Wesens eines Ein-
zeldinges versteht: Beim Wesen eines Einzeldinges handelt es sich hier
um das Wesen (essentia) unseres Geistes (mens nostra). Und die relevante
Erkenntnis besteht offenbar in dem Verstindnis des Wesens unseres
Geistes als Erkenntnis, deren Prinzip und Fundament Gott sei (Spinoza
Opera Bd. II, 303. 11-12). So wiirde nunmehr klar, auf welche Art und
in welcher Hinsicht (guomodo et qua ratione) unser Geist «seinem Wesen
und der Existenz nach aus der Natur Gott folgt und abhingt» (II, 303,
13-15). Doch handelt es sich hier wirklich um denselben (¢4 ipsunz)
Gedanken bzw. Sachverhalt?

Der letzte Satz erwahnt eine Tatsache beziiglich des menschlichen
Geistes, die aus der Einsicht beziiglich des Wesens des menschlichen
Geistes erschlossen wird. Ob sich aus dieser Tatsache allein jene allge-
meine Tatsache beziiglich der Abhingigkeit simtlicher Dinge von Gott
erschlieBen 146t, ist zumindest fraglich. Insofern scheint die Rede von
«dasselbe» nicht zur Sache zu sprechen. Denn die Tatsache beztiglich des
menschlichen Geistes betrifft einen Sachverhalt, der als Einzelfall mit
dem Beweis der These I, prop. 25 und I, prop. 15 bereits mitbewiesen
wurde. — Doch was konnte Spinoza sonst vor Augen gestanden haben?
Den Schliissel zum Verstindnis scheint der Ausdruck «auf welche Weise
und in welcher Hinsicht» zu bieten. Denn mittels dieser Qualifikation
wird bedeutet, daf3 die allgemeine Tatsache der Abhingigkeit der Dinge
hier ein sozusagen individuelles Gesicht erhilt: Anhand der Einsicht in
das Wesen des menschlichen Geistes verstehen wir, was «abhingig sein
von Gott» bedeutet; und damit, dal} wir verstehen, was es heil3t, von
Gott abhingig zu sein, verstehen wir auch etwas von der Tragweite und
existenziellen Bedeutsamkeit der These selbst, die als solche — allein im
logischen Raum der Metaphysik — vielleicht abstrakt und blutleer blie-
be. Dies scheint der Sinn der Behauptung zu sein, daf die intuitive
Erkenntnis unser Gemiit beriihre und insofern hohen Wert habe.

Doch ist damit noch nicht die Frage beantwortet, inwiefern sich
beide Erkenntnisarten inhaltlich unterscheiden. Was im Falle der ratio-
nalen Erkenntnis erklirtermafen zu den Lehrstiicken gehort (I,
prop. 15 und prop. 25) und den Status einer Konklusion aus beweisen-
den Primissen hat, ist hier im Fall der intuitiven Erkenntnis selbst nicht
Gegenstand des relevanten Wissens, R. Vielmehr handelt es sich um
einen Gedanken, der erschlossen wird (concluditur). Hier nun stellt sich
die Frage, wie sich dieser Gedanke, Q, logisch zu jenem anderen



108 Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit

Gedanken, R, verhilt, der Gegenstand intuitiven Wissens beziiglich des
Wesens (essentia) ist. Die Beantwortung dieser Frage verlangt eine Kla-
rung des Gedankens P beziiglich des Wesens des menschliches Geistes.
Der Text selbst spricht vom Wesen des Geistes als allein jener Erkennt-
nis, deren Prinzip und Fundamentum Gott ist (Spinoza Opera Bd. II,
303. 11-12). Gehort die im Relativsatz gegebene Charakterisierung
«deren ... etc.» zum Definiens, und ist sie demnach als Teil der Wesens-
bestimmung anzusehen, oder handelt es sich um eine eher duBlerliche
Charakterisierung? Fir den Gedanken selbst verweist Spinoza loc. cit.
auf I, prop. 15 und II, prop. 47, schol. Ob dieser Verweis die Charak-
terisierung rechtfertigt, ist fraglich; an spiterer Stelle verweist Spinoza
tiir «Das Wesen des Geistes besteht in der Erkenntnis» (V, prop. 38,
dem.; Spinoza Opera Bd. II, 304. 13) auf II, prop. 11. Hier freilich heif3t
es im Zusatz, dal3 Gott das Wesen des menschlichen Geistes ausmacht
(Spinoza Opera Bd. II, 95. 1 sive quatenus humanae Mentis essentiam
constituit). Wenn der Gedanke R im Sinne der Formulierung V, prop. 38,
dem. verstanden wiirde und die Formulierung von «R» entsprechend
ohne den Relativsatz zu lesen wire, bliebe unverstindlich, wie aus R
irgendetwas erschlossen werden konnte. Verstehen wir das im Relativ-
satz Gesagte hingegen als Teil der Bestimmung, so enthilt R einen
Hinweis auf Gott als Prinzip und Fundament dieser Erkenntnis. Und
damit wire in der Tat gezeigt, inwiefern die Abhidngigkeitsthese Q fiir
das Wesen und die Existenz des Geistes gilt.

Der Geist sub specie aeternitatis

Damit wird auch verstindlich, weshalb Spinoza der dritten Art der
Erkenntnis soviel Gewicht einriumt und sie geradezu als Quelle héch-
ster beatitudo ansieht. Doch hat der Gedanke selbst noch eine andere
Dimension.28 Denn Spinoza verkniipft die Lehre von der dritten Art
der Erkenntnis mit der Annahme, daB3 zumindest ein Teil des menschli-
chen Geistes die physische Destruktion des Korpers iiberdauere und

28 In seiner Studie Spinoza and Other Heretics, Princeton, N.J. 1989 spricht Y. YoveL
hier wiederholt von der Vorstellung einer sikularen Errettung.



Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit 109

unsterblich bzw. ewig sei2? (Ethica V, prop. 23): Die besondere Art
dieser Verkniipfung kommt da deutlich zum Ausdruck, wo Spinoza sagt:
«Je mehr Dinge also der Geist nach der zweiten und dritten Gattung der
Erkenntnis erkennt, ein umso groBerer Teil von ihm dauert fort (nach
den Lehrsitzen 23 und 29 dieses Teils), und folglich bleibt (nach dem
vorigen Lehrsatz) ein umso groBerer Teil von ihm von den Affekten
unberihrt ...» (V, prop. 38, dem.).

Diese Vorstellung ist auffillig und in mehrfacher Hinsicht klirungs-
bediirftig. Auffillig ist sie insofern, als Spinoza Unsterblichkeit als Sache
eigener Leistung ansieht30 und zumal auch als etwas Graduelles3!;
dabei spricht Spinoza buchstiblich von mehr oder weniger groBBen Tei-
len des Geistes. Klirungsbedurftig ist sie deshalb, weil unklar ist, mit

29 Wenn Spinoza V, prop. 20, schol. im Sinne der Ankiindigung einer neuen Unter-
suchung sagt, es gelte, «zu dem iiberzugehen, was die Dauer des Geistes ohne Beziehung
auf den Korper angeht» (II, 204. 23-24) und in V, prop. 23 betont, «es bleibt etwas von
ihm tbrig, was ewig ist», so bedeutet dies m. E. nicht, daf} Spinoza begrifflich gegen jene
Setzungen verstoBt, die in Ethica I, def. 8 getroffen wurden. Vielmehr scheint Spinoza hier
(V, prop. 20, schol.) eben innerhalb der nicht-spekulativen Sichtweise zu sprechen. D. h.:
Er nimmt die normale Sichtweise ein, um diese dann zu verlassen. — Diese Interpretation
scheint mir im iibrigen auch hinsichtlich der problematischen Verwendung des «immer»
(semper) in 1, prop. 21 den Vorzug zu verdienen (sieche dazu R.]. DELAHUNTY, Spinoza
[s. oben, Anm. 22] 293). — Im Prinzip scheint mir jene Auffassung richtig zu sein, die, wie
bei A. NaEtss, «Is Freedom consistent with Spinoza’s Determinism?», in: Spinoza on
Knowing, Being, and Freedom, hrsg.von ].G. van der Bend (s. oben, Anm. 18) 10 von
«timeless kinds of determination» ausgeht.

30 DafB3 Unsterblichkeit (in welchem Sinne auch immer [s. unten]) an den Besitz
philosophisch relevanter Einsichten gebunden ist, geht auch aus V, prop. 39, schol. hervor.
Hier wird der Geist derer, die «von sich und von Gott eine groBe Erkenntnis haben und
deren grofiter und wesentlicher Teil ewig ist» (Spinoza Opera Bd. 11, 305. 15-17) mit dem
unentwickelten Geist von Kleinkindern verglichen, «welcher, fiir sich allein betrachtet,
fast gar kein BewuBtein von sich, von Gott oder von den Dingen hat» (11, 305. 25-26). Mit
A. DoNAGAN, «Spinoza’s Proof of Immortability», in: Spinoza. A Collection of Critical
Essays, hrsg. von Marjorie Grene (s. oben, Anm. 3) 257 lese ich diese Stelle sinngemil3
gegen Marthe Kneale als Ausdruck einer Einschrinkung der allgemeinen Errettung. Vgl.
auch DEgs.: Spinoza (s. oben, Anm. 14) 202. R.]. DELAHUNTY (Spinoza [s. oben, Anm. 22]
304 ordnet diese Stelle seinem Thema «the survival of the fittest» (300 ff.) z und Dieser
Gedanke scheint mir abwegig.

31 Auch hier liegt ein weiteres Problem. Denn Spinoza spricht in V, prop. 38, dem.
von der zweiten #nd dritten Erkenntnisart. Dieses «und» ist zumindest zweideutig: (a)
Sollte Spinoza das «und» logisch im Sinne eines «viel» verstanden haben, so gentigt de facto
die zweite Erkenntnisart; doch scheint die Erkenntnis von Einzeldingen im relevanten
Sinne an die dritte Erkenntnisart gebunden zu sein. (b) Sollte Spinoza das «und» im Sinne
von «beides» verstanden haben, so wird der Sinn der Forderung obskur. So involviert die
dritte Erkenntnisart die zweite, sofern sie diese [i.e. die addquaten Ideen] voraussetzt. Die
Annahme, da} die dritte Erkenntnisart ohne jene andere Erkenntnisart ins Werk gesetzt
werden konnte, scheint abwegig (II, prop. 40, schol. 2 u.8.).



110 Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit

welchem Recht Spinoza fir den Geist (oder einen Teil von ihm) Ewig-
keit in Anspruch nimmt.32 Die These, daf3 der Geist gegebenenfalls
sogar zum grofleren Teil (major pars [Spinoza Opera Bd. II, 304. 15])
oder zum iiberwiegenden Teil (praecipua pars [Spinoza Opera Bd. II,
305. 16-17]) iiberdauere, zeigt, dall Spinoza hier nicht in den traditio-
nellen Begriffen von Seelen-Teilen usw. denkt. Der Sinn des Gesagten
erschlieB3t sich vielmehr unter der Voraussetzung, daf3 der Geist selbst
als Gebilde verstanden wird, welches Ideen hat bzw. durch solche
konstituiert wird. 33 Da nun der Geist in dem Mafe hoher entwickelt
und wirklich ist, in dem er tiber adidquate Ideen verfiigt, und die Ideen
ihrerseits als Teile des Geistes gelten, scheint der Geist als eine Art
Kérper von Gedanken bzw. Erkenntnissen34 aufgefafit werden zu kon-
nen. Falls also der hier im Sinne der Rede jeweils relevante Teil des
Geistes als Gebilde von wahren Erkenntnissen angesehen werden
soll35, miiBite es sich bei den entsprechenden Inhalten 7pso facto um ewig
wahre Gebilde handeln. Dies wiirde verstindlich machen, dafl Spinoza
fiir Gedanken bestimmter Art Ewigkeit im Sinne zeitloser Wahrheit
beanspruchte; und sofern die Ideen zugleich auch als glaubensartige
Gebilde aufgefalit werden sollten, wird eher verstindlich, daf3 Spinoza
das Denken derartiger Inhalte den Status des Gedachten assimilierte,
bzw. bestimmte Eigenschaften des Gedachten auf das Denken selbst

32 Die Schwierigkeit ist zumindest dann unabweisbar, wenn man (a) auf die Charak-
terisierung von Ewigkeit in I, def. 8 im Gegensatz zu Dauer und zu Zeitlichkeit (V,
prop. 23, schol.) verweist («unter Ewigkeit verstehe ich die Existenz selbst, insofern sie aus
der bloBen Definition des ewigen Dinges als notwendig folgend begriffen wird» [Spinoza
Opera Bd. 1, 46. 13-15]) und (b) festhilt, daB laut I, prop. 20 im Falle Gottes Wesen und
Existenz daB3elbe sind, nicht aber im Falle der geschaffenen Dinge (I, prop. 24). — Daf der
Geist (mens) sinngemil nicht als moglicher Triger des Pridikates «ewig» in Frage kommt,
scheint aus der Uberlegung hervorzugehen, daB der Geist g#a Ort der Ideen durch die Ideen
von Kérpern bestimmt werde. Aber genau diese Betrachtungsweise bedarf, aus Spinozas
Sicht, einer gewissen Modifikation (s. unten).

33 Dies gilt auf elementarer Ebene bereits fiir die Bestimmung des Geistes als Idee des
Koérpers (II, prop. 11 und 12). Dazu siehe E.E. Harris, «Body-Mind relation in Spinoza’s
Philosophy», in: Spinoza’s Metaphysics, hrsg.von ].B. Wilbur, Assen 1976, 23.

34 Dies liegt umso niher, als Ideen bei Spinoza gelegentlich als Gebilde betrachtet
werden, welche Zustimmung involvieren (II, prop. 49, schol. [«ideam, quatenus idea est,
affirmationem aut negationem involvere»., Spinoza Opera Bd. II, 132. 10-11]); sie haben
also, wie namentlich J. BENNETT, A Study of Spinoza’s Ethics (s. oben, Anm. 2) § 39 gut
herausstellt, eine propositionale Struktur. Uberdies ist freilich anzunehmen, daf3 die Ideen
auch, z. T. wenigstens, Glaubenstruktur haben.

35 Diese Auffassung vertrat auch Martha Kneale, «Eternity and Sempiternity, in:
Spinoza. A Collection of Critical Essays, hrsg. von Marjorie Grene (s. oben, Anm. 3) 239,
vgl. auch R.J. DELAHUNTY: Spinoza (s. oben, Anm. 22) 302.



Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit 111

tibertrug. 36 In diesem Sinne behauptet Spinoza, dall «wir wissen (sen-
timus) und erfahren, dafl wir ewig sind. Denn der Geist weil3 jene Dinge,
die er durch das Erkennen begreift ...» (Ethica V, prop. 23, schol.).
Nun mag diese Sicht der Dinge bis zu einem gewissen Grad erkla-
ren, wie man sich das Verhiltnis des relevanten Teils des Geistes zum
gottlichen Intellekt selbst vorzustellen hat. Offensichtlich wird jenes
Denken, welches die Gedanken des gottlichen Intellektes erfal3t und
selbst denkt, mit dem Denken des gottlichen Intellektes strukturell und
inhaltlich identisch.37 Doch ist dies nicht die eigentlich interessante
Frage. Die eigentlich relevante Frage ist, ob Spinoza den in Rede ste-
henden Teil des menschlichen Geistes mit einem Teil des gottlichen
Intellektes identifizierte. Hier gilt es nun zu sehen, daf3 die eben gege-
bene Charakterisierung der Vorstellung Spinozas kaum als Beschrei-
bung simtlicher Fille gelten kann, die hier in Betracht zu ziehen wiren.
Denn Spinoza rechnet mit Graden solcher Angleichung an den gottli-
chen Intellekt. Dies gilt einmal im Hinblick auf den Bereich und die
Ausdehnung der Erkenntnis. Hier wire zu erwarten, da3 die Portion
des Geistes, welche iiberdauert, derjenigen Position von Erkenntnis
entspricht, von der der Geist tatsidchlich erfiillt und ausgefiillt wird.
Diese Vorstellung wire mit der Annahme eines iiberpersénlichen Ubet-
lebens kompatibel. Nun ist aber auch mit Graden und Abstufungen
innerhalb der Erkenntnis selbst zu rechnen. Dies gilt zumindest im
Lichte jener Aussagen, die die heilstrichtige Erkenntnis mit dem Vor-

36 DaB Spinoza dhnlich wie Platon und andere Denker dazu tendierte, Eigenschaften
der Objekte der Erkenntnis auf das Subjekt der Erkenntnis zu iibertragen, geht besonders
deutlich aus der Schrift « Kurze Abhandlung von Gott, dem Menschen und seinem Glick»
hervor: «Doch auch diese wahre Erkenntnis ist nach den Objekten, die sich ihr darbieten,
ebenfalls verschieden, so daB3, je besser das Objekt ist, mit dem sie zur Vereinigung gelangt,
umso besser auch diese Erkenntnis ist. Und darum ist das der vollkommenste Mensch, der
mit Gott (der das allervollkommenste Wesen ist) sich vereinigt und ihn so genieBt» (I. Teil,
Kapitel 4, § 10, hrsg.von C. Gebhardt [Philosophische Bibilothek Bd. 91] 69). Vgl.
R.J. DELAHUNTY, Spinoza (s. oben, Anm. 22) 301-302.

37 Diese Uberlegung wiirde — sofern man von der Annahme einer Bestimmbarkeit
des Denkens durch das Gedachte ausgeht — wohl nur die Schluffolgerung gestatten, daf3
das Uberdauern des menschlichen Geistes (oder eines Teils von ihm) als Weise einer
iiberpersénlichen, nicht-individuellen Unsterblichkeit anzusehen ist. (Diese These wurde
namentlich von HAMPSHIRE, Spinoza, London 1962, 275 vertreten: « The possible eternity
of the human mind cannot therefore be intended by Spinoza to mean that I literally
survive, as a distinguishable individual, insofar as I attain genuine knowledge, for insofar
as I do attain genuine knowledge, my individuality as a particular thing disappears and my
mind becomes so far united with God on Nature conceived under the attribute of
thought.»).



112 Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit

liegen der Erkenntnis zweiter Art verkniipfen (siche oben, Anm. 30),
aber es gilt auch im Lichte jener Uberlegung, daB3 die Erkenntnis da, wo
es um die Erkenntnis der eigenen Existenz geht, je anders aufgebaut ist
als die eines anderen Individuums. 38 Damit wire ein individuierender
Faktor im Spiel, der die relevanten Portionen des Geistes auch da, wo
diese dem Bereich nach gleich sind, voneinander unterscheiden kénnte.
Aber wiirde dies auch die Annahme einer individuellen und persénli-
chen Unsterblichkeit mit sich fithren?39

Nun ist mit diesen Erwidgungen noch nichts iiber die Frage priju-
diziert, ob der unsterbliche Teil des menschlichen Geistes mit einer Idee
im gottlichen Intellekt identisch sein miiite. Hier gilt es zunichst zu
sehen, was Spinoza mit Vorstellung des Uberdauerns eines Teiles des
Geistes verbindet. Wenn es Spinoza mit dem Gedanken, dafl der Geist
(oder ein Teil von ihm) ewig sei, ernst ist, so miiBte er auch die Meinung
vertreten haben, daf3 der Geist (oder ein Teil von ihm) vor der Geburt
existiert habe.40 Nun scheint diese Meinung mit der Vorstellung zu
kollidieren, daf3 es in und an der Leistung des einzelnen liege, ob und in
welchem Ausmal} ein Teil des Geistes tiberdauere. Falls Spinoza also
angenommen hitte, daB ein Teil des menschlichen Geistes immer

38 Vgl. Martha Kneale, «Eternity and Sempiternity», in: Spinoza. A Collection of
Critical Essays, hrsg. von Marjorie Grene (s. oben, Anm. 3) 239: «A given mind [...] is that
system of knowledge which has the existence of God as its first premiss (this is common to
all), the existence of other parts of the universe as intermediate premisses, and the
existence of its own body as conclusion. Thus every human mind is in a way the same
system of knowledge as every other human mind, but it is the system arranged in a different
Way. »

39 Man mag hier, mit R.]. DELAHUNTY, Spinoza (s. oben, Anm. 22) 309 und anderen
Interpreten Inkonzinnititen im Denken Spinozas benennen, die fiir sich divergierende
Auffassungen wie die bei Hampshire und Martha Kneale verantwortlich wiren. — Wie
dem auch sein mag, schon der Begriff einer personalen Weiter-Existenz bietet hier gewisse
Verstindigungsschwierigkeiten. Denn Spinoza betont V, prop. 21, dafl Erinnerung an die
Existenz des Kérpers gebunden sei; und diese Annahme, die ja zur These beziiglich des
Geistes als Idee des Korpers paBt und von dieser geradezu erfordert wird, schlief3t fiir die
Weiterexistenz genau genommen jedes Ich-BewuBtsein aus. Damit wird aber auch die
Annahme einer personlichen Unsterblichkeit bei Spinoza eigentlich sinnlos. Doch mag man
dariiber insofern streiten, als unklar ist, wie wichtig Spinoza Erinnerung selbst fiir das
BewuBtsein von Selbst—Identitit eingeschatzt hitte (vgl. A. DONAGAN, «Spinoza’s Proof of
Immortability», in: Spinoza. A Collection of Critical Essays, hrsg. von Marjorie Grene
[s. oben, Anm. 3] 257).

40 Darauf hatte H.A. WoLFsoN, The Philosophy of Spinoza (s. oben, Anm. 11) Bd. 2,
296 aufmerksam gemacht; und A. DoNAGAN, Spinoza’s Proof of Immortability, in: Spi-
noza. A Collection of Critical Essays, hrsg. von Marjorie Grene (s. oben, Anm. 3) 247
betont zurecht, dafl Ethica V, prop. 23, schol. diese Auffassung sinngemif3 auch voraus-
setze.



Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit 113

schon da sei und weiterhin da sein werde, so kénnte er kaum gemeint
haben, daB3 es sich bei dem in Rede stehenden Teil jeweils um denselben
Teil handle. Von den Voraussetzungen seiner Ontologie her betrachtet,
scheint dies zunichst ausgeschlossen. Denn hier gilt ja, daB die tatsich-
liche Existenz des Geistes gua Idee des Korpers an die tatsichliche
Existenz des Korpers gebunden ist (V, prop. 23, dem.); und es gilt
ebenfalls, daB3 das Wesen dieses oder jenes Korpers etwas ist, das durch
Gott ist und durch diesen begriffen werden miisse und entsprechend
auch eine Idee als Gegenstiick im gottlichen Intellekt hat (V, prop. 22,
dem.). Mithin scheint die These von der Unsterblichkeit eines Teils des
menschlichen Geistes genaugenommen zwei Bereiche anzugehen, die
als Bereiche verschieden sind; und von hieraus betrachtet scheint es
aussichtslos, Spinozas Behauptung weiter einzuengen.4! Doch verliert
die These in dem Moment viel von ihrer Hirte, wo bedacht wird, daf3
Spinoza das tatsichliche Dasein des Korpers als eine Art Aktualisierung
der Essenz des Korpers betrachtet4? und entsprechend das tatsichliche
Dasein des Geistes als eine Art Aktualisierung der Idee auffassen
konnte.

Gerade der letztere Punkt wire weder ein novum noch besonders
auffillig. Denn auch Plotin, der die Ideen ja als denkende Wesen auf-
faBt43 und das eigentliche Ich als etwas ansieht, das iiber einen trans-
zendenten Status44 verfiigt und geradezu eine Idee ist, zog die Existenz

41 Wie andere Autoren lamentiert J. BENNETT, A Study of Spinoza’s Ethics (s. oben,
Anm. 2) 375, daB3 es sich hier um einen schlimmen Einbruch des Denkens Spinozas
handle. — Wichtig ist jedoch sein Hinweis auf LEiBNIZ: AuBerung (Gesammelte Schriften
und Briefe II, 1 [Darmstadt 1926] 535), wonach Spinoza Unsterblichkeit hier als Sein
vergleichbar einer platonischen Idee ansah.

42 Wie A. Kenny im Blick auf Descartes spricht R.]. DELAHUNTY, Spinoza (s. oben,
Anm. 22) von der formalen Essenz hier bei Spinoza als inaktualisierte Moglichkeit —
vergleichbar einer Art von Meinongscher Subsistenz. — Diese Betrachtungsweise scheint
mir richtig. Doch bietet sie wenigstens ein Problem. Denn laut Spinozas eigener Klassi-
fikation in V, prop. 29 gibt es einen Sinn von «aktual», der auch auf das Sein der Dinge in
Gott zutrifft. Mit anderen Worten: Unsere Rede vom Sein aktualisierter Moglichkeit (vgl.
auch J. BENNETT, A Study of Spinoza’s Ethics [s. oben, Anm. 2] 357-358) scheint mir unter
der Voraussetzung sinnvoll, daB wir diese Art von Rede als Teil einer Betrachtung zulas-
sen, die das Sein der formalen Essenzen als Weise des aktualen Seins in Gott (V, prop. 29)
beschreibt. Tatsichlich scheint Spinoza diese Vorstellung sogar auf die Annahme der
Existenz von Ideen nicht-existierender Einzeldinge bezogen zu haben (II, prop. 8). Hier ist
jedoch unklar, was «nicht-existierend» ein- bzw. ausschlief3t.

43 Enneade V 9 (5) 8, 2 [noera ousia).

44 Vegl. Enneade IV 3 (27) 12, 1-5und VI 4 (22) 14, 16-22. Vgl. generell G. O’DALy,
Plotinus’ Philosophy of the Self, Shanon 1973.



114 Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit

von Ideen von Individuen in Betracht (V 7 [18]). Zwar bleibt seine
definitive Ansicht zu diesen Problemen im dunkeln. Doch scheint er
zumindest zeitweilig die Moglichkeit erwogen zu haben, daf3 die eine
Idee einmal oder auch mehrere Male aktualisiert werde. Sicher hitte
Plotin von den platonistischen Voraussetzungen seines Denkens her
nicht mit einer Subsistenz von Essenzen dieses oder jenes Korpers
rechnen kénnen. 4% Doch wiirde dies nichts an dem Befund indern, daf3
auch Plotin — in der Betrachtung s#b specie aeternitatis, d.h. in der
Betrachtung des Geistes als Geist — das Vorhandensein individueller
Ideen anerkannt hitte und somit einen Modus von Ewigkeit des Selbst.
Hier besteht also kein prinzipieller Unterschied zu dem, was Spinoza
dachte. Doch ist damit die Frage, wie der menschliche Geist als
menschlicher Geist unsterblich oder sogar ewig sein kann, nicht beant-
wortet. 46

Abschiufs

Hier sto3t Spinozas Betrachtungsweise auf Schwierigkeiten. Diese
mogen in der Natur der Sache begriindet liegen. Doch haben sie auch
mit der Art des spinozianischen Projektes der Ethica zu tun. Dieses
besteht in einer Verwebung von rationalistischer Ontologie und natu-
ralistischer Ethik; und so erweisen sie sich als Symptome von Schwie-
rigkeiten, die das Projekt in seinem Kern angehen. Da ist erstens der
Umstand, daf3 Spinoza immer wieder auf empirische Voraussetzungen
zuriickgreift und so zugleich die rationalistische Konzeption seiner
Metaphysik prinzipiell gefihrdet. 47 Zweitens gilt es zu sehen, dafl Spi-
nozas Interesse an einer realistischen Interpretation seiner Metaphysik

45 Eine derartige Auffassung wiirde z. B. die Annahme der Sub- und Existenz einer
materia signata (im Sinne der Position von THoMAS, De Ente et Essentia) voraussetzen.

46 Auch hier ist allerdings Spinozas Sicht in Betracht zu ziehen; und zwar gilt es zu
beriicksichtigen, dafl der Mensch ohnehin nicht ein Gebilde von der Art der Substanz ist,
sondern, wie W. Rop, Die Philosophie der Neuzeit 1. Von Francis Bacon bis Spinoza.
Miinchen 1978 (= Geschichte der Philosophie, hrsg. von W. Réd, Bd. VII) 202 betont,
«vom Standpunkt der Substanz aus betrachtet, von der ibrigen Natur nicht getrennt,
sondern mit ihr in der Einheit der Substanz verbunden» ist. M.a.W.: Auch das Subjekt bzw.
der Triger der Unsterblichkeit ist, aus der Sicht der Ontologie Spinozas betrachtet, ein
relationales Gebilde.

47 Dieser Punkt wurde exemplarisch von W. Rop, «Die Grenzen von Spinozas
Rationalismus» (s. oben, Anm. 17) herausgearbeitet, s. bes. 108-111.



Substanz und Mensch: Spinozas Auffassung der Wirklichkeit 115

die Annahme solcher Unterscheidungen wie derjenigen zwischen
essentiellen und nicht essentiellen Eigenschaften mit sich bringt und
einen entsprechenden Unterschied zwischen notwendigen und kontin-
genten Verhiltnissen nahelegt. 48 Doch haben Begriffe der Moglichkeit
und Kontingenz im System seiner Metaphysik eigentlich keinen Platz;
und es ist schwer vorstellbar, dafl sich Spinozas Vorstellungen hier zu
Elementen eines kohirenten Bildes fiigen lassen kénnten.49 Drittens
wird der Anspruch des rationalistischen Erkenntnisideals durch Spino-
zas eigene Wirklichkeitsauffassung bereits im Ansatz gefihrdet. Denn
wenn es der Fall ist, dal3 die eine Substanz aus mehr als zwei Attributen
besteht 30, der Mensch freilich nur zwei Attribute zu erkennen vermag,
so beschrinkt sich das vollkommene Wissen ipso facto auf einen Aus-
schnitt3! der Wirklichkeit. Hier besteht also ein Unterschied zur ari-
stotelisch-neuplatonischen Geistmetaphysik auf der einen und zu He-
gels Konzeption absoluten Wissens auf der anderen Seite. 52

48 Da Spinoza den Begriff der Essenz in Anspruch nimmt, ertkennt er (wie schon
Aristoteles) einen Unterschied zwischen solchen Eigenschaften an, die ein Ding haben
mulf3, um das Ding sein zu kénnen, welches es ist, und anderen Eigenschaften, die es haben
kann, jedoch nicht haben muB3.— Spinoza hilt dafiir, daB «zufillig (contingens) aber ein Ding
aus keinem anderen Grund genannt [wird] als wegen unserer mangelnden Erkenntnis...»
(Ethica I, prop. 33, schol. 1) — dies also in Ubereinstimmung mit seiner These, daBB es in der
Natur der Dinge nichts Zufilliges (conzingens) gebe (I, prop. 29).

49 Aussichtsreich erscheint mir allerdings der Weg, der von R. Mason, «Spinoza on
Modality», in: Philesophical Quarterly 36 (1986) 313-342 skizziert wurde.— Der Autor witbt
fir die Einsicht, dall Spinoza nicht (wie z. B. E.M. CURLEY, Spinoza’s Metaphysics. An
Essay in Interpretation, Cambridge, Mass. 1969, 88, und J. BEnNNETT, A Study of Spinoza’s
Ethics [s. oben, Anm. 2] 111-114) in Begriffen von de dicto-Modalititen interpretiert
werden sollte, sondern gemiB einer de re—Betrachtungsweise. Dieser Vorschlag verdient
schon deshalb Beachtung, weil er den Gegebenheiten des Textes Rechnung trigt. Spinoza
spricht von notwendigen, méglichen und kontingenten Dingen und driickt sich in der
Regel so aus, daf} die Annahme von de dicto—Modalititen geradezu ausgeschlossen zu sein
scheint. — Zu diesem Punkt werde ich gesondert Stellung nehmen.

50 Ethica I, prop. 10, schol.; vgl. « Kurze Abhandlung von Gott, dem Menschen und
seinem Gliick» I, 2.

51 Dieses Problem stellt sich umsomehr, als Spinozas Aussagen hinsichtlich der
Beziehung zwischen Essenz und Attribut (s. oben, Anm. 12) wenig konsistent sind (vgl.
D.E. FraAGEs, The Essences of Spinoza’s God, [s. oben, Anm. 11]. — Spinoza driickt sich
gelegentlich so aus, daf3 der Schluf3 naheliegt, als stehe ein Attribut fiir eine Essenz. Mithin
hitte derjenige, der ein Attribut erkennt, 7pse facto nur ezn Wesen bzw. einen Wesens-7¢:/
erfafit. Zwar kann dies so nicht gut Spinozas Meinung gewesen sein (vgl. E.M. CURLEY,
Behind the Geometrical Method [s. oben, Anm. 16] 29). Doch bleibt die Frage im Raum,
wie sich Spinoza hier aus der Affire ziehen konnte.

52 Teile der hier dargelegten Gedanken gehen auf ein Spinoza-Seminar (Sommer

1990) zurtck. Fir vielfiltige Anregungen danke ich Jirg Freudiger, Klaus Petrus und
Jean-Claude Wolf.



	Substanz und Mensch : Spinozas Auffassung der Wirklichkeit

