
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 1-2

Artikel: À propos d'un important prooemium de S. Thomas

Autor: Tremblay, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761154

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761154
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bruno Tremblay

A propos d'un important prooemium
de S.Thomas1

Lesprooemia philosophiques de S.Thomas attirent généralement peu
l'attention de ceux qui, encore aujourd'hui, étudient l'œuvre du plus
célèbre élève d'Albert le Grand. Ou on les ignore carrément, trop
anxieux d'entrer immédiatement dans les commentaires proprement
dits, ou on ne les considère pas comme tels, c'est-à-dire qu'on les

rattache aux commentaires ou aux traités qu'ils précèdent comme s'ils

en étaient des parties exactement au même titre que les autres. Or,
l'Aquinate a toujours pensé que le prooemium constituait une annonce de

toute l'œuvre à venir et même qu'il la commandait, d'une certaine
façon. Au point qu'on peut affirmer sans craindre de se tromper ou de

tomber dans l'exagération que la bonne compréhension d'un de ses

traités ou commentaires est en partie conditionnée par celle du prooemium

qui le débute.
Le commentaire à l'Ethique à Nicomaque, premier commentaire aux

œuvres morales d'Aristote, est lui aussi précédé d'un prooemium. Ce

prooemium, qui constitue l'objet du présent article, est d'une très grande
importance du fait qu'il introduit non seulement à l'Éthique à Nicomaque,

mais aussi à l'ensemble de la philosophie morale: éthique, économique

et politique. Il suscite également de l'intérêt par sa longueur et sa

richesse doctrinale peu communes, surtout quand on le compare à des

1 L'élaboration du présent article a en partie été rendue possible grâce à une bourse de

recherche du FCAR. Certains des points qui y sont abordés pourraient éventuellement être

repris plus en détail dans un ouvrage appelé à paraître ultérieurement.



66 A propos d'un important prooemium de S. Thomas

prooemia beaucoup plus courts et condensés, tel celui débutant le De ente

et essentia. Avant d'entreprendre l'étude spécifique du prooemium du
commentaire à l'Ethique à Nicomaque, sans doute convient-il d'expliquer

en tout premier lieu la nature et les fins de ce type de discours tel
qu'on le retrouve utilisé chez S.Thomas2.

Le proème, un discours philosophique bien particulier.

Tout comme plusieurs autres avant lui, S.Thomas avait l'habitude de

débuter ses traités ou ses commentaires par ce qu'on appelait en latin un
prooemium, et que, en français moderne, on a pris l'habitude de traduire
indifféremment par «introduction», «prologue», ou même «avant-propos».

Mais le prooemium, ou proème 3, comportait pour l'Aquinate des

caractéristiques propres qui en faisaient un discours bien particulier et
extrêmement important dans l'enseignement et la transmission de la

2 II est bien entendu que le prooemium comme discours philosophique n'a pas été
utilisé de la même manière par tous les auteurs et qu'il a pris au cours de l'histoire des

significations assez différentes. Je concentrerai principalement mon attention sur l'usage

que fait S.Thomas de ce type de discours, puisque ma considération est en vue de l'étude
d'un des prooemia de l'Aquinate. Il faut donc bien comprendre que même si ma rapide
présentation comporte quelque aspect historique (par exemple en abordant le prooemium
philosophique par le biais duprooemium rhétorique, qui lui est antérieur historiquement), il
n'est pas du tout dans mon intention, ici, de faire l'histoire de l'utilisation de ce type de

discours, en philosophie ou ailleurs. A ma connaissance, la meilleure considération
philosophique moderne du prooemium est celle qu'on retrouve dans un petit ouvrage de

Maurice Dionne: Le proème, Québec, 1985, 79 p., constitué par Louis Brunei à partir de

notes recueillies lors de cours donnés à l'Université Laval par M. Dionne dans les années
70. Je m'en inspirerai abondamment dans ma brève présentation du prooemium comme
discours philosophique chez S.Thomas. Un certain nombre des textes utilisés par
M. Dionne et que je reprends ici avaient déjà été signalés et exploités par L.-P. Luc,
Qu'est-ce qu'un prooemium philosophique?, thèse de licence, Université Laval, 1964,
26 p. Il s'agit d'un travail de moindre envergure, mais fait dans le même moule, si on peut
dire, et qu'on consultera aussi avec profit.

3 II deviendra évident un peu plus loin pourquoi «avant-propos» constitue une très

généralement du terme prologus pour désigner l'équivalent théologique mauvaise traduction.

D'autre part, S.Thomas se sert duprooemium philosophique. Quant à «introduction»,
il s'agit sans doute de la meilleure traduction des trois (surtout lorsqu'on jette un coup d'œil
à son étymologie), mais ce terme est employé de nos jours à tellement de sauces qu'il me
semble intéressant de faire revivreprooemium en français et de parler, à tout le moins dans

une étude sur la philosophie de S.Thomas, de «proème» pour signifier plus spécifiquement
le discours philosophique bien particulier sur lequel je porterai mon attention. Comme de

plus en plus de commentateurs contemporains, j'utiliserai dorénavant la forme francisée.



A propos d'un important prooemium de S. Thomas 67

sagesse, et c'est pourquoi il vaut sans doute la peine de le considérer en
lui-même et de voir ainsi comment ces caractéristiques propres nous
empêchent d'en parler comme d'une simple et banale introduction.
L'importance de ce type de discours est d'ailleurs très directement mise

en évidence par S.Thomas lui-même dans un passage à prime abord un
peu surprenant:

«[Le mot <argument>] signifie parfois l'acte même de la raison discourant
des principes aux conclusions. Et parce que toute la force de l'argument
consiste en le moyen terme, le moyen terme également est parfois dit un
argument. Et c'est pourquoi aussi les proèmes des traités dans lesquels on
retrouve quelque bref avant-goût de toute l'œuvre qui suit sont parfois
appelés des arguments»4.

Un discours philosophique en lequel peut se trouver toute la force
du traité qu'il précède mérite certainement qu'on s'y attarde quelque

peu.
Le mot latinprooemium est un calque du grec Ttpooîptov, qui signifiait

littéralement «devant le chant». Il s'agit en effet d'un composé de 7tpo,

«devant», et de oïpr|5, «chant» ou «récit chanté». Ce mot a donc d'abord
servi à désigner le prélude ou la première partie d'un chant. Par la suite,

7tpooi|tiov est passé dans le vocabulaire rhétorique, et ce n'est que
beaucoup plus tard qu'on l'a utilisé pour nommer aussi un discours

philosophique particulier. Mais avant d'en arriver à ce sens plus
philosophique, et pour le manifester, considérons d'abord rapidement le

proème rhétorique, qui se situe comme à mi-chemin entre le proème
poétique et le proème philosophique.

En rhétorique, npootpiov signifiait l'une des parties du discours, et
plus précisément, lorsque présente, celle qui vient au tout début, celle

qui précède toutes les autres6. De manière générale, Cicéron7 résume

4 «... quandoque enim significat ispum actum rationis discurrentis de principiis in
conclusiones; et quia tota vis argumenti consistit in medio termino, ideo quandoque etiam
médius terminus dicitur argumentum; et inde etiam est quod quandoque librorum prooe-
mia argumenta vocantur in quibus est quaedam praelibatio brevis totius operis subsequen-
tis.» (Quaestiones disputatae de veritate, Rome, 1973, q.14, a.2, ad 9, 357-366).

5 Mot qui tire peut-être son origine de otpoç, «chemin», «voie» ou «marche d'un récit
chanté».

6 Scriptum super libros sententiarum, Paris, 1929, IV, d.15, q.4, a.3, q.3, obj.2

(no 596); Aristote, Rhétorique, Paris, 1932, III, 1414bl9-20; etc. Soulignons tout de suite

qu'en ce sens strictement limité à la rhétorique, les Latins disposaient déjà dans leur propre
langue d'un mot équivalent au grec Tcpoolpiov: exordium, l'exorde.

7 Ou quiconque est l'auteur de l'ouvrage que je m'apprête à citer.



68 A propos d'un important prooemium de S. Thomas

ainsi la fonction de cette partie du discours rhétorique: «L'exorde est le

début du discours par lequel l'esprit de l'auditeur ou du juge est disposé
et préparé à écouter»8. En d'autres mots, il s'agit, pour l'orateur, de

commencer son discours par quelque chose qui rendra tout de suite
l'auditoire favorable à sa cause. Plus spécifiquement, cela voudra dire
rechercher trois choses:

«La raison d'être de l'exorde est nulle autre que de préparer l'auditeur de
telle sorte qu'il nous soit plus favorable dans les autres parties [du discours].
C'est un fait établi pour la plupart des autorités en la matière que cela se fait
au moyen de trois choses, à savoir en le rendant bienveillant, attentif et apte
à comprendre le propos du discours à venir (docilem). Non pas que ces choses

ne doivent pas retenir notre attention tout au long du discours, mais bien

parce qu'elles sont surtout nécessaires au début pour nous insinuer dans

l'esprit du juge, afin que nous puissions [par la suite] y pénétrer plus
profondément»9.

Il reste à voir comment tout cela peut être transposé en philosophie.
Mais avant d'en arriver là, il n'est pas inutile de reprendre la distinction
que fait Aristote entre le Ttpootptov du genre épidictique (démonstratif)
et celui du genre judiciaire, lequel, plus intellectuel, est encore plus
rapproché du proème philosophique. Aristote les distingue au moyen de

comparaisons: le 7ipootpiov du genre épidictique est semblable au
prélude d'un morceau de flûte, alors que celui du genre judiciaire ressemble

plutôt à ce qui débute les drames et les poèmes épiques10. En effet, le

prélude du morceau de flûte n'a pas, dit-il, à présenter le thème principal

8 «Exordium est principium orationis per quod animus auditoris uel iudicis consti-
tuitur et apparatur ad audiendum.» (De ratione dicendi ad C. Herennium, Paris, 1989,
I, 4).

9 «Causa principii nulla alia est, quam ut auditorem quo sit nobis in ceteris partibus
accommodatior, praeparemus. Id fieri tribus maxime rebus inter auctores plurimos constat,
si beniuolum, attentum, docilem fecerimus, non quia ista non per totam actionem sint
custodienda, sed quia initiis praecipue necessaria, per quae in animum iudicis, ut procedere
ultra possimus, admittimur.» (Quintilien, De institutione oratoria, Paris, 1975, IV, 1, 5). Je
traduis iciprincipium par «exorde», puisque l'auteur lui-même annonçait plus tôt (ibid., 1)

qu'il s'agissait là d'un synonyme à"exordium. Comme exemples d'écrivains faisant autorité
en la matière, pensons à Arisioie, Rhétorique, III, 1415a34-40, et à Cicéron De
ratione, I, 6. S.Thomas reprend la même chose et assigne au discours rhétorique les trois
mêmes fins: «... dans le discours rhétorique, l'exorde est posée en vue de ceux à qui on fait
un discours, afin de les rendre bienveillants, aptes à comprendre le propos du discours à

venir {dociles) et attentifs.» Le texte latin se lit comme suit: «... in oratione rhetorica
exordium ponitur propter illos ad quos oratio fit, ut benevoli, dociles, vel attenti reddan-
tur.» (Scriptum super libros sententiarum, IV, d. 15, q.4, a.3, q.2, c.; no 612).

1(1 Rhétorique, III, 1414bl9-29 et 1415a8-21.



A propos d'un important prooemium de S. Thomas 69

du morceau lui-même : il s'agit tout au plus de jouer et le prélude et le

morceau qui suit selon la même tonalité. Il en est de même, continue-
t-il, du Ttpootpiov du discours épidictique, dont le thème n'a pas à être
intimement lié à celui du discours lui-même. À l'opposé, le proème dans
les discours judiciaires et les poèmes épiques est plutôt «un échantillon
du sujet»:

«[Grâce à lui] les auditeurs sauront d'avance sur quoi doit porter le discours
et leur esprit ne restera pas en suspens; car ce qui est indéterminé le laisse
dans le vague; si donc on lui met le commencement pour ainsi dire dans la
main, on lui donne un fil qui lui permet de suivre le discours»11.

Il est d'ailleurs intéressant de noter que c'est parce que le proème
rhétorique est plus que le simple commencement du discours, en d'autres

termes parce que ce qui y est traité doit se rattacher - que ce soit de

loin, comme dans le genre épidictique, ou de très près, comme dans le

genre judiciaire — au reste du discours, que Quintilien, s'appuyant sur le

possible lien entre oipoç, «chemin», et 7tpoot(itov, préfère prooemium à

exordium12. Le proème, donc, fait plus qu'être placé au début: il peut
aussi indiquer la voie, montrer le chemin devant être parcouru. Il s'agira
là, on s'en doute bien, d'une caractéristique essentielle au proème
philosophique, ce qui peut-être nous explique en partie pourquoi le terme

grec a connu une meilleure fortune en philosophie que le terme
latin13.

Les discours rhétorique et philosophique étant par nature assez

différents, il est clair que ce qu'on nommera proème en philosophie ne

sera pas exactement la même chose que ce qu'on appelle ainsi en

rhétorique. Le proème philosophique conservera tout de même, en

gros, les trois fins principales du proème rhétorique, de telle sorte que
S.Thomas, dans son commentaire au traité De l'âme, dira du proème

11 Ibid., 1415al2—14. Traduction M. Dufour et A. Wartelle, Paris, Belles Lettres,
1973.

12 De institutione, IV, 1, 1—3. Dérivé de exordior, «commencer», le terme latin
n'évoque en effet que l'idée de début.

13 Pour donner encore plus de poids à la remarque de Quintilien, on peut aussi

ajouter ce que dit Aristote au chapitre 12 des Catégories, qui porte sur la notion d'antérieur
et où l'auteur, fait particulièrement intéressant, prend le proème rhétorique comme
exemple de ce qui est antérieur selon le troisième sens du mot, plutôt que comme ce qui est
antérieur dans le temps (premier sens du mot). Aristote pense donc que l'antériorité du
proème sur les autres parties du discours est beaucoup plus qu'une simple antériorité
temporelle. Son antériorité a plus à voir, dit-il, avec celle des éléments sur les propositions
géométriques et avec celle des lettres sur les syllabes.



70 A propos d'un important prooemium de S. Thomas

philosophique ce qu'il avait déjà dit de l'exorde ou du proème rhétorique
dans son Scriptum super libros sententiarum: «Celui qui compose un
proème vise trois choses: premièrement, rendre bienveillant,
deuxièmement, rendre apte à recevoir l'enseignement (docilem), troisièmement,

[enfin], rendre attentif...»14. Mais les moyens pour parvenir à ces

trois fins différeront, étant donné les natures grandement différentes,
comme je le disais, des discours rhétorique et philosophique. Le discours

rhétorique, en effet, est un discours élaboré en vue de la persuasion, et

qui donc vise surtout la volonté de l'auditeur, alors que celui de la

philosophie, s'il doit sans doute faire préalablement appel à la volonté
de l'auditeur ou du lecteur, ne s'adresse en bout de ligne qu'à la seule

intelligence.
Tout d'abord, rendre l'auditeur bienveillant signifie lui montrer, par

un discours purement spéculatif, la bonté de la science dont traite
l'ouvrage auquel le proème prépare, de sorte qu'ayant compris cette
bonté, l'auditeur désire étudier et acquérir la science en question.
Ensuite, rendre l'auditeur apte à recevoir l'enseignement signifie
proposer à son intelligence certaines notions qui vont lui permettre de bien
saisir l'enseignement que transmet le traité15. Enfin, rendre l'auditeur
attentif signifie attirer dès le départ son attention, de peur qu'une
intelligence distraite et peu appliquée ne vienne à un moment ou l'autre

compromettre le succès de l'enseignement.
La nature et le nombre des éléments que devra comporter le proème

philosophique seront bien sûr déterminés par ces trois fins. On retrouve
ces éléments énumérés, avec plus ou moins de variations, chez plusieurs

14 «Qui enim facit prohemium tria intendit: primo enim ut reddat beniuolum,
secundo ut reddat docilem, tercio ut reddat attentum ...» (Sentencia libri de anima, Rome,
1984,1, 26—29 [no 2]). À chaque fois que je citerai ou ferai référence à un texte de S.Thomas
dont la Commission Léonine a produit une édition critique, je donnerai aussi entre
crochets [] la référence à l'édition Marietti, encore largement utilisée aujourd'hui.

15 On parle donc ici d'une aptitude purement intellectuelle, et non pas morale: il ne
s'agit pas de rectifier la volonté du lecteur, comme pourrait le laisser penser le sens qu'a en
français moderne le mot «docile». Pour bien comprendre ce que signifie docilem dans ce

contexte, il faut absolument se rappeler que ce mot vient du verbe docere, qui renvoie à

l'apprentissage, où la bonne disposition de la volonté sans celle de l'intelligence ne donne
pas grand-chose. Ut reddat docilem, comme fin du proème philosophique, signifie donc
disposer et préparer l'intelligence à l'apprentissage de ce qui sera traité dans le corps de

l'ouvrage.



A propos d'un important prooemium de S. Thomas 71

commentateurs, latins ou grecs16. Quant à S.Thomas, on ne lui connaît

pas de liste exhaustive de ces éléments, mais on retrouve parmi ceux qui
sont traités par lui ici et là dans ses commentaires ou ailleurs au moins les

éléments suivants: l'indication du propos du traité, l'explication de son
titre, sa division, sa place dans l'ordre de lecture, sa difficulté, son mode,
l'utilité (à laquelle il paraît ramener, on le verra, la dignité) de la science

qu'il transmet, ainsi que la partie de la philosophie à laquelle le traité

appartient. Sans entrer dans une étude détaillée de chacun de ces

éléments, il vaut la peine de les considérer un par un, et cela en indiquant
laquelle des trois fins est à chaque fois visée17.

Rendre l'auditeur bienveillant se fait surtout en lui montrant l'utilité
de la science transmise par le traité auquel le proème prépare. Il s'agit
d'attiser le désir de connaître et d'étudier de l'auditeur en lui enseignant

que cette science est utile à la vie spéculative18, du fait le plus souvent

que d'autres connaissances en dépendent. Par exemple, S.Thomas
commente Aristote, qui écrit au début du traité De l'âme que «il semble

d'autre part que la connaissance de [l'âme] est très utile pour toute
vérité, et surtout pour la philosophie naturelle, car l'âme est pour ainsi
dire le principe des êtres animés»19, en expliquant comment la méta-

16 Ainsi, par exemple, Boèce, Ammonius, Philopon, Olympiodore, David et Simpli-
cius mentionnent tous, à un moment ou l'autre, la plupart ou la totalité des éléments
suivants: le propos, l'utilité, l'authenticité, la place dans l'ordre de lecture, l'explication du
titre et la division du traité, ainsi que la partie de la philosophie à laquelle celui-ci
appartient. Cf. Simplicius: Commentaire sur les catégories, traduction commentée sous la
direction de I. Hadot, fasc. I, Leiden, 1989, pp. 138-139. Notons que pour la plupart de ces

commentateurs, ces éléments sont ceux qui entrent dans la constitution d'un proème d'un
commentaire à un ouvrage d'ARlSTOTE, et non pas à n'importe quel traité philosophique.
Platon, notamment, ne se commentait pas par eux exactement comme Aristote. Cf. ibid.,
p. 46 et ante.

17 Sans doute faut-il dire que j'ai établi cette liste - certainement incomplète, je le

répète - des éléments dont est susceptible de traiter S.Thomas en me basant non seulement
sur ses proèmes propres, si on peut dire, mais aussi sur ses commentaires à ce qu'il
considère être les proèmes des auteurs commentés, où peuvent être déjà abordés certains
éléments. Les exemples que je donnerai dans les pages à venir seront donc tirés
indifféremment de l'une ou l'autre de ces sources.

18 II pourra s'agir aussi d'une utilité à la vie pratique, comme la philosophie morale

qui est étudiée en vue du mieux vivre.
19 Je rends ici en français le texte latin qu'on retrouve dans l'édition Léonine de son

commentaire: «Videtur autem et ad ueritatem omnem cognitio ipsius multum profïcere,
maxime autem ad naturam. Est enim tanquam principium animalium.» (De l'âme,
I, 402a4—6; Léonine, p. 3).



72 A propos d'un important prooemium de S. Thomas

physique, la philosophie morale et la philosophie naturelle dépendent
de la science de l'âme20.

Dans le même commentaire, S.Thomas rattache aussi à l'utilité la

dignité de la science21. En effet, en faisant voir la dignité de la science

transmise par le traité, le proème attise aussi le désir de connaître du
lecteur. Notre auteur consacre d'ailleurs une partie relativement
importante22 de son commentaire à ce qu'il appelle le proème d'Aristote à

manifester la dignité de la science de l'âme, en expliquant, par une
division du verbe d'Aristote, que la dignité d'une science vient de sa

certitude ou de la dignité de son sujet et que la science de l'âme est très

digne sur les deux plans23.
Plusieurs éléments concourent à la réalisation de la fin la plus

importante - et la plus difficile à atteindre - du proème philosophique :

disposer et préparer l'intelligence de l'auditeur à recevoir l'enseignement

à venir. Parmi eux, la manifestation du propos du traité, parce
qu'elle est l'élément qui généralement demande le plus long développement

et surtout parce qu'elle est celui auquel tous les autres s'ordonnent

de près ou de loin, vient au tout premier rang. Il s'agit de fait du seul

élément que doit nécessairement comporter le proème philosophique24,

et bien souvent, d'ailleurs, il sera le seul élément présent dans les

proèmes des auteurs au verbe très bref. Le propos, que les Grecs
appelaient OKOîtôç et les Latins intentio^, est le sujet dont l'auteur entend ou

20 Sentencia libri de anima, I, 1, 113-129 [M: no 7].
21 Ibid., 24-42 [M: no 2],
22 Ibid., 43-112 [M: nno 3—6].
23 Mentionnons aussi qu'à l'utilité on doit sans aucun doute réduire la nécessité, où il

est montré pourquoi il est nécessaire de consacrer un ouvrage à tel sujet, qu'on croirait
peut-être sans intérêt à traiter ou tout simplement devoir être abordé ailleurs. Cf. par
exemple Sentencia libri de sensu et sensato, 1, prohemium, 161-171 [M: no 8].

24 À moins bien sûr que le propos du traité ne soit, à la simple lecture du titre, très
manifeste, ou que le traité ne s'adresse qu'à des initiés.

25 L'équivalence entre les deux termes était déjà explicitement affirmée par Boèce. Cf.
In Isagogen Porpbyrii commenta (editio prima), Vienne, 1906, I, 1. La traduction française
parfaitement adéquate de ctkotiôç(ou même de intentio) dans ce contexte est fort difficile,
sinon impossible. De façon générale, le ctkojtoç est le but. Mais ici, dans le contexte d'un
proème philosophique, le but visé est le sujet qu'on entend examiner, comme le laissent
déjà entrevoir quelques-uns des différents sens du verbe cncojtéo tels qu'énumérés par le
dictionnaire Bailly, Paris, 1950: 1) observer de haut; 2) viser à, avoir en vue, avoir pour but;
3) regarder, examiner, considérer. Le mot «propos» me semble avoir l'avantage de

renvoyer à la fois au but et au sujet sur lequel on portera son regard, comme le montrent des

expressions telles que «j'ai le ferme propos de» ou «il n'est pas dans mon propos de», qui
renvoient au but ou à l'intention d'une façon générale, et «à propos de» ou «hors de



A propos d'un important prooemium de S. Thomas 73

se propose de transmettre la science, le sujet visé qui donne toute son
unité à l'ouvrage. La connaissance du propos est absolument nécessaire
à la disposition ou préparation intellectuelle de l'auditeur. Le propos
dirige le traité, si on peut dire, et le lecteur doit le connaître avant
d'entreprendre l'étude du traité pour être en mesure d'y ramener tout ce

qu'il y lit.
La simple indication du propos du traité, c'est-à-dire du sujet de la

science que l'auteur entend y transmettre 26, ne donne évidemment pas
au lecteur une connaissance distincte de ce sujet: pour cela, il devra
étudier le traité, le proème ne constituant, comme nous l'a dit S.Thomas

un peu plus tôt, qu'un bref avant-goût, brevispraelibatio, de l'œuvre qu'il
précède. Ce n'est qu'une fois bien assimilée la doctrine que contient le
traité que le lecteur saisira pleinement la vérité du proème et qu'il aura
la certitude que ceci ou cela constitue bel et bien le sujet de la science en
question27. Notons enfin, concernant le propos, qu'au cas où une partie
de la philosophie est touchée par plusieurs traités, il pourra y avoir,
généralement au début du premier traité à lire ou de celui auquel tous les

autres s'ordonnent comme à leur fin, une indication du propos de toute
cette partie de la philosophie, en plus d'une manifestation du propos de

ce traité particulier. C'est notamment le cas, comme on le verra, du

proème du commentaire à l'Éthique à Nicomaque.

L'explication du titre, lorsque présente, est intimement liée à

l'indication du propos, puisque le titre, en effet, est lui-même une indica-

propos», qui renvoient plus spécifiquement au sujet sur lequel, comme sur un but, on a les

yeux fixés. Ce qui n'est pas dire que l'on doive toujours traduire cncoitoç (ou même intentio)

par «propos». En des endroits, par exemple, où l'insistance est plus particulièrement mise

sur l'aspect visé que sur l'aspect sujet du propos, sans doute est-ce mieux de traduire par
«but», «fin» ou «intention».

26 Petite précision: le sujet ou le propos de la science signifie généralement ce de quoi
traite toute la science, mais cela peut aussi signifier le sujet ou le propos principal de la
science. C'est en ce sens que pour S.Thomas la démonstration peut être dite sujet de la

logique, ou la substance, sujet de la métaphysique. Cf. pour l'exemple de la substance In
duodecim libros metapbysicorum expositio, Rome, 1950, V, 7, no 842.

27 C'est dire que le proème implique une certaine foi de la part du lecteur: «Le

proème n'engendre pas d'emblée l'évidence. Une certaine foi humaine doit être au

principe de l'enseignement reçu et le proème, en raison même de sa brièveté et de sa

perfection, commande justement cette foi de la part du disciple. Le proème a pour fin
d'indiquer à ce dernier le propos, même s'il ne le comprend pas. Mais s'il n'est pas possible
de donner tout de suite au disciple l'évidence, il reste qu'au fur et à mesure qu'il entrera
dans le traité, on doit s'attendre à ce qu'il voit de mieux en mieux: il se rendra compte que
le propos était bien indiqué, le titre bien choisi, le livre bien divisé, etc.» (Dionne, Le
proème, p. 39).



74 A propos d'un important prooemium de S. Thomas

tion du propos. Souvent, la présence de cet élément est tout à fait inutile
parce qu'une fois le propos manifesté, le titre devient parfaitement clair.
Parfois, cependant, il faudra quelques explications pour voir le lien
entre le propos et le titre, car une confusion sur le titre peut entraîner
une confusion sur le propos. Ne pensons qu'au traité sur les catégories
d'Aristote: quel est le rapport entre une catégorie, ou une «accusation»,
et le propos de ce premier traité logique? Si on cherche un cas d'explication

du titre parmi les écrits de S.Thomas, on n'a qu'à se tourner vers
son commentaire au De l'interprétation. Le maître d'Aquin y explique 28

en effet le titre en le reliant au propos du traité.
La division du livre est sans aucun doute ce qui constitue, après le

propos, l'élément le plus important du proème. Cette importance vient
du fait qu'en ignorant complètement la division du traité, on risque
d'avoir de la difficulté à tout rattacher au propos en lisant le traité. Pour
bien comprendre le traitement du sujet, il faut aussi comprendre pourquoi

telle partie vient avant telle autre, pourquoi ceci doit être traité au
début et cela à la fin, pourquoi le traité a trois parties et non pas deux,
etc. Notons qu'à la division du livre semble devoir parfois se rattacher la

division de la science. En effet, si, avant même et en vue de manifester le

propos du traité particulier au début duquel se trouve le proème, on y
explique d'abord le propos et la division de toute la partie de la
philosophie à laquelle le traité appartient, alors la division du livre ou du
traité prend un sens plus large et peut signifier la division de l'ensemble
de la science. Le proème du commentaire aux Seconds Analytiques nous
en fournit un bon exemple: S.Thomas y indique d'abord le propos de

toute la logique (au sens large), et montre ensuite, à partir d'une
analogie entre les actes de la raison et ceux de la nature, la division de toute
la logique (au sens large, toujours). En opérant cette division, il se trouve
d'ailleurs, à la toute fin, à manifester le propos spécifique des Seconds

Analytiques^.

28 Expositio libri peryermenias, Rome, 1989, I, 1, 33—61 [M: no 3].
29 Expositio libri posteriorum, Rome, 1989,1,1 (proemium), 1-127 [M: nno 1-7]. Une

dernière remarque concernant la division du livre: elle est parfois désignée par le terme
ordo, comme c'est d'ailleurs le cas dans le proème du commentaire au traité De l'âme (cf.
Sentencia libri de anima, I, 1, 132-141; [M: no 8]). Peut-être y a-t-il cependant lieu de

différencier l'ordo pris en ce sens (car ce mot peut aussi référer au prochain élément qui sera

considéré) de la divisio par son caractère plus général et le fait qu'il semble moins
directement rattaché à la division du texte lui-même, disant simplement vers quoi notre
attention doit en premier lieu se tourner dans le traitement de tel sujet. Ce qui nous montre



A propos d'un important prooemium de S. Thomas 75

L'indication de la place ou du rang du traité dans l'ordre de lecture
sert à situer le traité qu'on a devant soi parmi un certain nombre ou
même l'ensemble des traités concernant la même partie de la philosophie.

Cet élément implique donc, le plus souvent, une division - complète

ou incomplète — de toute la science, laquelle division, on l'a vu,
peut aussi être vue comme se ramenant à la division du livre. Un bon

exemple d'indication du rang du traité se trouve dans le proème du
commentaire au traité Du ciel, où S.Thomas explique pourquoi ce traité
vient tout de suite après la Physique30.

La présentation et l'explication du mode qu'il convient d'adopter
dans le traitement du sujet contribue, lui aussi, à préparer et disposer

l'intelligence du lecteur à l'apprentissage. Comme pour chacun des

éléments du proème qui servent à atteindre cette fin, le mode est

commandé de très près par le propos. En effet, tous les sujets ne se

traitent pas de la même manière, et un mode qui conviendra dans le

traitement de, mettons, un objet naturel, pourra être totalement inadéquat

lorsque viendra le temps d'aborder une partie de la philosophie
morale. Comme je le disais un plus haut, le mode détermine l'ordre du

livre, et les deux éléments31 pourront même parfois se confondre,
puisque l'indication de ce par quoi il vaut mieux commencer dans la

considération de telle chose touche de fait au mode. Pensons ici au
commentaire à la Physique, où S.Thomas, explicitant et interprétant le

texte d'Aristote, parle de l'ordo procedendi in scientia naturali, disant

qu'en philosophie naturelle il faut commencer par considérer les

principes32.

Mentionnons enfin comme dernier élément du proème visant à

rendre le lecteur apte à recevoir l'enseignement l'indication de la partie

aussi la grande affinité entre la division ou, encore plus explicitement, l'ordre et le mode,
élément dont on parlera brièvement un peu plus loin et qui commande, d'une certaine
façon, la division ou l'ordre du traité.

30 In de caelo et mundo Expositio, Rome, 1952,prooemium, nno 1-3. Notons que le

rang du traité, tout comme l'élément précédent, est parfois appelé \'ordo. On retrouve
d'ailleurs dans le commentaire au traité De l'âme les deux utilisations du mot. Ainsi, tout
de suite après avoir usé de ce terme pour nommer le rang ou la place du traité (Sentencia
libri de anima, I, 1, 109-112; [M: no 6]),S.Thomas s'en sert pour désigner ce qui vient en
premier dans l'étude de l'âme (ibid., 132-141 [M: no 8]).

31 Comme d'autres, d'ailleurs: la distinction entre les différents éléments du proème
est de fait parfois un peu artificielle, tellement ils peuvent être intimement liés les uns aux
autres.

32 In octo libres physicorum expositio, Rome, 1954, I, 1, no 8.



76 A propos d'un important prooemium de S. Thomas

de la philosophie à laquelle le traité ou la science qu'on y traite appartient.

On indiquera de cette façon si le traité appartient à la philosophie
spéculative ou pratique, ou plus spécifiquement à la philosophie morale,
à la philosophie naturelle, etc. On retrouve, par exemple, au tout début
du commentaire au traité De l'interprétation 33, quelques considérations

montrant que l'étude de l'énonciation appartient à la logique.
La troisième et dernière fin du proème philosophique, rendre

l'auditeur attentif, est atteinte en montrant la difficulté du traité. Quoi de

mieux, en effet, pour susciter l'attention et l'application constantes du
lecteur, que de lui faire prendre conscience de la difficulté de l'étude à

venir? C'est peut-être dans le commentaire au traité De l'âme que
S.Thomas, reprenant Aristote, traite le plus longuement de cet
élément34.

Sans doute y a-t-il d'autres éléments parfois abordés par S.Thomas
dans ses proèmes. Mon énumération, qui ne se voulait pas complète,
suffit cependant amplement à nos besoins présents.

Les éléments présents dans le proème du commentaire

à l'Ethique à Nicomaque

Une fois présentées dans leurs grands traits la nature et les fins du

proème philosophique tel qu'utilisé par S.Thomas, il est beaucoup plus
aisé de débuter l'étude d'un proème en particulier. Procédons donc dès

maintenant à une première analyse du proème de son commentaire à

l'Éthique à Nicomaque. Cette première analyse consistera principalement

en l'identification des différents éléments qui le composent, ce qui
ne pourra se faire que très rapidement.

Il faut dire que, d'une certaine façon, ce commentaire contient deux

proèmes. En effet, avant même de commencer à commenter Aristote,
S.Thomas y va de quelques considérations très générales, regroupées
dans les deux premiers paragraphes35. Ces considérations constituent
son propre proème: elles viennent avant le commentaire proprement

33 Expositio libri peryermenias, I, 1, 1-32 [M: nno 1—2].
34 Sentencia libri de anima, I, 1, 142-273 [M: nno 9-15]. Voir aussi le début de la

leçon 2.
35 Je parle ici des deux premiers paragraphes dans l'édition Léonine, c'est-à-dire les

lignes 1 à 106. Cela correspond aux six premiers paragraphes de l'édition Marietti.



A propos d'un important prooemium de S. Thomas 77

dit. Cependant, comme le traité d'Aristote débute lui-même par une
sorte de proème, le commentaire qu'en fait l'Aquinate peut lui-même
être vu comme un proème à la philosophie morale. Sauf les deux
premiers paragraphes de la leçon 1, qui constituent, on l'a vu, le proème

propre de S.Thomas, les leçons 1, 2 et 3 du commentaire sont toutes
consacrées à expliquer le proème ou l'introduction d'Aristote.

Jetons d'abord un coup d'œil sur les remarques qui précèdent le

commentaire proprement dit. Une première lecture nous révèle tout de

suite les éléments qui y sont présents.
Comme il se doit, le tout premier élément qu'on y retrouve36 est

l'indication du propos ou du sujet, non pas de l'Éthique à Nicomaque en

particulier, mais de l'ensemble des traités de philosophie morale. S.Tho¬

mas commence d'abord par nous dire qu'il appartient au sage d'ordonner,

puisque la sagesse est perfection de la raison et que le propre de

celle-ci est de connaître l'ordre. L'ordre, poursuit-il, est double: il y a

l'ordre entre les différentes parties d'un tout, mais aussi celui, plus

important parce que commandant l'autre, des différentes parties du tout
à un principe extérieur au tout, plus précisément la fin. De plus, l'ordre
se compare à la raison de quatre façons. Il y a en effet l'ordre que la

raison ne fait pas mais contemple seulement, celui qu'elle fait dans ses

propres actes, celui qu'elle fait dans les opérations de la volonté et, enfin,
celui qu'elle fait dans les choses extérieures dont elle est cause. Or,
comme la considération spécifique de chacun de ces ordres demande un
ou des habitus de science, il y aura différentes sciences selon ces différents

ordres, ce qui nous donne: la philosophie naturelle, la métaphysique

et la mathématique (premier ordre), la philosophie rationnelle
(deuxième ordre), la philosophie morale (troisième ordre) et, enfin, les

arts mécaniques (quatrième ordre). «Ainsi donc», dit-il37, «le propre de

la philosophie morale, sur laquelle porte le présent propos, est de

considérer les opérations humaines en tant qu'elles sont ordonnées

entre elles et à une fin.» Il termine en précisant que par opérations
humaines il entend celles qui procèdent de l'intelligence et de la volonté.

36 Sententia libri ethicorum, Rome, 1969, I, 1, 1—54 [M: nno 1—3].
37 «Sic igitur moralis philosophiae, circa quam versatur praesens intentio, proprium

est considerare operationes humanas secundum quod sunt ordinitae ad invicem et ad
finem.» (ibid., 39-43 [M: no 2]).



78 A propos d'un important prooemium de S. Thomas

Après cette première manifestation du propos de la philosophie
morale, S.Thomas procède à la division de toute cette partie de la

philosophie en trois disciplines particulières38. Il débute le traitement
de cet élément en disant que l'homme est un être naturellement social,

qui a besoin des autres pour sa survie et son accomplissement. Il est donc
naturellement membre d'une famille, qui lui procure les nécessités de la

vie, et d'une société politique, grâce à laquelle il peut aussi bien vivre.
D'autre part, les touts que sont le groupe domestique et le groupe civil
ne sont uns que sous un certain rapport. Leur unité, en effet, vient du
seul fait qu'il existe un certain ordre entre les hommes qui forment la

famille et entre ceux qui forment la société civile: ces touts ne

comportent pas en plus une unité de continuité, de composition ou même de

liaison, comme un être vivant ou une machine. C'est dire que les parties
du tout domestique et du tout civil peuvent exercer, en plus des

opérations qu'elles n'exercent que comme parties du tout, des opérations
qui leur sont propres, c'est-à-dire qui n'appartiennent pas au tout, alors

que toutes les opérations des parties des touts continus, composés ou
même liés sont d'abord celles du tout. C'est pourquoi il ne peut revenir à

une seule et même science de considérer les opérations d'un tout qui ne

comporte qu'une unité d'ordre et celles de ses parties. On divise donc la

philosophie morale, conclut l'auteur, en trois parties: la morale individuelle

(monastica), qui considère les opérations d'un seul homme ordonnées

à la fin, la morale familiale (yconomica), qui considère les opérations
de l'homme en tant qu'appartenant au tout qu'est la famille, et la

politique, qui considère les opérations de l'homme en tant qu'appartenant

au tout civil. Remarquons qu'en divisant ainsi la philosophie
morale, S.Thomas se trouve à manifester aussi le propos spécifique de

l'Éthique à Nicomaque.
Passons maintenant au commentaire à l'introduction d'Aristote,

c'est-à-dire aux trois première leçons moins les 106 premières lignes qui
débutent la leçon 1. Comme mon intérêt, ici, est centré sur le proème

propre du commentateur, et plus précisément encore sur sa première
partie, je me contenterai donc, en suivant les indications de l'Aquinate
lui-même, d'identifier quelques-uns des principaux points abordés dans

le texte d'Aristote, et conséquemment aussi dans le texte du commentaire.

38 Ibid., 55-106 [M: nno 4-6],



A propos d'un important prooemium de S. Thomas 79

Dans son introduction ou proème, Aristote fait principalement trois
choses, dit son commentateur:

«Commençant donc, dans ce livre qu'on appelle Livre des éthiques, c'est-
à-dire des choses morales, son enseignement de la philosophie morale à partir
de sa première partie, Aristote présente d'abord un proème, dans lequel il
fait trois choses. En effet, il montre premièrement sur quoi porte le propos;
deuxièmement, le mode de traiter...; troisièmement, de quelle sorte doit
être l'auditeur de cette science...»39.

Aristote et son commentateur touchent en effet au propos de la

philosophie morale dans les deux premières leçons. Ce n'est que dans la

troisième qu'on traite aussi du mode du traité 40 et du disciple convenant
à l'étude de cette partie de la philosophie41. Notons qu'il conviendrait
certainement — comme le fait S.Thomas tout au long de son commentaire,

d'ailleurs - de subdiviser cette première division tripartite de

l'introduction d'Aristote et de son commentaire, étant donné leur
grande richesse. Notons enfin qu'en débutant son commentaire à la

quatrième leçon (avec laquelle, selon lui, commence le corps du traité
d'Aristote), S.Thomas propose une toute première division de l'ensemble

du livre:

«Le proème présenté, Aristote aborde ici le traitement de cette science. Il
se divise en trois parties: dans la première42, il traite de la félicité, qui est au
sommet des biens humains, concluant de cette considération de la félicité
qu'elle est l'opération en accord avec la vertu; dans la deuxième43, il traite
des vertus...; dans la troisième, il complète son traitement de la félicité,
montrant quelle opération de la vertu est la félicité, et cela dans le

livre X...»44.

39 «Incipiens igitur Aristotiles tradere moralem philosophiam a prima sui parte in hoc
libro qui dicitur Ethicorum, id est Moralium, preamittit prooemium, in quo tria facit:
primo enim de quo est intentio; secundo modum tractandi...; tertio qualis debeat auditor
huius scientiae ...» (ibid., 107-113 [M: no 7]).

40 Lignes 1-93. Aristote: 1094M1-27.
41 Lignes 94-170. Aristote: 1094b27-1095al3. Cet élément du proème, dont je n'ai

pas parlé, était déjà signalé par certains commentateurs grecs comme appartenant à une
introduction à l'ensemble de la philosophie du Stagirite qui précédait le commentaire aux
Catégories. Cf. Simplicius: Commentaire,p. 45 et ante.

42 Le premier livre, moins les trois dernières leçons.
43 Les trois dernières leçons du livre I jusqu'à la fin du livre IX.
44 «Praemisso prooemio, hic Aristotiles accedit ad tractatum huius scientiae. Et

dividitur in partes très: in prima déterminât de felicitate, quae summum inter humana
bona, perducens ad hoc considerationem felicitatis quod est operatio secundum virtutem;
in secunda parte déterminât de virtutibus...; in tertia complet suum tractatum de felicitate,



80 A propos d'un important prooemium de S. Thomas

Comme on le voit, les éléments qui constituent le proème peuvent
parfois se présenter sous une autre enseigne: ils peuvent bien sûr se

retrouver dans le proème propre du commentateur, mais aussi dans son
commentaire à l'introduction ou au proème de l'auteur commenté, ou
même dans le commentaire au corps du traité. On aurait donc tort de

voir dans le proème une structure rigide et parfaitement uniforme,
commandée par une longue série de règles très strictes auxquelles
S.Thomas se ferait un devoir de toujours scrupuleusement obéir. Lieu
d'un certain «proportionnement» entre le lecteur et le sujet présenté,
comme quelqu'un l'a très bien dit45, il devra s'adapter aux circonstances
dans lesquelles il prend forme, au premier rang de celles-ci venant
évidemment la nature du sujet à traiter.

Comme la manifestation du propos ou du sujet est le plus important
élément d'un proème philosophique et qu'il commande en un sens tous
les autres qui peuvent aussi s'y trouver, je porterai dorénavant mon
attention sur la seule première partie du proème du commentaire à

l'Éthique à Nicomaque.

Ilfaut considérer ce proème à la lumière de sa fin propre

Pour bien comprendre ce proème, il nous faut donc absolument le

considérer à la lumière de la fin qui a principalement commandé son
élaboration: manifester le sujet ou le propos de la philosophie morale.
Toute autre façon de l'aborder trahira nécessairement, tôt ou tard,
l'intention de S.Thomas. Il peut bien sûr être tentant de sortir ce proème du

contexte dans lequel il a pris forme, et d'y voir, par exemple, le premier
fondement ou la base d'une division des sciences absolue. C'est ce qu'ont
fait un certain nombre de thomistes, qui se servirent de ce texte dans

leur ouvrage d'introduction à la philosophie de S.Thomas pour présen-

ostendens qualis et quae virtutis operatio sit félicitas, et hoc in X libro ...» (Sententia libri
ethicorum, 1,4,1—11 [M: no 43]). Il ne s'agit ici, je le répète, que d'une première division du
livre. Pour une division plus détaillée, il faudrait colliger l'ensemble des différents passages
du commentaire où la division est expliquée. On peut d'ailleurs retrouver dans
l'introduction d'un éditeur (Marietti, en l'occurence) le résultat d'un tel travail, exprimé sous la

forme d'un tableau synoptique.
45 Luc, Qu'est-ce qu'un prooemium,p. 1.



A propos d'un important prooemium de S. Thomas 81

ter sa division des sciences46. Il n'est évidemment pas question, ici,
d'étudier à fond le problème éminemment complexe de la division des

sciences chez S.Thomas, mais il est quand même possible de pointer du

doigt une ou deux difficultés que soulève une telle utilisation de ce

proème, du fait même qu'elle ne fait pas état de l'intention précise de

S.Thomas, qui n'était pas, je le rappelle, de simplement diviser les

sciences pour diviser les sciences, mais de proposer une division qui
mette en évidence le sujet de la philosophie morale.

Tout d'abord, disons que S.Thomas comprenait fort bien que suivant
certains principes qu'il a lui-même énoncés un peu partout dans son

œuvre la science mathématique n'entre dans cette division que par une
espèce de réduction. Non pas que pour lui cette science étudie un ordre
autre que les quatre qui sont énumérés, mais simplement que selon son

propre enseignement la science mathématique considère, pour
employer une formule un peu choquante, à la fois un ordre que la raison ne
fait pas mais contemple seulement et un ordre que la raison fait en
elle-même et contemple.

S.Thomas parle à plusieurs endroits de l'affinité existant entre la

mathématique et la logique du fait que le sujet de ces deux disciplines est

en un sens une construction de la raison, et cela en opposition avec les

sujets de la philosophie naturelle et de la métaphysique47. Parce qu'en
science mathématique on abstrait la quantité de la matière sensible, la

conception mathématique n'a, comme la conception logique, qu'un
fondement éloigné dans la réalité extra animam48. Cette abstraction
entraîne une certaine idéalisation de cette réalité, idéalisation telle que
la définition du triangle par exemple, contrairement à une définition
naturelle comme celle de l'homme, ne se vérifie pas à strictement parler
dans la réalité extra animam, ni même certaines propriétés que cette
définition permet pourtant d'inférer: aucun triangle réel n'a pour
somme de ses angles intérieurs deux angles droits, pas plus qu'il n'existe
de sphère réelle qui puisse être touchée en un seul point par une

46 Cf. par exemple Gardeil, H.-D., Initiation à la philosophie de saint Thomas
d'Aquin, tome I, Paris, 1964, p. 43; Verneaux, R., Introduction générale et logique, Paris,
1964, p. 18; Salcedo, L., et Iturrioz, I., Philosophiae Scholasticae Summa, Madrid,
1953, p. 14; etc.

47 Cf. par exemple Expositio super librum de Trinitate, Leiden, 1959, q.5, a.l, ad 3 et
Summa Theologiae, Rome, 1952, I—II, q.57, a.3, ad 3.

48 Scriptum super libros sententiarum, I, d.2, q.l, a.3, c. et d.30, q.l, a.3, c. et
ad 1.



82 A propos d'un important prooemium de S. Thomas

droite49, etc. Pour l'Aquinate, le jugement du mathématicien ne se

résoud pas, comme celui du philosophe de la nature, dans l'expérience
sensible qui nous met en contact direct avec le monde extérieur, mais

dans l'imagination50, où résident à strictement parler les êtres

mathématiques51, c'est-à-dire par exemple le triangle tel que considéré par le

mathématicien. Ce côté «construction de la raison» du sujet mathématique

est d'ailleurs si important que S.Thomas ira jusqu'à dire que si on
divisait les sciences spéculatives selon la division des choses, il n'y en
aurait que deux: la philosophie naturelle et la métaphysique52.

Est-ce à dire que l'auteur de ce proème, pour être conséquent avec

lui-même, aurait dû placer la science mathématique avec la logique dans

cette division des sciences? Malheureusement, cette solution ne
convient guère plus que la première. Car il faut bien dire que, si tous deux

impliquent une certaine construction de la raison qui ne se retrouve pas
en métaphysique et en philosophie naturelle, les sujets logique et
mathématique ont des fondements réels passablement différents. Il
existe de fait un texte de S.Thomas où, reprenant Aristote, il laisse

entendre cela de façon très claire. Il s'agit bien sûr de ce fameux texte du
commentaire à la Métaphysique dans lequel, après avoir procédé à la

division de l'être en «être réel» et «être de raison», l'Aquinate détermine

quelle discipline considère chacun:

«... l'être est double: l'être de raison et l'être réel. <Être de raison) est dit
proprement de ces intentions que la raison découvre dans les choses
considérées, comme l'intention de genre, d'espèce et autres choses semblables qui
en vérité ne se trouvent pas dans la nature des choses, mais qui sont
consécutives à la considération de la raison. Cette sorte d'être, c'est-à-dire
l'être de raison, est le sujet propre de la logique. Les intentions intelligibles
de ce genre sont égales [en extension] aux êtres de nature, du fait que tous les

êtres de nature tombent sous la considération de la raison. Le sujet de la

logique s'étend donc à tout ce qui est dit être de nature. C'est pourquoi il
conclut que le sujet de la logique est égal [en extension] au sujet de la

philosophie [c'est-à-dire la philosophie théorétique ou spéculative, qui
comprend la métaphysique, la philosophie naturelle et la science
mathématique], qui est l'être de nature»53.

49 Expositio super librum de Trinitate, q.6, a.2, c.
s» Ibid.
51 In octo libros physicorum expositio, III, 7, no 664.
52 Ibid., II, 11, no 477.
53 «... ens est duplex: ens scilicet rationis et ens naturae. Ens autem rationis dicitur

proprie de illis intentionibus, quas ratio adinvenit in rebus consideratis; sicut intentio
generis, speciei et similium, quae quidem non inveniuntur in rerum natura, sed conside-



A propos d'un important prooemium de S. Thomas 83

Le sujet logique, c'est l'intention seconde: l'intelligence, observant

son propre acte d'intellection et la façon dont elle l'accomplit54, donne

aux mots une seconde imposition signifiant non plus la chose telle

qu'elle existe mais la chose telle que connue. Le sujet logique est un être
de raison, c'est-à-dire un être qui n'existe que dans la raison. Mais le

triangle ne serait-il pas lui-même un être de raison? S.Thomas
n'affirme-t-il pas que l'abstraction mathématique aussi suit du mode de

connaître, tout comme le genre55?
Cette situation très complexe prend sa racine dans le fait que dans la

science humaine et sa division, il faut absolument tenir compte, selon

S.Thomas, de deux choses: tout d'abord de l'objet dont il y a science,
mais aussi de l'intelligence qui la possède56. Une première division
«objective» permet de séparer la logique (être de raison) du reste de la

philosophie non pratique (être réel ou être de nature)57. L'être de nature

peut lui-même être «objectivement» divisé en être qui existe dans la

matière et être qui n'y existe pas nécessairement. Or, si on se contentait
de cette division «objective» pour distinguer les sciences spéculatives
principales, la mathématique n'existerait pas: il n'y aurait que la

philosophie naturelle et la métaphysique58. Il faudra pour les distinguer faire
intervenir l'intelligence humaine, plus précisément son mode de définir:

«... puisque la définition est le moyen terme de la démonstration, et par
conséquent le principe de la science, il faut qu'à un mode divers de définir
corresponde une diversité dans les sciences spéculatives»59.

rationem rationis consequuntur. Et huiusmodi, scilicet ens rationis, est proprie subiectum
logicae. Huiusmodi autem intentiones intelligibiles, entibus naturae aequiparantur, eo
quod omnia entia naturae sub consideratione rationis cadunt. Et ideo subiectum logicae ad

omnia se extendit, de quibus ens naturae praedicatur. Unde concludit, quod subiectum
logicae aequiparatur subiecto philosophiae, quod est ens naturae.» (In duodecim libros
metaphysicorum expositio, IV, 1, no 574).

54 Quaestiones disputatae de potentia, Rome, 1953, q.7, a.9, c.
55 Scriptum super libros sententiarum, I, d.2, q. 1, a.3, c.
56 Cf. Expositio super librum de Trinitate, q.5, a.l, c.
57 Cette division nous montre d'ailleurs pourquoi la logique, bien qu'elle procède

selon un mode spéculatif, bien qu'elle porte sur quelque chose d'absolument inopérable et
nécessaire et bien qu'elle soit très certaine, n'est pas considérée par S.Thomas (cf. ibid.,
ad 2) comme une partie principale de la philosophie spéculative du fait qu'elle ne répond
pas au critère de la fin: son sujet n'étant pas un être réel, on ne cherche pas à le connaître

pour lui-même.
58 In octo libros physicorum expositio, II, 11, no 477.
59 «Cum enim definitio sit medium demonstrationis, et per consequens principium

sciendi, oportet quod ad diversum modum definiendi, sequatur diversitas in scientiis
speculativis. » (In duodecim libros metaphysicorum expositio, VI, 1, no 1156).



84 A propos d'un important prooemium de S. Thomas

C'est uniquement de cette façon qu'il pourra être dit que la

philosophie spéculative compte trois parties principales, et non pas deux. Et
la philosophie naturelle et la science mathématique considèrent quelque

chose qui existe nécessairement dans la matière sensible, mais alors

que celle-là définit son objet selon un mode respectueux du mode
d'existence de ce dernier, c'est-à-dire avec de la matière sensible, celle-ci
le définit sans matière sensible, entraînant par le fait même une certaine
idéalisation.

Pour S.Thomas, la raison ne «construit» pas les sujets mathématique
et logique de la même façon: le sujet mathématique est obtenu
directement après avoir procédé à une abstraction à partir de la réalité, tandis

que le sujet logique, lui, est formé en comparant des concepts résultant
d'une abstraction faite à partir de la réalité. Si un genre et une définition
n'existent, comme tels, que dans la raison, cela n'est vrai que d'une
certaine façon du sujet mathématique: il y a des triangles bien réels qui
correspondent, quoique imparfaitement, au triangle abstrait et idéal

qu'on étudie en science mathématique. Notons qu'on ne doit pas entendre

par là qu'il n'y a pas dans la réalité une certaine nature mesurant de

façon éloignée l'intelligence lorsque celle-ci conçoit un genre, mais

plutôt que le genre n'est pas une version épurée d'un genre réel, comme
c'est le cas du cas du triangle60. Il faut donc bien voir que lorsqu'on
qualifie un triangle et un genre d'êtres de raison, cela ne peut être dans le

même sens. S.Thomas, d'ailleurs, réserve toujours ce vocable au sujet de

la logique.
Nous sommes désormais à même de comprendre la difficulté de

toute étude ou considération du sujet de la science mathématique: il
s'agit pour S.Thomas d'un ordre réel et totalement indépendant de la

raison, mais nécessairement considéré selon un mode autre que celui

qui caractérise cette existence réelle et indépendante. Le fait de définir
sans matière sensible ce qui en dépend nécessairement pour exister a des

implications autrement plus importantes que celles entraînées par le

passage du singulier à l'universel, qui caractérise toute connaissance

60 Ainsi, on imagine mal l'Aquinate aller jusqu'à dire de la logique ce qu'il est vrai, en
un certain sens, d'affirmer de la science mathématique: «... la géométrie et l'astronomie,
qui sont des [sciences] mathématiques, traitent d'une certaine nature déterminée ...». Je

souligne. Le texte latin se lit comme suit: «... geometria et astrologia, quae sunt mathe-
maticae, sunt circa aliquam naturam determinatam ...». (ibid., no 1169).



A propos d'un important prooemium de S. Thomas 85

intellectuelle: tout universelle soit-elle, la définition de l'homme se

vérifie parfaitement dans la réalité, contrairement à définition du triangle,

qui en plus d'être universelle a cette particularité de faire totade

abstraction de la matière sensible sans laquelle aucun triangle réel ne

peut exister.
En insistant sur l'aspect réel de l'ordre mathématique, on peut sans

doute comprendre pourquoi dans le texte du proème la science
mathématique est rangée aux côtés de la philosophie naturelle et de la
métaphysique. Mais il n'en demeure pas moins que, tous les aspects de la

question pris en considération, le cas de la science mathématique est

assez différent et présente même quelques affinités troublantes avec la

logique. Suffisamment en tout cas pour penser que, dans la division des

sciences commandée par la division des ordres débutant le proème, la
science mathématique ne se range avec la philosophie naturelle et la

métaphysique que par une espèce de réduction, c'est-à-dire en faisant
quelque peu violence au principe de division. De cela S.Thomas avait
bien conscience en écrivant son proème.

Au cas de la science mathématique qui soulève d'importantes
difficultés pourraient s'ajouter ceux d'un certain nombre de disciplines
secondaires qui dans ce proème ne font pas l'objet d'une mention
explicite et à propos desquelles il pourrait être intéressant de se demander

si pour S.Thomas leur sujet se confine de façon exclusive dans un
seul des quatre ordres. Pensons à la grammaire, par exemple 61, ou même
à la rhétorique, science hybride par nature qui paraît aussi toucher,
contrairement à la logique au sens strict, à l'ordre que la raison produit
dans les opérations de la volonté. Avant de prétendre que S.Thomas,
dans le proème de son commentaire à l'Éthique à Nicomaque, jette les

bases d'une division des sciences absolue et universelle, sans doute
vaudrait-il la peine de considérer ce qu'a écrit l'auteur sur le sujet de

certaines disciplines secondaires non mentionnées, et cela en rapport

61 On ne peut pas régler le cas de la grammaire en se contentant de répondre que pour
les auteurs de l'époque elle faisait partie de laphilosophia rationalis, et qu'en plus S.Thomas

parle explicitement dans son proème des parties du discours et des sons de voix chargés de

signification (Sententia libri ethicorum, 1,1, 20 et 34 [M: nno 1-2]). Il faut dire tout
d'abord que là où il prend philosophia rationalis en son sens le plus large (Expositio libri
posteriorum, I, 1 {proemium), 1—123 [M: nno 1—6]), il ne parle pas de la grammaire, et
ensuite que pour lui la logique (au sens strict) aussi considère les sons de voix chargés de

signification, comme on peut le voir dans le commentaire au traité De l'interprétation.



86 A propos d'un important prooemium de S. Thomas

avec la division quadripartite de l'ordre selon la relation qu'il entretient
avec la raison humaine.

Évidemment, des problèmes analogues se rencontrent dans la

plupart des divisions des sciences. Ne pensons qu'à la division des sciences

en «sciences spéculatives» et «sciences pratiques» que commande le

critère de la fin, dans laquelle division la logique n'entre selon l'Aqui-
nate lui-même que par réduction. Ce qu'il faut bien comprendre, c'est

que l'excellence d'un principe de division ne peut être déterminée qu'à
la lumière de la fin visée par le diviseur. Comme je le disais un plus haut,
il est plutôt rare de voir S.Thomas procéder à une division des sciences

pour le simple plaisir de la chose: ses divisions prennent habituellement
place dans la discussion d'un problème bien déterminé ou dans
l'introduction à l'étude d'une discipline particulière. C'est pourquoi il me
semble qu'une considération du proème du commentaire à l'Éthique à

Nicomaque, et surtout de la division des sciences qu'on y retrouve, qui ne
fait pas mention de l'intention précise de son auteur a toutes les chances

de trahir ce dernier. Du moins doit-on, ce faisant, user de la plus grande
prudence.

Ce proème comme manifestation du sujet de la philosophie morale

Tout ce qu'on retrouve dans la première partie de ce proème
s'ordonne donc à la manifestation du sujet de la philosophie morale, et doit
être considéré comme tel. À la lumière de sa fin propre, beaucoup peut
être dit sur ce proème - n'oublions pas, en effet, que le proème annonce
en principe tout le commentaire qui suit -, mais je me limiterai, ici, à

quelques brèves remarques.
Pour comprendre comment ce proème contribue à manifester le

propos de la philosophie morale, il faut d'abord savoir que la connaissance

morale est pour S.Thomas connaissance d'un certain ordre. Tout
le sujet de la morale peut en effet se résumer à l'étude des actions

humaines, c'est-à-dire des moyens, en tant qu'elles sont ordonnées à une
fin. Une de ces fins est donnée par la nature: la fin ultime de la vie
humaine, à laquelle toutes les fins particulières qui nous meuvent
concrètement se ramènent. Est sage en matière morale celui qui peut
juger les actions humaines à la lumière de cette fin, tout comme le sage

simpliciter, c'est-à-dire le métaphysicien, peut porter un jugement sur
l'ensemble du donné parce que capable de tout ramener au premier



A propos d'un important prooemium de S. Thomas 87

principe de l'univers, Dieu62. Cette matière morale, le prudent la
considère dans le particulier, alors que le moraliste la considère dans

l'universel.
Le proème de S.Thomas ne prend donc son sens, pour le répéter

encore une fois, que si on saisit bien que tout ce qu'il y dit vise une
première manifestation du sujet de la philosophie morale. Pensons par
exemple à la division des sciences qu'on y retrouve. L'auteur a en vue
l'ordre moral, c'est-à-dire l'ordre que la raison met dans les opérations
de la volonté, et c'est pour le manifester qu'il l'oppose aux trois autres
ordres que la raison peut considérer. C'est dire qu'il ne s'agit pas, ici, de

se servir de l'ordre comme principe d'une division complète et absolue
des sciences, mais plutôt comme principe pouvant permettre de mettre
en évidence le sujet de la philosophie morale en l'opposant à ceux de

l'art et des autres parties principales de la philosophie.
Cette comparaison entre l'ordre moral et les autres ordres peut aider

le lecteur à en mieux comprendre la nature. En l'opposant à l'ordre
étudié en philosophie de la nature, on manifeste que, comme les ordres

logique et artistique, l'ordre moral a sa racine en nous, n'est pas
entièrement donné. En le comparant, d'autre part, aux ordres logique et

artistique, on manifeste que, contrairement à l'ordre logique et comme
l'ordre artistique, l'ordre moral est un ordre contingent, puisque
procédant pour une bonne part de la volonté; que contrairement à l'ordre
artistique et comme l'ordre logique, l'ordre moral est un ordre immanent;

etc. Cette division des ordres peut se résumer en une série de trois
divisions binaires: l'ordre considéré par la raison peut avoir l'homme
comme cause efficiente ou non63; si l'homme en est la cause efficiente,
il peut s'agir d'un ordre nécessaire qui demeure à l'intérieur des limites
de l'intelligence, ou d'un ordre contingent qui en sort; enfin, l'ordre que
l'intelligence produit à l'extérieur d'elle-même ou bien demeure dans la

volonté, ou bien la traverse et se réalise en dehors de l'homme.
Tout dans ce proème vise à jeter de la lumière sur un ordre en

particulier, c'est-à-dire l'ordre moral, et c'est pourquoi S.Thomas n'a pas

62 J'ai déjà eu l'occasion de développer plus à fond et de justifier par un grand nombre
de passages pris un peu partout dans l'œuvre de S.Thomas ces énoncés très généraux sur la

matière et la philosophie morales. Cf. «Pourquoi la prudence, vertu intellectuelle de l'agir,
est-elle pour Thomas d'Aquin une sorte de sagesse?», in: Angelicum 69 (1992) 37-53.

63 II pourrait d'ailleurs être intéressant de comparer cette division des ordres avec le

sixième livre de la Métaphysique d'Aristote, ouvrage que S.Thomas a commenté à peu près
à la même période de sa vie.



88 A propos d'un important prooemium de S. Thomas

à se préoccuper du fait que la science mathématique n'entre dans cette
classification des sciences que par une espèce de réduction, et qu'il
paraît plutôt difficile de limiter la considération de certaines disciplines
secondaires à un ordre spécifique. Cette ordonnance à l'intérieur même
du proème devient parfaitement claire à la lecture de l'ensemble des

remarques qui précèdent la division des ordres. Pourquoi avoir caractérisé

l'ordre par la fin64, plutôt que par l'avant et l'après, quelque chose
de plus fondamental65? Parce que l'auteur du proème avait en tête
l'ordre moral, qui est de façon éminente un ordre basé sur la fin.
Pourquoi, avant de diviser l'ordre en comparaison avec la raison, parler
d'un double ordre dans les choses, à savoir l'ordre du tout à la fin et
l'ordre des parties de ce tout entre elles, et affirmer que le premier
détermine le deuxième? Parce que le prudent, du fait qu'il connaît
l'ordre de toute la vie humaine à sa fin, en ordonne chacune des parties

que sont les actes libres. Pourquoi, enfin, commencer ce proème par une
référence à la Métaphysique d'Aristote et à la sagesse de celui qui possède

cette science? Parce qu'en matière morale aussi on cherche à remonter à

un tout premier principe, et ainsi à connaître l'ordre. Mais on fait plus

que simplement y chercher à connaître l'ordre : on cherche aussi, que ce

soit de façon prochaine comme dans le cas du prudent ou de façon
éloignée comme dans le cas du moraliste, à faire l'ordre. La connaissance

de l'ordre est donc ici totalement orientée vers sa production, par
opposition à la métaphysique, où la causalité efficiente de l'homme
n'entre pas en jeu et où on désire connaître pour connaître. Il est
d'ailleurs intéressant de noter qu'alors qu'Aristote introduit à son traité
de métaphysique en évoquant l'amour de la connaissance et l'étonné -

ment, il n'en est rien dans ce proème à l'ensemble de la philosophie
morale, pourtant une sagesse elle aussi.

Le choix de la division quadripartite des ordres en relation avec la
raison comme principe de division des sciences, hormis le fait que cela

permet d'isoler l'ordre moral et de le comparer à d'autres ordres très
différents dans leur nature, n'est lui-même certainement pas gratuit. En
effet, la subordination de la recherche des biens particuliers à celle du
bien ultime qui fonde la suprématie de la sagesse pratique peut nous
amener à constater que dans le proème de l'Aquinate, mention est faite
des trois biens que dirige la raison humaine, et non pas seulement du

64 Sententia libri ethicorum, I, 1, 7—14 [M: no 1].
65 Scriptum super libros sententiarum, I, d.20, q.l, a.3, q.2, c.



A propos d'un important prooemium de S. Thomas 89

bien de la volonté: connaître, agir et faire66. Les deux premiers ordres,

en effet, représentent la raison présidant à son propre bien, le troisième
ordre, on l'a vu, la raison présidant au bien de la volonté, et le quatrième
ordre, enfin, la raison présidant au bien de l'œuvre. L'acte artistique et
l'acte de science sont eux aussi faits en vue d'une fin, c'est-à-dire que
l'homme qui pose ces actes est à la recherche d'un certain bien.

Le choix de l'ordre, et surtout l'ordre à la fin, comme principe de la

division des sciences devant mener à la présentation du sujet de la

philosophie morale est également très intéressant à un autre point de

vue. S.Thomas se trouve en effet à toucher aux deux principes de l'acte
moral par le choix de son principe de division des sciences: il implique
de façon éminente la raison, en parlant de l'ordre, qui caractérise l'acte
de la raison, mais aussi la volonté, en définissant l'ordre par la fin plutôt
que par l'avant et l'après. En mettant en évidence la raison et la volonté,
la division des sciences de ce proème jette de la lumière non seulement

sur les principes de l'acte moral, mais aussi et par le fait même sur deux

principes de l'ensemble de la philosophie morale.

Conclusion

Ainsi que j'ai déjà eu l'occasion de le mentionner, ce n'est qu'au
terme de l'étude de la science qu'il précède que le lecteur est en mesure
de voir en acte tout ce que contient le bon proème philosophique. Celui

qui débute le commentaire de S.Thomas à l'Éthique à Nicomaque
d'Aristote ne fait aucunement exception à la règle. Il est tout de même

possible, sans pourtant se lancer dans une étude approfondie de la

philosophie morale, d'en entr'apercevoir toute la richesse. Car ce proème,

même si le principe de division des sciences qu'il contient soulève

quelques difficultés ou problèmes67, demeure effectivement très riche

au point de vue doctrinal, et cela malgré cette apparente et trompeuse
simplicité qui constitue sans aucun doute l'un des plus grands obstacles à

la bonne intelligence de ce texte. Mais n'est-ce pas là le danger qui
guette le lecteur de tout proème philosophique de qualité? Du fait qu'il

66 Cf. Dionne Maurice, Les réfutations sophistiques, tome II, notes rédigées par Y.
Pelletier. Ste-Foy 1976, p. 82.

67 Ce qui, on le rappelle, est le lot de la quasi-totalité des principes de division des

sciences, de toutes façons.



90 A propos d'un important prooemium de S. Thomas

est bref et qu'il précède le commentaire (ou le traité lui-même)
proprement dit, on est facilement tenté de le parcourir rapidement et de ne

jamais y revenir, de ne voir en lui que quelques mots d'introduction sans

grande valeur philosophique et que l'étude du traité nous fera vite
oublier. C'est là une grave erreur. Le bon proème philosophique fait
partie de ces choses auxquelles il est légitime d'appliquer cette très belle
formule qu'affectionnaient les anciens philosophes: paruum quantitate
sed magnum uirtute.


	À propos d'un important prooemium de S. Thomas

