Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 1-2

Artikel: Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa
Autor: Bohm, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761153

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761153
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THoMAs BOHM

Die Konzeption der Mystik
bei Gregor von Nyssa

1. Die Frage nach dem systematischen Ort der Mystik
bei Gregor von Nyssa

Wie sehr der Begriff einer zheologia mystica in den Bereich der
Interpretation der Schriften Gregors von Nyssa gehort, zeigt bereits die
Tatsache, dal3 man zumindest seit dem 7. Jahrhundert Gregor von Nyssa
in diesem Lichte betrachtet, wie dies z. B. bei Georgios Pisides ersicht-
lich ist.] Zugleich wird in der neueren Forschung zu Gregor von Nyssa
hervorgehoben, dal3 sich dessen Konzeption einer theologia mystica
wesentlich von platonischen Entwiirfen unterscheidet; so stellt z. B.
H. Dorrie fest: «Als Mystiker hilt [Gregor; T.B.] weiten Abstand von
dem, was im zeitgenossischen Platonismus, bes. in der Nachfolge des
Jamblichos, als legitim galt. Weder besteht irgend eine Verbindung zu
den theurgischen Praktiken, die Porphyrios mit Bedenken fur erlaubt
und die Jamblichos fiir geboten erachtete, noch schloB sich G. der von
Ammonios u. Plotin aufgestellten Theorie der Einung im Einen an».2

1 C. Sew. Ant. 378-381 (PG 92, 1649A); dazu DOrrig, H., Gregor III (Gregor von
Nyssa), in: RAC 12 (1983) 863-895, hier 877. :
2 DORRIE, H., Gregor III (Anm. 1) 880.



46 Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa

Mit dieser Aussage verbinden sich einige Fragen, die niher geklirt

werden miissen 3:

— Wenn sich die Mystik Gregors von der philosophischen Konzeption
einer Einung mit dem Einen unterscheiden soll, ist zugleich zu
erliutern, worin die wesentliche Differenz beider Entwiirfe festge-
macht werden kann. Was ist unter einer christlichen Mystik zu ver-
stehen?

— Bedeutet die Ubernahme z. B. neuplatonischer Philosopheme mit
Notwendigkeit den Verlust einer genuin christlichen Sicht? Diese
Problematik ergab sich in der Forschung hauptsichlich aus der Frage
nach der Hellenisierung des Christentums. 4

— Wie wurden diese allgemeinen Uberlegungen zur Frage der Helle-
nisierung in einen Begriff der Mystik bei Gregor von Nyssa tiber-
nommen oder modifiziert?

— Worin liegt bei Gregor der wesentliche Ansatz zum Verstindnis von
Mystik?

1.1. Konvergenz und Divergenz christlicher und nichtchristlicher Mystik

In heutigen Entwiirfen zur Frage einer christlichen Mystik stellt
F Arnold im Anschluf3 an P.M. Zulehner>3 fest, da3 die Kirche sich auf
die Vermittlung einer Menge von Glaubenswahrheiten und das Auf-
stellen von Geboten beschrinke, statt zu dem hinzufiihren, in dem die
Menschen ihr Leben verankern, und daf3 die Kirche so in einem ekkle-
sialen Atheismus und Mystikdefizit lebe.® Der christliche Glaube
mufBte in die griechisch-romische Denkwelt iibersetzt werden, was aber
konsequent in die Metaphysikkritik gemiindet habe, wonach Gott als
hochster Gegenstand gedacht worden sei; so konne aber Gott — dies

3 Fiir die Notwendigkeit einer Begriffsklirung plidiert auch W. Beierwaltes (vgl.
BeierwALTES, W., Einfithrung, in: Run, K. (Hg.), Abendlindische Mystik im Mittelalter,
Stuttgart 1986, 116-124, hier 119).

4 Dazu neuerdings GEvYER, C.-F,, Religion und Diskurs. Die Hellenisierung des
Christentums aus der Perspektive der Religionsphilosophie, Stuttgart 1990; Bouwm, Th.,
Die Christologie des Arius. Dogmengeschichtliche Uberlegungen unter besonderer
Beriicksichtigung der Hellenisierungsfrage, St. Ottilien 1991, bes. 16-23 und 259-290.

5 ZULEHNER, P.M., Evangelisierung und Armut, in: Ordenskorrespondenz 29 (1988)
397-398, hier 398.

6 Vgl. ArnoLD, F, Befreiungstherapie Mystik. Gotteserfahrung in einer Welt der
«Gottesfinsternis», Regensburg 1991, 56.



Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa 47

zeige I. Kant — nicht gedacht werden. 7 Abgesehen von der Frage, ob die
Einschitzung der Hellenisierung oder Romanisierung als Denken eines
héchsten Gegenstandes die geschichtliche Entwicklung korrekt wieder-
gibt oder nicht vielmehr wie ein Versatzstiick M. Heideggers klingt38, ist
damit das bereits oben angesprochene Problem verbunden, wie sich
christliche Mystik von der griechischen unterscheidet und ob dadurch
notwendig eine Verfallserscheinung des Christentums vorliegen
mulf. '

Bestimmt man Mystik in einem ersten Zugang als eine religiose
Erfahrungsebene, «in der sich eine stringente Einheit zwischen Subjekt
und Objekt dieser Erfahrung... abzeichnet»?, eine Erfahrung, die nach
H.U. v. Balthasar nicht nur notionell, sondern existentiell zu verstehen
seil0, dann stellt sich konsequent die Frage nach der Eigenart einer
christlichen Mystik. Nach H.U. v. Balthasar sei nicht jedes religiose
Suchen eine Hybris, sondern in der Menschwerdung mitassumiert, weil
die Offenbarung Gottes der Menschheit koextensiv sei. 1! Mit der Uber-
tragung der christlichen (biblischen) Botschaft in die hellenistische
Sprachwelt habe sich das Christentum in ein bereitliegendes Begriffs-
netz hellenistischer Mystik eingeschmiegt, um in einem fremden Kleid
ihre eigenste Erlebnisform und ihr Anliegen geltend zu machen. Durch
diese hochst verwirrende Diastase zwischen Inhalt und Form sei die
gesamte abendlindische Mystik geprigt worden, bestimmend z. B. auch
fiir die Kappadokier.12 Damit legt jedoch H.U. v. Balthasar ein Modell
fiir die Deutung unterschiedlicher Ausprigungen der Mystik zugrunde,
das von einem (unwandelbaren) Kern christlicher Botschaft ausgeht,
die in einem zweiten Schritt in einer sprachlichen VerfaBtheit mitgeteilt

7 Vgl. ArNOLD, F., Befreiungstherapie (Anm. 6) 60.

8 Vgl. z. B. HEIDEGGER, M., Vortrige und Aufsitze, Pfullingen 1954, 74; HEIDEG-
GER, M., Ontologie (Hermeneutik der Faktizitit), Frankfurt 1988, 91 f.; HEIDEGGER, M.,
Brief iiber den Humanismus, in: Wegmarken, Frankfurt 1967, 159, 162 und 164. Dazu
BouM, Th., Christologie (Anm. 4) 304-308.

9 Haas, A.M., Was ist Mystik? in: Run, K. (Hg.), Abendlindische Mystik im Mittel-
alter, Stuttgart 1986, 319-341, hier 319 £.; vgl. auch Onm, Th., Mystik, Religionsgeschicht-
lich, in: 2LThK 7 (1986: Sonderausgabe) 732-733, hier 732; zum Erfahrungsbegriff
besonders Haas, A.M., Sermo Mysticus. Studien zu Theologie und Sprache der Deutschen
Mystik, Freiburg i. Ue. 1979, 136-167.

10 Vgl. BALTHASAR, H.U.v., Zur Orientierungsbestimmung christlicher Mystik, in:
BeierwALTES, W./BALTHASAR, H.U. v./HAAs, A.M., Grundfragen der Mystik, Einsiedeln
1974, 37-71, hier 44.

11 Vgl. BALTHASAR, H.U. V., Orientierungsbestimmung (Anm. 10) 45 £.

12 Vgl. BALTHASAR, H.U.v., Orientierungsbestimmung (Anm. 10) 49.



48 Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa

wird (Kern-Schale-Modell). In dieser Form repetiert v. Balthasar ledig-
lich die Rede von einem christlichen Platonismus!13, die behauptet, daf3
die Viter — anders als die Haretiker — sich lediglich der platonischen
Sprache bedient, «an sich jedoch eine Theologie entwickelt [hitten], die
zutreffend als christlicher Gegen-Platonismus bezeichnet werden miis-
se»!4. Eine solche These ist jedoch nur dann tiberzeugend und einsich-
tig, wenn man die Moglichkeit einer neutralen «Ubernahme bestimm-
ter Sprachformen» voraussetzt, «d. h. ohne inhaltliche Determination,
etwa unter den Bedingungen eines fragwiirdigen «Nominalismusy».15
Ein Rezeptionsvorgang ist nicht rein formal begreifbar, als ob die in der
je spezifischen Theologie verdeckten Philosopheme lediglich die Be-
grifflichkeit lieferten, die wiederum von den damit verbundenen Kon-
zeptionen vollig isoliert vermittelt worden wire. Der Theologie im
Modus des Denkens kommt nicht etwa eine sekundire Reflexionsfunk-
tion zu, sondern eine originire Konzeptionsfunktion fiir den Glau-
ben!6, auch wenn Philosopheme theologisch vermittelt sein sollten.
Das dem eigenen Denken zunichst Fremde gestaltet das Eigene mit,

13 Hilfreich scheint hier auch der Ansatz von H. Meissner zu sein, die Begriffe
«christlich» und «platonisch» im Kontext der jeweiligen Zeit zu untersuchen, um Uber-
frachtungen aus spiteren Deutungen zu eliminieren (vgl. MESSNER, H., Rhetorik und
Theologie, Der Dialog Gregors von Nyssa De Anima et Resurrectione, Frankfurta. M., Bern,
New York, Paris 1991, 7-14); dazu auch Scumirt, A., Neuzeitliches Selbstverstindnis und
Deutung der Antike, in: KrummacHER, H.-H. (Hg.), Geisteswissenschaften — wozu? Bei-
spiele ihrer Gegenstinde und ihrer Fragen, Stuttgart 1988, 187-210; Scumirt, A., Zur
Erkenntnistheorie bei Platon und Descartes, in: Antike und Abendland 35 (1989) 54-84;
aullerdem ArMSTRONG, A.H., The Self-Definition of Christianity in Relation to Later
Platonism, in: SANDERs, E.P. (Hg.), Jewish and Christian Self-Definition I: The Shaping of
Christianity in the Second and Third Centuries, Philadelphia 1980, 74-99; DiLLoN, J.M.,
Self-Definition in Later Platonism, in: MEYER, B.E./Sanpers, E.P. (Hg.), Jewish and
Christian Self-Definition III: Self-Definition in the Greco-Roman World, Philadelphia
1983, 60-75.

14 GEYER, C.-F, Religion (Anm. 4) 137; dhnlich auch E. P. Meijering (vgl. MEJE-
RING, E.P., Wie platonisierten Christen? Zur Grenzziehung zwischen Platonismus, kirch-
lichem Credo und patristischer Theologie, in: VigChr28 [1974] 15-28, hier 15f.) gegen H.
Dérrie (vgl. DORRIE, H., Was ist spatantiker Platonismus? Uberlegungen zur Grenzziehung
zwischen Platonismus und Christentum, in: 748 36 [1971] 285-302, hier 300 f.).

15 Gever, C.-F, Religion (Anm. 4) 137; zum Problem vgl. auch Lenmann, K.,
Absolutheit des Christentums als philosophisches und theologisches Problem, in: Kas-
PER, W. (Hg.), Absolutheit des Christentums, Freiburg, Basel, Wien 1977 (QD 79), 13-38;
sowie im Hinblick auf die Modelle kontextueller Theologie z B. BEvans, St., Models of
Contextual Theology, in: Missiology 13 (1985) 185-201.

16 Vgl. BUCHER, A.]., Heideggers Metaphysikkritik als Nihilismus-Therapie oder: Das
Ende der Metaphysik als Anfang sinnvollen Seinsverstindnisses, in: CoretH, E. (Hg.),
Metaphysik in un-metaphysischer Zeit, Diisseldorf 1989, 45-68, hier 64-66.



Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa 49

ohne daf} der Aufnehmende sich dessen bewul3t sein miillte, wie auch
das Eigene das Fremde zu einem neuen Gedanken synthetisierend
fortbestimmt. 17

Wenn also die Unterscheidung von duflerlich bleibender Form (hel-
lenistisches Gedankengut) und christlichem Inhalt als Erlebnisform18
unzureichend ist, um die Eigenart christlicher Mystik zu umschreiben,
und zudem eine vollkommene Entflechtung von «gottsuchender nicht-
christlicher und von gottgeschenkter christlicher Mystik» 19 nicht gelin-
gen kann, dann ist die Besonderheit christlicher Mystik eher vom Got-
tesbegriff oder der angezielten <Schau» her zu entwickeln. 20 Als wesent-
liche Momente christlicher Mystik stellt A.M. Haas einerseits das
undurchschaubare Mysterium Gottes als Prioritit heraus, andererseits
Kreuz, Auferstehung und Geistspendung als personale Erfahrung, drit-
tens den Zusammenhang zur kirchlichen Sendung, und schliefilich im
denkenden Vollzug und in den gleichzeitig autonom menschlichen
Vollziigen die Einheit zwischen Gott und Mensch, das w#niri cum
Deo. 21

Die Unterschiede z. B. von christlicher und neuplatonischer Mystik
ergeben sich dann von der Struktur des vorausgesetzten Gottesbegriffes
oder der Konzeption des Einen her, und nicht prima facie aus dem
suchenden Streben des Menschen, das in einer wie auch immer ver-
standenen religiosen Innerlichkeit gedeutet wird, die wesentlich von
einer sonstigen Gnadentheologie oder Glaubenskonzeption als Zwi-

17 Vgl. BEIERWALTES, W., Marginalien zu Eriugenas <Platonismus», in: BLumE, H.-
D./Mann, F (Hg.), Platonismus und Christentum. FS f. H. Dérrie, JAC.E 10, Miinster
1983, 64-74, hier 65 f.

18 Vgl. BaLTHASAR, H.U.v., Orientierungsbestimmung (Anm. 10) 49.

19 BaLTHASAR, H.U..v., Orientierungsbestimmung (Anm. 10) 66; hier wiederholt sich
auf einer anderen Ebene noch einmal die oben aufgezeigte Diastase von Form und Inhalt
mit einer ihnlichen Problematik.

20 Es ist zudem hervorzuheben, daf} die verschiedenen Typisierungen von Mystik
zwar heuristisch durchaus ihren Wert behalten; sie suggerieren jedoch die Moglichkeit
einer prizisen Unterscheidung (vgl. BEIERWALTES, W., Denken des Einen. Studien zur
neuplatonischen Philosophie und ihrer Wirkungsgeschichte, Frankfurt a. M. 1985, 126 f.
mit Anm. 2 und 4 [weitere Lit.]). Wichtig ist dabei der Hinweis von A.M. Haas auf die
Kontextualitit, um die methodisch unzulingliche Frage nach einer Mystik an sich zu
vermeiden (vgl. Haas, A.M., Was ist Mystik? [Anm. 9] 321 f.; vgl. auch die Hinweise zur
Aufstiegs- und Abstiegsmystik, spekulativen und affektiven Mystik: Haas, A.M., Was ist
Mystik? [Anm. 9] 333). ‘

21 Vgl. Haas, A.M., Was ist Mystik? (Anm. 9) 334,



50 Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa

schenzustand differiert. 22 Diese hier angedeutete Struktur einer Ortung
der Mystik innerhalb der Theologie spiegelt sich in Zhnlicher Weise in

der Gregor von Nyssa-Forschung wider.

1.2. Ansdtze zum Verstindnis der Mystik bei Gregor von Nyssa

Nach E. Miihlenberg ist fiir eine addquate Darstellung der Einheit-
lichkeit der Theologie Gregors von Nyssa von einem Verstindnis von
Mystik auszugehen, das der Fragestellung im 4. Jahrhundert gerecht
wird; d. h., es mii3te der Begriff der #nio mystica niher geklirt werden,
der in breiten Teilen der Gregor-Forschung fiir eine Umschreibung
dieser Art von «Mystik» verwendet wurde.23 Das Problem besteht
primir darin, ob mit dem Begriff #nio mystica die damit verbundenen
Konzeptionen, die ihre Wurzel in der mittelalterlichen Theologie des
Abendlandes haben, in die Deutung der Lehre Gregors einflieBen.
Wenn Gregor von der zu Gott strebenden Seele, der Liebe zu Gott
spricht, befindet er sich nicht notwendig auf derselben Ebene wie die
mittelalterlichen Mystiker, insofern Gregor hier im Rahmen der Kon-
zeption des platonischen Eros denkt. 24 Entsprechend spiteren kirchen-
amtlichen Dokumenten23 spricht man davon, daB es eine unmittelbare
Intuition gebe, die jede begreifende Erkenntnis ausschlieBe; so folgerte
z. B. F. Diekamp aus der Tatsache, daB er bei Gregor die unmittelbare
Wesensanschauung nicht verworfen gefunden habe, also aus einem
argumentum e silentio, dall Gregor sie auch tatsidchlich nicht abgelehnt

22 Vgl. dazu die knappen Anmerkungen von RAHNER, K., Mystik, Theologisch, in:
2LThK 7 (1986: Sonderausgabe) 743-745, hier 744. Milverstindnisse in dieser Hinsicht
ergeben sich auch aus einer Dissoziierung von Theorie und Praxis, die nicht mehr als eine
Einheit gesehen werden wie noch etwa bei Platon, Plotin oder Proklos (vgl. HAaas, A.M.,
Was ist Mystik? [Anm. 9] 330; dazu z. B. auch Haport, P., Philosophie als Lebensform.
Geistige Ubungen in der Antike, Berlin 1991, fiir Plotin z. B. 36 £.).

23 Vgl. MUHLENBERG, E., Die Unendlichkeit Gottes bei Gregor von Nyssa, Gregors
Kritik am Gottesbegriff der klassischen Metaphysik, Gottingen 1966, 147; in dhnlicher
Weise miilite eine solche Engfithrung der Mystik bei Origenes expliziert werden (vgl.
BERNER, U., Origenes, Darmstadt 1981, 68-87). '

24 Vgl. MUHLENBERG, E., Unendlichkeit (Anm. 23) 147; weiterfithrend NYGREN, A.,
Eros und Agape, Gestaltwandlungen der christlichen Liebe, 2. Teil, Giitersloh 1937,
232 ff. Zur platonischen Konzeption und deren Wirkungsgeschichte vgl. BEIERWALTES, W.,
Marsilio Ficinos Theorie des Schénen im Kontext des Platonismus, Heidelberg 1980,
10-28.

25 Z. B. Konzil von Florenz (DS 1304-1306), Leo XIII. (DS 3238 ff.) usw.



Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa 51

habe. 26 Die vollkommene Wesenserkenntnis in dem unendlichen Auf-
stieg der Seele zu Gott habe Gregor ablehnen kénnen, weil er die
mystische Gotteserkenntnis kenne — so E. von Ivinka. 27 Diese Ansitze
einer strikten Unterscheidung von komprehensiver und mystischer
Gotteserkenntnis fiihrte zu einer Diskussion zwischen ]. Daniélou und
W. Volker, die sich primidr um eine psychologische Deutung drehte. 28
W. Volker hat zu Recht darauf verwiesen, dal3 ein Traditionszusammen-
hang von Gregor von Nyssa iiber Pseudo-Dionysius Areopagita zur
mittelalterlichen Mystik im Abendland besteht29; folgt aber aus dieser
Tatsache der Schluf3, daB fiir Gregor der Erlebnischarakter in der Mystik
das Wesentliche ist — und dies geradezu in einer Absetzung von einer
philosophisch-rationalen Gottesbetrachtung? 30 Zwar betont W. Volker
demgegeniiber zu Recht, daBB Gregor von Nyssa in seinem Hohelied-
kommentar gerade diese Fragen 16sen mochte3!, spricht dann aber
wieder von ekstatischen Etlebnissen32. Aber der Aspekt der yvdoig tod
0eol, der Erkenntnis Gottes, wird gegeniiber Origenes geradezu intel-

26 Vgl. Diexamp, F,, Die Gotteslehre des heiligen Gregor von Nyssa. Ein Beitrag zur
Dogmengeschichte der patristischen Zeit, Erster Teil, Miinster 1896, 101-113.

27 Vgl. IvANKa, E.v., Vom Platonismus zur Theorie der Mystik, in: Seholastit 11 (1930)
163-195, hier 185 (wieder abgedruckt in: Run, K. [Hg.], Altdeutsche und Altniederlin-
dische Mystik, Darmstadt 1964, 35-71). V. IvANka erblickt in der Vertiefung des Gedan-
kens von der Erkenntnis Gottes in der Seele ein wesentliches Moment zur Bildung einer
Theorie der Mystik und kann mit diesem Ansatz eine Trennung von Platonismus und
christlicher Mystik durchfihren (vgl. dazu EscriBANO-ALBERCA, 1., Von der Gnosis zur
Mystik: Der Ubergang vom 3. zum 4. Jahrhundert im alexandrinischen Raum, in: M752
19 [1968] 286-294, hier 286 f.); damit ist jedoch das oben diskutierte Problem einer
Vermittlung platonischer Denkformen im christlichen Bereich (Hellenisierung) lediglich
umgangen und stellt sich auf einer héheren Ebene erneut. Dies gilt in gleicher Weise fiir H.
Jonas, der bereits in Origenes eine sich philosophisch auslegende Mystik zu erkennen
glaubt, die von einer mythologisch-auBlerchristlichen Gnosis herrithrt (vgl. Jonas, H.,
Gnosis und spitantiker Geist 2/1, Géttingen 1954).

28 Vgl. EscrIBANO-ALBERCA, L., Gnosis (Anm. 27) 287.

29 Vgl. VOLkER, W., Gregor von Nyssa als Mystiker, Wiesbaden 1955, 200 f. und
215;

30 Vgl. DANIELOU, ]., Platonisme et Théologie mystique. Essai sur la Doctrine spiri-
tuelle de Saint Grégoire de Nysse, Paris 1944, z. B. 309-326.

31 Vgl. VOoLker, W., Gregor (Anm. 29) 208 f.

32 Vgl. VOoLkeR, W., Gregor (Anm. 29) 202, 212; so z. B. auch Crouzer, H., Grégoire
de Nysse est-il le fondateur de la théologie mystique? Une controverse récente, in: RAM
33 (1957) 189-202, hier 194; zu dieser Kontroverse vgl. auch MUHLENBERG, E., Unend-
lichkeit (Anm. 23) 148 f.



52 Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa

lektualistisch verstanden33, so dall Gregor in dieser Hinsicht sicher
nicht von einer psychologischen Erlebnisform her zu verstehen ist.34

Evidenter scheint vielmehr der Weg zu sein, den E. Miihlenberg
einschligt, indem er den Aufstieg der Seele zu Gott niher beschreibt,
sich aber zunichst nochmals gegeniiber W. Volker und R. Leys auf der
einen Seite und J. Daniélou auf der anderen Seite abgrenzt. 3> Denn es
helfe wenig, diesen Aufstieg lediglich mit dem Schlagwort dynamisch
zu belegen oder — wie im Falle von J. Daniélou — ein aristotelisches
Potenz-Akt-Schema zu unterlegen, wonach Gott dem Akt nach (e# acte)
unendlich sei, die Seele aber nur in ihrem Verlangen (en devenir).36
Denn die Seele kann nach Gregor nie unendlich werden und besitzt
auch nicht die Méglichkeit dazu.37 Einleuchtender ist vielmehr der
Hinweis von W. Jaeger, die Begriindung fiir den Aufstieg der Seele im
Wesen des Strebevermogens zu suchen oder dem &pwg. 38 Denn die
Begierde (¢mbupia) dringt auf die unmittelbare Schau; wiirde sie aller-
dings diese Unmittelbarkeit erreichen, wiirde sie sich selbst zerstoren,
weil sie befriedigt wire; folglich ist fir Gregor die Schonheit selbst
(oder Gott) unerreichbar und der Aufstieg selbst ohne Ende.3?

33 Vgl. Cant 5 (138,12 f. Langerbeck).

3 Nach E. Miihlenberg gilt dies in gleicher Weise fiir die von Gregor verwendete
Mysteriensprache, die seit Platon durchweg in einer rein philosophischen Metaphorik
verwendet werde und nicht innere oder dullere Erlebnisse beschreibe (vgl. MUHLEN-
BERG, E., Unendlichkeit [Anm. 23] 149); zum einen ist aber darauf aufmerksam zu machen,
dal3 Gregor z. B. mit einer Sprache, die gnostisch potenzierten Gehalt aufweisen konnte,
wesentlich sorgloser umging als z. B. Philo (zu Philo vgl. LElsSEGANG, H., Der heilige Geist
1, Leipzig 1919, 145 ff.; Lewy, H., Sobria ebrietas, Giesen 1929, 63 ff.; Jonas, H., Gnosis
[Anm. 27] 109 ff.; fiir den Ubergang zu einem neuen geistigen Hintergrund bei Gregor vgl.
EscrIBANO-ALBERCA, L., Gnosis [Anm. 27] 292 f.); andererseits mufl damit gerechnet wer-
den, dafl bestimmte Begriffe der Mysteriensprache — auch im Bereich der philosophischen
Tradition — nicht rein philosophisch verstanden oder tradiert worden sind (vgl. BEIER-
WALTES, W., Selbsterkenntnis und Erfahrung der Einheit, Plotins Enneade V 3. Text,
UbersetZung, Interpretation, Erlduterungen, Frankfurt a. M. 1991, 226, im Blick auf die
Pridikation dppnrov fiir das Eine; vgl. auch KannicHt, R., Euripides Helena, Heidelberg
1969, 11, 339; Burkert, W., Antike Mysterien, Miinchen 1990, 16 und 58), zumal im
christlichen Bereich (z. B. fiir Clemens von Alexandrien: vgl. RIEDWEG, Chr., Mysterien-
terminologie bei Platon, Philon und Klemens von Alexandrien, Berlin, New York 1987,
117 ff.; vgl. auch RiIEDWEG, Chr., Die Mysterien von Eleusis in rhetorisch geprigten Texten
des 2./3. Jahrhunderts nach Christus, in: Z/inois Classical Studies 13 [1992] 127-133).

35 Vgl. MUHLENBERG, E., Unendlichkeit (Anm. 23) 150.

36 Vgl. DANIELOU, ]., Platonisme (Anm. 30) 299.

37 Vgl. Perf (213,15-214,6 Jaeger).

38 Vgl. JAEGER, W., Two Rediscovered Works of Ancient Christian Literature, Leiden
1954, 76 Anm. 2.

39 Vgl. V II 231 (114,5-13 Musurillo).



Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa 53

Erst von diesem Standpunkt aus scheint ein adidquater Zugang zu
einem Verstindnis der Mystik bei Gregor moglich zu sein, ohne dabei in
psychologisierende Tendenzen zu geraten, die Gregor selbst unange-
messen sind und eine fremde Fragestellung in die Deutung hineintra-
gen: Mystik im Sinne Gregors kann nicht als reine Erlebnisform oder als
reine Erkenntnis verstanden werden. Besonders durch die Ausfiihrun-
gen von E. Miithlenberg40 hatte sich gezeigt, daB3 der konstruierte
Unterschied von mystisch und komprehensiv eine vorschnelle Ent-
scheidung ist4!, so daf} eine Vermittlung beider Aspekte als verschie-
dene Momente ezner Sache begriffen werden kénnen; es bleibt jedoch
folgendes offen: Es mul} niher geklirt werden, welche Bedeutung der
Gottesbegriff Gregors — und speziell der Unendlichkeitsbegriff — fiir
eine genauere Bestimmung der Mystik Gregors hat; dabei ist aber ein-
schrinkend hinzuzufiigen, daf3 hier weder eine genauere Situierung der
Auseinandersetzung zwischen Gregor von Nyssa, Basilius von Caesarea
und Eunomius von Cyzicus42 noch die Diskussion der von R.E. Heine

40 A.]. Malherbe und E. Ferguson zeigen lediglich die Entwicklung der Mystikdeu-
tung im Umkreis von E. Miithlenberg auf, diskutieren aber diese Fragestellung nicht (vgl.
Gregory of Nyssa. The Life of Moses. Translation, Introduction and Notes by MALHER-
BE, A.]., and FErGusoN,E., New York, Ramsey, Toronto 1978, 146 Anm. 59); zustimmend
zu E. Miihlenberg vgl. HEINE, R.E., Perfection in the Virtuous Life. A Study in the
Relationship Between Edification and Polemical Theology in Gregory of Nyssa’s De Vita
Moysis, Philadelphia 1975, 4 und 194; kritisch CANEVET, M., Grégoire de Nysse (saint), in:
Dictionnaire de spiritualité ascétique et mystique 6 (1967) 971-1011, hier 999-1001.

41 Ein gewisser Widerspruch scheint mir bei M. Canévet vorzuliegen, wenn sie
pointiert — unter ihrer Anfithrung auf Cant 3 (PG 44,828D-829A) und Eccl 8 (PG
44,737D-740A) — darauf verweist, dal Gregors Mystik vor allem kirchlich, sakramental
und christozentrisch zu verstehen sei (vgl. CANEVET, M., Gregor von Nyssa, in: Sup-
BRACK, J. [Hg.], Grofle Mystiker. Leben und Wirken, Miinchen 1984, 17-35, hier 32). Aber
bereits im nichsten Satz schreibt sie: «So wie die Natur Gottes unendlich ist, zieht die
Einigung der Seele mit Gott diese in einen unaufhotrlich wachsenden Fortschritt hinein»
(Canever, M., Gregor [Anm. 41] 32). Damit setzt M. Canévet aber die Unendlichkeit
Gottes als Kriterium der zuvor aufgestellten Aussagen; zudem ist kritisch anzumerken, dafl
Gregor sicher nicht — wie dies die Ausfithrungen von M. Canévet nahelegen — von einer
Einigung (besser wohl: Einung!) der Seele mit Gott ausgeht, weil diese Einung den
unendlichen Aufstieg zu einem Ende bringen wiirde, was aber Gregor, wie oben gezeigt
und noch detaillierter zu explizieren ist, in De vita Moysis eindeutig verneint.

42 Heing, R.E., Perfection (Anm. 40) 127-158; kritisch dazu SiMONETTI, M., Gregorio
di Nissa. La Vita de Mos¢, Fondazione Lorenzo Valla 1984, X VII-XX; dies bestitigte mir
auch L.F. Mateo-Seco in einem Brief vom 28. April 1992: «I think that Gregory’s principal
concern in writing De vita Moysis was to gather the great ascetical and theological tradition
of his brother Basilius. Naturally, the latter’s confrontation with Eunomius, above all on
the subject of divine infinitude, continues to be present; but this should not necessarily lead
us to think that De vita Moysis is directly meant to refute Eunomius.» Zur Debatte auch



54 Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa

konstruierten Kontinuitit der Schriften Contra Eunominm und De vita
Moysis geleistet werden kann.43 Erweiternd ist jedoch die besondere
Stellung der philosophischen Implikationen des Unendlichkeitsbegriffs
zu erdrtern, vor allem die Diskussion um Privation und Negation.

2. Die Unendlichkeit Gottes und der unendliche Aufstieg der Seele

2.1. Theologische Ansiitze

Einen viel beachteten Ansatz zum Verstindnis des Begriffes der
Mystik aus der Gotteslehre, speziell dem Begriff der Unendlichkeit, hat
E. Miihlenberg vorgelegt. 44 Die Seele wandere unaufhérlich zum Un-

hinsichtlich Gregor von Nazianz vgl. Norris, E.W., Gregory Nazianzen’s Opponents in
Oration 31, in: GreGG, R.C. (Hg.), Arianism. Historical and Theological Reassessments,
Philadelphia 1985, 321-326, hier bes. 323 f.

43 Vgl. Anm. 42; weiterfithrend zur Debatte von Eunomius und Gregor von Nyssa:
CaNEVET, M., Grégoire de Nysse et ’herméneutique biblique. Etude des rapports entre le
langage et la connaissance de Dieu, Paris 1983; KosuscH, Th., Name und Sein. Zu den
sprachphilosophischen Grundlagen in der Schrift Contra Eunomium des Gregor von Nyssa,
in: Mateo-Seco, L.F./Bastero, J.L. (Hg.), El «Contra Eunomium I» en la produccién
literaria de Gregorio de Nisa. VI Coloquio Internacional sobre Gregorio de Nisa, Pam-
plona 1988, 247-268; Younc, F.M., The God of the Greeks and the Nature of Religious
Language, in: ScHoeDEL, W.R./WiLkeN, R.L. (Hg.), Early Christian Literature and the
Classical Intellectual Tradition, in honorem R.M. Grant, Paris 1979, 45-74; ferner KopE-
cex, Th.,, A History of Neo-Arianism, 2 Vols., Philadelphia 1979; sowie MOoSSHAM-
MER, A.A., Disclosing but not Disclosed. Gregory of Nyssa as Deconstructionist, in:
Drosner, H.R./Krock, Chr. (Hg.), Studien zu Gregor von Nyssa und der christlichen
Spitantike, Leiden u. a. 1990, 99-123; von besonderem Interesse ist die unterschiedliche
Einschitzung des Ursprunges der Sprache, die nach Eunomius einen transzendenten
Grund hat, wihrend Gregor sie in der menschlichen Wirklichkeit griinden und auch dort
ihre Grenze finden liBt; weitere Differenzierungen, die bei A.A. Mosshammer (vgl.
MossHAMMER, A.A., Disclosing [Anm. 43] 101-120) angedeutet sind und die R. Mortley
auf dem philosophischen Hintergrund der damaligen Debatte um die Leistungsfihigkeit
der Sprache bis hin zum Kratyloskommentar des Proklos untersucht (vgl. MORTLEY, R.,
From Word to Silence II: The way of negation, Christian and Greek, Bonn 1986, 100-103;
128-139 und 171-191), werde ich in einer eigenen Studie zu Gregors Schrift De vita Moysis
machen.

44 Ich beschrinke mich hier zunichst auf E. Miihlenbergs Ausfiihrungen zur Unend-
lichkeit im Rahmen einer Mystikdeutung (vgl. MUHLENBERG, E., Unendlichkeit [Anm. 23]
158-165); verschiedene andere Ansitze bei der Gotteslehre vor E. Mithlenberg sowie die
Entwicklung des Gottesgedankens bei Gregor selbst wird von A. Meredith ausfiihrlich
dargestellt (vgl. MerepiTH, A., The Idea of God in Gregory of Nyssa, in: DROB-
NER, H.R./Krock, Chr. (Hg.), Studien zu Gregor von Nyssa und der christlichen Spitan-
tike, Leiden u. a. 1990, 127-147).



Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa 55

endlichen, das als solches jenseits allen Verstehens bleibe. Mit Aristo-
teles bejahe Gregor, dal3 ein progressus in infinitum za keiner abschlie-
Benden Erkenntnis fiihre; gegen Aristoteles aber betone Gregor, wenn
sich die Erkenntnis auf den unendlichen Gott richte, dann sei der
progressus in infinitum der einzige Weg der Gotteserkenntnis; damit
verneine Gregor die Grundvoraussetzung der aristotelischen Logik,
daf3 das Unendliche aus dem Bereich des Denkens ausgeschlossen wer-
den miisse. 4> Dieses Wissen um Gottes Unendlichkeit kénne nach
E. Miihlenberg durchaus als mystisch bezeichnet werden 46, wenn man
nicht wie in der ilteren Forschung darunter einen Erlebnischarakter
versteht. Damit gilt es nach E. Miihlenberg als ausgemachte Sache, daf3
der Begriff der Unendlichkeit das Wesentliche in Gregors Gotteslehre
ist47, von wo aus er eine gestufte Gottheit im Sinne des Eunomius
leugnen koénne. Zum anderen sei dieser Gottesbegriff speziell dem
unendlichen Aufstieg der Seele vorauszusetzen, wie er etwa in den
Schriften De vita Moysis oder In Canticum Canticorum entwickelt wird.
Aufgrund der Bedeutung dieser These ist der Stellenwert des Unend-
lichkeitsbegriffs bei Gregor fiir die Gotteslehre zu priifen.

E. Miihlenberg setzt voraus, dal3 die Rede von der unbegrenzten
Natur zusammen mit dem unendlichen Fortschreiten ein fester Be-
standteil der Gotteslehre Gregors ist. 48 Auffillig ist jedoch, daB3 Gregor

45 Vgl. MUHLENBERG, E., Unendlichkeit (Anm. 23) 159.

46 Vgl. MUHLENBERG, E., Unendlichkeit (Anm. 23) 161.

47 Besonders unter Verweis auf Eun I 574 (192 Jaeger) und 691 (224 £. Jaeger); dazu
MEREDITH, A., Idea of God (Anm. 44) 128.

48 Vgl. VM II 236 f. (115 f. Musurillo); dazu UrLmann, W., Der logische und der
theologische Sinn des Unendlichkeitsbegriffes in der Gotteslehre Gregors von Nyssa, in:
Bijdragen 48 (1987) 150-171, hier 155; kritische Anmerkungen zu Ullmanns einleitenden
Uberlegungen zum Verhiltnis von Metaphysik und Gottesbegriff seien allerdings an dieser
Stelle erlaubt: positiv stellt m. E. W. Ullmann heraus, daB sich die christlichen Theologen
z. B. gegeniiber mittelplatonischen Stromungen nicht nur rezeptiv verhalten haben (ULL-
MANN, W., Unendlichkeitsbegriff [Anm. 48] 152); daB sich aber Plotin des Gegensatzes
zum (Christen) Origenes bei seiner Konzeption der drei Hypostasen bewuBt war (ULL-
MANN, W., Unendlichkeitsbegriff [Anm. 48] 152), 148t sich ohne genauere Differenzierung
nicht halten und bleibt deshalb reine Behauptung W. Ullmanns; dabei kann auch nicht der
Weg iiber Ammonius Sakkas gewihlt werden (vgl. Schwyzer, H.R., Ammonius Sakkas.
Der Lehrer Plotins, Opladen 1983; zusammenfassend auch Boum, Th., Christologie
[Anm. 4] 204-206). Zudem sollte fiir die sachliche Ausformung der Trinititslehre nicht
bereits an einen uniiberbriickbaren Gegensatz von Plotin und etwa Gregor gedacht wer-
den, insofern bei Plotin das Eine nicht denken koénne, in einer christlichen Gotteslehre
aber von einer Strukturierung auszugehen sei (vgl. UrLLMann, W., Unendlichkeitsbegriff
[Anm. 48] 152 f.). Zustimmung findet W. Ullmann hierzu bei dem Plotin-Interpreten
G. Siegmann (vgl. SIEGMANN, G., Plotins Philosophie des Guten. Eine Interpretation von



56 Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa

nicht etwa von der unendlichen gottlichen Natur spricht, sondern von
dem tiberwiltigenden Meer der Schau der gottlichen Natur. 49 Gregor
4Bt in seiner Schrift Contra Eunominm zunichst Eunomius zu Wort
kommen 30, wo dieser von der Unterordnung des Sohnes und des Gei-
stes unter den Vater spricht.3! Wenn Eunomius von der Wirkung auf
das Werk und von dort auf den Namen Gottes (Ungewordenheit)
schlieBe 32, dann werfe Gregor Eunomius nicht etwa vor, er argumen-

Enneade VI 7, Wiirzburg 1990, z B. 84 f.); es wire hier jedoch genauer auf den syste-
matischen Ort und die Vermittlung von einem <vor-denkenden» Denken des Einen bzw.
seinem Nicht-Denken zum Denken des Geistes einzugehen, um von hier aus einen
sachlichen Aufschluff der Vermittlung von (philosophischen) Denkformen zu erhalten
(vgl. BEiErwALTES, W., Denken des Einen [Anm. 20] 43—-47; BeierwarLTES, W., Selbstet-
kenntnis [Anm. 34] z. B. 227). AuBerdem ist zu beachten, daf auf der anderen Seite — im
Hinblick auf neuplatonisches Denken - «eine subordinative Differenzierung des Seienden
vom Einen her den Gedanken einer Identitit 7z der Differenz» nicht ausschlie3t (BEIER-
WALTES, W., Identitit und Differenz, Frankfurt 1980, 59). Mit diesen Hinweisen ist aber
nicht notwendig ausgesagt, dal} ein Theologe wie z. B. Gregor von Nyssa das Gesamtwerk
von Plotin oder Porphyrios hitte kennen oder beriicksichtigen miissen (dazu Rist, .M.,
Basil’s «Neoplatonism». Its Background and Nature, in: Fepwick, P.J. (Hg.), Basil of
Caesarea. Christian, Humanist, Ascetic. A Sixteen-Hundredth Anniversary Symposium I,
Toronto 1981, 135-220, hier 212-215, 217 £.).

49 Vgl. Eun I 364 f. (134 Jaeger); ULLmanN, W., Unendlichkeitsbegriff (Anm. 48)
158.

50 Es ist an dieser Stelle nicht entscheidend, ob Gregor in rhetorischer Tradition mit
Hilfe z. B. des Invektiventopos Eunomius in einem schlechten Lichte erscheinen lassen
wollte (vgl. dazu Krock, Chr., Untersuchungen zu Stil und Rhythmus bei Gregor von
Nyssa, Ein Beitrag zum Rhetorikverstindnis der griechischen Viter, Frankfurt 1987, bes.
147-158; vgl. auch die Hinweise bei MEREDITH, A., Traditional Apologetic in the Contra
Eunomium of Gregory of Nyssa, in: S22 14 (1976) 315-319, und neuerdings ausfiihrlich
RODER, A., Gregor von Nyssa, Contra Eunomium I 1-146, Frankfurt a. M. u. a. 1993; zu
den theologiegeschichtlichen Fragen vgl. STUDER, B., Der geschichtliche Hintergrund des
Ersten Buches Contra Eunomium Gregors von Nyssa, in: STUDER, B., Dominus Salvator.
Studien zur Christologie und Exegese der Kirchenviter, Rom 1992, 463-498, hier bes.
477-496); daB diese Polemik nicht eine vereinzelte Erscheinung ist, zeigt sich z. B. auch in
dem Verhiltnis von Athanasius und Arius (vgl. BouMm, Th., Die Thalia des Arius: Ein
Beitrag zur friihchristlichen Hymnologie, in: VigChr 46 [1992] 334-355; naturgemil3 [von
der Anlage der Monographie als Sammlung von Material] lagen solche Aspekte nicht im
Blickwinkel von M. Lattke, da es ihm lediglich um die Sichtung des Materials ging [vgl.
Lartkg, M., Hymnus. Materialien zu einer Geschichte der antiken Hymnologie, Freiburg
Schweiz und Géttingen 1991, 289 £.]).

51 Vgl. Eun I 151-156 (71-73 Jaeger).

52 Vgl. dazu DaniELoy, J., Eunome I’ Arien et exégése néoplatonicienne du Cratyle,
in: REG 69 (1956) 412-432; ABrAMOWSKI, L., Eunomios, in: RAC 6 (1966) 936-947, hier
943 {.; differenzierter scheint mir aber das Bild von R. Mortley zu sein, weil er nicht nur auf
eine dhnliche Struktur zwischen den Ansitzen von Eunomius und dem Kratyloskommen-
tar des Proklos verweist, sondern zugleich andere Quellen heranzieht, wie Syrianus und
Dexippus (vgl. MORTLEY, R., Word [Anm. 43] 137-139).



Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa 57

tiere zu philosophisch; vielmehr strebe auch Gregor eine Ekthesis
53
an.

W. Ullmann kann iiberzeugend zeigen, daB3 E. Miihlenberg bei sei-
ner Interpretation der Unendlichkeit Gottes jeweils eine logische und
eine metaphysische Primisse fiir Gregor einfiihrt.54 Z. B. behaupte
E. Miihlenberg fiir den Beweis aus der Unwandelbarkeit3, die logische
Primisse sei, daf} positive Eigenschaften nur durch ihr kontradiktori-
sches Gegenteil begrenzt werden kénnten; die metaphysische Primisse
laute, daB die gottliche Natur unwandelbar sei. 3¢ Wenn nun letztere
Primisse zutreffe, daBl Gottes Natur unwandelbar ist, es aber zudem
nach der logischen Primisse kein Gegenteil zu einer positiven Eigen-
schaft geben diirfe, miisse Gottes Giite unbegrenzt sein. 37 Das Zentrum
der Argumentation bei Gregor bestehe jedoch nicht, wie E. Miihlen-
berg es offensichtlich nahelegen méchte, in einem Aufweis der Not-
wendigkeit der Unendlichkeit des gottlichen Wesens, sondern darin,
daB es dort keine Steigerung geben kénne, wo die Héchststufe des Seins
ist38; als Nebenprimisse fithre Gregor ein, dafl auch der Sohn und der
Heilige Geist an der hdchsten Seinsstufe teilhaben3?; damit wird im
Sinne Gregors die Theologie des Eunomius unhaltbar. Wie nach Pla-
ton® und Aristoteles®! nur Entgegengesetztes eine ontologische Be-

53 Vgl. ULLmMAnN, W., Unendlichkeitsbegriff (Anm. 48) 157; Eun I 158-160 (74 f.
Jaeger).

54 Vgl. ULLmAnN, W., Unendlichkeitsbegriff (Anm. 48) 158 f.

55 Vgl. MUHLENBERG, E., Unendlichkeit (Anm. 23) 118-122.

56 Vgl. Eun I 167-171 (77 f. Jaeger).

57 W. Ullmann hat zu Recht auf die logischen Schwierigkeiten in der Argumentation
hingewiesen, die aber an dieser Stelle nicht wiederholt zu werden brauchen (vgl. ULL-
MANN, W., Unendlichkeitsbegriff [Anm. 48] 159).

58 Vgl. Eun I 168 £. (77 Jaeger); vgl. dazu auch MEREDITH, A., Idea of God (Anm. 44)
134.

59 Vgl. UrLMaNnN, W., Unendlichkeitsbegriff (Anm. 48) 159; in diesem Zusammen-
hang hitte aber W. Ullmann besonders auf die Probleme eingehen konnen, die sich aus
den Schriften Quod non sint tres dii, Ex communibus notionibus und der Ep. 38 von Basilius
ergeben; letztere Schrift ist aber wahrscheinlich Gregor von Nyssa zuzuweisen und nicht
Basilius von Caesarea (vgl. HUBNER, R.M., Gregor von Nyssa als Verfasser der sog. Ep. 38
des Basilius, Zum unterschiedlichen Verstindnis der ovoia bei den kappadozischen Brii-
dern, in: FONTAINE, J./KANNENGIESSER, Ch. (Hg.), Epektasis, Mélanges patristiques offerts
au Cardinal Jean Daniélou, Paris 1972, 463-490); zu diesen drei Schriften und der Pro-
blematik ihrer Begrifflichkeit vgl. STEAD, G.C., Why Not Three Gods? The Logic of
Gregory of Nyssa’s Trinitarian Doctrine, in: DROBNER, H.R./KLock, Chr. (Hg.), Studien zu
Gregor von Nyssa und der christlichen Spitantike, Leiden u. a. 1990, 149-163.

60 Vgl. Phaidon 70c.

61 Vgl. Phys. 226b.



58 Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa

grenzung bewirken kann, so kann auch fiir die Giite oder das Gute selbst
keine Umschreibung gefunden werden, weil es keine Grenze gibt. Also
muf} dort das Unbegrenzte sein, das nach Gregor auch das Unendliche
ist; fiir das Unendliche gibt es aber keine Vermehrung oder Vermin-
derung. 62 Die Unendlichkeit ist also fiir Gregor nicht das Beweisziel
(wie dies E. Miihlenberg nahelegt), sondern ein Mittelglied, um die
Abstufungen innerhalb der Gottheit auszuschlieBen; zudem spricht
Gregor in diesem Zusammenhang vorzugsweise nicht von der Natur
Gottes oder dhnlichem, sondern von der Giite Gottes, 63

Somit ist im Sinne Gregors dem Arianismus jede Moglichkeit ent-
zogen, Aussagen ber das Wesen Gottes aus der Lehre von den Eigen-
schaften zu machen. Im Anschluf} an diese Deutung des Stellenwertes
der Unendlichkeit im Denken Gregors versucht W. Ullmann zu zeigen,
daB sich Gregor wesentlich von Platon und Aristoteles unterscheidet,
indem er weder die Konzeption eines Guten jenseits des Seins4 noch
die des unbewegten Bewegers65 jenseits aller bloBen Méglichkeiten
vertritt. %6 Kommt dann aber Plotin in Frage? Dies falle nach W. Ull-
mann mit der Frage nach dem mystischen oder rationalen Charakter der
Theologie Gregors zusammen; fiir Plotin sei das Eine vom Denken
unterschieden, eine Niherung an das Eine nur ekstatisch moglich. Die
mystische Deutung miilite gerade eine engste Nachbarschaft zu Plotin
herbeifithren67 — so W. Ullmann, was aber gerade durch die Christolo-
gie ausgeschlossen sei. %8 Abgesehen von der Unsicherheit, ob Gregor
Plotins Schriften iz extenso gekannt hat 69, ist der Begriff der Ekstasis bei
Plotin niher zu beleuchten; Plotin schreibt: «Das Gesehene aber sieht
der Sehende in jenem Augenblick (der Einung) nicht — die Rede ist
freilich kithn —, unterscheidet es nicht, stellt es nicht als zweierlei vor,
sondern er ist gleichsam ein anderer geworden, nicht mehr er selbst und
nicht sein eigen, ist einbezogen in die obere Welt und jenem Wesen

62 Vgl. ULLMANN, W., Unendlichkeitsbegriff (Anm. 48) 159 f.

63 Vgl. ULLMANN, W., Unendlichkeitsbegriff (Anm. 48) 160.

64 Vgl. Platon, Resp. 509b.

65 Vgl. Aristoteles, Met. 1072b.

66 Vgl. ULLmaNN, W., Unendlichkeitsbegriff (Anm. 48) 163.

67 Die Probleme einer engen Verbindung von (philosophischer) Mystik und Plotin
behandelt W. Beierwaltes im Detail (vgl. BElErRwALTEs, W., Denken des Einen [Anm. 20]
127-147).

68 Vgl. ULLMANN, W., Unendlichkeitsbegriff (Anm. 48) 163.

6 Vgl. Rist, J.M., Basil’s «Neoplatonism» (Anm. 48) 217 f.; zur Problematik auch
STUDER, B., Geschichtlicher Hintergrund (Anm. 50) 486-489.



Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa 59

(dem Einen) zugehdrig, und so ist er Eines, indem er gleichsam Mit-
telpunkt mit Mittelpunkt beriihrt.»70 Dieses Sehen, das Plotin als
Ekstasis bezeichnet 71, ist aber nicht etwa ein irrationales Versinken in
das Eine, sondern bedeutet: «daB es seinen vorreflexiven Grund, das
erleuchtende und Intelligibilitit stiftende Ur-Licht erreicht hat; dieses
verursacht im Medium des Nus in der Seele den reflexiven Aufstieg und
liBt so das Denken selbst allererst denken.» 72 Diese Ekstasis’3 ist bei
Plotin im Rahmen des abstraktiven Denkens zu verstehen. 74 Wenn aber
bei Plotin Ekstasis und Abstraktion eine wesentliche und maf3gebende
Verbindung eingegangen sind, dann bleibt zu priifen, ob bei Gregor die
Begriffe Negation oder Privation nicht in dieses abstraktive Denken der
Sache nach einbezogen sind, so dafl der von W. Ullmann konstruierte
Gegensatz von Plotin und Gregor im Hinblick auf eine mystische Ei-
nung modifiziert werden miifite; die Differenz zwischen den Ansitzen
von Gregor und Plotin scheint wesentlich darin zu liegen, dafl — unter
der Voraussetzung, daf3 sich Gregor in seiner Gotteslehre gegen eine
Stufung der Gottheit wehrt (gegen Eunomius) — die Christologie der
entscheidende Aspekt ist, von dem her sich die Mystik bei Gregor
verstehen lif3t: Ohne Christus ist fiir ihn ein mystischer Zugang zu Gott
nicht moglich. 75 Dieser Gesichtspunkt tritt besonders deutlich in De

70 Plotin, Enn. VI 9,10,13-17; Ubers. nach W. Beierwaltes (vgl. BEIERWALTES, W.,
Reflexion und Einung. Zur Mystik Plotins, in: BEIERWALTES, W./BALTHASAR, H.U.V./
Haas, A.M., Grundfragen der Mystik, Einsiedeln 1974, 7-36, hier 27).

1 Vgl. Plotin, Enn. VI 9,11,23.

72 BEIERWALTES, W., Reflexion (Anm. 70) 28; zur Lichtmetapher Plotins vgl. BEIER-
WALTES, W., Plotins Metaphysik des Lichtes, in: ZintzeN, C. (Hg.), Die Philosophie des
Neuplatonismus, Darmstadt 1977, 75-117; BeierwaLTES, W., Visio Facialis — Sehen ins
Angesicht. Zur Coincidenz des endlichen und unendlichen Blicks bei Cusanus, Miinchen
1988, 34-38; zu Konvergenz und Divergenz der Konzeptionen von Gregor und Plotin vgl.
auch IvANkaA, E.v., Dunkelheit, mystische, in: RAC 4 (1959) 350-358, bes. 351-356.

73 Zur Terminologie: Porphyrios, Sent. 28 (12,15 Mommert); Proklos, Elem. the-
ol. 128 (114,5 f. Dodds); in Tim. 446,14 (Diehl); II 25,12 (Diehl); dazu BEIERWALTES, W.,
Plotin, Uber Ewigkeit und Zeit (Enneade III 7), Frankfurt 31981, 207; BEIERWALTES, W.,
Identitit (Anm. 48) 167 Anm. 91.

74 Vgl. dazu BeierwaLTES, W., Selbsterkenntnis (Anm. 34) 250-253; MorTLEY, R.,
Word (Anm. 43) 52-58. '

75 Vgl. ULLMann, W., Unendlichkeitsbegriff (Anm. 48) 163 f.; gegeniiber dieser
Interpretation versucht E. Mithlenberg der Schwierigkeit einer Verbindung von Trinitits-
lehre und Christologie bei Gregor so aus dem Wege zu gehen, daB das Menschliche durch
die Vermischung mit dem Unendlichen aufgehoben wird (Verweis auf Eun III 3,46 [124
Jaeger]); folglich lasse sich bei Gregor daraus auch keine Gegenthese zur Nicht-Sehbarkeit
Gottes fiir das Menschliche konstruieren, als wiirde das Menschliche doch Gott sehen oder
erreichen kénnen (vgl. MUHLENBERG, E., Unendlichkeit [Anm. 23] 162 f.). Dies hingt



60 Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa

vita Moysis hervor, wo Gregor (zu Ex 33) Christus als den Felsen
bezeichnet, auf dem Moses steht. 70 Christus ist der Ort der Gotteser-
kenntnis. Ein mystischer Ansatz in der Theologie Gregors kénnte folg-
lich darin gesucht werden, dal3 Gott, der iiber die Unendlichkeit niher
begriffen werden kann und der gemifl Gregor in sich keine Stufung im
Sinne einer ontologischen Unterordnung zulidBit, tiber die Vermittlung
durch Christus erfal3t werden kann (also offenbarungstheologisch), so
daf} von hier aus ein Aufstieg der Seele zu Gott ermoglicht wird, aber
eine klare Differenz zwischen dem Geschaffenen (dem erkennenden
und strebenden Menschen) und dem Ungeschaffenen bestehen bleibt. 77
Eine zu grofle angenommene Nihe zur Philosophie, in deren Gefolge
Gregor in eine philosophisch-mystische Tradition eingereiht wird
(W. Ullmann), fiithrt nur noch einmal zur Wiederholung der Helleni-
sierungsthese in anderem Gewand und verhindert die Klirung des
genuinen Beitrags der Philosophie hinsichtlich ihrer konstitutiven
Konzeptionsfunktion fir den Glauben.

2.2. Marginalien zu philosophischen Ansdtzen

Die Darstellung des systematischen Ortes des Unendlichkeitsbe-
griffes bei Gregor hat gezeigt, dafl die Argumentation Gregors im
Wesentlichen auch dazu dient, die Grundlagen der eunomianischen
Gotteslehre zu destruieren und damit zu einer neuen Form des Ver-
hiltnisses von Vater, Sohn und Geist zu gelangen. In seiner breit ange-
legten Schrift gegen Eunomius zitiert Gregor diesen, als wolle jener
folgendes sagen: «Einige haben gesagt, daf3 die Gottheit ungeworden ist
durch Privation von der Gewordenheit; wir aber sagen in Zuriickwei-
sung dieser Ansicht, daBB weder dieses Wort noch diese Ansicht in
irgendeiner Weise anwendbar auf Gott ist.» 78 Diese Ansicht kann nicht

allerdings bei E. Miihlenberg auch damit zusammen, daB er die Unendlichkeit als Beweis-
ziel bei Gregor ansieht und nicht als Mittelglied der Argumentation, das zu einem Sein
Gottes fiihrt, das nicht wie bei Eunomius gestuft sein kann.

76 Vgl. VM II 244 und 248 (118 und 119 f. Musurillo); vgl. auch Cant 5 (161,15-
163,10 Langerbeck); Cant 11 (331,16 Langerbeck); Perf (192,20-26 Jaeger); Eccl 7
(413 Alexander); Beat 6 (137 Callahan).

77 Vgl. MossHAMMER, A.A., Disclosing (Anm. 43) 103 ff. Zur Mystik als Einheit von
Seele und Gott in Christus vgl. MaTteO-Seco, L.E., La Cristologia del /# Canticum Canti-
corum de Gregorio de Nisa, in: DrRoBNER, H.R./Krock, Chr. (Hg.), Studien zu Gregor von
Nyssa und der christlichen Spitantike, Leiden u. a. 1990, 173-190, hier 174-176.

78 Eun II 565 (391,23-27 Jaeger).



Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa 61

gegen Basilius gerichtet sein, weil dieser nicht auf dem Terminus Pri-
vation insistiert; vielmehr ist hier der Sache nach ein dhnlicher Pro-
blemkreis angeschnitten wie bei Proklos, dem einige Opponenten vor-
warfen, dessen via negativa bestehe de facto nur in der Privation.”
Nach Eunomius ist diese deshalb zu vermeiden, weil die logische Mog-
lichkeit bestehe, das Attribut auf das anzuwenden, was verneint ist; z. B.
die privative Aussage, Gott sei blind, impliziert die logische Moglich-
keit, dall Gott Augen haben koénnte, die imstande wiren, normal zu
sehen. Die Negation mul3 deshalb — nach Eunomius — von der Privation
deutlich unterschieden werden, wenn man z. B. von Gott das Attribut
der Ungewordenheit aussagt.80 Wire dies eine Privation, miilte die
Aussage notwendig zur Folge haben, dal3 Gott auch die logische Mog-
lichkeit zugesprochen werden kénnte, geworden zu sein, was allerdings
den Gottesbegriff nach Eunomius aufhebt. Diese Position des Euno-
mius kann durch Alexander von Aphrodisias verdeutlicht werden, der
Aristoteles’ Metaphysik 1011b19 folgendermallen kommentiert: «Ne-
gation wird von Unbegrenztem pridiziert, aber dies ist nicht der Fall bei
der Blindheit. ... Darin unterscheidet sich die Privation von der Nega-
tion, daf} die Negation pridiziert wird von Dingen, die sind und die
nicht sind, die Privation aber von einer zugrundeliegenden Natur, die
Form und Zustand manifestiert.»8! Somit kann die Privation nicht auf
Gott angewandt werden.

Besonders interessant ist nun die Reaktion von Gregor von Nyssa
auf die Herausforderung durch Eunomius: Wer in der Geschichte der
gesamten Schopfung hitte solch eine Position (von der Privation und
Negation) vertreten? Wenn jemand z B. die Agennesie als privative
Negation annimmt, wiirde er behaupten, dall Gott etwas fehle, was
natiirlicherweise zu ithm gehore: «Solche Leute, die diese Typen von
Nomina klassifizieren wollen, wie es ihnen gefillt, assoziieren andere
Terme zu diesen Wortern wie privativ, abstraktiv, und nennen sie, wie
sie es wollen. Wir verweisen das Lehren oder Lernen solcher Art an die,
die danach verlangen, wir aber befragen nur den Intellekt, ob es inner-
halb einer geeigneten und adiquaten Konzeption der Gottheit liegt
oder nicht.»82 Dies zeigt, dall Gregor zwar die Klasse von Worten

79 Vgl. MorTLEY, R., Word (Anm. 43) 141 f.; zu Proklos” Kratyloskommentar vgl.
MorTLEY, R., Word (Anm. 43) 139-141.

80 Vgl. MorTLEY, R., Word (Anm. 43) 142.
81 Vgl. CAG I 327,20 und 27; dazu MortLEY, R., Word (Anm. 43) 138.
82 Eun II 480 (366 Jaeger). ‘



62 Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa

erkennt, auf die man sich in der via negativa stiitzte, er lehnte es jedoch
ab, in die logischen Diskussionen hineingezogen zu werden; zugleich
fiihrt Gregor den Begriff der Aphairesis ein, der im Rahmen der nega-
tiven Theologie — auller vielleicht bei Aétius — seit Plotin nicht mehr
verwendet worden war. Wenn sich Gregor in dieser Weise gegen Euno-
mius wendet, scheint er diesen jedoch hinsichtlich der Konzeption der
Privation mif3zuverstehen. 83 Sofern Gregor darauf insistiert, dal Gott
jenseits jeder Benennung ist, somit Denken und Sprache transzen-
diert84, verkennt er die philosophische Debatte seiner Zeit. Zugleich
zeigt sich aber, dall Gregor hier in dhnlicher Weise argumentiert, wie er
dies im Rahmen seiner Gotteslehre getan hat.

3. Ausblick

Die bisherige Untersuchung hat ergeben, dal3 Gregors Gottesbegriff
auch in Auseinandersetzung mit Eunomius entwickelt worden ist;
dabei versucht Gregor eine Losung dadurch zu finden, daf3 er iiber den
Begriff der Unendlichkeit zu einem Sein gelangt, das in sich nicht
gestuft ist®, so daB} Vater, Sohn und Geist an einer ovoia teilhaben
konnen, die Unterschiedenheit aber in den verschiedenen hypostati-
schen Ausprigungen liegt (Ps.Basilius, Ep. 38). Eine klare Differenz
etwa zu einer (philosophischen) Konzeption der Mystik bei Plotin
besteht besonders durch die Vermittlung iiber die Christologie; ohne
Christus ist fiir Gregor eine mystische Anniherung an Gott nicht
denkbar. Dabei braucht allerdings die Hellenisierungsthese nicht repe-
tiert zu werden, als ob die Philosophie notwendig den Glauben zerstore.
Von der philosophischen Konzeption verkennt Gregor eindeutig das
Argument des Eunomius hinsichtlich der Privation; fiir Gregor ver-
bleibt Gott jenseits jeden Namens. Dies ergibt sich bei ihm konsequent
aus seiner klaren Trennung zwischen Geschaffenem und Ungeschaffe-
nem, so daB Gott auch jenseits jeder begrifflichen Erfassung bleibt. Uber

83 Vgl. MortLEY, R., Word (Anm. 43) 143.

84 Vgl. Eun II 357 (330 Jaeger).

85 Im Sinne einer ontologischen Unterordnung; so W. Ullmann gegen E. Miihlen-
berg.



Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa 63

die Christologie (zusammen mit einer physischen Erlésungslehre)86
vollzieht Gregor eine reductio in mysterium. In diesem Rahmen ist die
Verortung der Mystik Gregors zu suchen: Er spricht hier von einem
Aufstieg der Seele zu Gott, die fortwihrend sich Gott nidhert, mit ihm
jedoch nie eins werden kann.

So schreibt Gregor: «Moses’ Schau Gottes begann mit dem Licht;
danach sprach Gott zu ihm in einer Wolke. Als aber Moses hoher stieg
und vollendeter wurde, sah er Gott in der Dunkelheit. Die Lehre nun,
die wir hier empfangen, ist folgende. Unser urspriinglicher Riickzug
von falschen und irrigen Ideen von Gott ist ein Ubergang von Dun-
kelheit zum Licht. Dann kommt ein engeres BewuBtsein der verbor-
genen Dinge, und dabei wird die Seele durch die sinnenhaften Erschei-
nungen gefiihrt zu einer Welt des Unsichtbaren. Und dieses BewuBtsein
ist eine Art Wolke, die alle Erscheinungen tiberschattet und langsam die
Seele dazu fihrt und begleitet, auf das zu schauen, was verborgen ist.
Danach macht die Seele Fortschritte durch alle diese Ebenen und geht
hoher und, wie sie alles hinter sich 146t, was die menschliche Natur
ergreifen kann, tritt sie ein in die geheime Kammer des gottlichen
Wissens und hier ist sie durch die gottliche Dunkelheit von allem
abgeschnitten. Sie 146t jetzt alles auBerhalb, das durch die Sinne oder
den Geist erfal3t werden kann, und das einzige, das fiir die Betrachtung
iibrig bleibt, ist der Unsichtbare und UnerfaB3bare. Und hier ist Gott, wie
die Schrift uns in Verbindung mit Moses erzihlt: <Aber Moses ging zur
dunklen Wolke, worin Gott war> (Ex 20,21)».87 Diese drei Schritte des
Aufstiegs finden sich auch in De vita Moysis, auch wenn der Dreischritt
nicht in starrer Form oder als Strukturierungsprinzip aufgefalit werden
darf. 88 Dort schildert Gregor beim Aufstieg der Seele zunichst den Weg
des Lichtes; die Seele wendet sich von der falschen Realitit ab und Gott
zu; wichtige Aspekte sind Reinigung, die Herstellung der gottlichen
Bilder, die Sakramente (z. B. Taufe).8° In einem zweiten Schritt, beim

86 Vgl. HUBNER, R.M., Die Einheit des Leibes Christi bei Gregor von Nyssa. Unter-
suchungen zum Ursprung der «physischen» Erlosungslehre, Leiden 1974, 27-41 und
95-142.

87 Cant 11 (322 f. Langerbeck).

88 Vgl. DUNzL, F., Gregor von Nyssas Homilien zum Canticum auf dem Hintergrund
seiner Vita Moysis, in: F7gChr 44 (1990) 371-381, hier 380 Anm. 10; so auch HEINE, R.E.,
Perfection (Anm. 40), 107 f.; diese starre Einteilung scheint von J. Daniélou herzukom-
men (vgl. DaNIELOU, ]., Platonisme [Anm. 30] 18 £.).

89 Vgl. VM II 22 (39 f. Musurillo); 24 (40 Musurillo); dazu LouTH, A., The Origins of
the Christian Mystical Tradition, From Plato to Denys, Oxford 1981, 84.



64 Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa

Weg der Wolke, lernt die Seele die Nichtigkeit der geschaffenen Dinge
kennen, die aber zugleich Manifestationen Gottes sind; dies entspricht
der platonischen Theoria, der Betrachtung der Formen. 90 Nicht Gott in
sich ist Gegenstand der Betrachtung, sondern wie Gott sich durch seine
Wirkungen manifestiert. Erst in der Dunkelheit tut sich das Wesen
Gottes kund, wobei man an dieser Stelle — trotz leichter Modifikationen
— wieder bei dem zuvor entwickelten Gottesbegriff angelangt ist. 9!

9% Vgl. VM 1I 168 f. (88 f. Musurillo); 174-177 (91 f. Musurillo); dazu LoutH, A.,
Origins (Anm. 89) 85-87.

91 Vgl. VM II 162-164 (86 f. Musurillo); 231-233 (114 f. Musurillo); 238 f. (116
Musurillo); vgl. in Cant 12 (369 f. Langerbeck); dazu LouTh, A., Origins (Anm. 89) 87 ff.
Trotz des Aufstieges zu Gott, trotz des immerwihrenden Vorwirtsgehens des Moses sollte
eine Formulierung wie bei A. Louth aufgrund des oben entwickelten Gottesbegriffes
vermieden werden; A. Louth schreibt: «and the soul is united with Him» (LouTH, A.,
Origins [Anm. 89] 90); gerade eine solche Implikation, eine #nio mystica, will aber Gregor
vermeiden! Weitere Fragen, die sich in diesem Zusammenhang ergeben, kénnen an dieser
Stelle nicht behandelt werden, so z. B. die Frage nach der Notwendigkeit der Bilder oder
der Destruktion der Bilder durch Bilder; dies gilt auch fiir biographische Anklinge an
Basilius oder Makrina (dazu HArL, M., Moise figure de I’évéque dans I’eloge de Basile de
Grégoire de Nysse [381], in: Spira, A./Krock, Chr. [Hg.], The Biographical Works of
Gregory of Nyssa, Cambridge [Mass.] 1984, 71-119; MEeissner, H., Rhetorik [Anm. 13]
23-46) oder das Ineinander von isthetischen, ethischen und erkenntnistheoretischen
Fragen. — Diese Fragen einer Mystik Gregors im Zusammenhang mit der Unendlichkeit
Gottes werde ich in meiner philosophischen Dissertation breiter entfalten.



	Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa

