
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 1-2

Artikel: Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa

Autor: Böhm, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761153

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761153
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas Böhm

Die Konzeption der Mystik
bei Gregor von Nyssa

1. Die Frage nach dem systematischen Ort der Mystik
bei Gregor von Nyssa

Wie sehr der Begriff einer theologia mystica in den Bereich der

Interpretation der Schriften Gregors von Nyssa gehört, zeigt bereits die

Tatsache, daß man zumindest seit dem 7. Jahrhundert Gregor von Nyssa
in diesem Lichte betrachtet, wie dies z. B. bei Georgios Pisides ersichtlich

ist.1 Zugleich wird in der neueren Forschung zu Gregor von Nyssa

hervorgehoben, daß sich dessen Konzeption einer theologia mystica
wesentlich von platonischen Entwürfen unterscheidet; so stellt z. B.

H. Dörrie fest: «Als Mystiker hält [Gregor; T.B.] weiten Abstand von
dem, was im zeitgenössischen Piatonismus, bes. in der Nachfolge des

Jamblichos, als legitim galt. Weder besteht irgend eine Verbindung zu
den theurgischen Praktiken, die Porphyrios mit Bedenken für erlaubt
und die Jamblichos für geboten erachtete, noch schloß sich G. der von
Ammonios u. Plotin aufgestellten Theorie der Einung im Einen an».2

1 C. Sev. Ant. 378-381 (PG 92, 1649A); dazu Dörrie, H., Gregor III (Gregor von
Nyssa), in: RAC 12 (1983) 863-895, hier 877.

2 Dörrie, H., Gregor III (Anm. 1) 880.



46 Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa

Mit dieser Aussage verbinden sich einige Fragen, die näher geklärt
werden müssen3:

- Wenn sich die Mystik Gregors von der philosophischen Konzeption
einer Einung mit dem Einen unterscheiden soll, ist zugleich zu

erläutern, worin die wesentliche Differenz beider Entwürfe festgemacht

werden kann. Was ist unter einer christlichen Mystik zu
verstehen?

- Bedeutet die Übernahme z. B. neuplatonischer Philosopheme mit
Notwendigkeit den Verlust einer genuin christlichen Sicht? Diese
Problematik ergab sich in der Forschung hauptsächlich aus der Frage
nach der Flellenisierung des Christentums.4

- Wie wurden diese allgemeinen Überlegungen zur Frage der Helle -

nisierung in einen Begriff der Mystik bei Gregor von Nyssa
übernommen oder modifiziert?

- Worin liegt bei Gregor der wesentliche Ansatz zum Verständnis von
Mystik?

1.1. Konvergenz und Divergenz christlicher und nichtchristlicher Mystik

In heutigen Entwürfen zur Frage einer christlichen Mystik stellt
F. Arnold im Anschluß an P.M. Zulehner5 fest, daß die Kirche sich auf
die Vermittlung einer Menge von Glaubenswahrheiten und das

Aufstellen von Geboten beschränke, statt zu dem hinzuführen, in dem die
Menschen ihr Leben verankern, und daß die Kirche so in einem ekkle-
sialen Atheismus und Mystikdefizit lebe.6 Der christliche Glaube
mußte in die griechisch-römische Denkwelt übersetzt werden, was aber

konsequent in die Metaphysikkritik gemündet habe, wonach Gott als

höchster Gegenstand gedacht worden sei; so könne aber Gott - dies

3 Für die Notwendigkeit einer Begriffsklärung plädiert auch W. Beierwaltes (vgl.
Beierwaltes, W., Einführung, in: Ruh, K. (Hg.), Abendländische Mystik im Mittelalter,
Stuttgart 1986, 116—124, hier 119).

4 Dazu neuerdings Geyer, C.-F., Religion und Diskurs. Die Heilenisierung des

Christentums aus der Perspektive der Religionsphilosophie, Stuttgart 1990; Böhm, Th.,
Die Christologie des Arius. Dogmengeschichtliche Überlegungen unter besonderer

Berücksichtigung der Hellenisierungsfrage, St. Ottilien 1991, bes. 16-23 und 259-290.
5 Zulehner, P.M., Evangelisierung und Armut, in: Ordenskorrespondenz 29 (1988)

397-398, hier 398.
6 Vgl. Arnold, F., Befreiungstherapie Mystik. Gotteserfahrung in einer Welt der

«Gottesfinsternis», Regensburg 1991, 56.



Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa 47

zeige I. Kant - nicht gedacht werden.7 Abgesehen von der Frage, ob die

Einschätzung der Hellenisierung oder Romanisierung als Denken eines
höchsten Gegenstandes die geschichtliche Entwicklung korrekt wiedergibt

oder nicht vielmehr wie ein Versatzstück M. Heideggers klingt8, ist
damit das bereits oben angesprochene Problem verbunden, wie sich
christliche Mystik von der griechischen unterscheidet und ob dadurch

notwendig eine Verfallserscheinung des Christentums vorliegen
muß.

Bestimmt man Mystik in einem ersten Zugang als eine religiöse
Erfahrungsebene, «in der sich eine stringente Einheit zwischen Subjekt
und Objekt dieser Erfahrung... abzeichnet»9, eine Erfahrung, die nach
H.U. v. Balthasar nicht nur notionell, sondern existentiell zu verstehen
sei10, dann stellt sich konsequent die Frage nach der Eigenart einer
christlichen Mystik. Nach H.U. v. Balthasar sei nicht jedes religiöse
Suchen eine Hybris, sondern in der Menschwerdung mitassumiert, weil
die Offenbarung Gottes der Menschheit koextensiv sei.11 Mit der

Übertragung der christlichen (biblischen) Botschaft in die hellenistische

Sprachwelt habe sich das Christentum in ein bereitliegendes Begriffsnetz

hellenistischer Mystik eingeschmiegt, um in einem fremden Kleid
ihre eigenste Erlebnisform und ihr Anliegen geltend zu machen. Durch
diese höchst verwirrende Diastase zwischen Inhalt und Form sei die

gesamte abendländische Mystik geprägt worden, bestimmend z. B. auch

für die Kappadokier.12 Damit legt jedoch H.U. v. Balthasar ein Modell
für die Deutung unterschiedlicher Ausprägungen der Mystik zugrunde,
das von einem (unwandelbaren) Kern christlicher Botschaft ausgeht,
die in einem zweiten Schritt in einer sprachlichen Verfaßtheit mitgeteilt

7 Vgl. Arnold, F., Befreiungstherapie (Anm. 6) 60.
8 Vgl. z. B. Heidegger, M., Vorträge und Aufsätze, Pfullingen 1954, 74; Heidegger,

M., Ontologie (Hermeneutik der Faktizität), Frankfurt 1988, 91 f.; Heidegger, M.,
Brief über den Humanismus, in: Wegmarken, Frankfurt 1967, 159, 162 und 164. Dazu
Böhm, Th., Christologie (Anm. 4) 304-308.

9 Haas, A.M., Was ist Mystik? in: Ruh, K. (Hg.), Abendländische Mystik im Mittelalter,

Stuttgart 1986, 319-341, hier 319 f.; vgl. auch Ohm, Th., Mystik, Religionsgeschichtlich,
in: 2LThK 7 (1986: Sonderausgabe) 732-733, hier 732; zum Erfahrungsbegriff

besonders Haas, A.M., Sermo Mysticus. Studien zu Theologie und Sprache der Deutschen
Mystik, Freiburg i. Ue. 1979, 136—167.

10 Vgl. Balthasar, H.U.v., Zur Orientierungsbestimmung christlicher Mystik, in:
Beierwaltes, W./Balthasar, H.U. v./Haas, A.M., Grundfragen der Mystik, Einsiedeln
1974, 37-71, hier 44.

11 Vgl. Balthasar, H.U. v., Orientierungsbestimmung (Anm. 10) 45 f.
12 Vgl. Balthasar, H.U.v., Orientierungsbestimmung (Anm. 10) 49.



48 Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyss:

wird (Kern-Schale-Modell). In dieser Form repetiert v. Balthasar lediglich

die Rede von einem christlichen Piatonismus13, die behauptet, daß

die Väter - anders als die Häretiker — sich lediglich der platonischen
Sprache bedient, «an sich jedoch eine Theologie entwickelt [hätten], die
zutreffend als christlicher Gegen-Platonismus bezeichnet werden
müsse»14. Eine solche These ist jedoch nur dann überzeugend und einsichtig,

wenn man die Möglichkeit einer neutralen «Übernahme bestimmter

Sprachformen» voraussetzt, «d. h. ohne inhaltliche Determination,
etwa unter den Bedingungen eines fragwürdigen < Nominalismus >».15

Ein Rezeptionsvorgang ist nicht rein formal begreifbar, als ob die in der
je spezifischen Theologie verdeckten Philosopheme lediglich die

Begrifflichkeit lieferten, die wiederum von den damit verbundenen
Konzeptionen völlig isoliert vermittelt worden wäre. Der Theologie im
Modus des Denkens kommt nicht etwa eine sekundäre Reflexionsfunktion

zu, sondern eine originäre Konzeptionsfunktion für den
Glauben16, auch wenn Philosopheme theologisch vermittelt sein sollten.
Das dem eigenen Denken zunächst Fremde gestaltet das Eigene mit,

13 Hilfreich scheint hier auch der Ansatz von H. Meissner zu sein, die Begriffe
«christlich» und «platonisch» im Kontext der jeweiligen Zeit zu untersuchen, um Über-

frachtungen aus späteren Deutungen zu eliminieren (vgl. Meissner, H., Rhetorik und
Theologie, Der Dialog Gregors von Nyssa De Anima et Resurrectione, Frankfurt a. M., Bern,
New York, Paris 1991, 7-14); dazu auch Schmitt, A., Neuzeitliches Selbstverständnis und
Deutung der Antike, in: Krummacher, H.-H. (Hg.), Geisteswissenschaften - wozu?
Beispiele ihrer Gegenstände und ihrer Fragen, Stuttgart 1988, 187-210; Schmitt, A., Zur
Erkenntnistheorie bei Piaton und Descartes, in: Antike und Abendland 35 (1989) 54—84;

außerdem Armstrong, A.H., The Self-Definition of Christianity in Relation to Later
Platonism, in: Sanders, E.P. (Hg.), Jewish and Christian Self-Definition I: The Shaping of
Christianity in the Second and Third Centuries, Philadelphia 1980, 74—99; Dillon, J.M.,
Self-Definition in Later Platonism, in: Meyer, B.F./Sanders, E.P. (Hg.), Jewish and
Christian Self-Definition III: Self-Definition in the Greco-Roman World, Philadelphia
1983, 60-75.

14 Geyer, C.-E, Religion (Anm. 4) 137; ähnlich auch E. P. Meijering (vgl. Metering,

E.P., Wie platonisierten Christen? Zur Grenzziehung zwischen Piatonismus,
kirchlichem Credo und patristischer Theologie, in: VigChrlü [1974] 15-28, hier 15 f.) gegen H.
Dörrie (vgl. Dörrie, H., Was ist spätantiker Piatonismus? Überlegungen zur Grenzziehung
zwischen Piatonismus und Christentum, in: TbR 36 [1971] 285—302, hier 300 f.).

15 Geyer, C.-F., Religion (Anm. 4) 137; zum Problem vgl. auch Lehmann, K.,
Absolutheit des Christentums als philosophisches und theologisches Problem, in: Kasper,

W. (Hg.), Absolutheit des Christentums, Freiburg, Basel, Wien 1977 (QD 79), 13—38;

sowie im Hinblick auf die Modelle kontextueller Theologie z. B. Bevans, St., Models of
Contextual Theology, in: Missiology 13 (1985) 185-201.

16 Vgl. Buc.her, A.J., Heideggers Metaphysikkritik als Nihilismus-Therapie oder: Das
Ende der Metaphysik als Anfang sinnvollen Seinsverständnisses, in: Coreth, E. (Hg.),
Metaphysik in un-metaphysischer Zeit, Düsseldorf 1989, 45—68, hier 64—66.



Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa 49

ohne daß der Aufnehmende sich dessen bewußt sein müßte, wie auch
das Eigene das Fremde zu einem neuen Gedanken synthetisierend
fortbestimmt.17

Wenn also die Unterscheidung von äußerlich bleibender Form
(hellenistisches Gedankengut) und christlichem Inhalt als Erlebnisform18
unzureichend ist, um die Eigenart christlicher Mystik zu umschreiben,
und zudem eine vollkommene Entflechtung von «gottsuchender
nichtchristlicher und von gottgeschenkter christlicher Mystik»19 nicht gelingen

kann, dann ist die Besonderheit christlicher Mystik eher vom
Gottesbegriffoder der angezielten < Schau > her zu entwickeln.20 Als wesentliche

Momente christlicher Mystik stellt A.M. Haas einerseits das

undurchschaubare Mysterium Gottes als Priorität heraus, andererseits

Kreuz, Auferstehung und Geistspendung als personale Erfahrung, drittens

den Zusammenhang zur kirchlichen Sendung, und schließlich im
denkenden Vollzug und in den gleichzeitig autonom menschlichen

Vollzügen die Einheit zwischen Gott und Mensch, das uniri cum
Deo.21

Die Unterschiede z. B. von christlicher und neuplatonischer Mystik
ergeben sich dann von der Struktur des vorausgesetzten Gottesbegriffes
oder der Konzeption des Einen her, und nicht prima facie aus dem
suchenden Streben des Menschen, das in einer wie auch immer
verstandenen religiösen Innerlichkeit gedeutet wird, die wesentlich von
einer sonstigen Gnadentheologie oder Glaubenskonzeption als Zwi-

17 Vgl. Beierwaltes, W., Marginalien zu Eriugenas <Platonismus>, in: Blume, H.-
D./Mann, F. (Hg.), Piatonismus und Christentum. FS f. H. Dörrie, JAC.E 10, Münster
1983, 64-74, hier 65 f.

18 Vgl. Balthasar, H.U.v., Orientierungsbestimmung (Anm. 10) 49.
19 Balthasar, H.U..V., Orientierungsbestimmung (Anm. 10) 66; hier wiederholt sich

auf einer anderen Ebene noch einmal die oben aufgezeigte Diastase von Form und Inhalt
mit einer ähnlichen Problematik.

20 Es ist zudem hervorzuheben, daß die verschiedenen Typisierungen von Mystik
zwar heuristisch durchaus ihren Wert behalten; sie suggerieren jedoch die Möglichkeit
einer präzisen Unterscheidung (vgl. Beierwaltes, W., Denken des Einen. Studien zur
neuplatonischen Philosophie und ihrer Wirkungsgeschichte, Frankfurt a. M. 1985, 126 f.

mit Anm. 2 und 4 [weitere Lit.]). Wichtig ist dabei der Hinweis von A.M. Haas auf die
Kontextualität, um die methodisch unzulängliche Frage nach einer Mystik an sich zu
vermeiden (vgl. Haas, A.M., Was ist Mystik? [Anm. 9] 321 f.; vgl. auch die Hinweise zur
Aufstiegs- und Abstiegsmystik, spekulativen und affektiven Mystik: Haas, A.M., Was ist
Mystik? [Anm. 9] 333).

21 Vgl. Haas, A.M., Was ist Mystik? (Anm. 9) 334.



50 Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa

schen2ustand differiert.22 Diese hier angedeutete Struktur einer Ortung
der Mystik innerhalb der Theologie spiegelt sich in ähnlicher Weise in
der Gregor von Nyssa-Forschung wider.

1.2. Ansätze zum Verständnis der Mystik bei Gregor von Nyssa

Nach E. Mühlenberg ist für eine adäquate Darstellung der Einheitlichkeit

der Theologie Gregors von Nyssa von einem Verständnis von
Mystik auszugehen, das der Fragestellung im 4. Jahrhundert gerecht
wird; d. h., es müßte der Begriff der unio mystica näher geklärt werden,
der in breiten Teilen der Gregor-Forschung für eine Umschreibung
dieser Art von «Mystik» verwendet wurde.23 Das Problem besteht

primär darin, ob mit dem Begriff unio mystica die damit verbundenen

Konzeptionen, die ihre Wurzel in der mittelalterlichen Theologie des

Abendlandes haben, in die Deutung der Lehre Gregors einfließen.
Wenn Gregor von der zu Gott strebenden Seele, der Liebe zu Gott
spricht, befindet er sich nicht notwendig auf derselben Ebene wie die
mittelalterlichen Mystiker, insofern Gregor hier im Rahmen der
Konzeption des platonischen Eros denkt.24 Entsprechend späteren
kirchenamtlichen Dokumenten25 spricht man davon, daß es eine unmittelbare
Intuition gebe, die jede begreifende Erkenntnis ausschließe; so folgerte
z. B. F. Diekamp aus der Tatsache, daß er bei Gregor die unmittelbare
Wesensanschauung nicht verworfen gefunden habe, also aus einem

argumentum e silentio, daß Gregor sie auch tatsächlich nicht abgelehnt

22 Vgl. dazu die knappen Anmerkungen von Rahner, K., Mystik, Theologisch, in:
2LThK 7 (1986: Sonderausgabe) 743—745, hier 744. Mißverständnisse in dieser Hinsicht
ergeben sich auch aus einer Dissoziierung von Theorie und Praxis, die nicht mehr als eine
Einheit gesehen werden wie noch etwa bei Piaton, Plotin oder Proklos (vgl. Haas, A.M.,
Was ist Mystik? [Anm. 9] 330; dazu z. B. auch Hadot, P., Philosophie als Lebensform.
Geistige Übungen in der Antike, Berlin 1991, für Plotin z. B. 36 f.).

23 Vgl. Mühlenberg, E., Die Unendlichkeit Gottes bei Gregor von Nyssa, Gregors
Kritik am Gottesbegriff der klassischen Metaphysik, Göttingen 1966, 147; in ähnlicher
Weise müßte eine solche Engführung der Mystik bei Origenes expliziert werden (vgl.
Berner, U., Origenes, Darmstadt 1981, 68-87).

24 Vgl. Mühlenberg, E., Unendlichkeit (Anm. 23) 147; weiterführend Nygren, A.,
Eros und Agape, Gestaltwandlungen der christlichen Liebe, 2. Teil, Gütersloh 1937,
232 ff. Zur platonischen Konzeption und deren Wirkungsgeschichte vgl. Beierwaltes, W.,
Marsilio Ficinos Theorie des Schönen im Kontext des Piatonismus, Heidelberg 1980,
10-28.

23 Z. B. Konzil von Florenz (DS 1304-1306), Leo XIII. (DS 3238 ff.) usw.



Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa 51

habe.26 Die vollkommene Wesenserkenntnis in dem unendlichen
Aufstieg der Seele zu Gott habe Gregor ablehnen können, weil er die

mystische Gotteserkenntnis kenne - so E. von Ivânka.27 Diese Ansätze

einer strikten Unterscheidung von komprehensiver und mystischer
Gotteserkenntnis führte zu einer Diskussion zwischen J. Daniélou und
W. Völker, die sich primär um eine psychologische Deutung drehte.28

W. Völker hat zu Recht daraufverwiesen, daß ein Traditionszusammenhang

von Gregor von Nyssa über Pseudo-Dionysius Areopagita zur
mittelalterlichen Mystik im Abendland besteht29; folgt aber aus dieser
Tatsache der Schluß, daß für Gregor der Erlebnischarakter in der Mystik
das Wesentliche ist — und dies geradezu in einer Absetzung von einer

philosophisch-rationalen Gottesbetrachtung?30 Zwar betont W. Völker
demgegenüber zu Recht, daß Gregor von Nyssa in seinem
Hoheliedkommentar gerade diese Fragen lösen möchte31, spricht dann aber

wieder von ekstatischen Erlebnissen 32. Aber der Aspekt der yvrômç toß
GsoO, der Erkenntnis Gottes, wird gegenüber Origenes geradezu intel-

26 Vgl. Diekamp, F., Die Gotteslehre des heiligen Gregor von Nyssa. Ein Beitrag zur
Dogmengeschichte der patristischen Zeit, Erster Teil, Münster 1896, 101—113.

27 Vgl. IvAnka, E.V., Vom Piatonismus zur Theorie der Mystik, in: Scholastik 11 (1936)
163-195, hier 185 (wieder abgedruckt in: Ruh, K. [Hg.], Altdeutsche und Altniederländische

Mystik, Darmstadt 1964, 35-71). V. IvAnka erblickt in der Vertiefung des Gedankens

von der Erkenntnis Gottes in der Seele ein wesentliches Moment zur Bildung einer
Theorie der Mystik und kann mit diesem Ansatz eine Trennung von Piatonismus und
christlicher Mystik durchführen (vgl. dazu Escribano-Alberca, I., Von der Gnosis zur
Mystik: Der Übergang vom 3. zum 4. Jahrhundert im alexandrinischen Raum, in: MThZ
19 [1968] 286—294, hier 286 f.); damit ist jedoch das oben diskutierte Problem einer
Vermittlung platonischer Denkformen im christlichen Bereich (Hellenisierung) lediglich
umgangen und stellt sich auf einer höheren Ebene erneut. Dies gilt in gleicher Weise für H.
Jonas, der bereits in Origenes eine sich philosophisch auslegende Mystik zu erkennen
glaubt, die von einer mythologisch-außerchristlichen Gnosis herrührt (vgl. Jonas, H.,
Gnosis und spätantiker Geist 2/1, Göttingen 1954).

28 Vgl. Escribano-Alberca, I., Gnosis (Anm. 27) 287.
25 Vgl. Völker, W., Gregor von Nyssa als Mystiker, Wiesbaden 1955, 200 f. und

215.
30 Vgl. Daniélou, J., Platonisme et Théologie mystique. Essai sur la Doctrine

spirituelle de Saint Grégoire de Nysse, Paris 1944, z. B. 309—326.
31 Vgl. Völker, W., Gregor (Anm. 29) 208 f.
32 Vgl. Völker, W., Gregor (Anm. 29) 202, 212; so z. B. auch Crouzel, H., Grégoire

de Nysse est-il le fondateur de la théologie mystique? Une controverse récente, in: RAM
33 (1957) 189-202, hier 194; zu dieser Kontroverse vgl. auch Mühlenberg, E., Unendlichkeit

(Anm. 23) 148 f.



52 Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa

lektualistisch verstanden33, so daß Gregor in dieser Hinsicht sicher

nicht von einer psychologischen Erlebnisform her zu verstehen ist.34

Evidenter scheint vielmehr der Weg zu sein, den E. Mühlenberg
einschlägt, indem er den Aufstieg der Seele zu Gott näher beschreibt,
sich aber zunächst nochmals gegenüber W. Völker und R. Leys auf der
einen Seite und J. Daniélou auf der anderen Seite abgrenzt.35 Denn es

helfe wenig, diesen Aufstieg lediglich mit dem Schlagwort dynamisch
zu belegen oder — wie im Falle von J. Daniélou - ein aristotelisches

Potenz-Akt-Schema zu unterlegen, wonach Gott dem Akt nach (en acte)

unendlich sei, die Seele aber nur in ihrem Verlangen (en devenir).36

Denn die Seele kann nach Gregor nie unendlich werden und besitzt

auch nicht die Möglichkeit dazu.37 Einleuchtender ist vielmehr der

Hinweis von W. Jaeger, die Begründung für den Aufstieg der Seele im
Wesen des Strebevermögens zu suchen oder dem epcoç.38 Denn die

Begierde (èjti9t>|ifa) dringt auf die unmittelbare Schau; würde sie

allerdings diese Unmittelbarkeit erreichen, würde sie sich selbst zerstören,
weil sie befriedigt wäre; folglich ist für Gregor die Schönheit selbst

(oder Gott) unerreichbar und der Aufstieg selbst ohne Ende.39

» Vgl. Cant 5 (138,12 f. Langerbeck).
34 Nach E. Mühlenberg gilt dies in gleicher Weise für die von Gregor verwendete

Mysteriensprache, die seit Piaton durchweg in einer rein philosophischen Metaphorik
verwendet werde und nicht innere oder äußere Erlebnisse beschreibe (vgl. Mühlenberg,

E., Unendlichkeit [Anm. 23] 149); zum einen ist aber darauf aufmerksam zu machen,
daß Gregor z. B. mit einer Sprache, die gnostisch potenzierten Gehalt aufweisen konnte,
wesentlich sorgloser umging als z. B. Philo (zu Philo vgl. Leisegang, H., Der heilige Geist
1, Leipzig 1919, 145 ff.; Lewy, H., Sobria ebrietas, Giesen 1929, 63 ff.;JoNAS, H., Gnosis
[Anm. 27] 109 ff. ; für den Übergang zu einem neuen geistigen Hintergrund bei Gregor vgl.
Escribano-Alberca, I., Gnosis [Anm. 27] 292 f.); andererseits muß damit gerechnet werden,

daß bestimmte Begriffe der Mysteriensprache - auch im Bereich der philosophischen
Tradition - nicht rein philosophisch verstanden oder tradiert worden sind (vgl. Beier-

waltes, W., Selbsterkenntnis und Erfahrung der Einheit, Plotins Enneade V 3. Text,
Übersetzung, Interpretation, Erläuterungen, Frankfurt a. M. 1991, 226, im Blick auf die
Prädikation ctpprpov für das Eine; vgl. auch Kannicht, R., Euripides Helena, Heidelberg
1969, II, 339; Burkert, W., Antike Mysterien, München 1990, 16 und 58), zumal im
christlichen Bereich (z. B. für Clemens von Alexandrien: vgl. Riedweg, Chr.,
Mysterienterminologie bei Piaton, Philon und Klemens von Alexandrien, Berlin, New York 1987,
117 ff. ; vgl. auch Riedweg, Chr., Die Mysterien von Eleusis in rhetorisch geprägten Texten
des 2./3. Jahrhunderts nach Christus, in: Illinois Classical Studies 13 [1992] 127—133).

35 Vgl. Mühlenberg, E., Unendlichkeit (Anm. 23) 150.
36 Vgl. Daniélou, Platonisme (Anm. 30) 299.
37 Vgl. Perf (213,15—214,6 Jaeger).
38 Vgl. Jaeger, W., Two Rediscovered Works of Ancient Christian Literature, Leiden

1954, 76 Anm. 2.
38 Vgl. V II 231 (114,5-13 Musurillo).



Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa 53

Erst von diesem Standpunkt aus scheint ein adäquater Zugang zu
einem Verständnis der Mystik bei Gregor möglich zu sein, ohne dabei in
psychologisierende Tendenzen zu geraten, die Gregor selbst unangemessen

sind und eine fremde Fragestellung in die Deutung hineintragen:

Mystik im Sinne Gregors kann nicht als reine Erlebnisform oder als

reine Erkenntnis verstanden werden. Besonders durch die Ausführungen

von E. Mühlenberg40 hatte sich gezeigt, daß der konstruierte
Unterschied von mystisch und komprehensiv eine vorschnelle
Entscheidung ist41, so daß eine Vermittlung beider Aspekte als verschiedene

Momente einer Sache begriffen werden können ; es bleibt jedoch
folgendes offen: Es muß näher geklärt werden, welche Bedeutung der

Gottesbegriff Gregors — und speziell der Unendlichkeitsbegriff — für
eine genauere Bestimmung der Mystik Gregors hat; dabei ist aber
einschränkend hinzuzufügen, daß hier weder eine genauere Situierung der

Auseinandersetzung zwischen Gregor von Nyssa, Basilius von Caesarea

und Eunomius von Cyzicus42 noch die Diskussion der von R.E. Heine

40 A.J. Malherbe und E. Ferguson zeigen lediglich die Entwicklung der Mystikdeutung

im Umkreis von E. Mühlenberg auf, diskutieren aber diese Fragestellung nicht (vgl.
Gregory of Nyssa. The Life of Moses. Translation, Introduction and Notes by Malherbe,

A.J., and Ferguson,E., New York, Ramsey, Toronto 1978, 146 Anm. 59); zustimmend
zu E. Mühlenberg vgl. Heine, R.E., Perfection in the Virtuous Life. A Study in the

Relationship Between Edification and Polemical Theology in Gregory of Nyssa's De Vita
Moysis, Philadelphia 1975, 4 und 194; kritisch Canévet, M., Grégoire de Nysse (saint), in:
Dictionnaire de spiritualité ascétique et mystique 6 (1967) 971—1011, hier 999—1001.

41 Ein gewisser Widerspruch scheint mir bei M. Canévet vorzuliegen, wenn sie

pointiert - unter ihrer Anführung auf Cant 3 (PG 44,828D-829A) und Eccl 8 (PG
44,737D—740A) — darauf verweist, daß Gregors Mystik vor allem kirchlich, sakramental
und christozentrisch zu verstehen sei (vgl. Canévet, M., Gregor von Nyssa, in:
Sudbrack, J. [Hg.], Große Mystiker. Leben und Wirken, München 1984,17—35, hier 32). Aber
bereits im nächsten Satz schreibt sie: «So wie die Natur Gottes unendlich ist, zieht die

Einigung der Seele mit Gott diese in einen unaufhörlich wachsenden Fortschritt hinein»
(Canévet, M., Gregor [Anm. 41] 32). Damit setzt M. Canévet aber die Unendlichkeit
Gottes als Kriterium der zuvor aufgestellten Aussagen ; zudem ist kritisch anzumerken, daß

Gregor sicher nicht — wie dies die Ausführungen von M. Canévet nahelegen — von einer
Einigung (besser wohl: Einung!) der Seele mit Gott ausgeht, weil diese Einung den
unendlichen Aufstieg zu einem Ende bringen würde, was aber Gregor, wie oben gezeigt
und noch detaillierter zu explizieren ist, in De vita Moysis eindeutig verneint.

42 Heine, R.E., Perfection (Anm. 40) 127-158; kritisch dazu Simonetti, M., Gregorio
di Nissa. La Vita de Mosè, Fondazione Lorenzo Valla 1984, XVII-XX; dies bestätigte mir
auch L.F. Mateo-Seco in einem Briefvom 28. April 1992: «I think that Gregory's principal
concern in writing De vita Moysis was to gather the great ascetical and theological tradition
of his brother Basilius. Naturally, the latter's confrontation with Eunomius, above all on
the subject ofdivine infinitude, continues to be present ; but this should not necessarily lead

us to think that De vita Moysis is directly meant to refute Eunomius.» Zur Debatte auch



54 Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa

konstruierten Kontinuität der Schriften Contra Eunomium und De vita

Mojsis geleistet werden kann.43 Erweiternd ist jedoch die besondere

Stellung der philosophischen Implikationen des Unendlichkeitsbegriffs
zu erörtern, vor allem die Diskussion um Privation und Negation.

2. Die Unendlichkeit Gottes und der unendliche Aufstieg der Seele

2.1. Theologische Ansätze

Einen viel beachteten Ansatz zum Verständnis des Begriffes der

Mystik aus der Gotteslehre, speziell dem Begriff der Unendlichkeit, hat

E. Mühlenberg vorgelegt.44 Die Seele wandere unaufhörlich zum Un-

hinsichtlich Gregor von Nazianz vgl. Norris, F.W., Gregory Nazianzen's Opponents in
Oration 31, in: Gregg, R.C. (Hg.), Arianism. Historical and Theological Reassessments,

Philadelphia 1985, 321—326, hier bes. 323 f.
43 Vgl. Anm. 42; weiterführend zur Debatte von Eunomius und Gregor von Nyssa:

Canévet, M., Grégoire de Nysse et l'herméneutique biblique. Etude des rapports entre le

langage et la connaissance de Dieu, Paris 1983; Kobusch, Th., Name und Sein. Zu den

sprachphilosophischen Grundlagen in der Schrift Contra Eunomium des Gregor von Nyssa,
in: Mateo-Seco, L.E/Bastero, J.L. (Hg.), El «Contra Eunomium I» en la producciön
literaria de Gregorio de Nisa. VI Coloquio Internacional sobre Gregorio de Nisa,
Pamplona 1988, 247-268; Young, EM., The God of the Greeks and the Nature of Religious
Language, in: Schoedel, W.R./Wilken, R.L. (Hg.), Early Christian Literature and the
Classical Intellectual Tradition, in honorem R.M. Grant, Paris 1979, 45—74; ferner Kope-

cek, Th., A History of Neo-Arianism, 2 Vols., Philadelphia 1979; sowie Mossham-

mer, A.A., Disclosing but not Disclosed. Gregory of Nyssa as Deconstructionist, in:
Drobner, H.R./Klock, Chr. (Hg.), Studien zu Gregor von Nyssa und der christlichen
Spätantike, Leiden u. a. 1990, 99-123; von besonderem Interesse ist die unterschiedliche
Einschätzung des Ursprunges der Sprache, die nach Eunomius einen transzendenten
Grund hat, während Gregor sie in der menschlichen Wirklichkeit gründen und auch dort
ihre Grenze finden läßt; weitere Differenzierungen, die bei A.A. Mosshammer (vgl.
Mosshammer, A.A., Disclosing [Anm. 43] 101—120) angedeutet sind und die R. Mortley
auf dem philosophischen Hintergrund der damaligen Debatte um die Leistungsfähigkeit
der Sprache bis hin zum Kratyloskommentar des Proklos untersucht (vgl. Mortley, R.,
From Word to Silence II: The way of negation, Christian and Greek, Bonn 1986,100—103;
128—139 und 171—191), werde ich in einer eigenen Studie zu Gregors Schrift De vitaMoysis
machen.

44 Ich beschränke mich hier zunächst auf E. Mühlenbergs Ausführungen zur Unendlichkeit

im Rahmen einer Mystikdeutung (vgl. Mühlenberg, E., Unendlichkeit [Anm. 23]
158—165); verschiedene andere Ansätze bei der Gotteslehre vor E. Mühlenberg sowie die
Entwicklung des Gottesgedankens bei Gregor selbst wird von A. Meredith ausführlich
dargestellt (vgl. Meredith, A., The Idea of God in Gregory of Nyssa, in: Drobner,

H.R./Klock, Chr. (Hg.), Studien zu Gregor von Nyssa und der christlichen Spätantike,

Leiden u. a. 1990, 127-147).



Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyss: 55

endlichen, das als solches jenseits allen Verstehens bleibe. Mit Aristoteles

bejahe Gregor, daß ein progressus in infinitum zu keiner abschließenden

Erkenntnis führe; gegen Aristoteles aber betone Gregor, wenn
sich die Erkenntnis auf den unendlichen Gott richte, dann sei der

progressus in infinitum der einzige Weg der Gotteserkenntnis; damit
verneine Gregor die Grundvoraussetzung der aristotelischen Logik,
daß das Unendliche aus dem Bereich des Denkens ausgeschlossen werden

müsse.45 Dieses Wissen um Gottes Unendlichkeit könne nach
E. Mühlenberg durchaus als mystisch bezeichnet werden46, wenn man
nicht wie in der älteren Forschung darunter einen Erlebnischarakter
versteht. Damit gilt es nach E. Mühlenberg als ausgemachte Sache, daß

der Begriff der Unendlichkeit das Wesentliche in Gregors Gotteslehre
ist47, von wo aus er eine gestufte Gottheit im Sinne des Eunomius
leugnen könne. Zum anderen sei dieser Gottesbegriff speziell dem
unendlichen Aufstieg der Seele vorauszusetzen, wie er etwa in den
Schriften De vita Moysis oder In Canticum Canticorum entwickelt wird.
Aufgrund der Bedeutung dieser These ist der Stellenwert des

Unendlichkeitsbegriffs bei Gregor für die Gotteslehre zu prüfen.
E. Mühlenberg setzt voraus, daß die Rede von der unbegrenzten

Natur zusammen mit dem unendlichen Fortschreiten ein fester
Bestandteil der Gotteslehre Gregors ist.48 Auffällig ist jedoch, daß Gregor

45 Vgl. Mühlenberg, E., Unendlichkeit (Anm. 23) 159.
46 Vgl. Mühlenberg, E., Unendlichkeit (Anm. 23) 161.
47 Besonders unter Verweis auf Eun I 574 (192 Jaeger) und 691 (224 f. Jaeger); dazu

Meredith, A., Idea of God (Anm. 44) 128.
48 Vgl. VM II 236 f. (115 f. Musurillo); dazu Ullmann, W., Der logische und der

theologische Sinn des Unendlichkeitsbegriffes in der Gotteslehre Gregors von Nyssa, in:
Bijdragen 48 (1987) 150-171, hier 155; kritische Anmerkungen zu Ulimanns einleitenden
Überlegungen zum Verhältnis von Metaphysik und Gottesbegriffseien allerdings an dieser
Stelle erlaubt: positiv stellt m. E. W. Ullmann heraus, daß sich die christlichen Theologen
z. B. gegenüber mittelplatonischen Strömungen nicht nur rezeptiv verhalten haben
(Ullmann, W., Unendlichkeitsbegriff [Anm. 48] 152); daß sich aber Plotin des Gegensatzes
zum (Christen) Origenes bei seiner Konzeption der drei Hypostasen bewußt war
(Ullmann, W., Unendlichkeitsbegriff [Anm. 48] 152), läßt sich ohne genauere Differenzierung
nicht halten und bleibt deshalb reine Behauptung W. Ullmanns; dabei kann auch nicht der

Weg über Ammonius Sakkas gewählt werden (vgl. Schwyzer, H.R., Ammonius Sakkas.

Der Lehrer Plotins, Opladen 1983; zusammenfassend auch Böhm, Th., Christologie
[Anm. 4] 204—206). Zudem sollte für die sachliche Ausformung der Trinitätslehre nicht
bereits an einen unüberbrückbaren Gegensatz von Plotin und etwa Gregor gedacht werden,

insofern bei Plotin das Eine nicht denken könne, in einer christlichen Gotteslehre
aber von einer Strukturierung auszugehen sei (vgl. Ullmann, W., Unendlichkeitsbegriff
[Anm. 48] 152 f.). Zustimmung findet W. Ullmann hierzu bei dem Plotin-Interpreten
G. Siegmann (vgl. Siegmann, G., Plotins Philosophie des Guten. Eine Interpretation von



56 Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa

nicht etwa von der unendlichen göttlichen Natur spricht, sondern von
dem überwältigenden Meer der Schau der göttlichen Natur.49 Gregor
läßt in seiner Schrift Contra Eunomium zunächst Eunomius zu Wort
kommen50, wo dieser von der Unterordnung des Sohnes und des Geistes

unter den Vater spricht.51 Wenn Eunomius von der Wirkung auf
das Werk und von dort auf den Namen Gottes (Ungewordenheit)
schließe 52, dann werfe Gregor Eunomius nicht etwa vor, er argumen-

Enneade VI 7, Würzburg 1990, z. B. 84 f.); es wäre hier jedoch genauer auf den
systematischen Ort und die Vermittlung von einem <vor-denkenden> Denken des Einen bzw.
seinem Nicht-Denken zum Denken des Geistes einzugehen, um von hier aus einen
sachlichen Aufschluß der Vermittlung von (philosophischen) Denkformen zu erhalten
(vgl. Beierwaltes, W., Denken des Einen [Anm. 20] 43-47; Beierwaltes, W.,
Selbsterkenntnis [Anm. 34] z. B. 227). Außerdem ist zu beachten, daß auf der anderen Seite - im
Hinblick auf neuplatonisches Denken - «eine subordinative Differenzierung des Seienden

vom Einen her den Gedanken einer Identität in der Differenz» nicht ausschließt
(Beierwaltes, W., Identität und Differenz, Frankfurt 1980, 59). Mit diesen Hinweisen ist aber
nicht notwendig ausgesagt, daß ein Theologe wie z. B. Gregor von Nyssa das Gesamtwerk
von Plotin oder Porphyrios hätte kennen oder berücksichtigen müssen (dazu Rist, J.M.,
Basil's «Neoplatonism». Its Background and Nature, in: Fedwick, P.J. (Hg.), Basil of
Caesarea. Christian, Humanist, Ascetic. A Sixteen-Hundredth Anniversary Symposium I,
Toronto 1981, 135-220, hier 212-215, 217 f.).

49 Vgl. Eun I 364 f. (134 Jaeger); Ullmann, W., Unendlichkeitsbegriff (Anm. 48)
155.

50 Es ist an dieser Stelle nicht entscheidend, ob Gregor in rhetorischer Tradition mit
Hilfe z. B. des Invektiventopos Eunomius in einem schlechten Lichte erscheinen lassen

wollte (vgl. dazu Klock, Chr., Untersuchungen zu Stil und Rhythmus bei Gregor von
Nyssa, Ein Beitrag zum Rhetorikverständnis der griechischen Väter, Frankfurt 1987, bes.

147-158; vgl. auch die Hinweise bei Meredith, A., Traditional Apologetic in the Contra
Eunomium of Gregory of Nyssa, in: StP 14 (1976) 315-319, und neuerdings ausführlich
Röder, A., Gregor von Nyssa, Contra Eunomium I 1-146, Frankfurt a. M. u. a. 1993; zu
den theologiegeschichtlichen Fragen vgl. Studer, B., Der geschichtliche Hintergrund des

Ersten Buches Contra Eunomium Gregors von Nyssa, in: Studer, B., Dominus Salvator.
Studien zur Christologie und Exegese der Kirchenväter, Rom 1992, 463-498, hier bes.

477—496) ; daß diese Polemik nicht eine vereinzelte Erscheinung ist, zeigt sich z. B. auch in
dem Verhältnis von Athanasius und Arius (vgl. Böhm, Th., Die Thalia des Arius: Ein
Beitrag zur frühchristlichen Hymnologie, in: VigChr46 [1992] 334—355; naturgemäß [von
der Anlage der Monographie als Sammlung von Material] lagen solche Aspekte nicht im
Blickwinkel von M. Lattke, da es ihm lediglich um die Sichtung des Materials ging [vgl.
Lattke, M., Hymnus. Materialien zu einer Geschichte der antiken Hymnologie, Freiburg
Schweiz und Göttingen 1991, 289 f.]).

51 Vgl. Eun I 151—156 (71—73 Jaeger).
52 Vgl. dazu Daniélou, J., Eunome l'Arien et l'exégèse néoplatonicienne du Cratyle,

in: REG69 (1956) 412-432; Abramöwski, L., Eunomios, in: RAC 6 (1966) 936-947, hier
943 f. ; differenzierter scheint mir aber das Bild von R. Mortley zu sein, weil er nicht nur auf
eine ähnliche Struktur zwischen den Ansätzen von Eunomius und dem Kratyloskommen-
tar des Proklos verweist, sondern zugleich andere Quellen heranzieht, wie Syrianus und
Dexippus (vgl.MöRTLEY, R., Word [Anm. 43] 137-139).



Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa 57

tiere zu philosophisch; vielmehr strebe auch Gregor eine Ekthesis
an.53

W. Ullmann kann überzeugend zeigen, daß E. Mühlenberg bei seiner

Interpretation der Unendlichkeit Gottes jeweils eine logische und
eine metaphysische Prämisse für Gregor einführt.54 Z. B. behaupte
E. Mühlenberg für den Beweis aus der Unwandelbarkeit55, die logische
Prämisse sei, daß positive Eigenschaften nur durch ihr kontradiktorisches

Gegenteil begrenzt werden könnten; die metaphysische Prämisse

laute, daß die göttliche Natur unwandelbar sei.56 Wenn nun letztere
Prämisse zutreffe, daß Gottes Natur unwandelbar ist, es aber zudem
nach der logischen Prämisse kein Gegenteil zu einer positiven Eigenschaft

geben dürfe, müsse Gottes Güte unbegrenzt sein.57 Das Zentrum
der Argumentation bei Gregor bestehe jedoch nicht, wie E. Mühlenberg

es offensichtlich nahelegen möchte, in einem Aufweis der
Notwendigkeit der Unendlichkeit des göttlichen Wesens, sondern darin,
daß es dort keine Steigerung geben könne, wo die Höchststufe des Seins

ist58; als Nebenprämisse führe Gregor ein, daß auch der Sohn und der

Heilige Geist an der höchsten Seinsstufe teilhaben59; damit wird im
Sinne Gregors die Theologie des Eunomius unhaltbar. Wie nach
Piaton60 und Aristoteles61 nur Entgegengesetztes eine ontologische Be-

53 Vgl. Ullmann, W., Unendlichkeitsbegriff (Anm. 48) 157; Eun I 158—160 (74 f.
Jaeger).

54 Vgl. Ullmann, W., Unendlichkeitsbegriff (Anm. 48) 158 f.
55 Vgl. Mühlenberg, E., Unendlichkeit (Anm. 23) 118-122.
56 Vgl. Eun I 167-171 (77 f. Jaeger).
57 W. Ullmann hat zu Recht auf die logischen Schwierigkeiten in der Argumentation

hingewiesen, die aber an dieser Stelle nicht wiederholt zu werden brauchen (vgl.
Ullmann, W., Unendlichkeitsbegriff [Anm. 48] 159).

58 Vgl. Eun I 168 f. (77 Jaeger); vgl. dazu auch Meredith, A., Idea of God (Anm. 44)
134.

59 Vgl. Ullmann, W., Unendlichkeitsbegriff (Anm. 48) 159; in diesem Zusammenhang

hätte aber W. Ullmann besonders auf die Probleme eingehen können, die sich aus
den Schriften Q_und non sint très dii, Ex communibus notionibus und der Ep. 38 von Basilius
ergeben; letztere Schrift ist aber wahrscheinlich Gregor von Nyssa zuzuweisen und nicht
Basilius von Caesarea (vgl. Hübner, R.M., Gregor von Nyssa als Verfasser der sog. Ep. 38

des Basilius, Zum unterschiedlichen Verständnis der oùaia bei den kappadozischen
Brüdern, in: Fontaine, J./Kannengiesser, Ch. (Hg.), Epektasis, Mélanges patristiques offerts
au Cardinal Jean Daniélou, Paris 1972, 463-490); zu diesen drei Schriften und der
Problematik ihrer Begrifflichkeit vgl. Stead, G.C., Why Not Three Gods? The Logic of
Gregory ofNyssa's Trinitarian Doctrine, in: Drobner, H.R./Klock, Chr. (Hg.), Studien zu
Gregor von Nyssa und der christlichen Spätantike, Leiden u. a. 1990, 149-163.

60 Vgl. Phaidon 70c.
61 Vgl. Phys. 226b.



58 Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa

grenzung bewirken kann, so kann auch für die Güte oder das Gute selbst

keine Umschreibung gefunden werden, weil es keine Grenze gibt. Also
muß dort das Unbegrenzte sein, das nach Gregor auch das Unendliche
ist; für das Unendliche gibt es aber keine Vermehrung oder
Verminderung.62 Die Unendlichkeit ist also für Gregor nicht das Beweisziel

(wie dies E. Mühlenberg nahelegt), sondern ein Mittelglied, um die

Abstufungen innerhalb der Gottheit auszuschließen; zudem spricht
Gregor in diesem Zusammenhang vorzugsweise nicht von der Natur
Gottes oder ähnlichem, sondern von der Güte Gottes.63

Somit ist im Sinne Gregors dem Arianismus jede Möglichkeit
entzogen, Aussagen über das Wesen Gottes aus der Lehre von den
Eigenschaften zu machen. Im Anschluß an diese Deutung des Stellenwertes
der Unendlichkeit im Denken Gregors versucht W. Ullmann zu zeigen,
daß sich Gregor wesentlich von Piaton und Aristoteles unterscheidet,
indem er weder die Konzeption eines Guten jenseits des Seins64 noch
die des unbewegten Bewegers65 jenseits aller bloßen Möglichkeiten
vertritt.66 Kommt dann aber Plotin in Frage? Dies falle nach W.

Ullmann mit der Frage nach dem mystischen oder rationalen Charakter der

Theologie Gregors zusammen; für Plotin sei das Eine vom Denken
unterschieden, eine Näherung an das Eine nur ekstatisch möglich. Die
mystische Deutung müßte gerade eine engste Nachbarschaft zu Plotin
herbeiführen67 - so W. Ullmann, was aber gerade durch die Christolo-
gie ausgeschlossen sei.68 Abgesehen von der Unsicherheit, ob Gregor
Plotins Schriften in extenso gekannt hat69, ist der Begriff der Ekstasis bei
Plotin näher zu beleuchten; Plotin schreibt: «Das Gesehene aber sieht
der Sehende in jenem Augenblick (der Einung) nicht — die Rede ist
freilich kühn -, unterscheidet es nicht, stellt es nicht als zweierlei vor,
sondern er ist gleichsam ein anderer geworden, nicht mehr er selbst und
nicht sein eigen, ist einbezogen in die obere Welt und jenem Wesen

62 Vgl. Ullmann, W., Unendlichkeitsbegriff (Anm. 48) 159 f.
63 Vgl. Ullmann, W., Unendlichkeitsbegriff (Anm. 48) 160.
64 Vgl. Piaton, Resp. 509b.
65 Vgl. Aristoteles, Met. 1072b.
66 Vgl. Ullmann, W., Unendlichkeitsbegriff (Anm. 48) 163.
67 Die Probleme einer engen Verbindung von (philosophischer) Mystik und Plotin

behandelt W. Beierwaltes im Detail (vgl. Beierwaltes, W., Denken des Einen [Anm. 20]
127-147).

68 Vgl. Ullmann, W., Unendlichkeitsbegriff (Anm. 48) 163.
69 Vgl. Rist, J.M., Basil's «Neoplatonism» (Anm. 48) 217 f.; zur Problematik auch

Studer, B., Geschichtlicher Hintergrund (Anm. 50) 486-489.



Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa 59

(dem Einen) zugehörig, und so ist er Eines, indem er gleichsam
Mittelpunkt mit Mittelpunkt berührt.»70 Dieses Sehen, das Plotin als

Ekstasis bezeichnet71, ist aber nicht etwa ein irrationales Versinken in
das Eine, sondern bedeutet: «daß es seinen vorreflexiven Grund, das

erleuchtende und Intelligibilität stiftende Ur-Licht erreicht hat; dieses

verursacht im Medium des Nus in der Seele den reflexiven Aufstieg und
läßt so das Denken selbst allererst denken.»72 Diese Ekstasis73 ist bei
Plotin im Rahmen des abstraktiven Denkens zu verstehen.74 Wenn aber
bei Plotin Ekstasis und Abstraktion eine wesentliche und maßgebende
Verbindung eingegangen sind, dann bleibt zu prüfen, ob bei Gregor die

Begriffe Negation oder Privation nicht in dieses abstraktive Denken der
Sache nach einbezogen sind, so daß der von W. Ullmann konstruierte
Gegensatz von Plotin und Gregor im Hinblick auf eine mystische
Einung modifiziert werden müßte; die Differenz zwischen den Ansätzen

von Gregor und Plotin scheint wesentlich darin zu liegen, daß — unter
der Voraussetzung, daß sich Gregor in seiner Gotteslehre gegen eine

Stufung der Gottheit wehrt (gegen Eunomius) - die Christologie der
entscheidende Aspekt ist, von dem her sich die Mystik bei Gregor
verstehen läßt: Ohne Christus ist für ihn ein mystischer Zugang zu Gott
nicht möglich.75 Dieser Gesichtspunkt tritt besonders deutlich in De

70 Plotin, Enn. VI 9,10,13-17; Übers, nach W. Beierwaltes (vgl. Beierwaltes, W.,
Reflexion und Einung. Zur Mystik Plotins, in: Beierwaltes, W./Balthasar, H.U.v./
Haas, A.M., Grundfragen der Mystik, Einsiedeln 1974, 7—36, hier 27).

7' Vgl. Plotin, Enn. VI 9,11,23.
72 Beierwaltes, W., Reflexion (Anm. 70) 28; zur Lichtmetapher Plotins vgl.

Beierwaltes, W., Plotins Metaphysik des Lichtes, in: Zintzen, C. (Hg.), Die Philosophie des

Neuplatonismus, Darmstadt 1977, 75-117; Beierwaltes, W., Visio Facialis - Sehen ins
Angesicht. Zur Coincidenz des endlichen und unendlichen Blicks bei Cusanus, München
1988,34—38 ; zu Konvergenz und Divergenz der Konzeptionen von Gregor und Plotin vgl.
auch IvAnka, E.v., Dunkelheit, mystische, in: RAC 4 (1959) 350-358, bes. 351-356.

73 Zur Terminologie: Porphyrios, Sent. 28 (12,15 Mommert); Proklos, Elem. the-
ol. 128 (114,5 f. Dodds); in Tim. 446,14 (Diehl); II 25,12 (Diehl); dazu Beierwaltes, W.,
Plotin, Über Ewigkeit und Zeit (Enneade III 7), Frankfurt 31981, 207; Beierwaltes, W.,
Identität (Anm. 48) 167 Anm. 91.

74 Vgl. dazu Beierwaltes, W., Selbsterkenntnis (Anm. 34) 250-253; Mortley, R.,
Word (Anm. 43) 52-58.

75 Vgl. Ullmann, W., Unendlichkeitsbegriff (Anm. 48) 163 f.; gegenüber dieser

Interpretation versucht E. Mühlenberg der Schwierigkeit einer Verbindung von Trinitäts-
lehre und Christologie bei Gregor so aus dem Wege zu gehen, daß das Menschliche durch
die Vermischung mit dem Unendlichen aufgehoben wird (Verweis auf Eun III 3,46 [124
Jaeger]); folglich lasse sich bei Gregor daraus auch keine Gegenthese zur Nicht-Sehbarkeit
Gottes für das Menschliche konstruieren, als würde das Menschliche doch Gott sehen oder
erreichen können (vgl. Mühlenberg, E., Unendlichkeit [Anm. 23] 162 f.). Dies hängt



60 Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa

vita Moysis hervor, wo Gregor (zu Ex 33) Christus als den Felsen

bezeichnet, auf dem Moses steht.76 Christus ist der Ort der Gotteserkenntnis.

Ein mystischer Ansatz in der Theologie Gregors könnte folglich

darin gesucht werden, daß Gott, der über die Unendlichkeit näher

begriffen werden kann und der gemäß Gregor in sich keine Stufung im
Sinne einer ontologischen Unterordnung zuläßt, über die Vermittlung
durch Christus erfaßt werden kann (also offenbarungstheologisch), so

daß von hier aus ein Aufstieg der Seele zu Gott ermöglicht wird, aber

eine klare Differenz zwischen dem Geschaffenen (dem erkennenden
und strebenden Menschen) und dem Ungeschaffenen bestehen bleibt.77
Eine zu große angenommene Nähe zur Philosophie, in deren Gefolge
Gregor in eine philosophisch-mystische Tradition eingereiht wird
(W. Ullmann), führt nur noch einmal zur Wiederholung der Helleni-
sierungsthese in anderem Gewand und verhindert die Klärung des

genuinen Beitrags der Philosophie hinsichtlich ihrer konstitutiven
Konzeptionsfunktion für den Glauben.

2.2. Marginalien zu philosophischen Ansätzen

Die Darstellung des systematischen Ortes des Unendlichkeitsbegriffes

bei Gregor hat gezeigt, daß die Argumentation Gregors im
Wesentlichen auch dazu dient, die Grundlagen der eunomianischen
Gotteslehre zu destruieren und damit zu einer neuen Form des

Verhältnisses von Vater, Sohn und Geist zu gelangen. In seiner breit
angelegten Schrift gegen Eunomius zitiert Gregor diesen, als wolle jener
folgendes sagen: «Einige haben gesagt, daß die Gottheit ungeworden ist
durch Privation von der Gewordenheit; wir aber sagen in Zurückweisung

dieser Ansicht, daß weder dieses Wort noch diese Ansicht in
irgendeiner Weise anwendbar aufGott ist.»78 Diese Ansicht kann nicht

allerdings bei E. Mühlenberg auch damit zusammen, daß er die Unendlichkeit als Beweisziel

bei Gregor ansieht und nicht als Mittelglied der Argumentation, das zu einem Sein
Gottes führt, das nicht wie bei Eunomius gestuft sein kann.

76 Vgl. VM II 244 und 248 (118 und 119 f. Musurillo); vgl. auch Cant 5 (161,15—

163,10 Langerbeck); Cant 11 (331,16 Langerbeck); Perf (192,20-26 Jaeger); Eccl 7

(413 Alexander); Beat 6 (137 Callahan).
77 Vgl. Mosshammer, A.A., Disclosing (Anm. 43) 103 ff. Zur Mystik als Einheit von

Seele und Gott in Christus vgl. MATEO-Seco, L.E, La Cristologla del In Canticum Canti-
corum de Gregorio de Nisa, in: Drobner, H.R./Klock, Chr. (Hg.), Studien zu Gregor von
Nyssa und der christlichen Spätantike, Leiden u. a. 1990, 173—190, hier 174—176.

78 Eun II 565 (391,23-27 Jaeger).



Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa 61

gegen Basilius gerichtet sein, weil dieser nicht auf dem Terminus
Privation insistiert; vielmehr ist hier der Sache nach ein ähnlicher
Problemkreis angeschnitten wie bei Proklos, dem einige Opponenten
vorwarfen, dessen via negativa bestehe de facto nur in der Privation.79
Nach Eunomius ist diese deshalb zu vermeiden, weil die logische
Möglichkeit bestehe, das Attribut auf das anzuwenden, was verneint ist; z. B.

die privative Aussage, Gott sei blind, impliziert die logische Möglichkeit,

daß Gott Augen haben könnte, die imstande wären, normal zu
sehen. Die Negation muß deshalb - nach Eunomius — von der Privation
deutlich unterschieden werden, wenn man z. B. von Gott das Attribut
der Ungewordenheit aussagt.80 Wäre dies eine Privation, müßte die

Aussage notwendig zur Folge haben, daß Gott auch die logische
Möglichkeit zugesprochen werden könnte, geworden zu sein, was allerdings
den Gottesbegriff nach Eunomius aufhebt. Diese Position des Eunomius

kann durch Alexander von Aphrodisias verdeutlicht werden, der
Aristoteles' Metaphysik 101 lbl9 folgendermaßen kommentiert:
«Negation wird von Unbegrenztem prädiziert, aber dies ist nicht der Fall bei
der Blindheit.... Darin unterscheidet sich die Privation von der Negation,

daß die Negation prädiziert wird von Dingen, die sind und die
nicht sind, die Privation aber von einer zugrundeliegenden Natur, die
Form und Zustand manifestiert.»81 Somit kann die Privation nicht auf
Gott angewandt werden.

Besonders interessant ist nun die Reaktion von Gregor von Nyssa
auf die Herausforderung durch Eunomius: Wer in der Geschichte der

gesamten Schöpfung hätte solch eine Position (von der Privation und
Negation) vertreten? Wenn jemand z. B. die Agennesie als privative
Negation annimmt, würde er behaupten, daß Gott etwas fehle, was
natürlicherweise zu ihm gehöre: «Solche Leute, die diese Typen von
Nomina klassifizieren wollen, wie es ihnen gefällt, assoziieren andere
Terme zu diesen Wörtern wie privativ, abstraktiv, und nennen sie, wie
sie es wollen. Wir verweisen das Lehren oder Lernen solcher Art an die,
die danach verlangen, wir aber befragen nur den Intellekt, ob es innerhalb

einer geeigneten und adäquaten Konzeption der Gottheit liegt
oder nicht.»82 Dies zeigt, daß Gregor zwar die Klasse von Worten

79 Vgl. Mortley, R., Word (Anm. 43) 141 f.; zu Proklos' Kratyloskommentar vgl.
Mortley, R„ Word (Anm. 43) 139-141.

80 Vgl. Mortley, R., Word (Anm. 43) 142.
81 Vgl. CAG I 327,20 und 27; dazu Mortley, R., Word (Anm. 43) 138.
82 Eun II 480 (366 Jaeger).



62 Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa

erkennt, auf die man sich in der via negativa stützte, er lehnte es jedoch
ab, in die logischen Diskussionen hineingezogen zu werden; zugleich
führt Gregor den Begriff der Aphairesis ein, der im Rahmen der negativen

Theologie — außer vielleicht bei Aëtius — seit Plotin nicht mehr
verwendet worden war. Wenn sich Gregor in dieser Weise gegen Euno-
mius wendet, scheint er diesen jedoch hinsichtlich der Konzeption der
Privation mißzuverstehen.83 Sofern Gregor darauf insistiert, daß Gott
jenseits jeder Benennung ist, somit Denken und Sprache transzen-
diert84, verkennt er die philosophische Debatte seiner Zeit. Zugleich
zeigt sich aber, daß Gregor hier in ähnlicher Weise argumentiert, wie er
dies im Rahmen seiner Gotteslehre getan hat.

3. Ausblick

Die bisherige Untersuchung hat ergeben, daß Gregors Gottesbegriff
auch in Auseinandersetzung mit Eunomius entwickelt worden ist;
dabei versucht Gregor eine Lösung dadurch zu finden, daß er über den

Begriff der Unendlichkeit zu einem Sein gelangt, das in sich nicht
gestuft ist85, so daß Vater, Sohn und Geist an einer obcn'a teilhaben
können, die Unterschiedenheit aber in den verschiedenen hypostatischen

Ausprägungen liegt (Ps.Basilius, Ep. 38). Eine klare Differenz
etwa zu einer (philosophischen) Konzeption der Mystik bei Plotin
besteht besonders durch die Vermittlung über die Christologie ; ohne

Christus ist für Gregor eine mystische Annäherung an Gott nicht
denkbar. Dabei braucht allerdings die Hellenisierungsthese nicht repetiert

zu werden, als ob die Philosophie notwendig den Glauben zerstöre.

Von der philosophischen Konzeption verkennt Gregor eindeutig das

Argument des Eunomius hinsichtlich der Privation; für Gregor
verbleibt Gott jenseits jeden Namens. Dies ergibt sich bei ihm konsequent
aus seiner klaren Trennung zwischen Geschaffenem und Ungeschaffenem,

so daß Gott auch jenseits jeder begrifflichen Erfassung bleibt. Über

83 Vgl. Mortley, R., Word (Anm. 43) 143.
84 Vgl. Eun II 357 (330 Jaeger).
85 Im Sinne einer ontologischen Unterordnung; so W. Ulimann gegen E. Mühlen-



Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa 63

die Christologie (zusammen mit einer physischen Erlösungslehre)86
vollzieht Gregor eine reductio in mysterium. In diesem Rahmen ist die

Verortung der Mystik Gregors zu suchen: Er spricht hier von einem

Aufstieg der Seele zu Gott, die fortwährend sich Gott nähert, mit ihm
jedoch nie eins werden kann.

So schreibt Gregor: «Moses' Schau Gottes begann mit dem Licht;
danach sprach Gott zu ihm in einer Wolke. Als aber Moses höher stieg
und vollendeter wurde, sah er Gott in der Dunkelheit. Die Lehre nun,
die wir hier empfangen, ist folgende. Unser ursprünglicher Rückzug
von falschen und irrigen Ideen von Gott ist ein Übergang von
Dunkelheit zum Licht. Dann kommt ein engeres Bewußtsein der verborgenen

Dinge, und dabei wird die Seele durch die sinnenhaften Erscheinungen

geführt zu einer Welt des Unsichtbaren. Und dieses Bewußtsein
ist eine Art Wolke, die alle Erscheinungen überschattet und langsam die
Seele dazu führt und begleitet, auf das zu schauen, was verborgen ist.

Danach macht die Seele Fortschritte durch alle diese Ebenen und geht
höher und, wie sie alles hinter sich läßt, was die menschliche Natur
ergreifen kann, tritt sie ein in die geheime Kammer des göttlichen
Wissens und hier ist sie durch die göttliche Dunkelheit von allem
abgeschnitten. Sie läßt jetzt alles außerhalb, das durch die Sinne oder
den Geist erfaßt werden kann, und das einzige, das für die Betrachtung
übrigbleibt, ist der Unsichtbare und Unerfaßbare. Und hier ist Gott, wie
die Schrift uns in Verbindung mit Moses erzählt: <Aber Moses ging zur
dunklen Wolke, worin Gott war> (Ex 20,21)».87 Diese drei Schritte des

Aufstiegs finden sich auch in De vita Moysis, auch wenn der Dreischritt
nicht in starrer Form oder als Strukturierungsprinzip aufgefaßt werden
darf.88 Dort schildert Gregor beim Aufstieg der Seele zunächst den Weg
des Lichtes; die Seele wendet sich von der falschen Realität ab und Gott
zu; wichtige Aspekte sind Reinigung, die Herstellung der göttlichen
Bilder, die Sakramente (z. B. Taufe).89 In einem zweiten Schritt, beim

86 Vgl. Hübner, R.M., Die Einheit des Leibes Christi bei Gregor von Nyssa.
Untersuchungen zum Ursprung der «physischen» Erlösungslehre, Leiden 1974, 27—41 und
95-142.

87 Cant 11 (322 f. Langerbeck).
88 Vgl. Dünzl, F., Gregor von Nyssas Homilien zum Canticum auf dem Hintergrund

seiner Vita Moysis, in: VigCbhr 44 (1990) 371—381, hier 380 Anm. 10; so auch Heine, R.E.,
Perfection (Anm. 40), 107 f.; diese starre Einteilung scheint vonj. Daniélou herzukommen

(vgl. Daniélou, J., Platonisme [Anm. 30] 18 f.).
89 Vgl. VM II 22 (39 f. Musurillo); 24 (40 Musurillo); dazu Louth, A., The Origins of

the Christian Mystical Tradition, From Plato to Denys, Oxford 1981, 84.



64 Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa

Weg der Wolke, lernt die Seele die Nichtigkeit der geschaffenen Dinge
kennen, die aber zugleich Manifestationen Gottes sind; dies entspricht
der platonischen Theoria, der Betrachtung der Formen.90 Nicht Gott in
sich ist Gegenstand der Betrachtung, sondern wie Gott sich durch seine

Wirkungen manifestiert. Erst in der Dunkelheit tut sich das Wesen

Gottes kund, wobei man an dieser Stelle - trotz leichter Modifikationen
— wieder bei dem zuvor entwickelten Gottesbegriff angelangt ist.91

90 Vgl. VM II 168 f. (88 f. Musurillo); 174-177 (91 f. Musurillo); dazu Louth, A.,
Origins (Anm. 89) 85-87.

91 Vgl. VM II 162-164 (86 f. Musurillo); 231-233 (114 f. Musurillo); 238 f. (116
Musurillo); vgl. in Cant 12 (369 f. Langerbeck); dazu Louth, A., Origins (Anm. 89) 87 ff.
Trotz des Aufstieges zu Gott, trotz des immerwährenden Vorwärtsgehens des Moses sollte
eine Formulierung wie bei A. Louth aufgrund des oben entwickelten Gottesbegriffes
vermieden werden; A. Louth schreibt: «and the soul is united with Him» (Louth, A.,
Origins [Anm. 89] 90); gerade eine solche Implikation, eine unio mystica, will aber Gregor
vermeiden! Weitere Fragen, die sich in diesem Zusammenhang ergeben, können an dieser
Stelle nicht behandelt werden, so z. B. die Frage nach der Notwendigkeit der Bilder oder
der Destruktion der Bilder durch Bilder; dies gilt auch für biographische Anklänge an
Basilius oder Makrina (dazu Harl, M., Moïse figure de l'évêque dans l'eloge de Basile de

Grégoire de Nysse [381], in: Spira, A./Klock, Chr. [Hg.], The Biographical Works of
Gregory of Nyssa, Cambridge [Mass.] 1984, 71—119; Meissner, H., Rhetorik [Anm. 13]
23-46) oder das Ineinander von ästhetischen, ethischen und erkenntnistheoretischen
Fragen. — Diese Fragen einer Mystik Gregors im Zusammenhang mit der Unendlichkeit
Gottes werde ich in meiner philosophischen Dissertation breiter entfalten.


	Die Konzeption der Mystik bei Gregor von Nyssa

