
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 1-2

Artikel: Beziehung zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin? : Eine
Gegenüberstellung

Autor: Heggelbacher, Othmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761152

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761152
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Othmar Heggelbacher

Beziehungen zwischen Ambrosiaster
und Maximus von Turin?

Eine Gegenüberstellung

G. Morin, sehr lange Zeit mit der Frage nach dem Verfasser des

Ambrosiaster befaßt, hatte u. a. den jüdischen Konvertiten Isaak in
Vorschlag gebracht. Er war im Jahre 372 als Ankläger gegen Papst
Damasus I. in Rom aufgetreten, im Jahre 378 zum jüdischen Glauben
zurückgekehrt und dann nach Spanien verbannt worden. Diese These

war später auch von G. Morin verworfen.1 Noch neuerdings jedoch
wurden die Indizien für diese Autorschaft von H. Zimmermann
herausgehoben, der sich freilich den Schwierigkeiten des Vorschlages nicht
verschließt.2

Wie an anderer Stelle einläßlich dargetan, liefert indessen die

Rechtsgeschichte eine neue Bestätigung dafür, daß der Verfasser der

pseudoaugustinischen Quaestiones Veteris et Novi Testamenti mit dem
Verfasser des Kommentars zu den 13 Paulusbriefen identisch ist.3 Schon

1 G. Morin, L'Ambrosiaster.et le Juifconverti Isaac, contemporain du pape Damase,
in: Revue d'Histoire et de Littérature religieuse 6 (1899) 97—121. Zu seiner Biographie vgl.
jetzt O. Perler, Sapientia et Caritas, Fribourg 1990, 493-504.

2 Untersuchungen zur Geschichte der altlateinischen Überlieferung des 2. Korin-
therbriefes, Bonn 1960, 81 : «Man fühlt sich doch nicht ganz wohl bei dem Gedanken, daß
der Verfasser des Kommentars... wiederum vom christlichen Glauben zum Judentum
zurückgefallen sein könnte».

3 O. Heggelbacher, Vom römischen zum christlichen Recht. Juristische Elemente in
den Schriften des sog. Ambrosiaster, Freiburg Schweiz 1959. 4. Angabe über sein Wirken
unter Damasus (366—384). Vgl. die Rezension v. P. Mikat in ZSt, Kan.—Abt. 79 (1962)
362.



6 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

zuvor war solche Identität von A. Souter4 mit so überzeugenden Gründen

dargetan worden, daß nunmehr einmütig an dieser Erkenntnis
festgehalten wird. Das von C. Martini demselben Verfasser zugewiesene
Fragment5 des Commentarius in Mt c. 24 hat für die vorliegende
Untersuchung keine Bedeutung und kann deshalb außer Betracht bleiben.

Ob diese Ergebnisse bei der Lösung des Verfasserproblems
weiterhelfen, wird von zusätzlichen Indizien abhängen.

I

Wahrscheinlich hat kein Kommentator der alten Kirche die wirkliche

Kampfsituation Pauli den Juden gegenüber so klar wiedergegeben
wie der Ambrosiaster.6 Dessen antijüdische Äußerungen sind tatsächlich

auf weite Strecken von der Auseinandersetzung zwischen Paulus
und dem Judentum bestimmt. Wie weit kann die besondere Vorliebe
des Autors für den Völkerapostel ihn in eine so schroffe antijüdische
Haltung getrieben haben? Jedenfalls muß diese Akzentuierung bei
einem Versuche der Identifizierung des Verfassers bedacht werden.

Bei Maximus ist - diese Tatsache interessiert zuerst - auch sonst
nicht selten eine scharfe antijüdische Stellung dominant.7 So in dem
Sermo auf die Apostel Petrus und Paulus8, zum Cyprianstag9, in der

4 A Study of Ambrosiaster, Cantabrigiae 1905.
5 Hrsg. v. G. Mercati: II commentario latino di un ignoto chiliasta su S. Matteo, Studi

e testi 11/1 (1903) 3-22.
6 A. Souter, The Earliest Latin Commentaries on the Epistles of St. Paul, Oxford

1927, 65.
7 Die Frage seiner Abstammung bleibt angesichts fehlender historischer zuverlässiger

Angaben offen. Einleitend sei zugleich festgestellt, daß sowohl für den Ambrosiaster wie
für Maximus die Bibel in eminenter Weise Garant jeglicher philosophischen, moralischen
und theologischen Wahrheit ist. Zur Lebenszeit des Maximus: O. Heggelbacher, Das
Gesetz im Dienste des Evangeliums. Über Bischof Maximus von Turin3, Bamberg 1984,
14—18. Als Text liegt zugrunde: Maximi Episcopi Taurinensis Sermones. Corpus Christi-
anorum, Ser.Lat. XXIII, ed. A. Mutzenbecher, Turnholti 1962.

8 Die Zitation erfolgt grundsätzlich mit dem Sigel «S» und arabischen Ziffern
(Predigtnummer und Zeilenzahl), ausgenommen Fälle, wo es um Besprechungen anderer
Arbeiten geht. S. 2,36.47: Iudaicus populus perfidus et ingratus... Tu in Iudaeos solos
esuris.

9 S. 10,38 ff.: Iudaeus (populus) enim prior est, Christum in lege portât et nescit, et
retrorsum ponens quadam dorsi aversione contemnit... S. 11,31 ff.: Iudaei... spinarum
eum (sc. salvatorem) coronaverint passione Quae corona quidem, quantum in Iudaeis est,
erat iniuriarum contumelia...



Eine Gegenüberstellung 7

Schrifterklärung zu Lk 17,3410, zu Lk 13,18", zu Is 1,2212, zu
Lk 13,2013, zu Lk 4,38—5,414 wie auch zu Dan 13,1—6415. Vor allem aber

gilt dies von seiner berühmten Homilie De Kalendis Ianuariis, wo er
außerordentlich harte Worte findet16 und dies nicht nur gegen die
biblischen, sondern auch gegen die zeitgenössischen Vertreter des

Judenvolkes.17 Der Antisemitismus des Maximus beschränkt sich zwar
auf die theologische Ebene und ist meistens auf einer allegorischen

10 S. 20,89 ff.: Relinquetur ad molas cruenta synagoga gyrum semper suae passura
perfldiae. S. 19,85:... Iudaeorum autem exsecrabilis conventus relinquetur in tartarum.

11 S. 25,50 ff. : Huius igitur grani, hoc est domini salvatoris, velut sinapis acrimoniam
atque amaritudinem Iudaei minime sustinentes contempserunt sucum disciplinae caelestis

accipere...
12 S. 28,52 f. : Dum enim (sc. Iudaei) se ab adulterio prostitutionis excusant, ilium (sc.

salvatorem) in divinitate nativitatis suae adulterare nituntur. S. 28,74: Arguuntur ergo
sacerdotes Iudaeroum, cur ecclesiastico vino praetioso aquam synagogae abiectam iam et
reprobatam voluerint permiscere. S. 38,79 f.:... ne quid in sancto convivio vilitatis Iudai-
cae resideret, maluit naturam vettere quam adulterare substantiam.

13 S. 33,98 ff.:... temperatum enim est sanguinibus et crudelitatibus Iudaeorum
dicentium de Domino: Sanguis huius super nos et super filios nostros... relinquetur ad molas

cruenta synagoga gyrum semper suae passura perfidiae. Vgl. oben Anm. 10 S. 20,89 ff.:
Selbstzitat!

14 S. 49,54 f.: hi (sc. Iudaei) mente viperea generationem caelestem carnaliter aesti-
mabant.

15 S. 58,51 f.:... et Iudaeorum tarnen impudentia confutatur.
16 S. 63,39 ff.: Non solum autem gentilium sed et Iudaeorum consortia vitare debe-

mus, quorum etiam confabulatio est magna pollutio. Hi etenim arte quadam insinuant se

hominibus domos penetrant ingrediuntur praetoria aures iudicum et publicas inquiétant,
et ideo magis praevalent, quo magis sunt inpudentes. Hoc autem non recens in ipsis sed

inveteratum et originarium malum est. Nam olim iam et dominum salvatorem intra
praetorium persecuti sunt, et praesidis eum iudicio condemnarunt. In praetorio ergo a

Iudaeis innocentia opprimitur secretum proditur religio condemnatur... Vgl. auch
S. 88,65: Namutique istapsaltria synagogae est conparanda, quae Christum dum luxuriatur
occidit. Quod autem ista psaltria synagoga sit, dicit dominus ad Iudaeos: Cantavimus vobis
et non saltastis. S. 28,61: Faetida enim synagogae aqua est, quae baptismate suo peccata
non diluit sed adquirit; quae hominem... polluit. S. 49,35:... spernit synagogamperfidam,

fidelem adsumit ecclesiam. S. 99,35 ff.: Quis enim dubitat de nativitate domini synagogae esse

conventicula vacata... obscuritate noctium laborare... Maioribus plane sunt noctium teneb-
ris obscurati, ex quo conati sunt diem veritatis occidere.

17 Vgl. die «beliebte Gegenüberstellung von Kirche und Synagoge»: A. Mutzenbe-
cher, Bestimmung der echten Sermones des Maximus Taurinensis, Sacris erudiri 12

(1961), 241. Die Vehemenz der Wirkung dieses Begriffspaares hält bis in die Gegenwart
vor. Man erinnert sich hier der in Bamberg geschehenen Denkmalschändung, nach der ein
hoher evangelischer Kirchenführer an die Bamberger Kirche Vorwürfe erhob, dergestalt,
daß solche Entgleisungen angesichts der Darstellung «Kirche und Synagoge» im
Bamberger Dom nicht zu verwundern seien: Der Grad der Emotionalität war ein unverkennbar

exzessiver. Die Gegenüberstellung blieb zweifellos einprägsam. Doch in obigem Falle
hat die Tat sich später als Verirrung eines jungen Einzelgängers entlarvt.



8 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

Exegese einiger biblischer Stücke begründet, wo zwei entgegengesetzte
Wirklichkeiten konkurrieren. L. Padovese hat die Episoden von Num
13,2—2518, Lk 17,34—35 und Lk 5,2—3 hervorgehoben, die der Homilet
in seinen Sermones behandelt. Diese Gegenüberstellung im Sinne einer
Überlegenheit des neuen Gottesvolkes über das jüdische gewinnt auch
Gestalt in Formeln wie «die treulose Synagoge» und «die gläubige
Kirche»19, «die leere Synagoge» und «die erfüllte Kirche»20, «glückselige

Versammlung der Christen» und «fluchwürdige Zusammenkunft
der Juden»21, «heilige Kirche» und «blutdürstige Synagoge»22, «vielfache

Völker der Kirche» und «entleerte Konventikel der Synagoge»23.
Maximus steht somit in der Ablehnung des Judentums dem Ambrosiaster

in nichts nach.24

II

Wenn es hernach darum geht, den Lehrgehalt der beiden Autoren
auf ihren Konsens in wichtigsten Stücken zu überprüfen — eine der
Voraussetzungen für eine Identität! —, so erheischt ihr Gottesbegriff die

erste Aufmerksamkeit: Sowohl den Bischof Maximus wie den Ambrosiaster

kennzeichnet eine klare, rechtgläubige Trinitätslehre.25 Für

18 La dottrina sociale di Massimo da Torino, in: Laurentianum 2 (1981) 149—202, hier
154 f.; zu Num 13,2-25 (Caleb behielt durch seinen Glauben den Mut, das verheißene
Land zu erobern!): «Cosi l'episodio di Num. 13,2-25 sul grappolo d'uva portato dai due

esploratori è indicativo del rapporto vigente tra giudei e cristiani. I primi sarebbero da

ravvisare nell'esploratore che precede, il quale pur portando il grappolo il Cristo) non lo
vede, a differenza del secondo il popolo cristiano che sa quel che porta e ne gioisce.»
S. 10,29—32: «Nam botrus in falanga suspensus in cruce Christus appensus ostenditur, duo
autem in falanga portantes uvam duo populi demonstrantur, christianus utique vel Iuda-
eus. »

19 S. 49,35: synagogam perfïdam - fidelem ecclesiam.
20 S. 49,41—43: vacua synagoga — onusta ecclesia.
21 S. 19,84—85: christianorum beatus populus — Iudaeorum execrabilis conventus.
22 S. 20,88-90: sancta ecclesia - cruenta synagoga.
23 S. 99,35—37: plebes multiplicatae ecclesiae — synagogae conventicula vacuata. Vgl.

hierzu unten, Anm. 70.
24 Weitere Momente dieser Art im Untenstehenden.
25 F. Gallesio, La Dottrina Cristologica di S. Massimo Vescovo di Torino, Roma

1937; Ders, La Cristologia di S. Massimo di Torino, ScCath 64 (1936), 617-639. Gallesio ist
leider nicht restlos zuverlässig, da er die Echtheit der Homilien bzw. Sermones nicht
genügend prüfte. Vgl. S. 39a,26—28:... pater in me et ego in Patre — a quo per indiscretam
divinitatis substantiam nunquam est separatus.



Eine Gegenüberstellung 9

Ambrosiaster hat dies A. Souter eindeutig konstatiert.26 Für Maximus
bleiben Stellen wie Sermo 61b,49 zu bedenken27, oder auch S. 13,20,33

(vgl. S. 13a,28-33); S. 64,38; S. 52,51; S. 65,21.28 Nicht nur, daß dem
Leser bzw. Hörer nichts Fremdartiges auffällt: Die Darlegungen fügen
sich nach Diktion wie Inhalt nahtlos in die gängige Interpretation der
nachnizänischen Trinitätslehre ein.

P. Bongiovanni sieht in den Sermonen des Maximus die Grundlinien

des christologischen Gebäudes ausgeprägt; sie beseitigen jeden
Zweifel an der Rechtgläubigkeit des Autors und liefern nützliche
Beiträge für die Geschichte des katholischen Dogmas.29 Er lehrt die
Gottessohnschaft Jesu Christi30: In Jesus Christus ist eine Person, und diese

ist göttlich, die Person des Wortes, das von Ewigkeit existiert.31 Klar
wird die Verschiedenheit der beiden Naturen ausgesprochen und
besonders die Wahrheit und Integrität der — von den Apollinaristen
geleugneten - menschlichen Natur betont.32 Jesus Christus ist geboren
worden, hat gelitten, ist gestorben, begraben worden und auferstanden,
um allen Menschen ein neues Leben zu erwerben.33 Nicht nur ist in
Christus die Fülle der Heiligkeit; von ihr holen vielmehr die Getauften
alle wie von einer unerschöpflichen Quelle.34 Das Wissen Christi ist
nicht bruchstückhaft, nicht zusammengetragen wie das arme menschli-

26 The Earliest Latin Commentaries on the Epistles ofSt. Paul, Oxford 1927,64; «His
theological views are those ofall the churches of his time: in other words he is an orthodox
Trinitarian.»

27 S. 61b,49: «Ecce enim verbum dei nascitur testimonio trinitatis etc.»
28 S. 13,20—21: «... in isto trinitatis est perfecta...» Ebd.; 32—34: «... Tunc enim

trinitatem carnalibus oculis vidimus, modo, eandem trinitatem fidei oculis contempla-
mur...» S. 64,41-43: «... aperto caelo spiritus ad Christum, pater ad filium vox descendit ad
verbum.» S. 52,51—53: «Tunc enim poterit quis trinitatis aspicere divina mysteria, cum
caelos sua virtute habuerit apertos...» S. 65,20-22: «... ut sensus vester, qui ignorantia
trinitatis ut aqua nunc friget, agnitione mysterii incalescat ut vinum...»

29 Bongiovanni, San Massimo di Torino e il suo pensiero teologico, Torino 1952, 41.
Da ihm die kritische Ausgabe der Sermones jedoch noch nicht vorlag, haftet seinen
Darlegungen zunächst ein gewisser Unsicherheitsfaktor an. Um des Gesamtbildes willen
werden sie nach Umsetzung auf die Zählung der kritischen Ausgabe übernommen.
Korrekturen lassen sich ohnehin später noch anbringen, soweit Bedenken im Zusammenhang
entstehen.

so A.a.O. 34. Vgl. S. 62,89-90.
31 A.a.O. 35. Vgl. S. 62,68-69.
32 A.a.O. 35. Vgl. S. 56,63-64.
33 A.a.O. 39. Vgl. S. 59,passim.
3<» A.a.O. 40. Vgl. S. 130,11-13.



10 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

che Wissen, sondern kommt vom Himmel und kennt, wie seine

Heiligkeit, keinen Fortschritt; ein solcher bestritte der Person des Wortes,
daß sie voll der Gnade und Wahrheit ist.35

Eine Stelle des Sermo 61b wird als Traditionsargument für die Lehre

von der unbefleckten Empfängnis Mariens zitiert, wie Bongiovanni
dartut.36 Dieser Autor hält an der Authentizität des Sermo (in der

Ausgabe von Bruni Horn. 5) fest, weil er vom Cod. Sangallensis und

vom Cod. Taurinensis überliefert ist. Er bezieht sich zudem auf einen
anderen, nicht weniger ausdrücklichen Hinweis in dem nicht bezweifelten

Sermo 62 37, wo der Text lautet: «Der Gottheit Sohn ist er also;
der unverdorbenen, unversehrten, unbefleckten Gottheit, sage ich - ich
verstehe es durchaus als Mysterium. Deswegen nämlich die zweite
Geburt durch Maria, die Unbefleckte, weil die erste durch die Gottheit
unversehrt stattgefunden hatte, so daß dessen erste Geburt in Herrlichkeit

hervorging, die zweite nicht in Schmach geschehe, das heißt, daß

wie die Gottheit ihn jungfräulich gezeugt hatte, so auch die Jungfrau
Maria ihn gebar. » 38 Bongiovanni stellt abschließend mit Bezug auf diese

Stelle fest: «Potrebbe essere ancora taie la seconda natività, se Maria non
fosse stata anch'ella dal primo istante incorrotta, intégra, illibata?»
«Könnte so noch die zweite Geburt sein, wenn Maria nicht auch vom
ersten Augenblick an unverdorben, unversehrt, unbefleckt gewesen
wäre?»

A. Mutzenbecher fragt demgegenüber in der Besprechung der Stelle
des Sermo 61b extr.: «Hat nun Maximus diese Quelle (sc.Ambrosius?)
bei der Abfassung einer Predigt benutzt oder ein anderer? Da Maximus

nur das entlehnt, was seiner eigenen Konzeption entspricht oder das

Entlehnte entsprechend umformt, müssen wir sehen, ob dieser Passus

mit der betreffenden Konzeption in seinen echten Predigten überein-

35 A.a.O. 41. Vgl. S. 29,106-115.
Die Umsetzung der bei Bongiovanni noch gebrauchten Zählweise auf diejenige der
kritischen Neuausgabe erfolgt nach A. Mutzenbecher, Bestimmung der echten Sermones des

Maximus Taurinensis, Sacris erudiri XII (1961) 290 ff.
36 A.a.O. 44. In der Einleitung zur kritischen Ausgabe des Sermo wird ausführlich

über die Literatur zum Problem berichtet.
37 A.a.O. 45.
38 S. 62,85-91: Divinitatis ergo est filius; divinitatis, inquam, incorruptae integrae

inlibatae. Intellego plane mysterium. Ideo enim secunda nativitas per inmaculatam Mari-
am, quia prior per divinitatem constiterat inlibata, ut cuius prior nativitas gloriosa extitit,
eius secunda contumeliosa non fieret, hoc est, ut quemadmodum virgo illum divinitas
ediderat, ita eum et virgo Maria generaret.



Eine Gegenüberstellung 11

stimmt. Die dogmatische Definition der Virginität der Maria bringt
Maximus nirgends als solche, was schon daraus ersichtlich ist, daß er die
drei Aspekte nie zusammen aufführt, sondern nur einzeln zur Interpretation

heranzieht.»39 Hierbei wird allerdings der oben erwähnten Stelle

aus S. 62 keinerlei Erwähnung getan und der Sermo 61b extr. als dubius

erklärt.40 Der Anfangsteil und der Schlußteil könnten Maximus
zugeschrieben werden, der Mittelteil (mit der angefochtenen Stelle) nicht.
Somit wäre 61b unter allen ein Sonderfall.41

Es ist wohl zu bedenken, daß gerade die von Bongiovanni
hervorgehobenen Schlüsselbegriffe incorrupta, intégra, inlibata des S. 62 bzw.
deren Entsprechungen auch im Mittelabschnitt des S. 61b, 18-27
vorkommen (nullo libatus amplexu... intégra... qui venerat sanare corrupta).
Ob es hier nicht eher um die jungfräuliche Empfängnis und Geburt Jesu
durch Maria als um die Jungfräulichkeit Mariens geht? Solches findet
sich vor Ambrosius bei Zeno von Verona. Terminologie, Textverknüpfungen,

Textinterpretationen sind hier von Ausschlag.42 Zumindest
liegt ein faktisches Zeugnis des Maximus für die Jungfräulichkeit
Mariens vor. Auch für den Ambrosiaster ist Christi volle Gottheit
unantastbar.43 Energisch betont er die Einheit von Vater und Sohn. Er
gibt sich alle erdenkliche Mühe, den leisesten Schein der Vorstellung,
daß Christus nicht Gott sei, aus dem Text hinauszuerklären: So wird zu
Kol 1,14 gesagt, daß Christus imago invisibilis dei sei. Aber damit soll
der Gedanke ausgedrückt werden, daß der Vater unsichtbar sei und
auch im Alten Testament nur der Sohn erschienen sei. «So wenig wie
dem Tode, war Christus der Sünde unterworfen. »44 «Christus ist Fleisch

geworden und, da das Fleisch unter der Herrschaft der Sünde steht,
kann man auch sagen, Christus sei zur Sünde geworden, doch unbe-

39 A.a.O. 250.
« A.a.O. 251.

A.a.O.
42 Vgl. hierzu J.E. Chisholm, The Pseuodo-Augustinian Hypomnesticon against the

Pelagians and Celestians, Fribourg Schweiz 1967, 96 ff. Vgl. Sermo 100,20 ff.:... ut qui
partum virginis angelis adnuntiantibus, possidebant, dei fdium caelis testantibus retine-
rent, certique essent homines quia ipse esset filius dei, quem virgo pepererat divinitas
agnoscebat...

43 W. Mundle, Die Exegese der paulinischen Briefe im Kommentar des Ambrosiaster,

Marburg 1919, 72. A.a.O. 73: Patrem autem numquam ullo modo apparuisse (sicut)
dictum est in Evangelio: Deum nemo vidit umquam (J 1,18). (CSEL S. 171, 23/24).

44 A.a.O. 74.



12 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

schadet seiner göttlichen Herrlichkeit.»45 Die Worte «nemo ergo dubi-
tet filium semper regnaturum cum patre» sind vielleicht gegen Marcell
von Ancyra gerichtet und gegen seine sabellianisierende Trinitäts-
lehre.46

Andererseits ist die Vollständigkeit der menschlichen Natur Christi
für ihn eine Selbstverständlichkeit, selbst wenn manche Stellen fast

doketisch anmuten möchten.47 Die Aussage des Paulus Rom 8,3 von
der «similitudo peccati», in der Christus erschienen sei, ist, wie W.
Mundle sich ausdrückt, dahin verstanden, daß Christus nicht andern
Menschen gleichzustellen und daß sein Fleisch schon im Mutterleib
gereinigt worden sei, wobei beinahe schon die Lehre von der imma-
culata conceptio Marias gestreift wird: expiata est enim a spiritu sancto
caro domini, ut in tali corpore nasceretur quale fuit Adae ante pecca-
tum.48 Im Zusammenhang der Beweiskette ein auffallendes Glied!

Des weiteren lehrt der Ambrosiaster nach dem Sinne der augusti-
nisch-katholischen Gnadenlehre in sauberer Sprache die in Adam gegebene

Solidarität aller Sünder, dies im Gegenstück zur Solidarität aller
Getauften in Christus dem Erlöser.49 Die Idee der Solidarität und
recirculatio des Rückumlaufes), für die Jesus Christus Mensch wurde,

« A.a.O.
46 Vgl. a.a.O. 75. Als Textausgabe war in früheren Arbeiten zugrunde gelegt worden

(vgl. unten, Anm. 93) für das Kommentarwerk: Spicilegium Casinense, Tomus tertius, pars
altera: Anonymi vulgo Ambrosiastri Commentaria in Epistolas Pauli ex codice Casin

n. 150 saec. VI omnium vetustissimo, Montis Casini 1901. Der älteste Teil vorliegender
Arbeit ist vor 1966 entstanden. Die 1966 ff. in Wien erschienenen drei Bände der Ausgabe
von H.J. Vogels Ambrosiastri qui dicitur Commentarius in Epistulas Paulinas, CSEL 81,
1-3, wurden später an den jeweiligen Stellen eingesehen. Für die Quaestiones Veteris et
Novi Testamenti: die Edition von Souter CSEL, Wien 1908, Neudruck, New York und
London 1963. Vgl. ferner H.J. Vogels, Das Corpus Paulinum des Ambrosiaster, Bonn
1957.

47 Vgl. Mundle, a.a.O. 74.
48 Mundle, a.a.O. 73. Text nach CSEL 81, 255 überprüft.
49 Vgl. Gaudel, DThC 12, 369. J. Jäntsch faßt in seiner Untersuchung «Führt der

Ambrosiaster zu Augustinus oder Pelagius?», in: Scholastik 1934 (9) 92-99, 99, das Ergebnis

also zusammen: «Die Lehre vom leiblichen Tod des Menschen und der sittlichen
Schwächen, als der Folge der Sünde des ersten Menschen und die Lehre von der
Fortpflanzung einer von Adam herkommenden Sündhaftigkeit, die wenn sie auch nicht die
Seele erfaßt, dennoch die Menschen als Sünder geboren werden läßt, setzen den Ambrosiaster

in direkten Gegensatz zum Pelagianismus und zeigen, daß auch in Norditalien die

augustinisch-katholische Gnadenlehre vor Augustinus und darum unabhängig von ihm
machtvolle Vertreter zählte.»



Eine Gegenüberstellung 13

ist Maximus ebenso teuer. In diesem Sinne deutet er das Denken des

Schachers am Kreuze.50
Nach der Auslegung des Ambrosiaster von Rom 5,15 f. erstreckt sich

die von Christus gebrachte Gnade auf die der ewigen Verdammnis

anheimgefallenen Sünder wie auf die von dieser Verdammnis befreiten
Guten, welch letzteren allen Verzeihung und Erlösung zuteil wird.51
«Zu Rom 7,25 wird... die Freiheit des animus hervorgehoben und die
Wirksamkeit des heiligen Geistes ausdrücklich auf ein Mitwirken
beschränkt.»52 Die dem Menschen gespendete Sündenvergebung
wurde dem Gläubigen durch die Taufe vermittelt (Rom 11,29; 1 Kor
6,11; Eph 1,13; Rom 6).53 Wie ohnehin von einem Homileten damaliger

Zeit zu erwarten, ist durch Maximus häufig das Thema der Taufe
behandelt. Wenn zwar die einzelnen Gedanken nichts ihm speziell
Eigentümliches sind, so erweisen sich gleichwohl ihre Kombination
und eine gewisse Einseitigkeit ihrer Wahl für ihn als typisch.54 Ihrem
Range tut es keinen Eintrag, wenn an einer Stelle das Almosen
nachlaßkräftiger als die Taufe genannt wird, weil diese nur einmal Nachlaß

gewährt, das Almosen jedoch so oft, wie es geschieht.55 Gleichwohl gilt,
daß der nicht um seiner selbst, sondern um unseres Heiles willen zu
Weihnachten geborene, zu Epiphanie getaufte, vom Wasser des Jordan
nicht selbst rein gewaschene, sondern das Wasser in aller Welt
heiligende Christus Verdienstursache der Erlösung ist.56 Die Auffassungen
des Maximus sind somit bei wichtigen dogmatischen Fragen, in teils
eklatanter Weise, mit denen des Ambrosiaster identisch.

50 Maximus, S. 54,53 ff.: Intellexit enim (latro) quod pro alienis peccatis has piagas
susciperet, pro alienis sceleribus haec vulnera sustineret; et scivit quod illa in corpore
Christi vulnera, non essent Christi vulnera, sed latronis; atque ideo plus amare coepit,
postquam in corpore eius sua vulnera recognovit. Vgl. P. Bongiovanni, a.a.O. 37.

51 Vgl. Mundle, a.a.O. 84 f.
52 A.a.O. 86.
53 A.a.O. 89.
54 A. Mutzenbecher, a.a.O. 209 f.
55 S. 22a,71-75: «... indulgentior est elemosina quam lavacrum. Lavacrum semel

datur et semel veniam pollicetur, elemosinam autem quotiens feceris, totiens veniam
promereris. Hi ergo duo misericordiarum fontes sunt, qui et vitam t'ribuunt et peccata
condonant. »

56 Vgl. Cone. Trid., Sessio VI, Cap. 7.



14 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

III

Sinntiefer erklärt jener auch zum Werden des Christen in Anlehnung

an den christologischen Sprachgebrauch: «Er hörte auf zu sein,

was er war, und beginnt zu sein, was er nicht war.»57 Anderswo läßt er
die Christen (die vorher Wasser waren), zu Wein werden58, zu neuen
Schläuchen, in welchen sich der neue Wein der durch den Heiligen
Geist verliehenen Gnade findet.59 Dem kathartischen Moment der
Taufe verbindet sich also die erneuernde und Leben spendende
Wirkung. 60

Diese Neuheit, deren Träger die Christen sind, setzt sie jedoch über

Juden und Heiden61 und erbringt soziale (Tauf-) Konsequenzen
weittragender und ganz eigener Art. Wird doch durch sie der Neugetaufte in
den Sozialverband der Ekklesia aufgenommen, deren soziologische
Struktur stiftungsgemäß und schon von den Anfängen an einer
rechtlichen Formung zugänglich ist. Gerade dieses Sakrament entläßt aus
sich eine Rechtsordnung unter wirklichen Personen und läßt Geltungspunkte

und Geltungslinien tatsächlicher Art entstehen.62 Sie ist für
Maximus ein historisch begründetes Ordnungsprinzip, das in die ganze
Breite des bürgerlichen Lebens ausstrahlt. Zumal die Häresie, welche

von ihm als blasphemia63 gebrandmarkt wird, ist darum mit dem Getauften

nicht vereinbar. Das schuldhafte, erkenntnismäßige «Jucken», das

den Häretiker motiviert, beruht auf einer partiellen und ungenauen
Lektüre der Schrift, die selbst andererseits der Blasphemie zu begegnen
weiß.64 Neben der Habsucht, die einen durch die Jagd nach Reichtum

umgarnt, und der Üppigkeit, die durch die Genußsucht gefangen

57 S. 111,39-40. Vgl. S. 35,23-24;S. 55,6—7. Hierzu und zum Folgenden vgl. L. Pa-

dovese, La dottrina sociale di Massimo da Torino, in: Laurentianum 2 (1981) 149 f. (Vgl.
oben, Anm. 18).

58 S. 101,48-52.
s? S. 28,56-59.
60 S. 35,19-20: Morimur enim peccatis videlicet per lavacrum regeneramur autem

vitae per spiritum.
61 L. Padovese, a.a.O. 151. Hierzu O. Heggelbacher, Die christliche Taufe als

Rechtsakt, Fribourg 1953, 142,145; Ders., Geschichte des frühchristlichen Kirchenrechts
bis zum Konzil von Nizäa 325, Fribourg 1974, 152—164.

62 S. 35,26—28: «... in uno eodemque homine impius et adulter occiditur, ut misericors

renascatur et castus». Vgl. hierzu unten.
63 Padovese, a.a.O,153,Anm. 29. - S. 56,82-84;86,30; S. 58,74.
64 S. 56,83-84: «Scriptura sancta novit obviare blasphemiae».



Eine Gegenüberstellung 15

nimmt, verkehrt eben die Häresie den Menschen durch den trügerischen

Schein falschen Wissens.65 Der Sermo 26 tut dar, daß die Schuld
des Häretikers und im besonderen des Arianers darin beruht, daß er,
nicht zufrieden mit der Gabe des Geistes, törichterweise mehr sucht: Er
gefällt sich in großen Disputen und verliert die Gnade des Geistes mit
dem Entdecken des Irrtumsgeistes.66 Die «Intoleranz des alten Imperium

Romanum» wendet sich «angesichts des neuen Maßstabs der

religiösen Überzeugung»... «jetzt gegen die Heiden, mehr aber noch

gegen die christlichen Häretiker.»67
Breiten Raum nimmt auch beim Verfasser des Ambrosiaster solches

Taufrecht ein, welches die sozialen Taufkonsequenzen impliziert.68 Auf
thematisch enger Basis fließen bei ihm die verschiedensten Fragen
zusammen, sowohl diejenige nach der Reichweite der kirchlichen
Gliedschaft wie jene nach dem Zusammenhang von Taufe und Bußinstitut.

Dabei sind die Gestalten von Tertullian, Donatus und Novatian
als Vertreter sektiererischer Richtungen namhaft gemacht. Wie denn
die Fides Catholica zu häufigen Malen gegen die Sektenbildungen, ob in
dogmengeschichtlicher Überschau oder in kurzen Bemerkungen,
abgegrenzt wird.69 Bei seiner schon beschriebenen antijüdischen Einstellung

ergibt sich für ihn vor allem daraus ein besonderes Ärgernis, daß

gerade die Judenchristen in der Urkirche ihr Unwesen treiben. Indessen
ist die Zahl derpseudoapostoli überhaupt sehr groß, ihre Wirksamkeit so

gefährlich, daß sich des Paulus rastloses Umherziehen aus der Absicht
erklären soll, den Häretikern zuvorzukommen.70 Überall aber sind

65 S. 69,53-55: «Ecce enim avaritia te divitiarum ambitione circumvenit, luxuria
epularum suavitate captivat; haeresis scientiae falsitate pervertit». Vgl. Q. 115,14-15
prodigos cultores luxuriae, qui nunc continentes et sancti sunt. Maximus greift die Häretiker

zwar nie direkt an und meidet die dogmatischen Auseinandersetzungen. Vgl. A. Mut-
zenbecher, a.a.O. 212 f.

66 S. 26,82-88: Qui dedit nobis pignus spiritum; hoc est qui Spiritus sancti nos
remuneratione ditavit. Si quis ergo Christianorum hoc donativo contentus forte non fuerit
et quaerit amplius, incipit hoc ipso carere quod meruit. Quod specialiter contingit haere-
ticis Arrianis. Dum enim nescio quid amplius quaerunt, invenientes erroris spiritum
gratiam sancti spritus perdiderunt.

67 Vgl. W.D. Hauschild, Der römische Staat und die frühe Kirche, Gütersloh 1974, 8.
68 O. Heggelbacher, Ambrosiaster, a.a.O. 103-112. Quaestiones Veteris et Novi

Testamenti, ed. Souter, Index sub verbo baptismus S. 50.
69 A.a.O. 98. Vgl. A. Souter, a.a.O. 38 ff. Zur speziellen Nennung von Häretikern vgl.

O. Heggelbacher, a.a.O. S. 99 Anm. 2.
70 W. Mundle, a.a.O. 68-69. Die gegenwärtigen Berichte über den Zustrom zu

Sekten bilden eine aufschlußreiche Illustration zu dieser Lage. Die heute in Afrika
gezählten mehr als zehntausend religiösen Gruppierungen verschiedenster Ausrichtun-



16 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

Spuren jener Entwicklung sichtbar, die von dem den alten kirchlichen
Sekten durch Konstantin gewährten Schutz bis zur Anerkennung allein
der rechtgläubig katholischen Glaubensrichtung als Staatskirche führt.
Es ist also eine auffallende Gleichrichtung beider Autoren in der
Taufauffassung unverkennbar, weil besonders sozial-juristisch eingefärbt.

Für den Ambrosiaster sind Einzelheiten hierzu an anderer Stelle

ausführlich behandelt.71 Daß — immer im soldatischen Gedankenbereich

verbleibend — der Vergleich mit dem Fahneneid später zugunsten
des Vergleiches mit der stipulatio aufgegeben worden sei, ist von A.
Ehrhardt statuiert worden.72 Er bezieht sich auf zwei Stellen im
Kommentar, wo dieser mit den Worten «verba sollemnia» das Taufgeschehen
durch eine laufende Formel wiedergebe.73

Wenn bei Maximus der Gedanke der Pilgerschaft des Christen ins
Relief gesetzt wird74, ist von diesem auch verlangt, daß er stets auf der
Hut sei. Die gegenwärtige Wirklichkeit erscheint ihm nämlich wie eine
Räuberhöhle.75 Er rekurriert oft auf den militärischen Jargon, um die

gegenwärtige Lage des Christen zu bezeichnen, der täglich sich den

geistigen und ungeistigen niederen Feinden gegenüber sehe.76 Bei

jedem Christen muß der Kriegsdienst für die Ehrbarkeit das erste sein.77

Der Gläubige hat Waffen für seinen Kampf, hat seine castra, seine

gen, eine bei Flüchtlingen, Emigranten und Gastarbeitern virulente Anfälligkeit für
Satanskulte, für Versprechungen von Sekten, welche bereitwillige Aufnahme, Sicherheit,
Gruppenidentität und Anteilnahme bieten wollen, können zur Illustration jeder Not- und
Übergangszeit dienen. Vgl. Deutsche Tagespost Nr. 128 (1989) 1.

71 O. Heggelbacher, Ambrosiaster, 103-112. Vgl. Anm. 1.

72 Christian Baptism and Roman Law, Festschrift Guido Kisch, Stuttgart 1955, 147—

166, 162.
73 Comm. 1 Cor. 1,17; 95: Verba enim sollemnia sunt, quae dicuntur in baptismate

3,6; 104: rigare vero, baptizare sollemnibus verbis. Die Formel wird indessen auch in den

Quaestiones erwähnt: Q. 102,30;223,3 ff.: accedens verba dei audire desiderat, quibus
fîdem commodans salutem se credit accipere. quid facit in hac re, si bonae an malae vitae
sit qui verba sollemnia tradit, cum fides devota quaeratur percipientis...

74 S. 59,71—74: «Nos ergo peregrini in hoc mundo sumus, et tamquam hospites in hac

luce versamur sicut ait apostolus dicens: Etenim dum sumus in hoc corpore, peregrinamur
domino».

75 S. 72,19-21: «Tamdiu ergo in piraterio sumus, quamdiu in hac carne positi pra-
edonum spiritalium temptationibus subiacemus.»

76 S. 69,52-55: «Sunt enim intra te proprii tibi hostes qui cotidie te obpugnant...
avaritia... luxuria... haeresis...». Vgl. L. Padovese, a.a.O. 152 f.

77 S. 26,24-25. «Apud omnem christianum prima honestatis debet esse militia.»



Eine Gegenüberstellung 17

stationes, seine unüberwindliche feste Mauer.78 Ob also für den Ambrosiaster

die Bindung bei der Taufe durch eine Art Fahneneid oder die

Stipulation begründet wurde — er trifft sich mit Maximus in der Härte
der Bindung durch sanktionierte quasimilitärische Verpflichtung: Dem
Getauften wird unmißverständlich gesagt, wie er zu leben und was er zu
lassen hat.

Im Gegenschlag zu destruktiven Entwicklungen, die aus manchen,
an sich berechtigten Anliegen und Existenzsorgen resultieren, hatte der

Seelsorger von jeher seine volle Kraft einzusetzen. So ist nicht verwunderlich,

daß Maximus in Verfolgung der sozialen Taufkonsequenzen

gegen die Ausschweifungen des von ungesunden und ungerechten
Verhältnissen bedrängten Volkes mit grobem und derbem Spott und Sar-

kasmus zu Felde zieht. Die Massen sind bei ihrer Hilflosigkeit dem
Mondkult verbunden, der diesen Himmelskörper in seinen Phasenbildungen,

seiner Stellung am Himmel, seinem Verhältnis zu den übrigen
Gestirnen, zu Leben und Schicksal der Erde und des Menschen verehren

und beschwören will.79
Eine Polemik gegen das Heidentum ist zu Ende des vierten

Jahrhunderts zwar nirgends trennbar von der Abwehr der Astrologie. Wenn
diese in Lehre und Kult gewisser Mysterien einen wichtigen Platz

einnahm, suchten gebildete Kreise, nicht weniger als das Volk, diesen

Determinismus häufig mit dem Glauben an die Wirksamkeit von Gebet
und Opfer in Einklang zu bringen (wie Vorgänge unserer Gegenwart

78 S. 69,11—14: «Castra enim nobis sunt nostra ieiunia, quae nos a diabolica impug-
natione defendunt. Denique stationes vocantur, quod stantes et commorantes in eis ini-
micorum insidias repellamus. Castra plane sunt ieiunia christianis ...» S. 69,18—19: «Murus
igitur quidam est christiano ieiunium inexpugnabilis diabolo intransgressibilis inimico».
S. 61,63-67: «Haec sunt arma fidei nostrae, quibus in congressione certamus. Ut autem his
armis uti in vi inferende possimus, ante corporibus nostris vim quodammodo faciamus et
expugnemus membrorum vitia, ut virtutum praemia consequamur.» (S. 83,17—22.72—73;
S. 85,40-42.68-72; S. 86,7-10.72-75)

79 O. Heggelbacher, Das Gesetz im Dienste des Evangeliums über Bischof Maximus
von Turin3, Bamberg 1984, 18 f., vgl. ebd. 19 Anm. 57. S. 30,36-41: «Sed apud vos
vespertinis tantum horis (sc. luna) laborare consuevit, quando copiosa coena venter dis-
tenditur, quando maioribus poculis caput movetur. Tunc igitur apud vos laborat luna,
quando laborat et vinum, tunc, inquam, apud vos turbatur carminibus globus lunae,
quando calicibus turbantur et oculi. S. 30,24-32:' «... dixerunt mihi quod laboranti lunae
vestra vociferatio subveniret et defectum eius suis clamoribus adiuvaret. Risi equidem et
miratus sum vanitatem, quod quasi devoti christiani deo ferebatis auxilium...; tamquam
infirmus et inbecillis, nisi vestris adiuvaretur vocibus, non possit luminaria defendere,

quae créavit».



18 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

ebenfalls dartun). Gegen solche Praktiken polemisiert gerade Maximus
besonders scharf. Gleichwohl ist zu bedenken, daß kein christlicher
Schriftsteller emphatischer gegen Astrologen zu Felde zieht als Ambrosiaster.

Hierfür stellt die Quaestio 115 ein bedeutsames historisches
Dokument dar, in dem er seinen wohl überlegten, mit den Waffen der
klassischen Bildung und des Witzes augerüsteten Angriff gegen sie

führt.80 Diese werden als «scrutatores siderum»81 bezeichnet, als «ma-
thematici»82, und gelegentlich mit den «sophistae Graecorum»

gleichgesetzt, den Naturphilosophen, modernen Pseudowissenschaften.83

Maximus kommt, ebenso unnachsichtig wie Ambrosiaster, nicht
wenige Male auf den Götzendienst zu sprechen84, der mehrfach das

Thema ganzer Sermones ist. Er ist auf dem Lande noch verbreitet,

weswegen die Städter mit Landbesitz zur Verbannung solchen Kultes
aus ihren Besitzungen und zur Zerstörung der Kultstätten ermahnt
werden85: «Die Präponderanz des städtischen Elementes im frühen
Christentum ließ <paysan> und <païen> assimilieren.»86 Der Prozeß der

80 Näheres zum Zeitproblem des Fatalismus bei Heggelbacher, Ambrosiaster, 56.
Von einer freundlichen Haltung ihnen gegenüber oder gar gedanklicher Anleihen, wenn
auch nur zu paränetischen Zwecken, wie sie in einer Predigt des Zeno von Verona (f
vielleicht um 373) zum Ausdruck kommt, kann bei Maximus nicht die Rede sein. Vgl.
hierzu W. Hübner, Das Horoskop der Christen (Zeno 1,38 L.), in: Vigiliae Christianae 29

(1975) 120-137.
81 Q. 115.321,6/7 (S.n- und Zeilenzahl nach ed. Souter): stellarum speculatores.
82 Qu. 115: Mathematici (330,10; 331,14,17,22; 333,15,18; 334,12,21 ;340,1/2); ma-

thematicorum amentia (338,2); mathematicorum fabulis (349,4); error matheseos

(323,15). Die Beweisführung gegen die Astrologen aus dem Bittgebet (348,8 bis 349,15)
entbehrt nicht der Gegenwartsnähe.

83 Hierzu A. Souter, A Study, 31 ff. Von den daselbst aufgeführten Einzelheiten
werde die beste Erklärung seiner Ansicht im Kommentar zu Kol. II 8,9 zitiert. «Omnem
vim astris adstringentes, carnali rationi obnoxii». In der Quaestio 63 sind die Astrologen
als die Feinde des Glaubens betrachtet. In beiden Werken des Ambrosiaster besteht eine
besondere Antipathie gegen die Astrologie, die in denselben Ausdrücken sich Luft
macht.

84 S. 106,51-55: Die Haltung ist auffallend intolerant und öfter geäußert: A. Mut-
zenbecher, a.a.O,212. Nur zweimal jedoch benutzt er den Begriffpaganus: S. 48,88.89.

85 Vgl. O. Heggelbacher, a.a.O. 16. S. 107,22-24: «Grande igitur malum est ido-
latria: polluit exercentes polluit habitantes polluit intuentes; pénétrât ad ministres pénétrât

ad conscios pénétrât ad tacentes». S. 91,31-33: «qui... tali offensione non laeditur, scias

ipsum offensionis esse participem». S. 107,19-21.24-25: «non... sibi tantum peccat sub-
ditus cum sacrificat sed et domnedio qui non prohibet; qui si prohiberet, utique non
peccaret... Immolante enim rustico inquinatur domnedius». Zur Idolatrie beim Ambrosiaster:

O. Heggelbacher, Ambrosiaster 54 f.
86 J. Gaudemet, L'Eglise dans l'empire romain, II, Paris 1958, 633.



Eine Gegenüberstellung 19

Identifizierung steht bei Maximus erst am Anfang, was wiederum für
die frühere Fixierung der Lebenszeit des Maximus spricht.

Der materielle Konsens zwischen Maximus und Ambrosiaster und
ihre inhaltliche Verzahnung ist schließlich aus folgenden Kriterien zu

ergänzen: Da die Doppelheit luxuria-avaritia für Maximus eine besondere

Rolle innerhalb der sozialen Taufkonsequenzen spielt87, ist beim

Vergleich zum Ambrosiaster mit prononcierter Aufmerksamkeit darauf
einzugehen. Die luxuria wird bei dem erstgenannten gegengezeichnet
durch libido, lascivia, voluptas, impudicitia und concupiscentia.88 Im
Zusammenhang mit der Interpretation der Erbsünde als Sexualschuld, die auf
Anstiftung der Frau geschah, ist er nicht frei von einem ausgeprägten
Frauenhaß, welcher, der Intensität nach, kein Gegenstück bei den

zeitgenössischen Autoren hat. Es handelt sich jedoch um einen generell auf
die Sexualsphäre beschränkten Antifeminismus, von dem aus gesehen
die Frau einen steten Ansporn zum Bösen darstellt.89 Dennoch
existiert, wie L. Padovese richtig bemerkt, bei Maximus nicht lediglich
eine antifeministische Ader: Diese ist vielmehr teilweise neutralisiert
durch eine gewisse Mannesfeindlichkeit, die immer auf den Bereich der
Sexualität bezogen ist.90 Wenn zwar die Frau die Rolle der Verführerin
bekleidet, so ist es nicht weniger wahr, daß sie in den intimen
Beziehungen durch «viri pollutione» verdorben ist91, so daß beide gegenseitig

sich verletzen, woraus der Rat resultiert, zumindest zu gewissen
Zeiten Enthaltung zu üben oder im Stande derJungfräulichkeit, wie sie

von der Taufe gegeben wurde, zu verharren.92 Die Fragestellung

87 Vgl. Padovese, a.a.O. 192, 182.
88 Vgl. Padovese, a.a.O. 192 f. Anm. 333-341.
89 Wie L. Padovese, a.a.O. 194, darstellt. S. 51,24-27: «Diabolus in deserto temp-

tationis solita arma non invenit: deest illi de paradyso amoenitas arborum, deest illi
consiliatrix Eva, deest illi pomorum speciosa deceptio». S. 75,62-68: «Male Adam induxit
Eva, male Petrum introduxit ancilla ilia exclusit a paradyso, haec exclusif a Christo, ilia
persuasione sua virum decepit, haec interrogatione sua apostolum circumscripsit. Illa ad

praevaricandum Adam inpulit, haec Petrum conpulit ad negandum; et idem sexus in
utraque ostiariae officium gerens aut excludit a vita aut includit ad mortem.»

99 A.a.O. 195.
91 Von Maria wird gesagt, daß ihr «uterus viri pollutione non tangitur»: S. 38,55-56,

Christus gilt als «inpollutae vulvae flore progenitus»: S. 6,59.
92 Zum Gedanken der durch die Taufe verliehenen Jungfräulichkeit vgl. Gaudentius,

Tractatus VIII, 81-88; CSEL 68, p. 63 (De Lectione Evangelii I). Zur Wertung der in der
Ehe ausgeübten Sexualität vgl. Opus Imperfectum in Matthaeum, Homil. I., PG.56, B1

col.631 : «Ideo utentibus se etsi poenam non infert, mercedem tarnen non praestat, etsi non



20 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

erheischt wegen ihrer Auffälligkeit unmittelbar den Ausblick auf
Ambrosiaster, der, bis hinein in die Gegenwart unserer Tage, wegen seiner

Stellung zur Frau den Widerspruch herausfordert. Wie weit er bei

Augustinus, der ihn kannte, sogar den Sexualpessimismus mitverursacht
hat, ist einer eigenen Erwägung wert. Die Gedanken des Ambrosiaster
wirkten insofern offensichtlich auf Augustinus ein, als er im Blick auf
das sekundäre, die Sünde voraussetzende Naturrecht meint, daß die

Untertänigkeit der Frau, welche vor der Sünde eine Dienstbarkeit der
Liebe war, nunmehr zum Zwecke der Strafe und Disziplin eine strengere

Unterordnung sein müsse.93 Im Blick hierauf wird von I. Raming
kritisiert, daß Ambrosiaster an der schweren Unterdrückung der Frau
durch das weltliche Recht von seiner christlichen Position aus keinerlei
Kritik übt; im Gegenteil suchte er die Ubereinstimmung des ihm
wohlbekannten und von ihm auch geschätzten römischen Rechtes mit
der «Schöpfungsordnung» aufzuzeigen, indem er aus den
römischrechtlichen Bestimmungen die schöpfungsmäßige Inferiorität der Frau
und ihre Nicht-Gottesebenbildlichkeit herleite oder diese in jenen
bestätigt sehe.94 Es sei vom Berichterstatter im genannten Buch, so I.

Raming weiter95, die krasse Abwertung der Frau beim Ambrosiaster
(S. 32-36) keiner Kritik unterzogen, vielmehr verharmlost worden. Die
Rezension von P. Mikat96 decke diese Mängel auf, indem er meinem
Satz «Nachdem die volle Zugehörigkeit der Frauen zur christlichen
Gemeinde von Anfang an eine Selbstverständlichkeit gewesen und das

Christentum, unter Wahrung der Unterordnung der Ehefrau unter den

Mann, die Gleichberechtigung der Geschlechter gebracht hatte...»
(S. 27) die Worte entgegenhalte, von Gleichberechtigung könne angesichts

der Stellung der Frau in Ehe, Familie, Kirche und öffentlichem
Leben nicht die Rede sein, und die aus den Schriften des Ambrosiaster
beigezogenen Quellenbelege rechtfertigten einen solchen Schluß in

occidit, tarnen non salvat...». Hierzu M. Müller, Grundlagen der katholischen Sexualethik,

Regensburg 1968, 58 ff. Vgl. Maximus S. 42,57-58: «Ceterum si fornicatori praedices
et dicas quod virgo debeat permanere.»

93 O. Heggelbacher, Ambrosiaster, 36; O. Schilling, Augustinus, Staatslexikon I,
Freiburg 1926 s. v. besonders Sp. 442,445, 449.

94 Der Ausschluß der Frau vom priesterlichen Amt. Gottgewollte Tradition oder
Diskriminierung?, Köln-Wien 1973, 59.

95 A.a.O. 59,Anm. 253.
9<> ZRG Kan.Abt.48, 1962, S. 367.



Eine Gegenüberstellung 21

keiner Weise.97 In vorliegendem Fall genüge der Hinweis, daß Ambrosiaster

jedenfalls nichts vorbringt, was der Negation der Frau durch
Maximus entgegensteht, und trotz graduell verschiedener Interpretation

sich völlig in seinen Rahmen fügt. In der Beweiskette zur
Identifikation Maximus-Ambrosiaster zweifellos ein neues haltbares Glied!

Was das zweite Glied der Doppelheit luxuria-avaritia angeht, sind
die «sozialen Sünden» in den Augen des Maximus Ausdruck der cupi-
ditas oder Habsucht, die er für «Unrecht», für eine Pest, für ein
Verbrechen, für Todesbrand, Gift, schmutzige Hefe, Blindheit, großes
Übel, für den Ursprung aller Übel im Sinne des Apostelwortes hält.98
Das Krebsübel der avaritia veranlaßte leider sogar Kleriker, analog den
staatlichen Angestellten, ihren Dienst zur Bereicherung zu mißbrauchen.

Den herrschenden und besitzenden Klassen waren die Handwerker,

die Unterstützungen für den Lebensunterhalt empfangen mußten,
und zumal coloni, denen das Existenzminimum nicht gegeben war,
ausgeliefert. Das Christentum dieser Bevölkerung war ohnehin noch ein
oberflächliches; in deren Praxis herrschten oftmals der Einfluß des

früheren Lebens und die heidnischen Sitten.99 Da Maximus mit einer
gewissen Nostalgie auf das Leben der ersten christlichen Gemeinschaft
zurückschaut, widersteht es ihm um so mehr, wenn der katholische
Kleriker mit der Kraft der Schmeichelei sich fremdes Gut aneignet.100

97 Für die Ansicht O. Heggelbachers spricht L. Voelkl, Vom römischen zum
christlichen Recht. Stellungnahme zu Heggelbachers gleichnamigem Werk im Sinne
eines Beitrages zur Ambrosiaster-Forschung, in: Römische Quartalschrift 60 (1965), 120-
130, bes. 125-127.

98 L. Padovese stellt a.a.O. 197, die Belegstellen zusammen: S. 18,32; S. 30,20-21;
S. 32,11-12; S. 42,70-71; S. 66,53-54; S. 71,70 (,supiditas); S. 17,66 {iniquitas)-, S. 18,6-7
(pestilentia); S. 18,61 (crimen); S. 22,10-11 (mortis incendium)-, S. 37,78-79 (venenum);
S. 52,36 (sordidam faecem)-, S. 18,29 (caecitas); S. 18,25 {grande malum)-, S. 18,25-28. Siehe

unten, Anm. 103. Vgl. A. Mutzenbecher, a.a.O. 213. Die Autorin meint (ebd.), doch wohl
zu wenig substantiiert, das Thema Geiz und Habsucht, Almosen und Barmherzigkeit
werde so häufig berührt, daß es keinen Sinn habe, die betreffenden Sermones alle
aufzuzählen. Es gehe ihm eben um das Hauptlaster und die Haupttugend. Indessen ist zu

ergänzen, daß das Wort des Homileten angesichts der grassierenden Verweltlichung mit
allen Anzeichen einer vergreisenden Epoche und des Befangenseins im Materiellen ein
Anruf zur Erneuerung sein will, wie er denn in dem schon von Gennadius als echt
bezeugten Sermo 18, einem seiner berühmtesten, mit einer bei ihm nicht gewohnten
Schärfe gegen die Habsucht zu Felde zieht!

99 Vgl. P. Bongiovanni, a.a.O. 69.
10(1 S. 26,89.93—98: «Nam et catholicus clericus hac sententia retinetur... nec interest

apud deum, utrum vi an circumventione quis res aliénas occupet, dummodo quoquo pacto
teneat alienum».



22 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

Man dürfte nicht ausschließen, daß gerade er mitgemeint ist, wenn der
Sermo 18 vom Fall des Ananias (Act 4,32-5,6) spricht und betont, daß

in Ananias allen Habsüchtigen ein Beispiel vor Augen geführt worden
sei.101 Daß Gläubige von Räubern verlassene oder zurückgelassene
Beute an sich genommen hätten, brandmarkt er. Er argumentiert mit
bewegenden Vorfällen, d. h. mit Gold- und Juwelen-Schiebereien, mit
dem Erwerb der römischen Sklaven aus der Hand der Provinzangehörigen

oder Mitbürger, d. h. aus Oberitalien.102 Der Ambrosiaster steigert

die Aufforderung des Apostels Paulus in 1 Tim 6,10 und erklärt,
gleich wie Maximus, im Anschluß hieran die Habsucht als den besonderen

Feind des ecclesiasticus, d. h. des Kirchenmannes, zumal in hoher
Stellung. Nicht nur sich, sondern auch den andern schadet er, weil er
den Menschen eine den christlichen Idealen entgegengesetzte Form
einprägt. Denn viele werden seine Nachahmer zum Verderben. Je

ehrwürdiger er durch seinen Rang ist, desto mehr ermuntert er zu seiner

Nachfolge, am meisten in dieser Sache, die in diesem Leben abwärts

gerichtet ist; denn die Habsucht kann alles Böse zulassen. Deswegen ist
sie die Wurzel aller Übel, die, um ihr Begehren zu erfüllen - was

unmöglich ist - Untaten und Morde und Schmutzigkeit und, was immer
zum Verbrechen gehört, vollbringt.103 Ist bei Maximus die Doppelheit
der Begriffe luxuria-avaritia voll ausgebildet, so ist sie bei Ambrosiaster
im Kerne angelegt, ohne daß in diesem Bezüge ein Zwiespalt zwischen
beiden bestünde. Beide attackieren mit ungewöhlicher Schärfe die
Habsucht und beweisen dadurch erneut ihre Geistesverwandtschaft. Mit
demselben Elan geht Maximus gegen die Staatsbeamten und jene Kle-

101 S. 18,21-22: «Exemplum ergo avaris omnibus in Anania propositum est».
102 S. 18,66-69: «Unde enim barbaro auri gemmarunque monilia? Unde pellito serica

vestimenta? Unde, rogo, Romana mancipia? Seimus ea conprovincialium nostrorum esse

vel civinum».
103 Zu 1 Tim 6,10: Nihil tarn asperum tamque periculosum (perniciosum) est, quam si

ecclesiasticus, maxime, qui sublimis loci est, divitiis huius saeculi studeat, quia non solum
sibi ipsi, sed et ceteris obest. Contrariam enim formam dat hominibus; necesse est enim
multos imitatores eius existere ad perditionem. quanto enim honorificentior ordine est,
tanto magis suadeat imitandum se, maxime in hac re quae in ista vita proelivis est; avaritia
enim omnia potest admittere. Ideo radix omnium malorum est quia ut desideria sua expleat
quod impossibile est, et maleficia et homicidia et obscoenitatem et quidquid sceleris est,

perpétrât. Die Ausdeutung der Stelle lautet bei Maximus (S. 18,26—30): «Grande igitur
malum est avaritia, immo malorum omnium est origo, sicut ait apostolus: Radix autem
omnium malorum est cupiditas, quam quidam adpetentes erraverunt afide. Vides ergo quia qui
pecuniam adpetit fidem perdit, qui aurum redigit gratiam prodigit. Avaritia enim caecitas

est, errorem religionis inducit».



Eine Gegenüberstellung 23

riker an, die Stellungen von Ansehen innehaben.104 Die Unzufriedenheit

mit dem «Solde» vom Altar und das Geschäftemachen lasse die

Einsprachen «verkaufen», nehme gerne die Geschenke der Witwen an.
Ein solcher scheint eher ein Geschäftsmann als ein Kleriker zu sein.105

Die Simonie war - das bleibt festzuhalten - also nicht mehr ferne. Des
Ambrosiasters Interesse für die Priester als die Vermittler der Segensgewalt

an die Gläubigen und die Vollzieher von Gebet, Opfer und
Taufspendung für das VoLk ist ohnehin überaus stark.106 Entwirft er
doch sogar, aufgrund geschichtlichen Sinnes, beim Vergleich der Kirche
seiner Zeit mit jener der apostolischen ein Bild von den Gewalten der
kirchlichen Hierarchie Roms im vierten Jahrhundert107, behandelt in
der Q. 101 De iactantia Romanorum Levitarum nichtsdestoweniger die
anmaßenden Ansprüche der römischen Diakone, Persönlichkeiten von
hohem Einfluß, nur sieben an der Zahl, die er kennt und mit denen er in
Freundschaftlichkeit sprechen will.108 Allen sind die Diakone
vorgeordnet, mit Ausnahme der Priester, denen sie Gehorsam schulden.109

Der Bischof aber ist der erste, das heißt der höchste Priester.110 Trotz der
Freundschaftsbande setzt Ambrosiaster jedoch die Sonde unbeirrt an,
um die Ranganmaßungen zu brandmarken. Seine Argumentation ent-

104 Vgl. L. Padovese, a.a.O. 199,198. Es fehlen nicht die Ausdrücke der Verdammung
für die öffentlichen Beamten und die Militärpersonen, die, mit dem eigenen Auftrag sich
verbürgend, der Erpressung und der Amtsunterschlagung schuldig werden. S. 26,9—14.67—
72: «Non enim militare delictum est; nec rem publicam gerere criminosum est, sed ideo

agere rem publicam, ut rem familiärem protinus augeas, videtur esse damnabile...». «Qui-
cumque stipendia sibi publice consequitur, si amplius quaerit; tamquam calumniator et
concussor Johannis sententia condemnatur. Usque adeo autem hoc inolevit malum, ut iam
quasi ex consuetudine vendantur leges corrumpantur iura sententia ipsa venalis sit et nulla
iam causa possit esse sine causa». Padovese fügt hinzu a.a.O. 198: «II condannare gli abusi
fiscali fa parte di quella <tuitio> che il vescovo esercita a vantaggio di tutti gli oppressi».

105 S. 26, 89—91: «Si enim non contentus stipendiis fuerit, quae de altario domino
iubente consequitur, sed exercet mercimonia intercessiones vendit viduarum munera
libenter amplectitur, hie negotiator magis potest videri quam clericus». J. Gaudemet
bemerkt zu Recht, daß diese Simonie sich wohl auch in der nicht abgabenfreien Sakra-

mentenspendung zeigt: L'Eglise dans l'empire romain, Paris 1958, 667. Vgl. unten,
Anm. 208.

106 O. Heggelbacher, a.a.O. 114 ff. Quaestiones Veteris et Novi Testamenti ed.

Souter, Index sub verbo sacerdos S. 530 f.
107 A.a.O. 116.
i°8 Q. 101, ed. Souter, S. 193,23: «... cum amicitiam offendere nolumus».
109 Q. 101, S. 198,21-22: «exceptis enim sacerdotibus, quibus obsequium debent,

omnibus praeponuntur diaconi».
•1° Q. 101, S. 196,5-6: «quid est enim episcopus, nisi primus presbiter, hoc est summus

sacerdost). Vgl. Tertullian, De bapt. 17,1.



24 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

spricht dem Sujet des Traktates und ist juristisch akzentuiert. Nicht nur,
daß der Bezug zu den officiates gestiftet wird: Er akzentuiert ebenso die

potestasM1 Diese, im heutigen kanonischen Recht immer noch ein
Schlüsselbegriff, stellt im römischen Staatsrecht einen Grundbegriff dar
und besagt das allen Magistraten zustehende Recht zu befehlen.112 In
diesem Lichte ist vorgenannte Bemerkung zu 1 Tim 6,10113 zu sehen,
die von dem Kirchenmann besonders hoher Stellung spricht, der durch
Habsucht verderblichen Einfluß ausübt.

Wenn nun Maximus dem Priesterberuf in seiner Bedeutung für
Seelsorge und Predigt sich zuwendet, deutet er Gottes Wort als Darlehen,

für das er mit dem Erfolg seiner Tätigkeit Zinsen zahlen muß; er
darf nicht schweigen, sondern muß reden; sonst hat er sich beim Jüngsten

Gericht nicht für Geld, sondern für den sittlichen Wandel seiner
Gemeinde zu verantworten, nicht für verzinstes Kapital, sondern für
das Heil, wobei der prozeßtechnische Ausdruck des «Klagepunktes»
{caput) verwendet ist.114 Für die Predigt des Evangeliums obliegt ihm
Verantwortung - unmittelbar vor Gott. Sie bewirkt für die Gläubigen
Seligkeit, für die Sünder Gericht. Der Dienst des Priesters ist ein
geistliches Geschäft, wie in einer fast profanierenden Weise gesagt wird.115

Das soteriologische Moment, das in allem, im Wert des Almosens, der
Gastlichkeit und auch im Fasten durchschlägt — wie alsbald sich zeigen
wird -, steht jedoch obenan.116

Die bisherigen Ergebnisse besagen, daß die Auffassung der beiden
Autoren in den wichtigsten Abschnitten der Glaubenslehre und der

Disziplin im Grunde prononciert deckungsgleich sind. Von gewissen
Eskapaden des Ambrosiaster, wie etwa der Ansicht von der Erlaubtheit
der Ehescheidungen117, wird abzusehen sein. Da Maximus auf solche

Ehefragen nicht eingeht, ist der Fall hier unerheblich und eine
Gegenüberstellung auch nicht möglich.

m Q. 93,2.163,22.
112 Der Begriff «auctoritas» bezeichnet die geheimnisvoll-charismatische Wirkung

der großen Persönlichkeit: vgl. O. Heggelbacher, a.a.O. 29.
113 Siehe Anm. 103.
114 S. 27,41—43: «... ubi non denariorum ratio sed morum conversatio subputatur, ubi

non de capite sortis agitur, sed de capiie salutis inquiritur».
115 S. 27,5-6: «functio quaedam est spiritalis mercimonii». Vgl. O. Heggelbacher,

Entwicklungsphasen geistlicher Kleidung in frühchristlicher Zeit und ihre treibenden
Kräfte, Die Kraft der Hoffnung, Bamberg 1986, 102.

116 Vgl. L. Padovese, S. 188.
117 Vgl. O. Heggelbacher, Ambrosiaster, 127 f.



Eine Gegenüberstellung 25

IV

Ein anderes Verbindungsstück soll nicht übersehen werden: Die
unter der Quaestio 120 des Ambrosiaster verborgene Homilie über das

Fasten ist einer besonderen Beachtung wert, da Maximus gerade in
seinen Fastenhomilien bedeutsame Nachrichten über die geschichtliche
Entfaltung des Fastens gegeben und der Fastendisziplin seine besondere
Aufmerksamkeit gewidmet hat.118

Wie L. Padovese in seiner überaus exakten Studie dargetan hat, sieht der

Homilet, wie beim Almosen und der Gastlichkeit, ebensosehr im Fasten
einen soteriologischen Effekt.119 Beim Fasten handelt es sich um eine
nützliche Sache120, die häufig erfüllt werden soll121, zu welcher der
Bischof zu allen Zeiten aufruft122, aus der eine «Quelle des Lohnes»
wird, wogegen die Nichterfüllung des Quadragesimalfastens eine Sünde

bedeutet, sogar eine nicht leichte Sünde.123

Schon C. Callewaert hatte dafür gehalten, daß man sich nach dem
Lesen der Fastenhomilien des Maximus den Bischof gerne in frommer
Betrachtung vor dem suggestiven Bild des in der Wüste sich auf die
öffentliche Sendung und die Glorie der Auferstehung vorbereitenden
göttlichen Meisters vorstelle. Die anbetungswürdige Gestalt des Erlösers

in der Wüste beherrsche seine ganze Konzeption vom Fasten und
inspiriere alle Fastenermahnungen.124 Dieses Moment kommt zwar in
der Quaestio 120 nicht so deutlich zum Ausdruck. Er führt jedoch
Vorbilder des Fastens mit Hester, mit den Niniviten, mit den Gerechten
des Alten Bundes, den Propheten und David an. Der Erlöser, der es

nicht nötig hatte, zu fasten, tat es gleichwohl, um uns ein Beispiel zu

118 Vgl. C. Callewaert, Le carême à Turin au Ve siècle d'après S. Maxime, in: Revue

Bénédictine 32(1920) 132-144. Diese Arbeit leidet allerdings darunter, daß sie von falscher
zeitlicher Voraussetzung ausgeht, insofern Maximus' Lebenszeit nunmehr allgemein früher

angesetzt wird. Hierzu O. Heggelbacher, Gesetz, 14 ff.
Ii? A.a.O. 188.
120 S. 50a,8-9: «ut rem utilem non solum doceret verbo sed etiam exemplis instru-

erit».
121 S. 35,95: «ut ieiunemus frequenter quoniam semper deus ipse ieiunat».
122 S. 50,9-11: bonum est quidem cunctis temporibus ieiunare.
•23 S. 50,46-49: «Nam sicut reliquo anno ieinuare praemium est, ita in quadragesima

non ieiunare peccatum est». S. 69,56—59: «non enim leve peccatum est fidelibus indictam
quadragesimam a domino violare. - Vgl. L. Padovese, a.a.O. 177.

•24 C. Callewaert, a.a.O. 133.



26 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

geben.125 Bei Maximus ist in der Tat infolge der Verbindung von
Motivationen das Fasten eine der primären Aufgaben des Christen; eine
Überschau der berühmten «Faster» mit Elias, Moses, Saul, dem

VoLk Israel, den Niniviten und Jesus selbst zeigt die positiven
Konsequenzen.126 Jenseits einer streng ekklesiologischen, christologischen
und paränetischen Sinngebung wird darin auch der Schlüssel für die

geschichtliche Situation und eine Reihe von im Leben zu berücksichtigenden

Werten gesehen.127

Daß J. Wittig die Ansicht G. Morins abweist, hinter den Homilien,
zu denen die eben behandelte Quaestio 120 gehört, dürften sich

Stenogramme gehörter Predigten verbergen oder Konzepte für irgend
einen, im Predigen nicht gewandten Bischof, verschlägt hier nichts128,

stützt höchstens unsere These.129 Ob diese Konzepte oder Stenogramme

wiederum gering gewertet werden sollen, bleibe zunächst

dahingestellt. Eine gewisse Ungewandtheit wäre schon ein bedeutungsvolles,

in die Entwicklung sich nahtlos einfügendes Moment für die

Identität des Ambrosiaster und den später vollendeten Homileten
Maximus, Bischof von Turin. Sie erstreckt sich bis in die Handhabung
des Klauselgesetzes hinein, die wohl ihr eindeutiges Gepräge hat, aber

noch etwas unsicher wirkt.130

V

Eine Reihe von weiteren Indizien ergeben sich eben aus den
formalen Gegebenheiten, auf die im Folgenden eingegangen werden
soll.

125 CSEL 50; 362,24—363,6: Magna ergo ex parte ieiunia sunt necessaria sub Hester
enim regina cum Iudaicus populus in periculo esset positus, ieiuniis suffragantibus libe-
ratus est. et Ninevitae, cum eversionis suae praescriptum a profeta audissent, ieiunio
indicto evadere meruerunt et iusti ac profetae nostri, quando a deo aliquid impetrare
volebant, ieiunio se humiliabant - dicente David: in ieiunio humiliabam animam meam.
nam et salvator, cui opus non erat, ut nobis exemplum daret, ieiunavit.

126 L. Padovese, a.a.O. 179.
127 A.a.O. 182.
128 j Wittig, 36 f.; siehe unten, Anm. 142.
129 Die lange währende zurückhaltende Einstellung gegenüber den Homilien des

Maximus mußte inzwischen einer positiven Würdigung Platz machen. Vgl. B. Altaner,
Patrologie 2,407. Was L. Padovese inhaltlich aus ihnen für die Darstellung der Soziallehre
herausholen konnte, ist erstaunlich.

13° Vgl. unten, Anm. 176.



Eine Gegenüberstellung 27

Was den Wortschatz angeht, hat A. Souter die Reihe der für den
Ambrosiaster charakteristischen Vokabeln aufgestellt.131 Andererseits
findet sich in der neuen Edition der Sermones des Maximus ein Index,
allerdings nur ausgewählter Namen, Sachen und Worte.132 Die
Übereinstimmungen sind auf den ersten Blick begrenzt. Gleichwohl ist
damit nicht alles gesagt. Wäre dieser Beweis fürs erste nicht schlüssig

genug, geht die Aufgabe ohnehin dahin, sämtliche Beweisgründe —

sozusagen in einem Blick umfaßt — zu beurteilen, nachdem alle
Einzelheiten zuverlässig aufgearbeitet sind. Die schriftstellerischen Gaben
des Ambrosiaster korrespondieren übrigens mit dem homiletischen
Talent des Maximus. Die Schärfe und Überlegenheit seines Geistes ist
dem Autor der Homilien nicht zu bestreiten, selbst wenn man an der
Robustheit seiner Formulierungen, etwa in der Ehelehre, Anstoß nehmen

sollte.
Ambrosiaster wie auch Maximus geben beide Zeugnis von ihrem

von Bewegung erfüllten Leben und vielen Kontakten, was ihrem Werke,

selbst im Formalen, ein eigenes weltläufiges Gepräge verleiht. Nicht
zuletzt darum konnten beide Autoren durch ihr Werk Geschichte
mitgestalten133, was wieder für ihre Originalität und schöpferische Kraft
steht.

m A Study of Ambrosiaster, Cambridge 1905, 78-148.
02 A.a.O. 446-502.
133 Zur Bedeutung des Ambrosiaster für die Geschichte vgl. O. Heggelbacher,

Ambrosiaster 29, 125, 145; W. Affeldt, Die weltliche Gewalt in der Paulus-Exegese,
Göttingen 1969, 53-84; H.J.Joyce, Die christliche Ehe, Leipzig 1934, 18; I. Raming, Der
Ausschluß der Frau vom priesterlichen Amt, Köln-Wien 1973, 54 ff. - Der Einfluß der
Homilien des Maximus wird aus der Notiz des Gennadius klar, in dem Hortus deliciarum
der Äbtissin Herrad von Landsberg sichtbar (O. Heggelbacher, Das Gesetz im Dienst des

Evangeliums3 5), nicht weniger an seinen Spuren in der mittelalterlichen Bußgeschichte
(L. Hödl, Die Geschichte der scholastischen Literatur und der Theologie der Schlüsselgewalt,

Münster 1960, 28 ff., vgl. unten, Anm. 183) und an seiner Mitsprache im Brevi-
arium Romanum bis zum heutigen Tag (Dominica V. p. Pascha). Zur handschriftlichen
Überlieferung, vgl. A. Mutzenbecher, Sacris erudiri 12 (1961) 197 ff. - Zur Welterfahrenheit

des Ambrosiasters (Aufenthalt in Ägypten!) vgl. O. Heggelbacher, a.a.O. 4,93;
des Maximus ausgebreitete Kenntnis von Land und Leuten seiner Zeit beleuchtet A.
Mutzenbecher (a.a.O. 212 f.) in ihren Bemerkungen über unruhige, kriegerische Zeitumstände
und die Auseinandersetzung um den Götzendienst. Wenn Maximus das Bild von Odysseus
am Mastbaum zum Vergleich mit Christus am Kreuz entwickelt, ist eine besondere

Kühnheit, beruhend vor allem auf Weltoffenheit, vorauszusetzen. Vgl. H. Rahner,
Griechische Mythen in christlicher Deutung, Zürich 1945, 483: «Wir stehen am Ende, aber
auch am Höhepunkt unserer Symbolgeschichte vom gebundenen Odysseus. Denn so kühn
wie der Prediger des fünften Jahrhunderts hat keiner vor ihm und nach ihm den Mythus
gedeutet. »



28 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

VI

Der versierte Vetus-Latina- und Vulgata-Forscher A. Allgeier hatte
einst gern den alten Spruch mitgegeben: «Ex ungue leonem». Es
interessierte ihn darum seinerzeit sehr, wenn E. Diehl den Ambrosiaster mit
folgenden Worten charakterisierte: «Der Ambrosiaster war Eklektiker
und hat mit allen Textformen unverkennbare Berührungspunkte.
Griechische Codd. hat er eingesehen und sich nutzbar gemacht. Belastet
wird der Text durch Vorliebe bzw. Abneigung des Verfassers für bzw.

gegen gewisse Worte und Wendungen..., wodurch das Bild der von ihm
benutzten Hss (bzw. Hs) noch weiter verzerrt wird. Endlich verrät er in
den Lemmata aus Gal und Eph Beziehungen zu Vict., ohne daß man ihn
als Abschreiber entlarven könnte.... Daß der Ambrosiaster nahm und
nicht gab, beweist die Tatsache, daß seine persönlichen Sympathien und
Antipathien in der früheren und späteren Überlieferung, abgesehen

von mittelbaren und späten Entlehnungen in g und von S.n des Sedulius
Scotus spurlos untergegangen sind.»134

E. Diehl hat ferner festgestellt135, daß der Ambrosiaster grundsätzlich

die Wörter tribulatio, sanctificatio, sermo, manducare, sustinere u. a.

ablehne, die er durch pressura, sanctitas (sanctimonia), verbum, edere, tole-

rare ersetzt. Die Überprüfung der Texte des Maximus daraufhin ergab
folgendes Bild: Maximus zitiert die schlüssigen Stellen Rom 8,35 nicht;
ebensowenig Joh 16,35, so daß über Sympathie oder Antipathie zu

pressura hier kein Aufschluß gegeben ist. Maximus gebraucht in den uns
erhaltenen Texten manducare 2 mal (1 Kor 10,31 und 1 Kor 15,32);
Ambrosiaster hat 1 Kor 10,31 editis, aber 1 Kor 15,32 ebenfalls mandu-
care.136 Maximus gebraucht sermo für 2 Thess 3,1 in S. 20,72/73. Sonst
beweist er seine offenkundige Vorliebe für verbum, nicht zuletzt in der

Verbindung mit salutare (S. 5,53), dei (S. 11,41; S. 51; 53; 54; S. 85,42),
verum (S. 42,109), caeleste (S. 48,84; 94,15,51,83);/?//»;% (S. 64,40,43); zu
Joh 1,1 (S. 110,47) wie auch zu Lk 5,5 (S. 110,43 und 46) (überwiegende
Zahl der Fälle).

Ambrosiaster gebraucht ebenfalls sermo in 1 Kor 12,8.28 (3 mal),
Eph 4,29, jedoch Thess 3,1 verbum. Maximus setzt tolero 2 Tim 2,12, aber
auch Joh 2,10 (Vg: 2 Tim 2,12 sustinebimus)-, Job 2,10 suscipimus neben

134 E. Diehl, Zur Textgeschichte des lateinischen Paulus, in: Zeitschrift für die neu-
testamentliche Wissenschaft und die Kunde der älteren Kirche 20 (1921) 97—132, 122.

133 A.a.O. S. 105.



Eine Gegenüberstellung 29

tolerabimus. Auffallenderweise benützt Ambrosiaster 2 Tim 2,12 susti-

nemus. Eine Stelle, die bezüglich der Vokabel sanctificatio einen
Vergleich mit Ambrosiaster zuließe, ist bei Maximus nicht vorhanden.
Gleichwohl kommt diese in S. 61,6 und S. 89,9—10 vor. Das Vokabular
würde also nach Vorstehendem keineswegs gegen die Urheberschaft des

Maximus am Ambrosiaster sprechen, eher dafür. Was sonst von E.

Diehl ausgeführt wird, würde durchaus zu dem Bild von ihm, das

vorliegende Untersuchung gewonnen hat, passen.

VII

Maximus steht nach den bisherigen Darlegungen Ambrosiaster
nahe. Da er andererseits als gewiegter Exeget galt - solches ergibt sich
bereits aus dem Zeugnis des Gennadius eindeutig —, ist in dieser Richtung

weiterzufragen: Wenn lange nicht an eine Beziehung zu Ambrosiaster

gedacht wurde, so hängt es damit zusammen, daß seine Lebenszeit

zu weit hinab, sogar bis in die zweite Hälfte des 5. Jahrhunderts
gerückt worden war. Die Gemeinsamkeiten bibeltextlicher Art ließen
sich nunmehr sehr wohl erklären. Was die Varianten angeht, bleibt
folgendes zu erwägen: Bei Bearbeitung eines Kommentars stand es

Ambrosiaster-T/<2.x7A«.f zuvor eher frei, von der üblichen Textform
abzuweichen als später in der Predigt, wo die gängigen Worte schon aus

didaktischen Gesichtspunkten vorzuziehen waren. Der im Predigtamt
tätige Berichterstatter kann hierzu von unbestreitbaren Erfahrungen
berichten, und das Streben nach einer deutschen Einheitsübersetzung
weist in dieselbe Richtung.137

Bei einer damaligen, aufgrund der mangelhaften Textvorlage nicht
voll gesicherten Untersuchung ward ersichtlich, daß im Blick auf den
lateinischen Paulustext auffallende Ubereinstimmungen zwischen
Maximus von Turin und Ambrosiaster obwalten.138 Der Evangelientext

136 von Interesse ist, daß Maximus 1 Kor 9,7 manduco meidet.
137 Rauschen-Altaner, Patrologie 10-11, S. 300, macht die Bemerkung: «Die

Erklärungen (sc. des Ambrosiaster) stammen zweifellos aus der Zeit des Ambrosius, können
aber wegen ihrer Spracheigentümlichkeiten nicht aus seiner Feder geflossen sein.»

138 Vgl. O. Heggelbacher, Maximus von Turin und sein Bibeltext, Dissertation
maschinenschriftlich, Freiburg 1944, S. 498 ff. (Originaltext), bzw. 223 ff. (kopierte Auszüge

1945). Eine erneute systematische Durcharbeitung des Gesamtmaterials erscheint
wenig gewinnbringend und nicht sinnvoll, um so weniger als auch A. Souter davon
abgesehen hat: «This task I have never been able to perform in full.» The Earliest Latin
Commentaries 62.



30 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

zeigte sowohl bei Maximus wie beim Ambrosiaster starke Verwandtschaft

mit b und ffl. Für die Apostelgeschichte war als beiderseitiger
Paralleltext cod. gigas in Betracht zu ziehen.139 Allerdings schien
zunächst darüber hinaus eine gemeinsame Basis für eingehende
Vergleiche zwischen den beiden Autoren, insbesondere nach stilistischen
Gesichtspunkten, ohnehin zu fehlen, insofern die schriftstellerische

Gattung der nach bisherigem Wissen allein homiletisch ausgerichteten
Werke des Maximus naturgemäß eine andere sein muß als die der

Schriftauslegungen des Ambrosiaster.140 Indessen hatte bereits J. Wittig
daraufhingewiesen, daß nach der 115. Untersuchung der Quaestiones
Veteris et Novi Testamenti, welche eben allgemein demselben Verfasser

zugeschrieben werden wie der berühmte Paulinenkommentar141, sich

einige homiletische Skizzen oder, besser gesagt, kurze Predigten finden,
die von einem Liturgen vor seiner Gemeinde gehalten worden sind.142

Ihre Uberlieferung und ihr Stil bezeugen sie als verschwistert mit den

«Erklärungen» und den «Untersuchungen», so daß sie nicht als spätere
Einschiebsel von der Kontroverse ausgeschaltet werden können.143

Die genaue Uberprüfung gerade dieser Homilien wird zu Ergebnissen

führen144, die im Zusammenhang mit den Erkenntnissen aus der
Arbeit am ganzen Ambrosiasterwerk als beachtenswert sich erweisen.
B. Capelle hatte andererseits in einer scharfsinnigen Arbeit, in der er
eine fälschlich dem Homileten Maximus zugeeignete Predigtsammlung
des arianischen Bischofs Maximin eindeutig ausschied, recht auffällige

139 A.a.O. 403 und 304,334,366,391 (Originaltext), bzw. 136,161,177,190,198
(kopierte Auszüge 1945). Souter, a.a.O. 62.

140 Eine Kontrolle nach der Edition von 1962 ist gemäß der ebd. S. LXXIV sq.

gegebenen Übersicht leicht möglich. Für vorliegenden Zweck waren zuvor Photokopien
vom Codex Sessorianus der Biblioteca Vittorio Emmanuele, Roma, und vom Codex

Sangallensis hergestellt worden.
141 A. Souter, A Study of Ambrosiaster, Cantabrigiae 1905. C. Martini, Ambrosiaster.

De auctore, operibus, theologia, Rom 1944, 49. Vgl. B. Altaner, Patrologie, 341.
142 J. Wittig, Der Ambrosiaster-Hilarius. Ein Beitrag zur Geschichte des Papstes

Damasus I., Kirchengeschichtliche Abhandlungen 4 (1906) 36 f.: Das Nächstliegende ist doch,
daß derjenige, in dessen Werken sich ausgearbeitete Homilien finden, selbst Prediger,
selbst Priester war.

143 J. Wittig, a.a.O.
144 Zum Vergleiche werden die Abschnitte 116 bis 120 einschließlich in der Ausgabe

von A. Souter, CSEL, L. Vindobonae 1908, 349-364, beigezogen. 121 scheidet aus, da sie

wegen ihrer bruchstückartigen Kürze als disparat gelten muß und für den Vergleich mit
den anderen wesentlich längeren Stücken nicht in Frage kommen kann.



Eine Gegenüberstellung 31

Merkmale von Maximus-Predigten herausgestellt.145 Neuerdings
konnte A. Mutzenbecher zudem eine Reihe von 16 Indizien anführen,
die ihr zur Bestimmung echter Sermones dienen.146 Einzeln für sich

genommen, mögen sie nicht schlüssig sein, wohl aber, wenn sie sich

wechselseitig stützen. Die Untersuchung aber lohnt sich um so mehr,
als der Homilet im Mittelalter vielfach erwähnt und nachgeahmt
wurde.147

VIII

Da nach Abklärung aller materialen Voraussetzungen148 also die

Aufgabe bleibt, formale Eigenschaften zu erwägen, dürfen folgende
Beobachtungen nicht übergangen werden:

a) Maximus macht - um mit den Partikeln zu beginnen - einen
übertriebenen Gebrauch der Partikel enim149. In der Quaestio 116 tritt
enim 7 mal auf; Q. 117: 15 mal (darunter 1 mal etenim), Q. 118: 8 mal,
Q. 119: 10 mal, Q. 120: 9 mal (darunter 2 mal etenim). Diese einseitige
Art des Gebrauches der Partikel enim, die auf einen doktrinären
Verfassertyp schließen läßt, begegnet auch im Paulinenkommentar, wie in
mehrfacher Uberprüfung aller Kapitel festgestellt werden konnte.
Hingewiesen sei statt vieler Stellen auf Rom 8,10—15; 1 Kor 4,4—9; Kol
2,15-20.! 50

145 Un homiliaire de l'évêque arien Maximin, in: RBen 34 (1922) 81-108. B. Capelles
Arbeitsweise wurde von H.G. Opitz als beispielgebend für künftige Versuche zur
Aussonderung des unechten Gutes aus den Werken des Maximus bezeichnet: Pauly-Wissowa-

Kroll, Realenzyklopädie der Klassischen Altertumswissenschaft, Supplementband VI,
Stuttgart 1935, Sp. 289/290. Vgl. A. Mutzenbecher, Zur Überlieferung des Maximus
Taurinensis, in: Sacris Erudiri 6 (1954) 355.

146 A. Mutzenbecher, Bestimmung, 202-217.
147 Siehe oben, Anm. 133.
148 Siehe oben.
149 Vgl. Capelle, a.a.O. 89. Horn 3 (3 mal), 40 (13 mal), 46 (15 mal), 47 (15 mal), 49

(8 mal), 50 (7 mal), 51 (10 mal). Es wurden zunächst als Vergleichsgrundlage jene
Homilien des Maximus beigezogen, die durch den alten Codex Sessorianus und den

Sangallensis bezeugt sind und als sicher und echt gelten können. Vgl. Mutzenbecher,
Bestimmung, 207. Bei der Umsetzung aufdie kritische Ausgabe (vgl. Mutzenbecher, ebd.,
S. 290 ff.) ergeben sich folgende Fundorte: Horn 3 vgl. S. 20; Horn 40 vgl. S. 69; Horn 46

vgl. S. 57; Horn 47 vgl. S. 58; Horn 49 vgl. S. 37; Horn 50 vgl. S. 38; Horn 51

vgl. S. 74.
150 Für die Arbeit am Paulinenkommentar des Ambrosiaster wurde, wie oben schon

bemerkt (Anm. 46), die Edition von Monte Cassino vom Jahre 1901 benützt. Vgl.
O. Heggelbacher, Vom römischen zum christlichen Recht, 7.



32 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

b) Die häufige Formel, mit der Maximus Schriftzitationen einleitet,
ist ait151, wenn zwar daneben auch andere Formen vorkommen. Q. 120

zeigt 3 mal ait bei sechs Zitationen, Q. 119 2 mal ait bei fünfZitationen.
Zwar hat die Quaestio 118 nur ein Bibelzitat und leitet dieses ein mit
dicentis, und Q. 116 ebenfalls nur eines, eingeleitet mit dicente. Q. 117

bietet fünf Bibelzitate, von denen drei eingeführt werden mit dicente

(domino bzw. scriptura), eines mit dixit {dominus), und einem geht aiunt
unmittelbar voraus. Auf den sonstigen Gebrauch des ait durch den

Ambrosiaster hat indessen A. Souter hingewiesen: «Scriptural quotations

are introduced by tinter cetera ait, et., hinc est unde (ait) inquit,
unde... ait (inquit)>.»152 Darüber hinaus finden sich bei Maximus eine
Reihe von bevorzugten Adverbien, Konjunktionen und Partikeln153,
die auch von Ambrosiaster offenkundig in dieser Weise gebraucht werden

: ergo, igitur, unde (relativer Anschluß weshalb, mit Bezug worauf) ;

utique-, hoc est-, plane, rede-, denique-, dum {coincident)-, quanto magis-,

ideo.154

c) Maximus verrät eine ausgeprägte Vorliebe für den Gebrauch des

Adjektivs statt des Genitivs des betreffenden Substantivs, besonders

solche mit der Endung -icus, etwa angelicus, dominions^, ecclesiasticus,

magicus. Der Ambrosiaster teilt sie: angelicus (Q. 20,27: natura, maiestas).

Dominicus (z. B. Q. 29 dominions {dies) nirgends dominica-, in Q. 29 wird
darüber gehandelt, wie dieser Name entstanden sei. Aber auch Q. 54,

84, 95 (mehrfach), 106, 107, 111, 112 befassen sich damit. Von der

disciplina dominica spricht Q. 109, ebenso wie von der régula traditionis
dominicae. So ist die Rede von ecclesiasticus gang und gäbe in Verbindung

151 Vgl. Capelle, RBen 34 (1922) 89 (siehe Anm. 145); Les tractatus de baptismo
attribués à Saint Maxime de Turin, RBen 45 (1933) 108—118, 110: Homilie 3: 7/10 der
Fälle mit ait; Horn 40 (2/4); 46 (4/4); 47 (3/3); 49 (1/3); 51 (5/7); 57 (3/6) etc. Vgl.
Mutzenbecher, Bestimmung, 203. Bei der Umsetzung auf die kritische Ausgabe ergeben
sich wiederum folgende Fundorte : Horn 3 vgl. S. 20 ; Horn 40 vgl. S. 69 ; Horn 46 vgl. S. 5 7 ;

Horn 47 vgl. S. 58; Horn 49 vgl. S. 37; Horn 51 vgl. S. 74; Horn 57 vgl. S. 53. Im Breviarium
Romanum (Dom. V p. P.) fällt er durch die Häufigkeit des Gebrauches dieser Partikel aus
dem üblichen Rahmen der Lesungen heraus.

152 The Earliest Commentaries 84.
153 A. Mutzenbecher, a.a.O. 207 f.
154 Die Texte wurden mehrfach durchgeprüft. Vgl. oben VIII a).
155 Auffallend hierfür z. B. S. 98,7 ff.: Quis enim sapiens, qui dominici natalis

intellegit sacramentum, non ebrietatem condemnet saturnalium, non declinet lasciviam
kalendarum.



Eine Gegenüberstellung 33

mit honor (Q. 101), ius (Q. 93, 102), officium (Q. 109) potestas (Q. 93),
traditio (Q. 93).

Maximus, der voll Leben ist, strebt danach, schon zu Anfang das

wichtige Wort herauszuheben, und dies ist oft ein Adjektiv.156 Um so

mehr überrascht die Häufigkeit der Fälle, in denen das Adjektiv (z. B.

magnus} durch Ambrosiaster auch emphatisch an den Anfang des Satzes

gestellt wird: Quaestio 116: Magna est igitur; victus enim homo; victa
enim mors; beatum itaque. Q. 117: non magnum esset; magnus igitur;
sanctus igitur Abraham. Q. 118: Magna dilectio-, quanta igitur laude;
sanctus autem lob; nulla enim potest simulatio; omnis qui fingit; quanta
ergo dignus est gloria; quantum ergo prosit. Q. 119: tanta Providentia;
sancti autem Tobiae; certi ergo sancti ri; sanctus enim Tobias. Q. 120:

congruum est; tale enim est ingenium; magna ergo ex parte.
d) Die Psychologie des Maximus verrät feines Gespür.157 Die dem

Ambrosiaster eigene psychologische Methode besteht darin, daß er mit
kurzem Satz oder einer Periode das psychologische Gesetz oder die

psychologische Erfahrungswahrheit dartut, worunter die im heiligen
Text enthaltene Wahrheit oder Tatsache subsumiert wird.158 Maximus
vermeidet aus sicherem psychologischem Gespür jegliche autoritäre
Schärfe und Starrheit in der Form, so auch die steife Interpellation.159
Wenn er also mahnen muß, bedient er sich der ersten Person in der
Mehrzahl, nicht der zweiten; darum begegnen bei ihm Wortformen wie
maneamus, debemus (Horn 99), und mit einer gewissen Vorliebe ge-

156 Vgl. B. Capelle, RBen 45 (1933) 110. Vgl. O. Heggelbacher, Das Gesetz im
Dienste des Evangeliums. Über Bischof Maximus von Turin, Bamberg 1966, 7. Vgl. hierzu
den Sermo 22 des Maximus mit den fälligen Zeilen: Magna plane et cunctis ambienda
sententia ...(4—5); utiliore commercio ...(12—13); mirum... in modum (42); novoque admi-
rationis genere ...(45); vacua quidem videtur...(51); plena, inquam, redit...(52); sanctifi-
cata ergo per fidem...(56—57); rediviva nativitate ...(69).

157 Capelle, a.a.O. 89: «... la vérité psychologique des aperçus régulier chez

Maxime... psychologie délicate ...».
158 C. Martini, a.a.O. 57: Methodus psychologica, si Augustinus excipiatur, quem

constat illam largo adhibere mensura, non ita communis est inter exegetas Auctoris nostri
coaevos. Iamvero huiusmodi methodum adhibitam deprehendimus in tribus illis operibus,
et quidem eadem ratione, quae in eo consistit, quod brevi propositione vel periodo legem
vel experientiam psychologicam Auctor enuntiat, sub qua idea vel facturum textu sacro
contentum subsumatur.

i w Vgl. Horn 3,49,59,61,62,72,85(2 mal),97,102,114,116(2 mal) (Zählung ed. Bruni
in Rücksicht auf die Anlehnung an Capelle. Zur Umsetzung auf die kritische Ausgabe vgl.
oben, Anm. 35.



34 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

braucht er videamus.160 Entsprechungen finden sich auch in den Qua-
estiones.161

e) An ein Bibelzitat schließt sich sowohl bei Maximus wie im Pau-
linenkommentar eine oft durch «hoc est» eingeleitete Paraphrase mit
Erklärung oder allegorischer Deutung an.162 Z. B. in Gal 3,20: Mediator

autem unius non est. Sine dubio mediator, hoc est arbiter non est

unius, sed duorum. Ferner etwa Eph. 5,11-12; 18-20; Phil 1,1; 2,1;
2,7; 3,3.

f) Ambrosiaster kennt apokryphe Literatur: In Rom 8,38 f. wird die

Fähigkeit des Simon Magus zu fliegen erwähnt. Bei 2 Tim 3,8—9 ist der

apokryphe Bericht über Jamnes und Mambres vorausgesetzt.163 — Auch
Maximus von Turin kommt aufJamnes und Mambres in den Sermones
31,61 und 43,50 zu sprechen. Während diese beiden nur flüchtig
erwähnt werden, ist des Simon Magus in 31,66 und 72 ff. ausführlicher
gedacht: Der Bezug auf die Actus Petri cum Simone cap. 32 ist hier
gegeben. Dasselbe gilt für Sermo 1,47 ff.164

g) Nach A. Souters Beobachtung hatte Ambrosiaster Tertullian,
Cyprian und Victorin von Pettau benutzt.165 Maximus von Turin
seinerseits hat die (von allen am sichersten verbürgten) Sermonen 10 und
11 über Cyprian gehalten166; auch wenn sich Zitate aus dessen Werken

160 117: Abschnitt 2) videamus; 4) stultos nos iudicarent, si... crederemus... credi-
mus; 7) quanto magis nos...

161 118: Abschnitt 2) venire possimus; 4) possumus invenire; 10) plenius
edocemur. 119: Abschnitt 2) quae legimus sciamus... non recedamus... speremus; 3) nos
docent... meritorum nostrorum... nobis dabitur consolatio. deus noster temptari nos
permittit. dilexit nos; 4) scriptura doceremur...; 6) in hoc docemur...; 7) nos invitât...
nobis poterit provenire, si sic vixerimus, ut dignum sit, et nos imitatores habere. 120:
Abschnitt 1) ut opus fidei faciamus; 2) necessaria nobis ieiunia sunt...

162 A. Mutzenbecher, a.a.O. 204.
163 In Rom 8,38 f.: Neque si virtus ab aliquo facta fuerit, sicut dicitur facta a Simone

mago, quid dicitur in aere sursum, ut populo Christi scandalo esset, volasse, fidem nostram
debebit minuere, scientium Salvatorem nube famulante susceptum ascendisse super omnes
caelos... In 2 Tim 3,8-9:... Exemplum hoc de apocryfis est; Jamnes enim et Mambres
fratres erant magi vel venefici Aegyptiorum, qui arte magiae suae virtuti Dei, quae per
Moysen agebat, aemulatione conmentitia resistere se putabant. Sed cum in Moysi virtus in
operibus cresceret, humiles facti, confessi sunt cum dolore ulcorum (vulnerum) Deum in
Moyse operatum. Vgl. hierzu A. Souter, The Earliest Latin Commentaries on the Epistles
of St. Paul, Oxford 1927, 63.

164 Vgl. auch Passio apostolorum Petri et Pauli cap. 54—56.
165 Earliest Latin Commentaries, 65.
166 Bibelstelle; S. 11,36 (Joh 19,37). In der Lesart «conpunxerunt» ergibt die Über-

einstimung mit a b c ff2 jedenfalls eine Abweichung von der Vulgataform «transfixerunt»,
was für die frühere zeitliche Einordnung von Relevanz ist.



Eine Gegenüberstellung 35

in den Predigten verständlicherweise nicht finden (die Zeitverhältnisse
hatten sich gewandelt!), ist so gleichwohl eine begeisterte Zuwendung
zu seinem Martyrium bezeugt.

h) Charakteristisch an Ambrosiaster ist seine Vorliebe für Illustrationen

aus der heidnischen Religion. A. Souter hebt hier die Verehrung
der Himmelsgötter und Erdgötter, die Mithrasreligion, den Kult der

Magna Mater, die Jahreszeitenfeste (Hilaria, Vulcanalia, Kaienden des

Januar) hervor.167 Man erinnert sich unwillkürlich auch an die
Schilderung des Maximus von dem heidnischen Kult in Sermo 107 und an
den Sermo de Kalendis Ianuariis (63).168 Schon Gennadius hat diesen
erwähnt. Maximus zieht hierin ebenso hart zu Felde gegen die
Ausschreitungen am Feste des Janus wie Ambrosiaster. Maximus formuliert:

«Denn der Mensch Janus war der Gründer einer Stadt, die Iani-
culum genannt wird, zu dessen Ehre von den Heiden die Kaienden des

Januar benannt wurden; daher sündigt, wer die Kaienden des Januar
verehrt, weil er einem toten Menschen göttliche Verehrung
darbringt.»169 Ambrosiaster erklärt: «... An den Kaienden des Januar ist ein
neues Jahr: als ob nicht jeden Tag die Jahre erfüllt würden; aber damit
sie das Gedächtnis jenes Doppelköpfigen feiern, bedienen sie sich dieses

Aberglaubens, der von den Dienern Gottes weit fern sein muß».170

i) Wie bei Maximus171 werden im Kommentarwerk und in den

Quaestiones Bibelstellen oder beliebige Gedanken durch Gegenüberstellungen

erläutert. So: Eph 6,13-17: Contra terrigenos enim hostes

corpus sagina roboratur, et poculis mens incenditur, ut repugnandi
sumat audaciam: adversus spiritalia enim nequitiae spiritaliter repu-
gnandum est, et sobrietatis et abstinentiae arma sumenda sunt, ut infusi
sancto Spiritu immundos et erraticos Spiritus devincamus. Q. 118

(p. 355):... exemplar legis ostendit nulla in hac causa alicuius
documenta addiscens, sed natura ipsa duae... reverentiam... servavit.

167 A. Souter, a.a.O. 71 f.
168 Ygi g 98,7 ff.: Quis enim sapiens, qui dominici natalis intellegit sacramentum, non

ebrietatem condemnet saturnalium, non declinet lasciviam kalendarum...
169 S. 58,26 ff.: «Janus enim homo fuit unius conditor Civitatis; quae Ianiculum

nuncupatur, in cuius honore a gentibus kalendae sunt Ianuariae nuncupatae; unde qui
kalendas Ianuarias colit peccat, quoniam homini mortuo defert divinitatis obsequium».

170 In Gal 4,10: «... dicunt: Kalendis Ianuariis novus est annus: quasi non quotidie
anni impleantur; sed ut Iani illius recolant memoriam bifrontis, hac superstitione utuntur,
quae longe debet esse a servis Dei».

171 A. Mutzenbecher, a.a.O. 204 f. Vgl. oben, Anm. 18-23.



36 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

Zwar wird die typologische Betrachtungsweise von Ambrosiaster im
Anschluß an die Hinweise des Apostels Paulus und altkirchlicher Exe-

geten mit Unbefangenheit in mäßigen Gren2en angewandt. «Zu einer

allegorischen Auslegung finden sich höchstens einige bedeutungslose
Anfänge.»172 Bei Vergleichen wird im Kommentarwerk wie in den

Quaestiones der Gegenstand mit allen Einzelheiten beschrieben und

ausgedeutet: Q. 120 (p. 362): Cum enim anima ab esca et potu fuerit
liberata, tune se melius recognoscit; sicut enim in speculo sordido non se

talem homo aspicit, qualis est, ita et, si esca et crapulis fuerit gravatus,
alteram de sentit, quam est; tunc exsuscitatur libido, accenditur ira,
inflammatur superbia, generatur luxuria....Dasselbe gilt bei
Maximus.173 Die Sätze des Ambrosiaster sind kurz, aber gedankenschwer.174

Nicht anders sind die des Maximus kurz und substantiell.175

j) Maximus handhabt das Klauselgesetz wie Leo der Große (f 461),
Petrus Chrysologus (fum 450) u. a. in überlegener Weise. Werden die
drei hauptsächlichen Satzschlüsse oder Klauseln (mit den Namen cursus

planus, cursus velox und cursus tardus) herausgehoben176, so läßt eine

Überprüfung der sicher echten Homilien des Maximus feststellen, daß

er alle diese drei Formen häufig benützt und meistert. In der ganz
überwiegenden Zahl der Fälle gebraucht er jedoch den cursus velox, in
den er gegen das Ende der Homilien immer wieder verfällt, auch wenn
er ihn zu Anfang vielleicht absichtlich gemieden hat.177 Der Verfasser

172 Vgl. W. Mundle, Die Exegese der paulinischen Briefe im Kommentar des

Ambrosiaster 53. O. Heggelbacher, Ambrosiaster 3.
173 Mutzenbecher, a.a.O. 205 f.
174 A. Souter, The Earliest Latin Commentaries zitiert S. 63: «breves quidem in

verbis, sed sententiae pondéré graves» nach R. Simon, Das Wort von Sixtus von Siena aus
Bibl. Sancta, lib.4; p. 134.

175 Vgl. B. Altaner, Précis de Patrologie, Mulhouse 1941, 386: «(Les Sermons) sont
courts et substantiels.»

176 Vgl. L. Couture, Le cursus ou rhythme prosaïque dans la liturgie et littérature de

l'Église latine du Ille siècle à la Renaissance, in: La Revue des questions historiques 7 (1892)
253-261, hier 254; 259. Da sich bald nach Cicero die Auffassung dahin festlegte, daß man
den Akzent und nicht mehr die Silbenquantität als Maß des rhythmischen Metrums
annahm, kann auch bei der Untersuchung der Homilien und Sermonen des Maximus die
Silbigkeit der Wörter außer acht gelassen werden. Couture, a.a.O. 254.

177 Bei der Überprüfung von 6 Sermones ergab sich das ungefähr folgende Verhältnis
(nach der kritischen Ausgabe): 46 mal cursus velox (letztes Wort: viersilbig, auf der
vorletzten betont, vorletztes Wort: dreisilbig oder mehr, auf der drittletzten betont); 30 mal
cursus planus (letztes Wort: dreisilbig, die vorletzte betont; vorletztes Wort: auf der
vorletzten betont); 14 mal cursus tardus (letztes Wort: viersilbig, die vorletzten kurz; vorletztes
Wort: auf der vorletzten betont): die Nachprüfung kann an jeder beliebigen Homilie



Eine Gegenüberstellung 37

der Quaestiones-Homilien schlägt hierin den gleichen Weg ein. In den
Abschnitten 116 bis 120 konnten insgesamt gezählt werden: 33 Fälle
des cursus velox, 12 des cursus planus, 13 des cursus tardus.178 Bei den

letztgenannten Fällen obwaltet eine minimale Ungenauigkeit ob der

eingefügten Bibelzitate, die freilich wegen der in die Augen springenden

großen Unterschiede nicht ins Gewicht fällt. Das starke Auftreten
des videamus am Schlüsse zeigt auf eine Entwicklung, die zur homiletischen

Tätigkeit des alternden Bischofs Maximus konvergiert. Der beim
Kommentar auffallende häufige Gebrauch von manifestum est und verum

est, daneben auch obscurum est und dubium non est179, findet seine

Entsprechung in dem überhäufigenplane180 der Homilien. Derartiger Usus

läßt, wie das <Ridiculum esset> beim Juristen Celsus, auf einen doktrinär
eingestellten Schriftsteller schließen.

IX

Wie an anderer Stelle schon ausgeführt181, ist Maximus mit juristischem

Denken vertraut. Nahezu jeder Sermo zeigt bei genauer
Uberprüfung irgendeinen charakteristischen Rechtsterminus oder Zeichen
juristischer Beweisführung. Etliche Predigten sind jedoch besonders

stark juristisch ausgeprägt. So tragen die Sermones 26, 27 und 28 ein
vollkommen juristisches Gewand. Ganz juristisch ausgeformt erscheinen

57 und 58. Bisweilen gibt das zugrundeliegende Predigtthema zu
solcher Formulierung Anlaß. Anderswo aber fällt ein überraschender

juristischer Bezug wie der in Sermo 68 auf die biblischen Stätten Mara
und Elim auf. In 71 schlägt das Steuerwesen der zeitgnössischen Welt in
einem Maße durch, daß man darin fast eine Profanierung gegeben
sehen muß. Die Predigt über den Schächer (Sermo 74) läßt die Termini
des Kriminalprozesses in der Paränese aufkommen. Vielgestaltig wird

vollzogen werden, etwa auch an der Homilie 97 (S. 22), die hinsichtlich der übrigen
philologischen Merkmale von B. Capelle analysiert wurde. Vgl.RBen 45 (1933) 110. Bei
einer früheren provisorischen Zählung von 28 sicher echten Homilien ergaben sich diese
Werte: 259 - 107 - 99.

178 Zu den Quaestiones-Homilien vgl. Anm. 130-132.
179 Der Kommentar wurde mehrfach daraufhin überprüft.
wo Siehe oben VIII b).
181 Heggelbacher, Gesetz, 21 f.



38 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

der Nutzen des Almosens mit Rechtstermini beschrieben.182 Die
Fortsetzung in 75 und 76 führt zu jener Stelle, die Maximus in der
mittelalterlichen Rechtsgeschichte und besonders in der Clavis-Theologie
berühmt werden ließ183: «Invenio quod fleverit, non invenio quod
dixerit; lacrimas eius lego, satisfactionem non lego.... Lavat enim lac-
rima delictum quod voce pudor est confiteri.»184 Sermo 88 gibt
eherechtlichen Erwägungen breiten Raum. Die Sermones 95 und 96 werden

mit Termini des antiken Rechtswesens angereichert. Die Sermones
105 und 106 sind ohnehin vom Thema her dem Rechtsbereich
zugewandt. Ihm ist das dem römischen Rechtsgelehrten zukommende
Bedürfnis nach Systematik, scharfer Abgrenzung und Definition der

Begriffe eigen.
Der Ambrosiaster seinerseits sucht in seinen Darlegungen den

Dienstwert des römischen Rechtes fruchtbar zu machen, wobei er als

persönliche Voraussetzungen sein Interesse und seine rechtsgeschichtlichen

Kenntnisse mitbringt. Sein Sinn für Etikette, die Beherrschung
von Ämterfolge und Instanzenweg, sein Wortschatz und seine theologische

Begriffsbildung verraten einen juristisch geschulten Geist. Mit
advokatischem Scharfsinn versteht er die für seine Auffassung
sprechenden historischen und exegetischen Gründe zu entwickeln. Er kann

zwar nicht an die S. der großen Vertreter römischerJurisprudenz gestellt
werden. Ohne Zweifel hat er jene Schulen besucht, deren habituelle
Vorbereitung zu den verschiedensten Karrieren führte und deren Kultur

natürlicherweise Geist und Stil prägte.185 Zum direkten Vergleich
empfiehlt sich übrigens Quaestio 115, worin der Autor Beweise seiner
klassischen Bildung leistet.186

182 Nicht zu übersehen wäre, wie vielgestaltig allein der Nutzen des Almosens mit
Rechtstermini beschrieben wird: Es ist eine Art «lucri usura» (S. 27,9-15) mit einer
«lucrativa commutatione» (S. 96,2-12), wird vergolten mit einem nützlicheren Handel
«utiliore commercio» S. 22,12—16), wird getauscht, mit vielfachem Wucher («multiplici
usura» S. 96,42-44) wird erstattet; es ist ein Geschäft «negotiatio» (S. 27,15-20). In dieser
Weise die Predigtsprache anzureichern, setzt nicht gewöhnliche Kenntnisse voraus.

183 L. Hödl, Die Geschichte der scholastischen Literatur und der Theologie der

Schlüsselgewalt, Münster 1960, 28 ff.
is-» S. 76,31-35.
185 Heggelbacher, Ambrosiaster, 140 f. J. Gaudemet, Revue international de droit

comparé 12 (1960) 643-645. (Rez. O. Heggelbacher, Vom römischen zum christlichen
Recht).

186 Siehe oben.



Eine Eine Gegenüberstellung 39

X

Als erste Wegweisung zur Identifizierung von Maximus-Werken187
wurde bislang mit Fug und Recht die Gennadius-Notiz über Maximus
betrachtet, die berichtet, daß dieser «... in Divinis Scripturis satis inten-
tus et ad docendam ex tempore plebem sufficiens...» gewesen sei.188

Seine Schriftkenntnis war demzufolge verbunden mit zeitnaher Predigtkunst.

Zeugen die Homilien von letzterer189, so der Paulinenkommen-
tar von der erstgenannten Gabe190: Der Ambrosiaster qualifiziert sich
als «gründlichen Meister der Schrift»191, wozu weitere Auslassungen
hier überflüssig sind. Daß aber die Sermones einen exzellenten Kenner
der Schrift verraten, kann nicht bezweifelt werden. Sowohl die
quantitativ auf nahezu alle biblischen Bücher übergreifenden Zitate192 wie
die Gründlichkeit der für die damalige Zeit gängigen Auswertung von
Schriftvorgaben können dies beweisen.192

XI

Was die zeitliche Fixierung der Tätigkeit des Ambrosiaster sowohl
wie des Maximus angeht, sind gerade in neuester Zeit gewisse Diskrepanzen

ausgeräumt worden. Es wird jetzt ziemlich einhellig festgehalten,

daß Maximus um 420 gestorben ist.194 Hinsichtlich des Ambrosia-

187 Vgl Mutzenbecher, a.a.O. 203.
188 Gennadius, De viris illustribus, ed.E.C. Richardson, Leipzig 1896, 76/77.
189 Vgl. Mutzenbecher, a.a.O. 205,214 f.
190 Hierzu O. Heggelbacher, Ambrosiaster, 3 f. W. Mundle, Exegese 64.
191 A. Souter, a.a.O. 64 ; zwar scheint Hieronymus den Verfasser zu kennen, ihn aber

abfällig zu beurteilen, ohne seinen Namen zu nennen. Im Aufsatz «Ambrosiaster und
Hieronymus» (RBen 68 (1956), 14—19) versucht H.J. VOGELS nachzuweisen, daß

Hieronymus bei den ep. 27 erwähnten «zweibeinigen Eseln» keinen anderen im Auge hat als

unseren Ambrosiaster (S. 17).
192 Vgl. O. Heggelbacher, Der Bibeltext des Maximus von Turin, Diss. Freiburg i. Br.

1944 (Originaltext) und 1945 (kopierte Auszüge).
193 A.a.O. Da damals noch keine kritische Maximus-Ausgabe bestand, war der Autor

der Dissertation darauf angewiesen, zumindest die von Gennadius bezeichneten Homilien
besonders anzukreuzen. Aber auch so sind gewisse Sachstände klar. Vor allem die
Psalmenzitate des Maximus zeigen, ebenso wie die Matthäuszitate, eine klare Orientierung zu
Ambrosius. A.a.O. S. 91 ff., 327 (Originaltext), 190, 198 (kopierte Auszüge).

194 Heggelbacher, Gesetz, 14 ff. Vgl. oben, Anm. 7. Bongiovanni, S. Massimo di
Torino e il suo pensiero teologico, Torino 1952, 25 ff. P.Th. Camelot, art. Maximus,
LThK2, VII 212-213 Art. Maximus.



40 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

ster ist davon auszugehen, daß der Paulinenkommentar nach eigenen
Worten in der Regierungszeit des Papstes Damasus (366-384) in
Rom195 entstanden ist. Dic Quaestiones Veteris et Novi Testamenti, die
nunmehr einmütig ihm zugewiesen werden, erwähnen die Kaiser
Konstantin, Konstantius und Julian. Q. 44 könnte auf das Jahr 390 führen,
Q. 115 auf 374. Nach dem Jahre 382 dürfte der in Q. 114 beschriebene
heidnische Ritus nicht mehr vollzogen worden sein.196

Aus Vorstehendem ergibt sich die selbstverständliche Feststellung,
daß der Ambrosiaster nicht in der Lage war, bestimmte Werke des

Ambrosius auszuwerten oder zu zitieren, welche in den Predigten des

Maximus eifrigst herangezogen werden.197 Ambrosius wurde sehr
wahrscheinlich am 7. Dezember 374 zum Bischofgeweiht. Die 6 Bücher
Hexaemeron sind nach 388 aus 9 Homilien entstanden.198 Der
Kommentar zum Lukasevangelium ist stufenweise zwischen den Jahren 377
und 389 entstanden, wie gewisse Anspielungen auf Zeitereignisse und
andere Anzeichen annehmen lassen.199 Wenn es indessen aus obigen
Gründen zumal im Kommentarwerk an Ambrosius-Zitaten mit gutem
Grunde mangelt, so bleibt die Frage nach etwaigen Selbstzitaten. Jedenfalls

wird in der Q. 88; 148,27 ff. betont: ideo sedente iudice deo stans

apparuit quasi qui causam diceret, et quia bona causa eius est, ad dex-

teram iudicis erat, omnis enim qui causam dicit, stet necesse est

(Anwendung auf Act 7,55 stantem a dextris dei). Römischem Brauch und
römischer Form entsprach es, daß der König, dann der römische
Beamte und später der Beamte des Kognitionsverfahrens als Gerichtsherrn

auf erhöhtem Podium saßen, die streitenden Parteien aber standen.

Auffallenderweise nimmt auch Maximus hierauf Bezug.200 A.
Souter hatte diese Berührung festgestellt, war aber nicht näher darauf
eingegangen.201

195 Die Angabe im Kommentar zu 1 Tim 3,13-14 ist in der Ausgabe CSEL 81,3

ed.H.J. Vogels, Wien 1969, 270, unbeanstandet.
196 Heggelbacher, Ambrosiaster, 5 f.
197 Mutzenbecher, a.a.O. 214.
198 B. Altaner, Patrologie2, Freiburg 1950, 333.
199 Ambroise de Milan, Traité sur l'Evangile de S. Luc I, Paris 1956, 11 (Sources

Chrétiennes No.45).
200 S. 40,61 ff.:... Nam utique pro potestate regis sedere dicitur, pro bonitate inter-

cessoris stare suggeritur... Iudex ergo est Christus cum residet, advocatus est cum adsurgit.
Iudex plane Iudaeis est, advocatus est Christianis. Hic enim stans apud patrem christi-
anorum... exorat, ibi residet cum patre...; hic stat..., ibi residet.

201 Study, 501. Revue Biblique 1914, 3: vielfache Berührungspunkte mit Norditalien.
Vgl. S. 29.



Eine Gegenüberstellung 41

XII

Wenig Zweifel bestehen über die Gründe, die Ambrosiaster das

Inkognito hüten ließen: Da seine Ausfälle zumal gegen die römischen
Kleriker empfindliche Reaktionen vor allem auf die Quaestiones
befürchten ließen, schirmte er sich durch das Dunkel der Anonymität
ab. Alle Kennzeichen konnte er nicht verdecken, besonders nicht, daß
ihn manches mit der Mailänder Kirche und mit Spanien verband.202
Daß hierfür eben Turin als bestes Bindeglied in Frage kommen kann, ist
nicht schwer darzutun. Alle, die inhaltlichen wie stilistischen, Gesichtspunkte

weisen deshalb auf den Bischof von Turin. Turins Bindung ging
auf der einen S., d. h. gen Osten, nach Mailand und Vercelli. Um 398

war ein Sprengel durch Abtrennung von der Mutterkirche Vercelli, dem

Suffraganbistum der weiträumigen Mailänder Kirchenprovinz, entstanden.

Diese Turinische Neugründung fällt zeitlich ungefähr mit des

Ambrosius' Heimgang zusammen, dessen Wirken lange schon über den
kirchlichen Bezirk Mailands und Norditaliens hinaus gestrahlt hatte.

Mailand, das seit Diokletian bis 402 Residenz der Kaiser im Westen war,
hielt enge Verbindung mit Rom, schon, insofern der römische Senat

Bericht erstatten mußte. Der Praefectus urbi hatte die Ernennungen
mitzuteilen, und zur Zeit des Ambrosius bekam der Bischof von Mailand

ebenfalls Nachricht davon. Bei der Zerstörung eines Tempels in
Rom erging z. B. an Ambrosius Notiz. Diese enge Verflechtung
staatlicher und kirchlicher Interessen wirkte sich besonders in personeller
Hinsicht aus. Sehr auffallend ist, daß Maximus in der Frage der Märtyrer
Alexander, Martyrius und Sisinnius eine einschlußweise Charakterisierung

der christlichen Intoleranz gibt, die auch Bürgschaft für die staatliche

Autorität ist.203

2°2 Vgl. Heggelbacher, Maximus, 9 f. A. Mutzenbecher, Der Festinhalt von
Weihnachten und Epiphanie in den echten Sermones des Maximus Taurinensis, Studia Patri-
stica V, TU Band 80, Berlin 1962, 116, tut dar, daß sich in dem Maximus geläufigen
Festinhalt von Epiphanie eine größere Nähe zu der Tradition Galliens als zu derjenigen
Roms abzeichnet.

203 S. 106,51-55: «Principes quidem tarn boni christiani leges pro religione promul-
gant, sed eas exsecutores non exerunt competenter; et ideo exuto a culpa principe exse-
cutor remanet in reatu, qui si acrimoniam legis exerceat et ipse peccato absolvitur et pro
salute multorum aeterna mercede donabitur». Vgl. L. Padovese, a.a.O. 162. Die Nons-
berger Märtyrer Diakon Sisinnius, Lektor Martyrius und Ostiarius Alexander wurden am
29.5.397 am Nonsberg, nördlich von Trient, von einer fanatischen Menge umgebracht.
Vgl. LThK2 IX 799. Vgl. jetzt: Aa. Vv., I martiri délia Val di Non e la reazione pagana alla
fine del IV secolo, Pubblicazioni dell'Istituto di Scienze Religiose di Trento 9, Trento-
Bologna 1985.



42 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

Vercelli und Turin zählten zum unmittelbarsten Einflußbereiche
des mailändischen Metropoliten.204 Infolge des geographischen
Zusammenhangs konnte nicht ausbleiben, daß dieses von Westen her auch

von Galliens Geschicken berührt wurde205, das in der römischen
Kaiserzeit und während des Mittelalters in höherem Maße als das Mutterland

Italien Erhalter der antiken Kultur zu sein berufen war. Es sollte

sogar einem Konzil, das Turin in das helle Licht der geschichtlichen
Ereignisse rückte und wahrscheinlich auf 398 zu datieren ist, vorbehalten

sein, die Provinzialverfassung für Gallien endgültig zu prägen206,
wobei offen bleibt, ob Maximus damals bereits längere Zeit seines

Amtes gewaltet, oder ob, was wahrscheinlich ist, seine Weihe und
Installation für die Wahl des Tagungsortes den Ausschlag gegeben
hatte.

Vom Blick der Schriften des Ambrosiaster her scheint es, daß der
Autor — jedenfalls zunächst — weder Bischof noch Diakon und deshalb
vermutlich Laie war.207 Näher präzisiert G. Morin im Anschluß an die

Evagrius-These seine Überzeugung dahingehend, daß der Autor
praktische Kenntnis des Römischen Rechtes hatte, daß er kein Geistlicher
war, als er den größeren Teil seiner Werke verfaßte, daß er aber Bischof
vor seinem Tod geworden ist.208 Nichts ist weniger schwierig anzunehmen,

als daß ein solcher den Weg von Rom nach Mailand, damals neben

Konstantinopel und Trier kaiserliche Residenzstadt, fand und von dort
zum bischöflichen Stand promoviert wurde, und dies gerade in der Zeit
des Ambrosius. Dieser selbst wird die literarische Kultur eines alten
Römers, in Verbindung mit engen Freundschaften zu Verteidigern der
alten Kulte, in seinen Schuljahren erworben haben, die er bis zu seinem

fünfundzwanzigsten Lebensjahr an den Ufern des Tiber verbracht
hatte.209 Und Ambrosius war im Sommer 382 wieder zum Konzil nach
Rom gekommen.

Hier nun führen Verbindungslinien zu Augustinus hinüber. Dieser

war noch vor dem Jahresende 384 in Mailand eingetroffen. Nach den

204 Vgl. o. Heggelbacher, Bischof Maximus von Turin, 9.
205 A.a.O. 11.
206 A.a.O. 12.
207 A. Souter, The Earliest Latin Commentaries, 45.
208 A.a.O. 48.
209 Vgl. I.R. Palanque, Saint Ambroise et l'Empire Romain, Paris 1933, 12.



Eine Gegenüberstellung 43

Sommerferien 386 nahm er Abschied von seiner Lehrtätigkeit.210 «Am
Osterfest 387 erfolgte in Mailand Augustins Taufe durch Ambrosius.
Der Verlauf desJahres 387 brachte den Aufbruch aus Mailand, um noch

vor den Winterstürmen von Ostia aus die heimischen Gestade
anzulaufen.... Im Verlauf des Jahres 388 kehrte Augustinus mit seinen

Begleitern endgültig nach Afrika zurück.»211 Was liegt näher, als daß

Augustinus in den Mailänder Jahren des Ambrosiasters Kommentar
kennengelernt hat, der in der Regierungszeit des Papstes Damasus

(366—384) entstanden ist.212 Daß er aus Ambrosiaster zumindest indirekt

gelernt habe, steht für A. v.Harnack fest.213 Vor allem fänden sich
in den letzten Kapiteln eine lange Reihe von Gedanken, auf denen

Augustin sein «ekklesiastisches» Christentum aufgebaut habe.214 Des
Ambrosius Einfluß auf die kaiserlichen Beschlüsse ist unter Gratian
sicher, um so mehr, als die getroffenen Maßnahmen einen ambrosiani-
schen Ton tragen: tatsächliche Großzügigkeit, jedoch radikale Verwerfung

des Irrtums auf dem theoretischen und juridischen Gebiet.215
Beides deutet auf intensive Kommunikation zwischen Rom und
Mailand, woraus wiederum die Kommunikation zwischen den Werken des

Ambrosiaster und des Maximus resultiert, der seinerseits in aller Schärfe
die staatlichen Amtsträger wie die Kleriker, die angesehene Positionen
einnehmen, ob ihrer Übergriffe anprangert.216 Aber obendrein nennt
S. Berger den Bibeltext, der von Ambrosiaster gebraucht wurde, den
Text Kat è£,o%f|V von Mailand.217 Zwar gibt es ein Einsprengsel, das auf

210 Vgl. E.L. Grasmück, Augustinus Bekenntnisse, Frankfurt a. M. 1987. Vorwort
von E.L. Grasmück XV, XVII.

2" A.a.O. XXI.
212 Vgl. O. Heggelbacher, Ambrosiaster 5.
213 A. von Harnack, Geschichte der Lehre von der Seligkeit durch den Glauben in

der alten Kirche, in: Zeitschrift für Theologie und Kirche 1 (1891) 82 ff.
214 A. von Harnack, Der pseudoaugustinische Traktat Contra Novatianum, Abhandlungen,

Alexander von Oettingen zum siebzigsten Geburtstag gewidmet, München 1898,
54-93, hier 89 ff.

215 Palanque, a.a.O. 119.
216 S. 26,89-95: «Nam et catholicus clericus hac sententia retinetur. Si enim non

contentus stipendiis fuerit, quae de altari domino iubente consequitur sed exercet mer-
cimonia intercessiones vendit viduarum munera libenter amplectitur, hie negotiator magis
potest videri quam clericus. Nec dicere possumus: <Nemo nos invasores arguit, violentiae
nullus accusat>, quasi non interdum majorem praedam avida blandimenta eliceant, quam
tormenta; nec interest apud deum, utrum vi an circumventione quis res aliénas occupet,
dummodo quoque pacto teneat alienum».

217 A. Souter, The Earliest Latin Commentaries, 43.



44 Be2iehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

Aquileia hinzielt («descendit ad inferos»).218 Dem vorzüglichen
Sachkenner A. Souter scheint die Vermutung gleichwohl angängig, daß der
Autor mit Spanien bekannt und in Norditalien ansässig war, aber erst

(principally) in Rom gelebt hat.219 Die enge Verbundenheit des

Ambrosiaster mit Rom ist also keineswegs ein Indiz gegen die Identität
des Maximus mit ihm, sein ganzer Lebensgang aber spricht vielmehr
dafür.

So ist, alles zusammen genommen, also die Schlinge zugezogen, um
den Anonymus zu fassen: Er heißt Maximus von Turin. Für seine

Identität mit Ambrosiaster spricht alles, nichts dagegen. Man kann
höchstens von einem gewissen Gestaltwandel sprechen, wie er für
einen lebenden Menschen selbstverständlich ist. Kardinal H. Newman
hat diesen Tatbestand etwa so formuliert: «Menschsein heißt, sich

ändern; vollkommen sein, sich oftmals geändert haben». Ohne die

neueste Maximus-Forschung wäre dieses Ergebnis allerdings niemals
denkbar gewesen, vor allem nicht, weil seine Lebenszeit fälschlich

später angesetzt worden war.

218 A.a.O. 43.
219 A.a.O. 44.

Professor Dr. O. Wermelinger, Begleiter mit großem Interesse und wirksamer Hilfe,
machte mich dankenswerter Weise auf die Arbeit von R. Lizzi aufmerksam: Vescovi e

strutture ecclesiastiche nella città tardoantica (L'Italia Annonaria nel IV—V secolo d. C.),
Como 1989 (Biblioteca di Athenaeum 9). Mein Schüler Dr.K. Dorn hat über 20 Stellen

von Erwähnung oder Berührung mit Maximus aufgelistet. Für diese zuvor längst fertige
Untersuchung ergaben sich jedoch keine ändernden Konsequenzen.


	Beziehung zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin? : Eine Gegenüberstellung

