Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 41 (1994)

Heft: 1-2

Artikel: Beziehung zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin? : Eine
Gegenuberstellung

Autor: Heggelbacher, Othmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761152

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761152
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

OtHMAR HEGGELBACHER

Beziehungen zwischen Ambrosiaster
und Maximus von Turin?

Eine Gegeniiberstellung

G. Morin, sehr lange Zeit mit der Frage nach dem Verfasser des
Ambrosiaster befaf3t, hatte u. a. den jidischen Konvertiten Isaak in
Vorschlag gebracht. Er war im Jahre 372 als Ankliger gegen Papst
Damasus I. in Rom aufgetreten, im Jahre 378 zum jiidischen Glauben
zuriickgekehrt und dann nach Spanien verbannt worden. Diese These
war spiter auch von G. Morin verworfen.! Noch neuerdings jedoch
wurden die Indizien fir diese Autorschaft von H. Zimmermann her-
ausgehoben, der sich freilich den Schwierigkeiten des Vorschlages nicht
verschliefBt. 2 '

Wie an anderer Stelle einliBlich dargetan, liefert indessen die
Rechtsgeschichte eine neue Bestitigung dafiir, da3 der Verfasser der
pseudoaugustinischen Quaestiones Veteris et Novi Testamenti mit dem
Verfasser des Kommentars zu den 13 Paulusbriefen identisch ist. 3 Schon

1 G. MoriN, L’ Ambrosiaster et le Juif converti Isaac, contemporain du pape Damase,
in: Revue d’Histoire et de Littérature religiense 6 (1899) 97-121. Zu seiner Biographie vgl.
jetzt O. PERLER, Sapientia et Caritas, Fribourg 1990, 493-504.

2 Untersuchungen zur Geschichte der altlateinischen Uberlieferung des 2. Korin-
therbriefes, Bonn 1960, 81: «Man fiihlt sich doch nicht ganz wohl bei dem Gedanken, daf3
der Verfasser des Kommentars... wiederum vom christlichen Glauben zum Judentum
zuriickgefallen sein konnte».

3 O. HEGGELBACHER, Vom romischen zum christlichen Recht. Juristische Elemente in
den Schriften des sog. Ambrosiaster, Freiburg Schweiz 1959. 4. Angabe iiber sein Wirken

unter Damasus (366-384). Vgl. die Rezension v. P. MikaT in Z5%, Kan.—Abt. 79 (1962)
362.



6 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

zuvor war solche Identitit von A. Souter# mit so iiberzeugenden Griin-
den dargetan worden, daBl nunmehr einmiitig an dieser Erkenntnis
festgehalten wird. Das von C. Martini demselben Verfasser zugewiesene
Fragment> des Commentarius in Mt c. 24 hat fiir die vorliegende
Untersuchung keine Bedeutung und kann deshalb auBBer Betracht blei-
ben. Ob diese Ergebnisse bei der Losung des Verfasserproblems wei-
terhelfen, wird von zusitzlichen Indizien abhingen.

Wahrscheinlich hat kein Kommentator der alten Kirche die wirk-
liche Kampfsituation Pauli den Juden gegentiber so klar wiedergegeben
wie der Ambrosiaster.6 Dessen antijiidische AuBerungen sind tatsich-
lich auf weite Strecken von der Auseinandersetzung zwischen Paulus
und dem Judentum bestimmt. Wie weit kann die besondere Vorliebe
des Autors fiir den Vélkerapostel ihn in eine so schroffe antijiidische
Haltung getrieben haben? Jedenfalls muB3 diese Akzentuierung bei
einem Versuche der Identifizierung des Verfassers bedacht werden.

Bei Maximus ist — diese Tatsache interessiert zuerst — auch sonst
nicht selten eine scharfe antijiidische Stellung dominant.” So in dem
Sermo auf die Apostel Petrus und Paulus8, zum Cyprianstag?, in der

4 A Study of Ambrosiaster, Cantabrigiae 1905.

5 Hrsg. v. G. MErcatt: Il commentario latino di un ignoto chiliasta su S. Matteo, Studi
e testi 11/1 (1903) 3-22.

6 A. Souter, The Earliest Latin Commentaries on the Epistles of St. Paul, Oxford
1927, 65.

7 Die Frage seiner Abstammung bleibt angesichts fehlender historischer zuverlissiger
Angaben offen. Einleitend sei zugleich festgestellt, daB3 sowohl fiir den Ambrosiaster wie
fiir Maximus die Bibel in eminenter Weise Garant jeglicher philosophischen, moralischen
und theologischen Wahrheit ist. Zur Lebenszeit des Maximus: O. HEGGELBACHER, Das
Gesetz im Dienste des Evangeliums. Uber Bischof Maximus von Turin3, Bamberg 1984,
14-18. Als Text liegt zugrunde: Maximi Episcopi Taurinensis Sermones. Corpus Christi-
anorum, Ser.Lat. XXIII, ed. A. MUTZENBECHER, Turnholti 1962.

8 Die Zitation erfolgt grundsitzlich mit dem Sigel «S» und arabischen Ziffern (Pre-
digtnummer und Zeilenzahl), ausgenommen Fille, wo es um Besprechungen anderer
Arbeiten geht. S. 2,36.47: Iudaicus populus perfidus et ingratus... Tu in Iudacos solos
esuris.

9 S. 10,38 ff.: Iudaeus (populus) enim prior est, Christum in lege portat et nescit, et
retrorsum ponens quadam dorsi aversione contemnit... S. 11,31 ff.: Tudaei... spinarum

eum (sc. salvatorem) coronaverint passione! Quae corona quidem, quantum in Iudaeis est,
erat iniuriarum contumelia...



Eine Gegeniiberstellung 7

Schrifterklirung zu Lk 17,3410 zu Lk 13,181l zu Is 1,2212, zu
Lk 13,2013, zu Lk 4,38-5,414 wie auch zu Dan 13,1-6415. Vor allem aber
gilt dies von seiner beriihmten Homilie De Kalendis Tanuariis, wo er
aullerordentlich harte Worte findet!® und dies nicht nur gegen die
biblischen, sondern auch gegen die zeitgendssischen Vertreter des
Judenvolkes.!7 Der Antisemitismus des Maximus beschrinkt sich zwar
auf die theologische Ebene und ist meistens auf einer allegorischen

10°8. 20,89 ff.: Relinquetur ad molas cruenta synagoga gyrum semper suae passura
perfidiae. S. 19,85:... Iudacorum autem exsecrabilis conventus relinquetur in tartarum.

118, 25,50 ff.: Huius igitur grani, hoc est domini salvatoris, velut sinapis acrimoniam
atque amaritudinem Iudaei minime sustinentes contempserunt sucum disciplinae caelestis
accipere...

12§, 28,52 f.: Dum enim (sc. Iudaei) se ab adulterio prostitutionis excusant, illum (sc.
salvatorem) in divinitate nativitatis suae adulterare nituntur. S. 28,74: Arguuntur ergo
sacerdotes Iudaeroum, cur ecclesiastico vino praetioso aquam synagogae abiectam iam et
reprobatam voluerint permiscere. S. 38,79 f.: ... ne quid in sancto convivio vilitatis Iudai-
cae resideret, maluit naturam vertere quam adulterare substantiam.

138, 33,98 ff.:... temperatum enim est sanguinibus et crudelitatibus Iudacorum
dicentium de Domino: Sanguis huius super nos et super filios nostros... relinquetur ad molas
cruenta synagoga gyrum semper suae passura perfidiae. Vgl. oben Anm. 10 S. 20,89 ff.:
Selbstzitat!

14°8. 49,54 f.: hi (sc. Iudaei) mente viperea generationem caelestem carnaliter aesti-
mabant.

15 8. 58,51 f.:... et ludaecorum tamen impudentia confutatur.

16 8. 63,39 ff.: Non solum autem gentilium sed et Tudaeorum consortia vitare debe-
mus, quorum etiam confabulatio est magna pollutio. Hi etenim arte quadam insinuant se
hominibus domos penetrant ingrediuntur praetoria aures iudicum et publicas inquietant,
et ideo magis praevalent, quo magis sunt inpudentes. Hoc autem non recens in ipsis sed
inveteratum et originarium malum est. Nam olim iam et dominum salvatorem intra
praetorium persecuti sunt, et praesidis eum iudicio condemnarunt. In praetorio ergo a
Iudaeis innocentia opprimitur secretum proditur religio condemnatur... Vgl. auch
S. 88,65: Nam utique ista psaltria synagogae est conparanda, quae Christum dum luxuriatur
occidit. Quod autem ista psaltria synagoga sit, dicit dominus ad Iudaeos: Cantavimus vobis
et non saltastis. S. 28,61: Faetida enim synagogae aqua est, quae baptismate suo peccata
non diluit sed adquirit; quae hominem... polluit. S. 49,35: ... spernit synagogam perfidam,
Jidelem adsumit ecclesiam. S. 99,35 ff.: Quis enim dubitat de nativitate domini synagogae esse
conventicula vacata ... obscuritate noctium laborare ... Maioribus plane sunt noctium teneb-
ris obscurati, ex quo conati sunt diem veritatis occidere.

17 Vgl. die «beliebte Gegeniiberstellung von Kirche und Synagoge»: A. MUTZENBE-
CHER, Bestimmung der echten Sermones des Maximus Taurinensis, Sacris erudiri 12
(1961), 241. Die Vehemenz der Wirkung dieses Begriffspaares hilt bis in die Gegenwart
vor. Man erinnert sich hier der in Bamberg geschehenen Denkmalschindung, nach der ein
hoher evangelischer Kirchenfiihrer an die Bamberger Kirche Vorwiirfe erhob, dergestalt,
daB solche Entgleisungen angesichts der Darstellung «Kirche und Synagoge» im Bam-
berger Dom nicht zu verwundern seien: Der Grad der Emotionalitit war ein unverkenn-
bar exzessiver. Die Gegeniiberstellung blieb zweifellos einprigsam. Doch in obigem Falle
hat die Tat sich spiter als Verirrung eines jungen Einzelgingers entlarvt.

~



8 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

Exegese einiger biblischer Stiicke begriindet, wo zwel entgegengesetzte
Wirklichkeiten konkurrieren. L. Padovese hat die Episoden von Num
13,2-2518, Lk 17,34-35 und Lk 5,2-3 hervorgehoben, die der Homilet
in seinen Sermones behandelt. Diese Gegentberstellung im Sinne einer
Uberlegenheit des neuen Gottesvolkes iiber das jiidische gewinnt auch
Gestalt in Formeln wie «die treulose Synagoge» und «die gliubige
Kirche»!?, «die leere Synagoge» und «die erfiillte Kirche»20, «gliickse-
lige Versammlung der Christen» und «fluchwiirdige Zusammenkunft
der Juden»2l, «heilige Kirche» und «blutdiirstige Synagoge»?2, «vielfa-
che Volker der Kirche» und «entleerte Konventikel der Synagoge»23.
Maximus steht somit in der Ablehnung des Judentums dem Ambrosia-
ster in nichts nach.24

II

Wenn es hernach darum geht, den Lehrgehalt der beiden Autoren
auf ihren Konsens in wichtigsten Stiicken zu dberprifen — eine der
Voraussetzungen fiir eine Identitit! —, so erheischt ihr Gottesbegriff die
erste Aufmerksamkeit: Sowohl den Bischof Maximus wie den Ambro-
siaster kennzeichnet eine klare, rechtgliubige Trinitdtslehre.25 Fiir

18 Ta dottrina sociale di Massimo da Torino, in: Laurentianam 2 (1981) 149-202, hier
154 f.; zu Num 13,2-25 (Caleb behielt durch seinen Glauben den Mut, das verheiflene
Land zu erobern!): «Cosi episodio di Num. 13,2-25 sul grappolo d’uva portato dai due
esploratori ¢ indicativo del rapporto vigente tra giudei e cristiani. I primi sarebbero da
ravvisare nell’esploratore che precede, il quale pur portando il grappolo (= il Cristo) non lo
vede, a differenza del secondo il popolo cristiano che sa quel che porta e ne gioisce.»
S. 10,29-32: «Nam botrus in falanga suspensus in cruce Christus appensus ostenditur, duo
autem in falanga portantes uvam duo populi demonstrantur, christianus utique vel Iuda-
eus.»

19° 8. 49,35: synagogam perfidam — fidelem ecclesiam.

20 S. 49,41-43: vacua synagoga — onusta ecclesia.

21 8. 19,84-85: christianorum beatus populus — Iudaeorum execrabilis conventus.

22 §. 20,88-90: sancta ecclesia — cruenta synagoga.

23 8. 99,35-37: plebes multiplicatae ecclesiae — synagogae conventicula vacuata. Vgl.
hierzu unten, Anm. 70.

24 Weitere Momente dieser Art im Untenstehenden.

25 F. GaLLesio, La Dottrina Cristologica di S. Massimo Vescovo di Torino, Roma
1937; DeRrs, La Cristologia di S. Massimo di Torino, SeCath 64 (1936), 617-639. Gallesio ist
leider nicht restlos zuverlissig, da er die Echtheit der Homilien bzw. Sermones nicht
geniigend priifte. Vgl. S. 39a,26-28: ... pater in me et ego in Patre — a quo per indiscretam
divinitatis substantiam nunquam est separatus.



Eine Gegeniiberstellung 9

Ambrosiaster hat dies A. Souter eindeutig konstatiert.26 Fiir Maximus
bleiben Stellen wie Sermo 61b,49 zu bedenken?7, oder auch S. 13,20,33
(vgl. S. 13a,28-33); S. 64,38; S. 52,51; S. 65,21.28 Nicht nur, dal dem
Leser bzw. Hérer nichts Fremdartiges auffillt: Die Darlegungen fiigen
sich nach Diktion wie Inhalt nahtlos in die gingige Interpretation der
nachnizinischen Trinititslehre ein.

P. Bongiovanni sieht in den Sermonen des Maximus die Grundli-
nien des christologischen Gebiudes ausgeprigt; sie beseitigen jeden
Zweifel an der Rechtgliubigkeit des Autors und liefern niitzliche Bei-
trage fiir die Geschichte des katholischen Dogmas. 29 Er lehrt die Got-
tessohnschaft Jesu Christi30: In Jesus Christus ist e/ze Person, und diese
ist gottlich, die Person des Wortes, das von Ewigkeit existiert. 3! Klar
wird die Verschiedenheit der beiden Naturen ausgesprochen und
besonders die Wahrheit und Integritit der — von den Apollinaristen
geleugneten — menschlichen Natur betont. 32 Jesus Christus ist geboren
worden, hat gelitten, ist gestorben, begraben worden und auferstanden,
um allen Menschen ein neues Leben zu erwerben. 33 Nicht nur ist in
Christus die Fiille der Heiligkeit; von ihr holen vielmehr die Getauften
alle wie von einer unerschépflichen Quelle.34 Das Wissen Christi ist
nicht bruchstiickhaft, nicht zusammengetragen wie das arme menschli-

26 The Earliest Latin Commentaries on the Epistles of St. Paul, Oxford 1927, 64; «His
theological views are those of all the churches of his time: in other words he is an orthodox
Trinitarian.»

27 8. 61b,49: «Ecce enim verbum dei nascitur testimonio trinitatis etc.»

28 §. 13,20-21: «... in isto trinitatis est perfecta...» Ebd.; 32-34: «... Tunc enim
trinitatem carnalibus oculis vidimus, modo, eandem trinitatem fidei oculis contempla-
mur...» S. 64,41-43: «... aperto caelo spiritus ad Christum, pater ad filium vox descendit ad
verbum.» S. 52,51-53: «Tunc enim poterit quis trinitatis aspicere divina mysteria, cum
caelos sua virtute habuerit apertos...» S. 65,20-22: «... ut sensus vester, qui ignorantia
trinitatis ut aqua nunc friget, agnitione mysterii incalescat ut vinum...»

29 BONGIOVANNI, San Massimo di Torino e il suo pensiero teologico, Torino 1952, 41.
Da ihm die kritische Ausgabe der Sermones jedoch noch nicht vorlag, haftet seinen
Darlegungen zunichst ein gewisser Unsicherheitsfaktor an. Um des Gesamtbildes willen
werden sie nach Umsetzung auf die Zihlung der kritischen Ausgabe iibernommen. Kor-
rekturen lassen sich ohnehin spiter noch anbringen, soweit Bedenken im Zusammenhang
entstehen.

30 A.a.0. 34, Vgl. S. 62,89-90.
31 A.a.O. 35. Vgl. S. 62,68-69.
32 A.a.0O. 35. Vgl. S. 56,63-64.
3 A.a.0. 39. Vgl. S. 59,passim.
3 A.a.O. 40. Vgl. S. 130,11-13.



10 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

che Wissen, sondern kommt vom Himmel und kennt, wie seine Hei-
ligkeit, keinen Fortschritt; ein solcher bestritte der Person des Wortes,
daB sie voll der Gnade und Wahrheit ist.33

Eine Stelle des Sermo 61b wird als Traditionsargument fiir die Lehre
von der unbefleckten Empfingnis Mariens zitiert, wie Bongiovanni
dartut.36 Dieser Autor hilt an der Authentizitit des Sermo (in der
Ausgabe von Bruni Hom. 5) fest, weil er vom Cod. Sangallensis und
vom Cod. Taurinensis tiberliefert ist. Er bezieht sich zudem auf einen
anderen, nicht weniger ausdriicklichen Hinweis in dem nicht bezwei-
felten Sermo 6237, wo der Text lautet: «Der Gottheit Sohn ist er also;
der unverdorbenen, unversehrten, unbefleckten Gottheit, sage ich— ich
verstehe es durchaus als Mysterium. Deswegen nimlich die zweite
Geburt durch Maria, die Unbefleckte, weil die erste durch die Gottheit
unversehrt stattgefunden hatte, so daf3 dessen erste Geburt in Herrlich-
keit hervorging, die zweite nicht in Schmach geschehe, das heil3t, dal3
wie die Gottheit ihn jungfriulich gezeugt hatte, so auch die Jungfrau
Maria ihn gebar.» 38 Bongiovanni stellt abschlieBend mit Bezug auf diese
Stelle fest: « Potrebbe essere ancora tale la seconda nativita, se Maria non
fosse stata anch’ella dal primo istante incorrotta, integra, illibata?»
«Konnte so noch die zweite Geburt sein, wenn Maria nicht auch vom
ersten Augenblick an unverdorben, unversehrt, unbefleckt gewesen
wire?»

A. Mutzenbecher fragt demgegeniiber in der Besprechung der Stelle
des Sermo 61b extr.: «Hat nun Maximus diese Quelle (sc. Ambrosius?)
bei der Abfassung einer Predigt benutzt oder ein anderer? Da Maximus
nur das entlehnt, was seiner eigenen Konzeption entspricht oder das
Entlehnte entsprechend umformt, miissen wir sehen, ob dieser Passus
mit der betreffenden Konzeption in seinen echten Predigten tiberein-

35 A.a.O. 41. Vgl S. 29,106-115.

Die Umsetzung der bei BONGIOVANNI noch gebrauchten Zihlweise auf diejenige der kri-
tischen Neuausgabe erfolgt nach A. MUTZENBECHER, Bestimmung der echten Sermones des
Maximus Taurinensis, Sacris erudiri XII (1961) 290 ff.

36 A.a.0O. 44. In der Einleitung zur kritischen Ausgabe des Sermo wird ausfiihrlich
iiber die Literatur zum Problem berichtet.

37 A.a.0. 45.

38 S. 62,85-91: Divinitatis ergo est filius; divinitatis, inquam, incorruptae integrae
inlibatae. Intellego plane mysterium. Ideo enim secunda nativitas per inmaculatam Mari-
am, quia prior per divinitatem constiterat inlibata, ut cuius prior nativitas gloriosa extitit,
eius secunda contumeliosa non fieret, hoc est, ut quemadmodum virgo illum divinitas
ediderat, ita eum et virgo Maria generaret.



Eine Gegeniiberstellung 11

stimmt. Die dogmatische Definition der Virginitit der Maria bringt
Maximus nirgends als solche, was schon daraus ersichtlich ist, daB3 er die
drei Aspekte nie zusammen auffiihrt, sondern nur einzeln zur Interpre-
tation heranzieht.» 3 Hierbei wird allerdings der oben erwihnten Stelle
aus S. 62 keinerlei Erwihnung getan und der Sermo 61b extr. als dubius
erklirt. 40 Der Anfangsteil und der SchluBteil kénnten Maximus zuge-
schrieben werden, der Mittelteil (mit der angefochtenen Stelle) nicht.
Somit wire 61b unter allen ein Sonderfall. 4!

Es ist wohl zu bedenken, daf3 gerade die von Bongiovanni hervor-
gehobenen Schliisselbegriffe incorrupta, integra, inlibata des S. 62 bzw.
deren Entsprechungen auch im Mittelabschnitt des S. 61b, 18-27 vor-
kommen (nullo libatus amplexu... integra... qui venerat sanare corrupia).
Ob es hier nicht eher um die jungfriuliche Empfingnis und Geburt Jesu
durch Maria als um die Jungfriulichkeit Mariens geht? Solches findet
sich vor Ambrosius bei Zeno von Verona. Terminologie, Textverkniip-
fungen, Textinterpretationen sind hier von Ausschlag.42 Zumindest
liegt ein faktisches Zeugnis des Maximus fiir die Jungfriulichkeit
Mariens vor. Auch fiir den Ambrosiaster ist Christi volle Gottheit
unantastbar. 43 Energisch betont er die Einheit von Vater und Sohn. Er
gibt sich alle erdenkliche Miihe, den leisesten Schein der Vorstellung,
daf3 Christus nicht Gott sei, aus dem Text hinauszuerkliren: So wird zu
Kol 1,14 gesagt, daB3 Christus imago invisibilis dei sei. Aber damit soll
der Gedanke ausgedriickt werden, daBl der Vater unsichtbar sei und
auch im Alten Testament nur der Sohn erschienen sei. «So wenig wie
dem Tode, war Christus der Stinde unterworfen. »44 «Christus ist Fleisch
geworden und, da das Fleisch unter der Herrschaft der Siinde steht,
kann man auch sagen, Christus sei zur Siinde geworden, doch unbe-

3 A.a.0. 250.

40 A.a.0. 251,

41 A.a.O.

42 Vgl. hierzu J.E. CHisHoLM, The Pseuodo-Augustinian Hypomnesticon against the
Pelagians and Celestians, Fribourg Schweiz 1967, 96 ff. Vgl. Sermo 100,20 ff.: ... ut qui
partum virginis angelis adnuntiantibus, possidebant, dei filium caelis testantibus retine-
rent, certique essent homines quia ipse esset filius dei, quem virgo pepererat divinitas
agnoscebat...

43 W. MunDLE, Die Exegese der paulinischen Briefe im Kommentar des Ambrosia-
ster, Marburg 1919, 72. A.a.O. 73: Patrem autem numquam ullo modo apparuisse (sicut)
dictum est in Evangelio: Deum nemo vidit umquam (J 1,18). (CSEL S. 171, 23/24).

4 Aa.O. 74.



12 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

schadet seiner gottlichen Herrlichkeit.»4> Die Worte «nemo ergo dubi-
tet filium semper regnaturum cum patre» sind vielleicht gegen Marcell

von Ancyra gerichtet und gegen seine sabellianisierende Trinitits-
lehre. 46

Andererseits ist die Vollstindigkeit der menschlichen Natur Christi
fiir ihn eine Selbstverstindlichkeit, selbst wenn manche Stellen fast
doketisch anmuten mochten. 47 Die Aussage des Paulus Rom 8,3 von
der «similitudo peccati», in der Christus erschienen sei, ist, wie W.
Mundle sich ausdriickt, dahin verstanden, dal3 Christus nicht andern
Menschen gleichzustellen und dal3 sein Fleisch schon im Mutterleib
gereinigt worden sei, wobei beinahe schon die Lehre von der imma-
culata conceptio Marias gestreift wird: expiata est enim a spiritu sancto
caro domini, ut in tali corpore nasceretur quale fuit Adae ante pecca-
tum. 48 Im Zusammenhang der Beweiskette ein auffallendes Glied!

Des weiteren lehrt der Ambrosiaster nach dem Sinne der augusti-
nisch-katholischen Gnadenlehre in sauberer Sprache die in Adam gege-
bene Solidaritit aller Stinder, dies im Gegenstiick zur Solidaritit aller
Getauften in Christus dem Erloser.49 Die Idee der Solidaritit und
recirculatio (= des Riickumlaufes), fiir die Jesus Christus Mensch wurde,

45 Aa.O. ; '

46 Vgl. 2.2.0. 75. Als Textausgabe war in friiheren Arbeiten zugrunde gelegt worden
(vgl. unten, Anm. 93) fiir das Kommentarwerk: Spicilegium Casinense, Tomus tertius, pars
altera: Anonymi vulgo Ambrosiastri Commentaria in Epistolas Pauli ex codice Casin
n. 150 saec. VI omnium vetustissimo, Montis Casini 1901. Der ilteste Teil vorliegender
Arbeit ist vor 1966 entstanden. Die 1966 ff. in Wien erschienenen drei Binde der Ausgabe
von H.]. VoGELs Ambrosiastri qui dicitur Commentarius in Epistulas Paulinas, CSEL 81,
1-3, wurden spiter an den jeweiligen Stellen eingesehen. Fiir die Quaestiones Veteris et
Novi Testamenti: die Edition von Souter CSEL, Wien 1908, Neudruck, New York und
London 1963. Vgl. ferner H.J. VoGeLs, Das Corpus Paulinum des Ambrosiaster, Bonn
1957.

47 Vgl. MUNDLE, 2.2.0. 74.

48 MUNDLE, a.2.0. 73. Text nach CSEL 81, 255 uberpriift.

49 Vgl. Gauper, DThC 12, 369. ]. JAntscH faBt in seiner Untersuchung «Fiihrt der
Ambrosiaster zu Augustinus oder Pelagius?», in: Scholastik 1934 (9) 92-99, 99, das Ergeb-
nis also zusammen: «Die Lehre vom leiblichen Tod des Menschen und der sittlichen
Schwichen, als der Folge der Siinde des ersten Menschen und die Lehre von der Fort-
pflanzung einer von Adam herkommenden Siindhaftigkeit, die wenn sie auch nicht die
Seele erfallt, dennoch die Menschen als Siinder geboren werden liBit, setzen den Ambro-
siaster in direkten Gegensatz zum Pelagianismus und zeigen, daf3 auch in Norditalien die
augustinisch-katholische Gnadenlehre vor Augustinus und darum unabhingig von ihm
machtvolle Vertreter zihlte.»



Eine Gegeniiberstellung 13

ist Maximus ebenso teuer. In diesem Sinne deutet er das Denken des
Schichers am Kreuze. 50

Nach der Auslegung des Ambrosiaster von Rom 5,15 f. erstreckt sich
die von Christus gebrachte Gnade auf die der ewigen Verdammnis
anheimgefallenen Siinder wie auf die von dieser Verdammnis befreiten
Guten, welch letzteren allen Verzeihung und Erlésung zuteil wird.>!
«Zu Rom 7,25 wird ... die Freiheit des animus hervorgehoben und die
Wirksamkeit des heiligen Geistes ausdriicklich auf ein Mitwirken
beschrinkt.»32 Die dem Menschen gespendete Siindenvergebung
wurde dem Glaubigen durch die Taufe vermittelt (Rom 11,29; 1 Kor
6,11; Eph 1,13; Rém 6).53 Wie ohnehin von einem Homileten dama-
liger Zeit zu erwarten, ist durch Maximus hiufig das Thema der Taufe
behandelt. Wenn zwar die einzelnen Gedanken nichts ihm speziell
Eigentiimliches sind, so erweisen sich gleichwohl ihre Kombination
und eine gewisse Einseitigkeit ihrer Wahl fiir ihn als typisch. 54 Threm
Range tut es keinen Eintrag, wenn an einer Stelle das Almosen nach-
laBkriftiger als die Taufe genannt wird, weil diese nur einmal Nachlal3
gewihrt, das Almosen jedoch so oft, wie es geschieht. 33 Gleichwohl gilt,
dal3 der nicht um seiner selbst, sondern um unseres Heiles willen zu
Weihnachten geborene, zu Epiphanie getaufte, vom Wasser des Jordan
nicht selbst rein gewaschene, sondern das Wasser in aller Welt heili-
gende Christus Verdienstursache der Erlosung ist. 56 Die Auffassungen
des Maximus sind somit bei wichtigen dogmatischen Fragen, in teils
eklatanter Weise, mit denen des Ambrosiaster identisch.

50 Maximus, S. 54,53 ff.: Intellexit enim (latro) quod pro alienis peccatis has plagas
susciperet, pro alienis sceleribus haec vulnera sustineret; et scivit quod illa in corpore
Christi vulnera, non essent Christi vulnera, sed latronis; atque ideo plus amare coepit,
postquam in corpore eius sua vulnera recognovit. Vgl. P. BonGlovanng, 2.2.0. 37.

- 51 Vgl. MUNDLE, 2.a.0. 84 f.

52 A.a.0. 86.

53 A.a.O. 89.

54 A. MUTZENBECHER, a.a2.0. 209 f.

S. 22a,71-75: «... indulgentior est elemosina quam lavacrum. Lavacrum semel
datur et semel veniam pollicetur, elemosinam autem quotiens feceris, totiens veniam

promereris. Hi ergo duo misericordiarum fontes sunt, qui et vitam tribuunt et peccata
condonant.»

5 Vgl. Conc. Trid., Sessio VI, Cap. 7.



14 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

III

Sinntiefer erklirt jener auch zum Werden des Christen in Anleh-
nung an den christologischen Sprachgebrauch: «Er horte auf zu sein,
was er war, und beginnt zu sein, was er nicht war.»>7 Anderswo 146t er
die Christen (die vorher Wasser waren), zu Wein werden38, zu neuen
Schlduchen, in welchen sich der neue Wein der durch den Heiligen
Geist verlichenen Gnade findet.3® Dem kathartischen Moment der
Taufe verbindet sich also die erneuernde und Leben spendende Wir-
kung. 60

Diese Neuheit, deren Triger die Christen sind, setzt sie jedoch iiber
Juden und Heiden®! und erbringt soziale (Tauf-) Konsequenzen weit-
tragender und ganz eigener Art. Wird doch durch sie der Neugetaufte in
den Sozialverband der Ekklesia aufgenommen, deren soziologische
Struktur stiftungsgemifl und schon von den Anfingen an einer recht-
lichen Formung zuginglich ist. Gerade dieses Sakrament entlifit aus
sich eine Rechtsordnung unter wirklichen Personen und i3t Geltungs-
punkte und Geltungslinien tatsichlicher Art entstehen.62 Sie ist fiir
Maximus ein historisch begriindetes Ordnungsprinzip, das in die ganze
Breite des biirgerlichen Lebens ausstrahlt. Zumal die Hiresie, welche
von ihm als blasphemia®3 gebrandmarkt wird, ist darum mit dem Getauf-
ten nicht vereinbar. Das schuldhafte, erkenntnismifBige «Jucken», das
den Hiretiker motiviert, beruht auf einer partiellen und ungenauen
Lektiire der Schrift, die selbst andererseits der Blasphemie zu begegnen
weil3. 64 Neben der Habsucht, die einen durch die Jagd nach Reichtum
umgarnt, und der Uppigkeit, die durch die GenuBsucht gefangen

57 S, 111,39-40. Vgl. S. 35,23-24;S. 55,6-7. Hierzu und zum Folgenden vgl. L. Pa-
DOVESE, La dottrina sociale di Massimo da Torino, in: Laurentianum 2 (1981) 149 f. (Vgl.
oben, Anm. 18).

58 S. 101,48-52.

59 S. 28,56-59.

60 §. 35,19-20: Morimur enim peccatis videlicet per lavacrum regeneramur autem
vitae per spiritum.

61 L. PADOVESE, 2.2.0. 151. Hierzu O. HEGGELBACHER, Die christliche Taufe als
Rechtsakt, Fribourg 1953, 142,145; DeRs., Geschichte des friihchristlichen Kirchenrechts
bis zum Konzil von Nizia 325, Fribourg 1974, 152-164.

62 §. 35,26-28: «... in uno eodemque homine impius et adulter occiditur, ut misericors
renascatur et castus». Vgl hierzu unten.

63 PADOVESE, 2.2.0,153,Anm. 29. — S. 56,82-84;86,30; S. 58,74.

64 §. 56,83-84: «Scriptura sancta novit obviare blasphemiae».



Eine Gegeniiberstellung 15

nimmt, verkehrt eben die Hiresie den Menschen durch den triigeri-
schen Schein falschen Wissens. 63 Der Sermo 26 tut dar, daf3 die Schuld
des Hiretikers und im besonderen des Arianers darin beruht, daf} er,
nicht zufrieden mit der Gabe des Geistes, torichterweise mehr sucht: Er
gefillt sich in groflen Disputen und verliert die Gnade des Geistes mit
dem Entdecken des Irrtumsgeistes. 66 Die «Intoleranz des alten Impe-
rium Romanum» wendet sich «angesichts des neuen Malistabs der
religivsen Uberzeugungy... «jetzt gegen die Heiden, mehr aber noch
gegen die christlichen Hiretiker.»67

Breiten Raum nimmt auch beim Verfasser des Ambrosiaster solches
Taufrecht ein, welches die sozialen Taufkonsequenzen impliziert. 68 Auf
thematisch enger Basis flieBen bei ihm die verschiedensten Fragen
zusammen, sowohl diejenige nach der Reichweite der kirchlichen
Gliedschaft wie jene nach dem Zusammenhang von Taufe und BuBin-
stitut. Dabei sind die Gestalten von Tertullian, Donatus und Novatian
als Vertreter sektiererischer Richtungen namhaft gemacht. Wie denn
die Fides Catholica zu hidufigen Malen gegen die Sektenbildungen, ob in
dogmengeschichtlicher Uberschau oder in kurzen Bemerkungen, abge-
grenzt wird. 9 Bei seiner schon beschriebenen antijiidischen Einstel-
lung ergibt sich fiir ihn vor allem daraus ein besonderes Argernis, da3
gerade die Judenchristen in der Urkirche ihr Unwesen treiben. Indessen
ist die Zahl der pseudoapostoli iiberhaupt sehr grof3, ihre Wirksamkeit so
gefihrlich, daB3 sich des Paulus rastloses Umherziehen aus der Absicht
erkliren soll, den Hiretikern zuvorzukommen.?0 Uberall aber sind

65 S, 69,53-55: «Ecce enim avaritia te divitiarum ambitione circumvenit, /uxuria
epularum suavitate captivat; haeresis scientiae falsitate pervertits. Vgl. Q. 115,14-15
prodigos cultores luxuriae, qui nunc continentes et sancti sunt. Maximus greift die Hire-
tiker zwar nie direkt an und meidet die dogmatischen Auseinandersetzungen. Vgl. A, MuT-
ZENBECHER, 2.2.0. 212 f{.

66 S. 26,82-88: Qui dedit nobis pignus spiritum; hoc est qui spiritus sancti nos
remuneratione ditavit. Si quis ergo Christianorum hoc donativo contentus forte non fuerit
et quaerit amplius, incipit hoc ipso carere quod meruit. Quod specialiter contingit haere-
ticis Arrianis. Dum enim nescio quid amplius quaerunt, invenientes erroris spiritum
gratiam sancti spritus perdiderunt.

67 Vgl. W.D. HauscHiLD, Der rémische Staat und die frithe Kirche, Giitersloh 1974, 8.

68 O. HEGGELBACHER, Ambrosiaster, 2.2.0. 103-112. Quaestiones Veteris et Novi
Testamenti, ed. SOUTER, Index sub verbo baptismus S. 50.

69 A.a.0.98. Vgl. A. SOUTER, 2.2.0. 38 ff. Zur speziellen Nennung von Hiretikern vgl.
O. HEGGELBACHER, 2.2.0. S. 99 Anm. 2.

0 W. MUNDLE, a.a.0. 68-69. Die gegenwirtigen Berichte iiber den Zustrom zu
Sekten bilden eine aufschluBireiche Illustration zu dieser Lage. Die heute in Afrika
gezihlten mehr als zehntausend religiosen Gruppierungen verschiedenster Ausrichtun-



16 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

Spuren jener Entwicklung sichtbar, die von dem den alten kirchlichen
Sekten durch Konstantin gewihrten Schutz bis zur Anerkennung allein
der rechtgliubig katholischen Glaubensrichtung als Staatskirche fiihrt.
Es ist also eine auffallende Gleichrichtung beider Autoren in der Tau-
fauffassung unverkennbar, weil besonders sozial-juristisch eingefirbt.

Fir den Ambrosiaster sind Einzelheiten hierzu an anderer Stelle
ausfithrlich behandelt. 7! Daf — immer im soldatischen Gedankenbe-
reich verbleibend — der Vergleich mit dem Fahneneid spiter zugunsten
des Vergleiches mit der stipulatio aufgegeben worden sei, ist von A.
Ehrhardt statuiert worden. 72 Er bezieht sich auf zwei Stellen im Kom-
mentar, wo dieser mit den Worten «verba sollemnia» das Taufgeschehen
durch eine laufende Formel wiedergebe. 3

Wenn bei Maximus der Gedanke der Pilgerschaft des Christen ins
Relief gesetzt wird 74, ist von diesem auch verlangt, daB} er stets auf der
Hut sei. Die gegenwirtige Wirklichkeit erscheint ihm nimlich wie eine
Riuberhohle. 75 Er rekurriert oft auf den militirischen Jargon, um die
gegenwirtige Lage des Christen zu bezeichnen, der tiglich sich den
geistigen und ungeistigen niederen Feinden gegeniiber sehe.76 Bei
jedem Christen muf der Kriegsdienst fiir die Ehrbarkeit das erste sein. 77
Der Glaubige hat Waffen fiir seinen Kampf, hat seine castra, seine

gen, eine bei Fliichtlingen, Emigranten und Gastarbeitern virulente Anfilligkeit fir
Satanskulte, fiir Versprechungen von Sekten, welche bereitwillige Aufnahme, Sicherheit,
Gruppenidentitit und Anteilnahme bieten wollen, kénnen zur Illustration jeder Not- und
Ubergangszeit dienen. Vgl. Deutsche Tagespost Nr. 128 (1989) 1.

71 O. HEGGELBACHER, Ambrosiaster, 103-112. Vgl. Anm. 1.

72 Christian Baptism and Roman Law, Festschrift Guido Kisch, Stuttgart 1955, 147-
166, 162.

73 Comm. 1 Cor. 1,17; 95: Verba enim sollemnia sunt, quae dicuntur in baptismate
3,6; 104: rigare vero, baptizare sollemnibus verbis. Die Formel wird indessen auch in den
Quaestiones erwihnt: Q. 102,30;223,3 ff.: accedens verba dei audire desiderat, quibus
fidem commodans salutem se credit accipere. quid facit in hac re, si bonae an malae vitae
sit qui verba sollemnia tradit, cum fides devota quaeratur percipientis...

74 §. 59,71-74: «Nos ergo peregrini in hoc mundo sumus, et tamquam hospites in hac
luce versamur sicut ait apostolus dicens: Etenim dum sumus in hoc corpore, peregrinamur
domino».

75 8. 72,19-21: « Tamdiu ergo in piraterio sumus, quamdiu in hac carne positi pra-
edonum spiritalium temptationibus subiacemus.»

76 S. 69,52-55: «Sunt enim intra te proprii tibi hostes qui cotidie te obpugnant...
avaritia... luxuria... haeresis...». Vgl. L. PADOVESE, 2.2.0. 152 f.

77 S. 26,24-25. «Apud omnem christianum prima honestatis debet esse militia.»



Eine Gegeniiberstellung 17

stationes, seine uniiberwindliche feste Mauer. 78 Ob also fiir den Ambro-
siaster die Bindung bei der Taufe durch eine Art Fahneneid oder die
Stipulation begriindet wurde — er trifft sich mit Maximus in der Hirte
der Bindung durch sanktionierte quasimilitirische Verpflichtung: Dem
Getauften wird unmilBverstindlich gesagt, wie er zu leben und was er zu
lassen hat.

Im Gegenschlag zu destruktiven Entwicklungen, die aus manchen,
an sich berechtigten Anliegen und Existenzsorgen resultieren, hatte der
Seelsorger von jeher seine volle Kraft einzusetzen. So ist nicht verwun-
derlich, daB} Maximus in Verfolgung der sozialen Taufkonsequenzen
gegen die Ausschweifungen des von ungesunden und ungerechten Ver-
hiltnissen bedringten Volkes mit grobem und derbem Spott und Sar-
kasmus zu Felde zieht. Die Massen sind bei ihrer Hilflosigkeit dem
Mondkult verbunden, der diesen Himmelskérper in seinen Phasenbil-
dungen, seiner Stellung am Himmel, seinem Verhiltnis zu den tbrigen
Gestirnen, zu Leben und Schicksal der Erde und des Menschen vereh-
ren und beschworen will. 72

Eine Polemik gegen das Heidentum ist zu Ende des vierten Jahr-
hunderts zwar nirgends trennbar von der Abwehr der Astrologie. Wenn
diese in Lehre und Kult gewisser Mysterien einen wichtigen Platz
einnahm, suchten gebildete Kreise, nicht weniger als das Volk, diesen
Determinismus hiufig mit dem Glauben an die Wirksamkeit von Gebet
und Opfer in Einklang zu bringen (wie Vorginge unserer Gegenwart

78 S. 69,11-14: «Castra enim nobis sunt nostra ieiunia, quae nos a diabolica impug-
natione defendunt. Denique stationes vocantur, quod stantes et commorantes in eis ini-
micorum insidias repellamus. Castra plane sunt ieiunia christianis...» S. 69,18-19: « Murus
igitur quidam est christiano ieiunium inexpugnabilis diabolo intransgressibilis inimico».
S.61,63-67: «Haec sunt arma fidei nostrae, quibus in congressione certamus. Ut autem his
armis uti in vi inferende possimus, ante corporibus nostris vim quodammodo faciamus et
expugnemus membrorum vitia, ut virtutum praemia consequamur.» (S. 83,17-22.72-73;
S. 85,40-42.68-72; S. 86,7-10.72-75)

7 O. HEGGELBACHER, Das Gesetz im Dienste des Evangeliums tber Bischof Maximus
von Turin3, Bamberg 1984, 18 f., vgl. ebd. 19 Anm. 57. S. 30,36—41: «Sed apud vos
vespertinis tantum horis (sc. luna) laborare consuevit, quando copiosa coena venter dis-
tenditur, quando maioribus poculis caput movetur. Tunc igitur apud vos laborat luna,
quando laborat et vinum, tunc, inquam, apud vos turbatur carminibus globus lunae,
quando calicibus turbantur et oculi. S. 30,24-32! «... dixerunt mihi quod laboranti lunae
vestra vociferatio subveniret et defectum eius suis clamoribus adiuvaret. Risi equidem et
miratus sum vanitatem, quod quasi devoti christiani deo ferebatis auxilium...; tamquam
infirmus et inbecillis, nisi vestris adiuvaretur vocibus, non possit luminaria defendere,
quae creavity.



18 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

ebenfalls dartun). Gegen solche Praktiken polemisiert gerade Maximus
besonders scharf. Gleichwohl ist zu bedenken, dal3 kein christlicher
Schriftsteller emphatischer gegen Astrologen zu Felde zieht als Ambro-
siaster. Hierfiir stellt die Quaestio 115 ein bedeutsames historisches
Dokument dar, in dem er seinen wohl iiberlegten, mit den Waffen der
klassischen Bildung und des Witzes augeriisteten Angriff gegen sie
fithrt. 80 Diese werden als «scrutatores siderum»8! bezeichnet, als «ma-
thematici» 82, und gelegentlich mit den «sophistae Graecorumn» gleich-
gesetzt, den Naturphilosophen, modernen Pseudowissenschaften. 83
Maximus kommt, ebenso unnachsichtig wie Ambrosiaster, nicht
wenige Male auf den Gotzendienst zu sprechen84, der mehrfach das
Thema ganzer Sermones ist. Er ist auf dem Lande noch verbreitet,
weswegen die Stidter mit Landbesitz zur Verbannung solchen Kultes
aus ihren Besitzungen und zur Zerstorung der Kultstitten ermahnt
werden85: «Die Priponderanz des stidtischen Elementes im frithen
Christentum lief <paysan> und <(paien» assimilieren.»86 Der Prozef3 der

80 Niheres zum Zeitproblem des Fatalismus bei HEGGELBACHER, Ambrosiaster, 50.
Von einer freundlichen Haltung ihnen gegeniiber oder gar gedanklicher Anleihen, wenn
auch nur zu parinetischen Zwecken, wie sie in einer Predigt des Zeno von Verona (T
vielleicht um 373) zum Ausdruck kommt, kann bei Maximus nicht die Rede sein. Vgl.
hierzu W. HUBNER, Das Horoskop der Christen (Zeno 1,38 L.), in: Vigiliae Christianae 29
(1975) 120-137.

81 Q. 115.321,6/7 (S.n- und Zeilenzahl nach ed. SOUTER): stellarum speculatores.

82 Qu.115: Mathematici (330,10; 331,14,17,22; 333,15,18; 334,12,21;340,1/2); ma-
thematicorum amentia (338,2); mathematicorum fabulis (349,4); error matheseos
(323,15). Die Beweisfithrung gegen die Astrologen aus dem Bittgebet (348,8 bis 349,15)
entbehrt nicht der Gegenwartsnihe.

83 Hierzu A. SoutERr, A Study, 31 ff. Von den daselbst aufgefiihrten Einzelheiten
werde die beste Erklirung seiner Ansicht im Kommentar zu Kol. II 8,9 zitiert. «Omnem
vim astris adstringentes, carnali rationi obnoxii». In der Quaestio 63 sind die Astrologen
als die Feinde des Glaubens betrachtet. In beiden Werken des Ambrosiaster besteht eine
besondere Antipathie gegen die Astrologie, die in denselben Ausdriicken sich Luft
macht.

84 8. 106,51-55: Die Haltung ist auffallend intolerant und ofter geduBert: A. MuT-
ZENBECHER, 2.2.0,212. Nur zweimal jedoch benutzt er den Begriff paganus: S. 48,88.89.

85 Vgl. O. HEGGELBACHER, a.2.0. 16. S. 107,22-24: «Grande igitur malum est ido-
latria: polluit exercentes polluit habitantes polluit intuentes; penetrat ad ministros penet-
rat ad conscios penetrat ad tacentes». S. 91,31-33: «qui... tali offensione non laeditur, scias
ipsum offensionis esse participem». S. 107,19-21.24-25: «non... sibi tantum peccat sub-
ditus cum sacrificat sed et domnedio qui non prohibet; qui si prohiberet, utique non
peccaret... Immolante enim rustico inquinatur domnedius». Zur Idolatrie beim Ambro-
siaster: O. HEGGELBACHER, Ambrosiaster 54 f.

86 J. GauneMET, L’Eglise dans 'empire romain, II, Paris 1958, 633.



Eine Gegeniiberstellung 19

Identifizierung steht bei Maximus erst am Anfang, was wiederum fiir
die frithere Fixierung der Lebenszeit des Maximus spricht.

Der materielle Konsens zwischen Maximus und Ambrosiaster und
ihre inhaltliche Verzahnung ist schlieBlich aus folgenden Kriterien zu
erginzen: Da die Doppelheit luxuria—avaritia fiir Maximus eine beson-
dere Rolle innerhalb der sozialen Taufkonsequenzen spielt87, ist beim
Vergleich zum Ambrosiaster mit prononcierter Aufmerksamkeit darauf
einzugehen. Die /uxuria wird bei dem erstgenannten gegengezeichnet
durch /ibido, lascivia, voluptas, impudicitia und concupiscentia. 88 Im Zusam-
menhang mit der Interpretation der Erbsiinde als Sexualschuld, die auf
Anstiftung der Frau geschah, ist er nicht frei von einem ausgeprigten
FrauenhaB, welcher, der Intensitit nach, kein Gegenstiick bei den zeit-
genossischen Autoren hat. Es handelt sich jedoch um einen generell auf
die Sexualsphire beschrinkten Antifeminismus, von dem aus gesehen
die Frau einen steten Ansporn zum Bosen darstellt. 89 Dennoch exi-
stiert, wie L. Padovese richtig bemerkt, bei Maximus nicht lediglich
eine antifeministische Ader: Diese ist vielmehr teilweise neutralisiert
durch eine gewisse Mannesfeindlichkeit, die immer auf den Bereich der
Sexualitit bezogen ist. %0 Wenn zwar die Frau die Rolle der Verfiihrerin
bekleidet, so ist es nicht weniger wahr, dal} sie in den intimen Bezie-
hungen durch «viri pollutione» verdorben ist?!, so dafl beide gegensei-
tig sich verletzen, woraus der Rat resultiert, zumindest zu gewissen
Zeiten Enthaltung zu iiben oder im Stande der Jungfriulichkeit, wie sie
von der Taufe gegeben wurde, zu verharren.92 Die Fragestellung

87 Vgl. PADOVESE, a.2.0. 192, 182.

88 Vgl. PADOVESE, a.2.0. 192 f. Anm. 333-341.

89 Wie L. PADOVESE, a.a.0. 194, darstellt. S. 51,24-27: «Diabolus in deserto temp-
tationis solita arma non invenit: deest illi de paradyso amoenitas arborum, deest illi
consiliatrix Eva, deest illi pomorum speciosa deceptio». S. 75,62-68: «Male Adam induxit
Eva, male Petrum introduxit ancilla illa exclusit a paradyso, haec exclusit a Christo, illa
persuasione sua virum decepit, haec interrogatione sua apostolum circumscripsit. Illa ad
praevaricandum Adam inpulit, haec Petrum conpulit ad negandum; et idem sexus in
utraque ostiariae officium gerens aut excludit a vita aut includit ad mortem.»

% A.a.0. 195. :

91 Von Maria wird gesagt, daB3 ihr «uterus viri pollutione non tangitur»: S. 38,55-56,
Christus gilt als «inpollutae vulvae flore progenitus»: S. 6,59.

92 Zum Gedanken der durch die Taufe verliehenen Jungfriulichkeit vgl. Gaudentius,
Tractatus VIII, 81-88; CSEL 68, p. 63 (De Lectione Evangelii ). Zur Wertung der in der
Ehe ausgeiibten Sexualitit vgl. Opus Imperfectum in Matthaeum, Homil. 1., PG.56, B1
col.631: «Ideo utentibus se etsi poenam non infert, mercedem tamen non praestat, etsi non



20 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

erheischt wegen ihrer Auffilligkeit unmittelbar den Ausblick auf Am-
brosiaster, der, bis hinein in die Gegenwart unserer Tage, wegen seiner
Stellung zur Frau den Widerspruch herausfordert. Wie weit er bei
Augustinus, der ihn kannte, sogar den Sexualpessimismus mitverursacht
hat, ist einer eigenen Erwigung wert. Die Gedanken des Ambrosiaster
wirkten insofern offensichtlich auf Augustinus ein, als er im Blick auf
das sekundire, die Siinde voraussetzende Naturrecht meint, daf3 die
Untertinigkeit der Frau, welche vor der Siinde eine Dienstbarkeit der
Liebe war, nunmehr zum Zwecke der Strafe und Disziplin eine stren-
gere Unterordnung sein miisse. 93 Im Blick hierauf wird von I. Raming
kritisiert, dal3 Ambrosiaster an der schweren Unterdriickung der Frau
durch das weltliche Recht von seiner christlichen Position aus keinerlei
Kritik iibt; im Gegenteil suchte er die Ubereinstimmung des ihm
wohlbekannten und von ithm auch geschitzten romischen Rechtes mit
der «Schépfungsordnung» aufzuzeigen, indem er aus den rémisch-
rechtlichen Bestimmungen die schopfungsmifBlige Inferioritit der Frau
und ihre Nicht-Gottesebenbildlichkeit herleite oder diese in jenen
bestitigt sehe.?4 Es sei vom Berichterstatter im genannten Buch, so L
Raming weiter?3, die krasse Abwertung der Frau beim Ambrosiaster
(S. 32-306) keiner Kritik unterzogen, vielmehr verharmlost worden. Die
Rezension von P. Mikat? decke diese Mingel auf, indem er meinem
Satz «Nachdem die volle Zugehorigkeit der Frauen zur christlichen
Gemeinde von Anfang an eine Selbstverstindlichkeit gewesen und das
Christentum, unter Wahrung der Unterordnung der Ehefrau unter den
Mann, die Gleichberechtigung der Geschlechter gebracht hatte...»
(S. 27) die Worte entgegenhalte, von Gleichberechtigung kénne ange-
sichts der Stellung der Frau in Ehe, Familie, Kirche und 6ffentlichem
Leben nicht die Rede sein, und die aus den Schriften des Ambrosiaster
beigezogenen Quellenbelege rechtfertigten einen solchen Schluf3 in

occidit, tamen non salvat...». Hierzu M. MULLER, Grundlagen der katholischen Sexualet-
hik, Regensburg 1968, 58 ff. Vgl. Maximus S. 42,57-58: «Ceterum si fornicatori praedices
et dicas quod virgo debeat permanere.»

93 O. HEGGELBACHER, Ambrosiaster, 36; O. SCHILLING, Augustinus, Staatslexikon I,
Freiburg 1926 s. v. besonders Sp. 442,445, 449.

% Der Ausschlufl der Frau vom priesterlichen Amt. Gottgewollte Tradition oder
Diskriminierung?, Koln-Wien 1973, 59.

95 A.a.0. 59,Anm, 253,

% ZRG Kan.Abt.48, 1962, S. 367.



Eine Gegeniiberstellung 21

keiner Weise. 97 In vorliegendem Fall geniige der Hinweis, dal3 Ambro-
siaster jedenfalls nichts vorbringt, was der Negation der Frau durch
Maximus entgegensteht, und trotz graduell verschiedener Interpreta-
tion sich vollig in seinen Rahmen fiigt. In der Beweiskette zur Identi-
fikation Maximus-Ambrosiaster zweifellos ein neues haltbares Glied!

Was das zweite Glied der Doppelheit luxuria—avaritia angeht, sind
die «sozialen Siinden» in den Augen des Maximus Ausdruck der cupi-
ditas oder Habsucht, die er fiir « Unrecht», fiir eine Pest, fiir ein Ver-
brechen, fiir Todesbrand, Gift, schmutzige Hefe, Blindheit, grofles
Ubel, fiir den Ursprung aller Ubel im Sinne des Apostelwortes hilt. 98
Das Krebsiibel der avaritia veranlafite leider sogar Kleriker, analog den
staatlichen Angestellten, ihren Dienst zur Bereicherung zu millbrau-
chen. Den herrschenden und besitzenden Klassen waren die Handwer-
ker, die Unterstiitzungen fiir den Lebensunterhalt empfangen muBten,
und zumal coloni, denen das Existenzminimum nicht gegeben war, aus-
geliefert. Das Christentum dieser Bevolkerung war ohnehin noch ein
oberflichliches; in deren Praxis herrschten oftmals der EinfluB3 des
fritheren Lebens und die heidnischen Sitten.?® Da Maximus mit einer
gewissen Nostalgie auf das Leben der ersten christlichen Gemeinschaft
zuriickschaut, widersteht es ihm um so mehr, wenn der katholische
Kleriker mit der Kraft der Schmeichelei sich fremdes Gut aneignet. 100

97 Fur die Ansicht O. HEGGELBACHERS spricht L. VOELKL, Vom rémischen zum
christlichen Recht. Stellungnahme zu HEGGELBACHERs gleichnamigem Werk im Sinne
eines Beitrages zur Ambrosiaster-Forschung, in: Rémische Quartalschrift 60 (1965), 120-
130, bes. 125-127.

98 L. PADOVESE stellt a.a.0. 197, die Belegstellen zusammen: S. 18,32; S. 30,20-21;
S. 32,11-12; S. 42,70-71; S. 66,53-54; S. 71,70 (cupiditas); S. 17,66 (iniquitas); S. 18,6=7
(pestilentia); S. 18,61 (crimen); S. 22,10-11 (mortis incendium); S. 37,7879 (venenum);
S. 52,36 (sordidam faecem); S. 18,29 (caecitas); S. 18,25 (grande malum); S. 18,25-28. Siehe
unten, Anm. 103. Vgl. A. MUTZENBECHER, a.2.0. 213. Die Autorin meint (ebd.), doch wohl
zu wenig substantiiert, das Thema Geiz und Habsucht, Almosen und Barmherzigkeit
werde so hiufig beriihrt, daf es keinen Sinn habe, die betreffenden Sermones alle aufzu-
zihlen. Es gehe ihm eben um das Hauptlaster und die Haupttugend. Indessen ist zu
erginzen, dafl das Wort des Homileten angesichts der grassierenden Verweltlichung mit
allen Anzeichen einer vergreisenden Epoche und des Befangenseins im Materiellen ein
Anruf zur Erneuerung sein will, wie er denn in dem schon von Gennadius als echt
bezeugten Sermo 18, einem seiner berithmtesten, mit einer bei ihm nicht gewohnten
Schirfe gegen die Habsucht zu Felde zieht!

99 Vgl. P. BoNGIOVANNI, 2.2.0. 69.

100 S, 26,89.93-98: «Nam et catholicus clericus hac sententia retinetur... nec interest
apud deum, utrum vi an circumventione quis res alienas occupet, dummodo quoquo pacto
teneat alienumo.



22 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

Man diirfte nicht ausschlieBen, dal3 gerade er mitgemeint ist, wenn der
Sermo 18 vom Fall des Ananias (Act 4,32-5,6) spricht und betont, daf3
in Ananias allen Habsiichtigen ein Beispiel vor Augen gefiihrt worden
sei.l0l DafBl Gliubige von Riubern verlassene oder zuriickgelassene
Beute an sich genommen hitten, brandmarkt er. Er argumentiert mit
bewegenden Vorfillen, d. h. mit Gold- und Juwelen-Schiebereien, mit
dem Erwerb der rémischen Sklaven aus der Hand der Provinzangeho-
rigen oder Mitbiirger, d. h. aus Oberitalien.!02 Der Ambrosiaster stei-
gert die Aufforderung des Apostels Paulus in 1 Tim 6,10 und erklirt,
gleich wie Maximus, im Anschluf} hieran die Habsucht als den beson-
deren Feind des ecclesiasticus, d. h. des Kirchenmannes, zumal in hoher
Stellung. Nicht nur sich, sondern auch den andern schadet er, weil er
den Menschen eine den christlichen Idealen entgegengesetzte Form
einprigt. Denn viele werden seine Nachahmer zum Verderben. Je ehr-
wiirdiger er durch seinen Rang ist, desto mehr ermuntert er zu seiner
Nachfolge, am meisten in dieser Sache, die in diesem Leben abwirts
gerichtet ist; denn die Habsucht kann alles Bose zulassen. Deswegen ist
sie die Wurzel aller Ubel, die, um ihr Begehren zu erfiillen — was
unmoglich ist — Untaten und Morde und Schmutzigkeit und, was immer
zum Verbrechen gehort, vollbringt. 103 Ist bei Maximus die Doppelheit
der Begriffe luxuria—avaritia voll ausgebildet, so ist sie bei Ambrosiaster
im Kerne angelegt, ohne dal} in diesem Bezuge ein Zwiespalt zwischen
beiden bestiinde. Beide attackieren mit ungewdohlicher Schirfe die Hab-
sucht und beweisen dadurch erneut ihre Geistesverwandtschaft. Mit
demselben Elan geht Maximus gegen die Staatsbeamten und jene Kle-

101§, 18,21-22: «Exemplum ergo avaris omnibus in Anania propositum est».

102, 18,66-69: « Unde enim barbaro auri gemmarunque monilia? Unde pellito serica
vestimenta? Unde, rogo, Romana mancipia? Scimus ea conprovincialium nostrorum esse
vel civinumy.

103 Zu 1 Tim 6,10: Nihil tam asperum tamque periculosum (perniciosum) est, quam si
ecclesiasticus, maxime, qui sublimis loci est, divitiis huius saeculi studeat, quia non solum
sibi ipsi, sed et ceteris obest. Contrariam enim formam dat hominibus; necesse est enim
multos imitatores eius existere ad perditionem. quanto enim honorificentior ordine est,
tanto magis suadeat imitandum se, maxime in hac re quae in ista vita proclivis est; avaritia
enim omnia potest admittere. Ideo radix omnium malorum est quia ut desideria sua expleat
quod impossibile est, et maleficia et homicidia et obscoenitatem et quidquid sceleris est,
perpetrat. Die Ausdeutung der Stelle lautet bei Maximus (S. 18,26-30): «Grande igitur
malum est avaritia, immo malorum omnium est origo, sicut ait apostolus: Radix autem
omnium malorum est cupiditas, quam quidam adpetentes erraverunt a fide. Vides ergo quia qui
pecuniam adpetit fidem perdit, qui aurum redigit gratiam prodigit. Avaritia enim caecitas
est, errorem religionis inducit».



Eine Gegeniiberstellung 23

riker an, die Stellungen von Ansehen innehaben.104 Die Unzufrieden-
heit mit dem «Solde» vom Altar und das Geschiftemachen lasse die
Einsprachen «verkaufen», nehme gerne die Geschenke der Witwen an.
Ein solcher scheint eher ein Geschiftsmann als ein Kleriker zu sein. 103
Die Simonie war — das bleibt festzuhalten — also nicht mehr ferne. Des
Ambrosiasters Interesse fiir die Priester als die Vermittler der Segens-
gewalt an die Gliubigen und die Vollzieher von Gebet, Opfer und
Taufspendung fiir das VoLk ist ohnehin iiberaus stark.106 Entwirft er
doch sogar, aufgrund geschichtlichen Sinnes, beim Vergleich der Kirche
seiner Zeit mit jener der apostolischen ein Bild von den Gewalten der
kirchlichen Hierarchie Roms im vierten Jahrhundert107, behandelt in
der Q. 101 De iactantia Romanorum Levitarum nichtsdestoweniger die
anmallenden Anspriiche der rémischen Diakone, Personlichkeiten von
hohem EinfluB3, nur sieben an der Zahl, die er kennt und mitdenenerin
Freundschaftlichkeit sprechen will.198 Allen sind die Diakone vorge-
ordnet, mit Ausnahme der Priester, denen sie Gehorsam schulden. 109
Der Bischof aber ist der erste, das heil3t der héchste Priester. 110 Trotzder
Freundschaftsbande setzt Ambrosiaster jedoch die Sonde unbeirrt an,
um die RanganmafBungen zu brandmarken. Seine Argumentation ent-

104 Vgl. L. PADOVESE, a.2.0. 199,198. Es fehlen nicht die Ausdriicke der Verdammung
fiir die 6ffentlichen Beamten und die Militirpersonen, die, mit dem eigenen Auftrag sich
verbiirgend, der Erpressung und der Amtsunterschlagung schuldig werden. 8. 26,9-14.67-
72: «Non enim militare delictum est; nec rem publicam gerere criminosum est, sed ideo
agere rem publicam, ut rem familiarem protinus augeas, videtur esse damnabile....». «Qui-
cumque stipendia sibi publice consequitur, si amplius quaerit; tamquam calumniator et
concussor Johannis sententia condemnatur. Usque adeo autem hoc inolevit malum, ut iam
quasi ex consuetudine vendantur leges corrumpantur iura sententia ipsa venalis sit et nulla
iam causa possit esse sine causa». PADOVESE fiigt hinzu a.2.0. 198: «Il condannare gli abusi
fiscali fa parte di quella <tuitio» che il vescovo esercita a vantaggio di tutti gli oppressi».

105 S, 26, 89-91: «Si enim non contentus stipendiis fuerit, quae de altario domino
iubente consequitur, sed exercet mercimonia intercessiones vendit viduarum munera
libenter amplectitur, hic negotiator magis potest videri quam clericus». J. GAUDEMET
bemerkt zu Recht, daB diese Simonie sich wohl auch in der nicht abgabenfreien Sakra-
mentenspendung zeigt: L’Eglise dans I'empire romain, Paris 1958, 667. Vgl. unten,
Anm. 208.

106 O. HEGGELBACHER, 2.2.0. 114 ff. Quaestiones Veteris et Novi Testamenti ed.
SouTER, Index sub verbo sacerdos S. 530 f.

107 A.a.O. 116.

108 (3. 101, ed. SOUTER, S. 193,23: «... cum amicitiam offendere nolumus».

109 Q. 101, S. 198,21-22: «exceptis enim sacerdotibus, quibus obsequium debent,
omnibus praeponuntur diaconi».

110 Q. 101, S. 196,5—-6: «quid est enim episcopus, nisi primus presbiter, hoc est summus
sacerdosw. Vgl. Tertullian, De bapt. 17,1.



24 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

spricht dem Sujet des Traktates und ist juristisch akzentuiert. Nicht nur,
dal3 der Bezug zu den officiales gestiftet wird: Er akzentuiert ebenso die
potestas.111 Diese, im heutigen kanonischen Recht immer noch ein
Schlisselbegriff, stellt im rémischen Staatsrecht einen Grundbegriff dar
und besagt das allen Magistraten zustehende Recht zu befehlen.!12 In
diesem Lichte ist vorgenannte Bemerkung zu 1 Tim 6,10113 zu sehen,
die von dem Kirchenmann besonders hoher Stellung spricht, der durch
Habsucht verderblichen Einfluf3 ausiibt.

Wenn nun Maximus dem Priesterberuf in seiner Bedeutung fiir
Seelsorge und Predigt sich zuwendet, deutet er Gottes Wort als Darle-
hen, fiir das er mit dem Erfolg seiner Titigkeit Zinsen zahlen mul3; er
darf nicht schweigen, sondern muf3 reden; sonst hat er sich beim Jiing-
sten Gericht nicht fiir Geld, sondern fiir den sittlichen Wandel seiner
Gemeinde zu verantworten, nicht fiir verzinstes Kapital, sondern fiir
das Heil, wobei der prozeBtechnische Ausdruck des «Klagepunktes»
(caput) verwendet ist.114 Fiir die Predigt des Evangeliums obliegt ihm
Verantwortung — unmittelbar vor Gott. Sie bewirkt fiir die Gldubigen
Seligkeit, fiir die Siinder Gericht. Der Dienst des Priesters ist ein geist-
liches Geschift, wie in einer fast profanierenden Weise gesagt wird.115
Das soteriologische Moment, das in allem, im Wert des Almosens, der
Gastlichkeit und auch im Fasten durchschligt — wie alsbald sich zeigen
wird —, steht jedoch obenan.116

Die bisherigen Ergebnisse besagen, dafl die Auffassung der beiden
Autoren in den wichtigsten Abschnitten der Glaubenslehre und der
Disziplin im Grunde prononciert deckungsgleich sind. Von gewissen
Eskapaden des Ambrosiaster, wie etwa der Ansicht von der Erlaubtheit
der Ehescheidungen!l’, wird abzusehen sein. Da Maximus auf solche
Ehefragen nicht eingeht, ist der Fall hier unerheblich und eine Gegen-
iiberstellung auch nicht méglich.

B . 93,2, 763,23

112 Der Begriff «auctoritas» bezeichnet die geheimnisvoll-charismatische Wirkung
der groBen Personlichkeit: vgl. O. HEGGELBACHER, a.2.0. 29.

113 Siehe Anm. 103.

114§, 27,41-43: «... ubi non denariorum ratio sed morum conversatio subputatur, ubi
non de capite sortis agitur, sed de capite salutis inquiritur».

115 8. 27,5-6: «functio quaedam est spiritalis mercimonii». Vgl. O. HEGGELBACHER,
Entwicklungsphasen geistlicher Kleidung in friithchristlicher Zeit und ihre treibenden
Krifte, Die Kraft der Hoffnung, Bamberg 1986, 102.

116 Vgl. L. PADOVESE, S. 188.

117 Vgl. O. HEGGELBACHER, Ambrosiaster, 127 f.



Eine Gegeniiberstellung 25

IV

Ein anderes Verbindungsstiick soll nicht tibersehen werden: Die
unter der Quaestio 120 des Ambrosiaster verborgene Homilie iiber das
Fasten ist einer besonderen Beachtung wert, da Maximus gerade in
seinen Fastenhomilien bedeutsame Nachrichten tiber die geschichtliche
Entfaltung des Fastens gegeben und der Fastendisziplin seine besondere
Aufmerksamkeit gewidmet hat. 118
Wie L. Padovese in seiner iiberaus exakten Studie dargetan hat, sieht der
Homilet, wie beim Almosen und der Gastlichkeit, ebensosehr im Fasten
einen soteriologischen Effekt.!19 Beim Fasten handelt es sich um eine
niitzliche Sache!20, die hiufig erfiillt werden soll!2l, zu welcher der
Bischof zu allen Zeiten aufruft!22, aus der eine «Quelle des Lohnes»
wird, wogegen die Nichterfiillung des Quadragesimalfastens eine Siinde
bedeutet, sogar eine nicht leichte Siinde. 123

Schon C. Callewaert hatte dafiir gehalten, daf3 man sich nach dem
Lesen der Fastenhomilien des Maximus den Bischof gerne in frommer
Betrachtung vor dem suggestiven Bild des in der Wiiste sich auf die
offentliche Sendung und die Glorie der Auferstehung vorbereitenden
gottlichen Meisters vorstelle. Die anbetungswiirdige Gestalt des Erlo-
sers in der Wiiste beherrsche seine ganze Konzeption vom Fasten und
inspiriere alle Fastenermahnungen.!24 Dieses Moment kommt zwar in
der Quaestio 120 nicht so deutlich zum Ausdruck. Er fiihrt jedoch
Vorbilder des Fastens mit Hester, mit den Niniviten, mit den Gerechten
des Alten Bundes, den Propheten und David an. Der Erloser, der es
nicht notig hatte, zu fasten, tat es gleichwohl, um uns ein Beispiel zu

118 Vgl. C. CALLEWAERT, Le caréme 2 Turin au Ve siécle d’aprés S. Maxime, in: Revwue
Bénédictine 32 (1920) 132-144. Diese Arbeit leidet allerdings darunter, daf3 sie von falscher
zeitlicher Voraussetzung ausgeht, insofern Maximus’ Lebenszeit nunmehr allgemein frii-
her angesetzt wird. Hierzu O. HEGGELBACHER, Gesetz, 14 ff.

119 A.a.0. 188.

120 8, 502,8-9: «ut rem utilem non solum doceret verbo sed etiam exemplis instru-
eritn.

121 §. 35,95: «ut ieiunemus frequenter quoniam semper deus ipse ieiunaty.

122 8. 50,9-11: bonum est quidem cunctis temporibus ieiunare.

123 §. 50,46—49: «Nam sicut reliquo anno ieinuare praemium est, ita in quadragesima
non ieiunare peccatum est». S. 69,56-59: «non enim leve peccatum est fidelibus indictam
quadragesimam a domino violare. — Vgl. L. PADOVESE, 2.2.0. 177.

124 C, CALLEWAERT, a.2.0. 133.



26 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

geben.125 Bei Maximus ist in der Tat infolge der Verbindung von
Motivationen das Fasten eine der primiren Aufgaben des Christen; eine
Uberschau der beriihmten «Faster» mit Elias, Moses, Saul, dem
VoLk Israel, den Niniviten und Jesus selbst zeigt die positiven Konse-
quenzen.!26 Jenseits einer streng ekklesiologischen, christologischen
und paridnetischen Sinngebung wird darin auch der Schlissel fiir die
geschichtliche Situation und eine Reihe von im Leben zu berticksich-
tigenden Werten gesehen. 127

Daf3 J. Wittig die Ansicht G. Morins abweist, hinter den Homilien,
zu denen die eben behandelte Quaestio 120 gehort, diirften sich Ste-
nogramme gehorter Predigten verbergen oder Konzepte fiir irgend
einen, im Predigen nicht gewandten Bischof, verschligt hier nichts!28,
stiitzt hochstens unsere These.129 Ob diese Konzepte oder Stenog-
ramme wiederum gering gewertet werden sollen, bleibe zunichst
dahingestellt. Eine gewisse Ungewandtheit wire schon ein bedeutungs-
volles, in die Entwicklung sich nahtlos einfiigendes Moment fiir die
Identitit des Ambrosiaster und den spiter vollendeten Homileten
Maximus, Bischof von Turin. Sie erstreckt sich bis in die Handhabung
des Klauselgesetzes hinein, die wohl ihr eindeutiges Geprige hat, aber
noch etwas unsicher wirkt.130

v

Eine Reihe von weiteren Indizien ergeben sich eben aus den for-
malen Gegebenheiten, auf die im Folgenden eingegangen werden
soll.

125 CSEL 50; 362,24-363,6: Magna ergo ex parte ieiunia sunt necessaria sub Hester
enim regina cum Iudaicus populus in periculo esset positus, ieiuniis suffragantibus libe-
ratus est. et Ninevitae, cum eversionis suae praescriptum a profeta audissent, ieiunio
indicto evadere meruerunt et iusti ac profetae nostri, quando a deo aliquid impetrare
volebant, ieiunio se humiliabant — dicente David: in ieiunio humiliabam animam meam.
nam et salvator, cui opus non erat, ut nobis exemplum daret, ieiunavit.

126 T.. PADOVESE, 2.2.0. 179.

127 A.a.O. 182,

128 J. WrTTIG, 36 f.; siche unten, Anm. 142.

129 Die lange wihrende zuriickhaltende Einstellung gegeniiber den Homilien des
Maximus muBlte inzwischen einer positiven Wiirdigung Platz machen. Vgl. B. ALTANER,
Patrologie 2, 407. Was L. PADOVESE inhaltlich aus ihnen fiir die Darstellung der Soziallehre
herausholen konnte, ist erstaunlich.

130 Vgl. unten, Anm. 176.



Eine Gegeniiberstellung 27

Was den Wortschatz angeht, hat A. Souter die Reihe der fiir den
Ambrosiaster charakteristischen Vokabeln aufgestellt.131 Andererseits
findet sich in der neuen Edition der Sermones des Maximus ein Index,
allerdings nur ausgewzhlter Namen, Sachen und Worte.132 Die Uber-
einstimmungen sind auf den ersten Blick begrenzt. Gleichwohl ist
damit nicht alles gesagt. Wire dieser Beweis fiirs erste nicht schlissig
genug, geht die Aufgabe ohnehin dahin, simtliche Beweisgriinde —
sozusagen in einem Blick umfaf3t — zu beurteilen, nachdem alle Ein-
zelheiten zuverlissig aufgearbeitet sind. Die schriftstellerischen Gaben
des Ambrosiaster korrespondieren iibrigens mit dem homiletischen
Talent des Maximus. Die Schirfe und Uberlegenheit seines Geistes ist
dem Autor der Homilien nicht zu bestreiten, selbst wenn man an der
Robustheit seiner Formulierungen, etwa in der Ehelehre, AnstoB neh-
men sollte.

Ambrosiaster wie auch Maximus geben beide Zeugnis von ihrem
von Bewegung erfiillten Leben und vielen Kontakten, was ihrem Wer-
ke, selbst im Formalen, ein eigenes weltldufiges Geprige verleiht. Nicht
zuletzt darum konnten beide Autoren durch ihr Werk Geschichte mit-
gestalten!33, was wieder fiir ihre Originalitit und schopferische Kraft
steht.

131 A Study of Ambrosiaster, Cambridge 1905, 78-148.

132 A.a.0. 446-502.

133 Zur Bedeutung des Ambrosiaster fiir die Geschichte vgl. O. HEGGELBACHER,
Ambrosiaster 29, 125, 145; W. ArreLpt, Die weltliche Gewalt in der Paulus-Exegese,
Géottingen 1969, 53-84; H.]. Jovck, Die christliche Ehe, Leipzig 1934, 18; I. RaMING, Der
AusschluB der Frau vom priesterlichen Amt, Kéln-Wien 1973, 54 ff. — Der Einflul} der
Homilien des Maximus wird aus der Notiz des Gennadius klar, in dem Hortus deliciarum
der Abtissin Herrad von Landsberg sichtbar (O. HEGGELBACHER, Das Gesetz im Dienst des
Evangeliums3 5), nicht weniger an seinen Spuren in der mittelalterlichen BuBigeschichte
(L. Hopr, Die Geschichte der scholastischen Literatur und der Theologie der Schliissel-
gewalt, Miinster 1960, 28 ff., vgl. unten, Anm. 183) und an seiner Mitsprache im Brevi-
arium Romanum bis zum heutigen Tag (Dominica V. p. Pascha). Zur handschriftlichen
Uberlieferung, vgl. A. MUTZENBECHER, Sacris erudiri 12 (1961) 197 ff. — Zur Welterfah-
renheit des Ambrosiasters (Aufenthalt in Agypten 1) vgl. O. HEGGELBACHER, a.2.0. 4,93;
des Maximus ausgebreitete Kenntnis von Land und Leuten seiner Zeit beleuchtet A. MUT-
ZENBECHER (2.2.0. 212 f.) in ihren Bemerkungen iiber unruhige, kriegerische Zeitumstinde
und die Auseinandersetzung um den Goétzendienst. Wenn Maximus das Bild von Odysseus
am Mastbaum zum Vergleich mit Christus am Kreuz entwickelt, ist eine besondere
Kiihnheit, beruhend vor allem auf Weltoffenheit, vorauszusetzen. Vgl. H. RAHNER, Grie-
chische Mythen in christlicher Deutung, Ziirich 1945, 483: «Wir stehen am Ende, aber
auch am Hohepunkt unserer Symbolgeschichte vom gebundenen Odysseus. Denn so kiihn
wie der Prediger des fiinften Jahrhunderts hat keiner vor ihm und nach ihm den Mythus
gedeutet. »



28 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

VI

Der versierte Vetus-Latina- und Vulgata-Forscher A. Allgeier hatte
einst gern den alten Spruch mitgegeben: «Ex ungue leonem». Es inter-
essierte ihn darum seinerzeit sehr, wenn E. Diehl den Ambrosiaster mit
folgenden Worten charakterisierte: «Der Ambrosiaster war Eklektiker
und hat mit allen Textformen unverkennbare Bertihrungspunkte. Grie-
chische Codd. hat er eingesehen und sich nutzbar gemacht. Belastet
wird der Text durch Vorliebe bzw. Abneigung des Verfassers fiir bzw.
gegen gewisse Worte und Wendungen ..., wodurch das Bild der von ihm
benutzten Hss (bzw. Hs) noch weiter verzerrt wird. Endlich verrit er in
den Lemmata aus Gal und Eph Bezichungen zu Vict., ohne dafl man ihn
als Abschreiber entlarven konnte .... Dal3 der Ambrosiaster nahm und
nicht gab, beweist die Tatsache, daf seine personlichen Sympathien und
Antipathien in der fritheren und spiteren Uberlieferung, abgesehen
von mittelbaren und spiten Entlehnungen in gund von S.n des Sedulius
Scotus spurlos untergegangen sind.»134

E. Diehl hat ferner festgestellt!35, dal3 der Ambrosiaster grundsitz-
lich die Worter tribulatio, sanctificatio, sermo, manducare, sustinere u. a.
ablehne, die er durch pressura, sanctitas (sanctimonia), verbum, edere, tole-
rare ersetzt. Die Uberpriifung der Texte des Maximus daraufhin ergab
folgendes Bild: Maximus zitiert die schliissigen Stellen Rom 8,35 nicht;
ebensowenig Joh 16,35, so dal3 iiber Sympathie oder Antipathie zu
pressura hier kein Aufschlufl gegeben ist. Maximus gebraucht in den uns
erhaltenen Texten manducare 2 mal (1 Kor 10,31 und 1 Kor 15,32);
Ambrosiaster hat 1 Kor 10,31 editis, aber 1 Kor 15,32 ebenfalls mandu-
care.136 Maximus gebraucht sermo fiir 2 Thess 3,1 in S. 20,72/73. Sonst
beweist er seine offenkundige Vorliebe fiir verbum, nicht zuletzt in der
Verbindung mit sa/utare (S. 5,53), dei (S. 11,41; S. 51; 53; 54; S. 85,42),
verum (S. 42,109), caeleste (S. 48,84 ; 94,15,51,83); filium (S. 64,40,43); zu
Joh 1,1 (8. 110,47) wie auch zu Lk 5,5 (S. 110,43 und 46) (iiberwiegende
Zahl der Fille).

Ambrosiaster gebraucht ebenfalls sermo in 1 Kor 12,8.28 (3 mal),
Eph 4,29, jedoch Thess 3,1 verbum. Maximus setzt folero 2 Tim 2,12, aber
auch Joh 2,10 (Vg: 2 Tim 2,12 sastinebimus); Job 2,10 suscipimus neben

134 E. Dient, Zur Textgeschichte des lateinischen Paulus, in: Zeizschrift fiir die nes-
testamentliche Wissenschaft und die Kunde der dlteren Kirche 20 (1921) 97-132, 122.
135 A.a.0. S. 105.



Eine Gegeniiberstellung 29

tolerabimus. Auffallenderweise beniitzt Ambrosiaster 2 Tim 2,12 susti-
nemus. Eine Stelle, die beziiglich der Vokabel sanctificatio einen Ver-
gleich mit Ambrosiaster zulieBe, ist bei Maximus nicht vorhanden.
Gleichwohl kommt diese in S. 61,6 und S. 89,9-10 vor. Das Vokabular
wiirde also nach Vorstehendem keineswegs gegen die Urheberschaft des
Maximus am Ambrosiaster sprechen, eher dafiir. Was sonst von E.
Diehl ausgefiihrt wird, wiirde durchaus zu dem Bild von ihm, das
vorliegende Untersuchung gewonnen hat, passen.

VII

Maximus steht nach den bisherigen Darlegungen Ambrosiaster
nahe. Da er andererseits als gewiegter Exeget galt — solches ergibt sich
bereits aus dem Zeugnis des Gennadius eindeutig —, ist in dieser Rich-
tung weiterzufragen: Wenn lange nicht an eine Beziehung zu Ambro-
siaster gedacht wurde, so hingt es damit zusammen, daf3 seine Lebens-
zeit zu weit hinab, sogar bis in die zweite Hilfte des 5. Jahrhunderts
geriickt worden war. Die Gemeinsamkeiten bibeltextlicher Art lieBen
sich nunmehr sehr wohl erkliren. Was die Varianten angeht, bleibt
folgendes zu erwigen: Bei Bearbeitung eines Kommentars stand es
Ambrosiaster-Maximus zuvor eher frei, von der iiblichen Textform
abzuweichen als spiter in der Predigt, wo die gingigen Worte schon aus
didaktischen Gesichtspunkten vorzuziechen waren. Der im Predigtamt
titige Berichterstatter kann hierzu von unbestreitbaren Erfahrungen
berichten, und das Streben nach einer deutschen Einheitsiibersetzung
weist in dieselbe Richtung. 137

Bei einer damaligen, aufgrund der mangelhaften Textvorlage nicht
voll gesicherten Untersuchung ward ersichtlich, daB3 im Blick auf den
lateinischen Paulustext auffallende Ubereinstimmungen zwischen Ma-
ximus von Turin und Ambrosiaster obwalten.138 Der Evangelientext

136 Von Interesse ist, dall Maximus 1 Kor 9,7 manduco meidet.

137 RAUSCHEN-ALTANER, Patrologie10-11, S. 300, macht die Bemerkung: «Die Erkli-
rungen (sc. des Ambrosiaster) stammen zweifellos aus der Zeit des Ambrosius, kénnen
aber wegen ihrer Spracheigentimlichkeiten nicht aus seiner Feder geflossen sein.»

138 Vgl. O. HEGGELBACHER, Maximus von Turin und sein Bibeltext, Dissertation
maschinenschriftlich, Freiburg 1944, S. 498 ff. (Originaltext), bzw. 223 ff. (kopierte Aus-
ziige 1945). Eine erneute systematische Durcharbeitung des Gesamtmaterials erscheint
wenig gewinnbringend und nicht sinnvoll, um so weniger als auch A. SouTer davon
abgesehen hat: «This task I have never been able to perform in full.» The Earliest Latin
Commentaries 62.



30 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

zeigte sowohl bei Maximus wie beim Ambrosiaster starke Verwandt-
schaft mit b und ff1. Fiir die Apostelgeschichte war als beiderseitiger
Paralleltext cod. gigas in Betracht zu ziehen.139 Allerdings schien
zunichst dariiber hinaus eine gemeinsame Basis fiir eingehende Ver-
gleiche zwischen den beiden Autoren, insbesondere nach stilistischen
Gesichtspunkten, ohnehin zu fehlen, insofern die schriftstellerische
Gattung der nach bisherigem Wissen allein homiletisch ausgerichteten
Werke des Maximus naturgemill eine andere sein mul} als die der
Schriftauslegungen des Ambrosiaster. 140 Indessen hatte bereits J. Wittig
darauf hingewiesen, dal nach der 115. Untersuchung der Quaestiones
Veteris et Novi Testamenti, welche eben allgemein demselben Verfasser
zugeschrieben werden wie der berithmte Paulinenkommentar!4l, sich
einige homiletische Skizzen oder, besser gesagt, kurze Predigten finden,
die von einem Liturgen vor seiner Gemeinde gehalten worden sind. 142
TIhre Uberlieferung und ihr Stil bezeugen sie als verschwistert mit den
«Erklirungen» und den « Untersuchungeny, so daf3 sie nicht als spitere
Einschiebsel von der Kontroverse ausgeschaltet werden kénnen. 143
Die genaue Uberpriifung gerade dieser Homilien wird zu Ergebnis-
sen fithren!44, die im Zusammenhang mit den Erkenntnissen aus der
Arbeit am ganzen Ambrosiasterwerk als beachtenswert sich erweisen.
B. Capelle hatte andererseits in einer scharfsinnigen Arbeit, in der er
eine filschlich dem Homileten Maximus zugeeignete Predigtsammlung
des arianischen Bischofs Maximin eindeutig ausschied, recht auffillige

139 A.a.0. 403 und 304,334,366,391 (Originaltext), bzw. 136,161,177,190,198 (ko-
pierte Ausziige 1945). SOUTER, a.2.0. 62.

140 Eine Kontrolle nach der Edition von 1962 ist gemil der ebd. S. LXXIV sq.
gegebenen Ubersicht leicht méglich. Fiir vorliegenden Zweck waren zuvor Photokopien
vom Codex Sessorianus der Biblioteca Vittorio Emmanuele, Roma, und vom Codex
Sangallensis hergestellt worden.

141 A, SOUTER, A Study of Ambrosiaster, Cantabrigiae 1905. C. MARTINI, Ambrosia-
ster. De auctore, operibus, theologia, Rom 1944, 49. Vgl. B. ALTANER, Patrologie, 341.

142 J. WrrriG, Der Ambrosiaster-Hilarius. Ein Beitrag zur Geschichte des Papstes
Damasus 1., Kirchengeschichtliche Abbandlungen 4 (1906) 36 f.: Das Nichstliegende ist doch,
daB derjenige, in dessen Werken sich ausgearbeitete Homilien finden, selbst Prediger,
selbst Priester war.

143 J, WriTTIG, 2.2.0.

144 Zum Vergleiche werden die Abschnitte 116 bis 120 einschlieBlich in der Ausgabe
von A. Souter, CSEL, L. Vindobonae 1908, 349-364, beigezogen. 121 scheidet aus, da sie
wegen ihrer bruchstiickartigen Kiirze als disparat gelten muf3 und fiir den Vergleich mit
den anderen wesentlich lingeren Stiicken nicht in Frage kommen kann.



Eine Gegeniiberstellung 31

Merkmale von Maximus-Predigten herausgestellt.14> Neuerdings
konnte A. Mutzenbecher zudem eine Reihe von 16 Indizien anfiihren,
die ihr zur Bestimmung echter Sermones dienen.146 Einzeln fiir sich
genommen, mogen sie nicht schliissig sein, wohl aber, wenn sie sich
wechselseitig stiitzen. Die Untersuchung aber lohnt sich um so mehr,

als der Homilet im Mittelalter vielfach erwihnt und nachgeahmt
wurde. 147

VIII

Da nach Abklirung aller materialen Voraussetzungen!48 also die
Aufgabe bleibt, formale Eigenschaften zu erwigen, diirfen folgende
Beobachtungen nicht iibergangen werden:

a) Maximus macht — um mit den Partikeln zu beginnen — einen
iibertriebenen Gebrauch der Partikel enz72149. In der Quaestio 116 tritt
enim 7 mal auf; Q. 117: 15 mal (darunter 1 mal eteninz), Q. 118: 8 mal,
Q. 119: 10 mal, Q. 120: 9 mal (darunter 2 mal ezenim). Diese einseitige
Art des Gebrauches der Partikel exsz, die auf einen doktriniren Ver-
fassertyp schlieffen lif3t, begegnet auch im Paulinenkommentar, wie in
mehrfacher Uberpriifung aller Kapitel festgestellt werden konnte. Hin-

gewiesen sei statt vieler Stellen auf Rom 8,10-15; 1 Kor 4,4-9; Kol
2,15-20.150

145 Un homiliaire de I’évéque arien Maximin, in: R Ben 34 (1922) 81-108. B. CAPELLES
Arbeitsweise wurde von H.G. Or11z als beispielgebend fiir kiinftige Versuche zur Aus-
sonderung des unechten Gutes aus den Werken des Maximus bezeichnet: PAULY-WIssowA-
KroLL, Realenzyklopidie der Klassischen Altertumswissenschaft, Supplementband VI,
Stuttgart 1935, Sp. 289,/290. Vgl. A. MutzenBecHER, Zur Uberlieferung des Maximus
Taurinensis, in: Sacris Erudiri 6 (1954) 355.

146 A. MUTZENBECHER, Bestimmung, 202-217.

147 Siehe oben, Anm. 133.

148 Siehe oben.

1499 Vgl. CAPELLE, 2.2.0. 89. Hom 3 (3 mal), 40 (13 mal), 46 (15 mal), 47 (15 mal), 49
(8 mal), 50 (7 mal), 51 (10 mal). Es wurden zunichst als Vergleichsgrundlage jene
Homilien des Maximus beigezogen, die durch den alten Codex Sessorianus und den
Sangallensis bezeugt sind und als sicher und echt gelten kénnen. Vgl. MUTZENBECHER,
Bestimmung, 207. Bei der Umsetzung auf die kritische Ausgabe (vgl. MUTZENBECHER, ebd.,
S. 290 ff.) ergeben sich folgende Fundorte: Hom 3 vgl. S. 20; Hom 40 vgl. S. 69; Hom 46
vgl. 8. 57; Hom 47 vgl. S. 58; Hom 49 vgl. S. 37; Hom 50 vgl. S. 38; Hom 51
vgl. S. 74.

150 Fiir die Arbeit am Paulinenkommentar des Ambrosiaster wurde, wie oben schon
bemerkt (Anm. 46), die Edition von Monte Cassino vom Jahre 1901 beniitzt. Vgl.
O. HEGGELBACHER, Vom romischen zum christlichen Recht, 7.



32 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

b) Die haufige Formel, mit der Maximus Schriftzitationen einleitet,
ist ai¢131, wenn zwar daneben auch andere Formen vorkommen. Q. 120
zeigt 3 mal @iz bei sechs Zitationen, Q. 119 2 mal a/# bei fiinf Zitationen.
Zwar hat die Quaestio 118 nur ez Bibelzitat und leitet dieses ein mit
dicentis, und Q. 116 ebenfalls nur eines, eingeleitet mit dicente. Q. 117
bietet fiinf Bibelzitate, von denen drei eingefiithrt werden mit dicente
(domino bzw. scriptura), eines mit dixit (dominus), und einem geht azunt
unmittelbar voraus. Auf den sonstigen Gebrauch des 47# durch den
Ambrosiaster hat indessen A. Souter hingewiesen: «Scriptural quota-
tions are introduced by <inter cetera ait, et., hinc est unde (ait) inquit,
unde ... ait (inquit)»>.» 152 Dariiber hinaus finden sich bei Maximus eine
Reihe von bevorzugten Adverbien, Konjunktionen und Partikeln!53,
die auch von Ambrosiaster offenkundig in dieser Weise gebraucht wer-
den: ergo, igitur; unde (relativer Anschlull = weshalb, mit Bezug worauf);
utique; hoc est; plane, recte, denique, dum (coincidens), quanto magis;
ideo.134

c) Maximus verrit eine ausgeprigte Vorliebe fiir den Gebrauch des
Adjektivs statt des Genitivs des betreffenden Substantivs, besonders
solche mit der Endung -icus, etwa angelicus, dominicus155, ecclesiasticus,
magicus. Der Ambrosiaster teilt sie: angelicus (Q. 20,27: natura, maiestas).
Dominicus (z. B. Q. 29 dominicus (dies) nirgends dominica; in Q. 29 wird
dariiber gehandelt, wie dieser Name entstanden sei. Aber auch Q. 54,
84, 95 (mehrfach), 106, 107, 111, 112 befassen sich damit. Von der
disciplina dominica spricht Q. 109, ebenso wie von der regula traditionis
dominicae. So ist die Rede von ecclesiasticus gang und gibe in Verbindung

151 Vgl. CaPELLE, RBen 34 (1922) 89 (siche Anm. 145); Les tractatus de baptismo
attribués 2 Saint Maxime de Turin, RBexn 45 (1933) 108-118, 110: Homilie 3: 7/10 det
Fille mit ait; Hom 40 (2/4); 46 (4/4); 47 (3/3); 49 (1/3); 51 (5/7); 57 (3/6) etc. Vgl
MUTZENBECHER, Bestimmung, 203. Bei der Umsetzung auf die kritische Ausgabe ergeben
sich wiederum folgende Fundorte: Hom 3 vgl. 8. 20; Hom 40 vgl. S. 69; Hom 46 vgl. S. 57;
Hom 47 vgl. S. 58; Hom 49 vgl. S. 37; Hom 51 vgl. S. 74; Hom 57 vgl. S. 53. Im Breviarium
Romanum (Dom. V p. P.) fillt er durch die Hiufigkeit des Gebrauches dieser Partikel aus
dem tiblichen Rahmen der Lesungen heraus.

152 The Earliest Commentaries 84.

153 A, MUTZENBECHER, 2.2.0. 207 {.

154 Die Texte wurden mehrfach durchgepriift. Vgl. oben VIII a).

155 Auffallend hierfiir z. B. S. 98,7 ff.: Quis enim sapiens, qui dominici natalis
intellegit sacramentum, non ebrietatem condemnet saturnalium, non declinet lasciviam
kalendarum.



Eine Gegeniiberstellung 33

mit ponor (Q. 101), zus (Q. 93, 102), officium (Q. 109) potestas (Q. 93),
traditio (Q. 93).

Maximus, der voll Leben ist, strebt danach, schon zu Anfang das
wichtige Wort herauszuheben, und dies ist oft ein Adjektiv.156 Um so
mehr tiberrascht die Hiufigkeit der Fille, in denen das Adjektiv (z. B.
magnus) durch Ambrosiaster auch emphatisch an den Anfang des Satzes
gestellt wird: Quaestio 116: Magna est igitur; victus enim homo; victa
enim mors; beatum itaque. Q. 117: zon magnum esset; magnus igitur;
sanctus igitur Abraham. Q. 118: Magna dilectio; quanta igitur laude;
sanctus autem lob; nulla enim potest simulatio; omnis qui fingit; quanta
ergo dignus est gloria; quantum ergo prosit. Q. 119: tanta providentia;
sancti autem Tobiae; certi ergo sancti ri; sanctus enim Tobias. Q. 120:
congruum est; tale enim est ingenium; magna ¢rgo ex parte.

d) Die Psychologie des Maximus verrit feines Gespiir.137 Die dem
Ambrosiaster eigene psychologische Methode besteht darin, dal3 er mit
kurzem Satz oder einer Periode das psychologische Gesetz oder die
psychologische Erfahrungswahrheit dartut, worunter die im heiligen
Text enthaltene Wahrheit oder Tatsache subsumiert wird.!58 Maximus
vermeidet aus sicherem psychologischem Gespiir jegliche autoritire
Schirfe und Starrheit in der Form, so auch die steife Interpellation. 159
Wenn er also mahnen mubB, bedient er sich der ersten Person in der
Mehrzahl, nicht der zweiten; darum begegnen bei ihm Wortformen wie
maneamus, debemus (Hom 99), und mit einer gewissen Vorliebe ge-

156 Vgl. B. CAPELLE, RBen 45 (1933) 110. Vgl. O. HEGGELBACHER, Das Gesetz im
Dienste des Evangeliums. Uber Bischof Maximus von Turin, Bamberg 1966, 7. Vgl. hierzu
den Sermo 22 des Maximus mit den filligen Zeilen: Magna plane et cunctis ambienda
sententia ...(4-5); utiliore commercio...(12-13); mirum... in modum (42); novoque admi-
rationis genere ...(45); vacua quidem videtur...(51); plena, inquam, redit...(52); sanctifi-
cata ergo per fidem...(56-57); rediviva nativitate ...(69).

157 CAPELLE, a.2.0. 89: «... la vérité psychologique des apercus ... régulier chez
Maxime... psychologie délicate ...».

158 C. Marting, a.2.0. 57: Methodus psychologica, si Augustinus excipiatur, quem
constat illam largo adhibere mensura, non ita communis est inter exegetas Auctoris nostri
coaevos. lamvero huiusmodi methodum adhibitam deprehendimus in tribus illis operibus,
et quidem eadem ratione, quae in eo consistit, quod brevi propositione vel periodo legem
vel experientiam psychologicam Auctor enuntiat, sub qua idea vel facturum textu sacro
contentum subsumatur.

159 Vgl. Hom 3,49,59,61,62,72,85(2 mal),97,102,114,116(2 mal) (Zihlung ed. Bruni
in Riicksicht auf die Anlehnung an CAPELLE. Zur Umsetzung auf die kritische Ausgabe vgl.
oben, Anm. 35.



34 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

braucht er videamus.1%0 Entsprechungen finden sich auch in den Qua-
estiones. 161

e) An ein Bibelzitat schlie3t sich sowohl bei Maximus wie im Pau-
linenkommentar eine oft durch «hoc est» eingeleitete Paraphrase mit
Erklirung oder allegorischer Deutung an.162 Z. B. in Gal 3,20: Medi-
ator autem unius non est. Sine dubio mediator, hoc est arbiter non est
unius, sed duorum. Ferner etwa Eph. 5,11-12; 18-20; Phil 1,1; 2,1;
2,75 3.3,

f) Ambrosiaster kennt apokryphe Literatur: In R6ém 8,38 £. wird die
Fahigkeit des Simon Magus zu fliegen erwihnt. Bei 2 Tim 3,8-9 ist der
apokryphe Bericht iiber Jamnes und Mambres vorausgesetzt. 163 — Auch
Maximus von Turin kommt auf Jamnes und Mambres in den Sermones
31,61 und 43,50 zu sprechen. Wihrend diese beiden nur fliichtig
erwihnt werden, ist des Simon Magus in 31,66 und 72 ff. ausfiihrlicher
gedacht: Der Bezug auf die Actus Petri cum Simone cap. 32 ist hier
gegeben. Dasselbe gilt fiir Sermo 1,47 ff. 164

g) Nach A. Souters Beobachtung hatte Ambrosiaster Tertullian,
Cyprian und Victorin von Pettau benutzt. 165 Maximus von Turin sei-
nerseits hat die (von allen am sichersten verbiirgten) Sermonen 10 und
11 tiber Cyprian gehalten!66; auch wenn sich Zitate aus dessen Werken

160 117: Abschnitt 2) videamus; 4) stultos nos iudicarent, si... crederemus... credi-
mus; 7) ... quanto magis nos...

161 118: Abschnitt 2) ... venire possimus; 4) ... possumus invenire; 10) ... plenius
edocemur. 119: Abschnitt 2) quae legimus sciamus... non recedamus... speremus; 3) nos
docent... meritorum nostrorum... nobis dabitur consolatio. deus noster temptari nos
permittit. dilexit nos; 4) scriptura doceremur...; 6) in hoc docemur...; 7) nos invitat...
nobis poterit provenire, si sic vixerimus, ut dignum sit, et nos imitatores habere. 120: Ab-
schnitt 1) ut opus fidei faciamus; 2) necessaria nobis ieiunia sunt...

162 A, MUTZENBECHER, a.2.0. 204.

163 In Rom 8,38 f.: Neque si virtus ab aliquo facta fuerit, sicut dicitur facta a Simone
mago, quid dicitur in aere sursum, ut populo Christi scandalo esset, volasse, fidem nostram
debebit minuere, scientium Salvatorem nube famulante susceptum ascendisse super omnes
caelos... In 2 Tim 3,8-9:... Exemplum hoc de apocryfis est; Jamnes enim et Mambres
fratres erant magi vel venefici Aegyptiorum, qui arte magiae suae virtuti Dei, quae per
Moysen agebat, aemulatione conmentitia resistere se putabant. Sed cum in Moysi virtus in
operibus cresceret, humiles facti, confessi sunt cum dolore ulcorum (vulnerum) Deum in
Moyse operatum. Vgl. hierzu A. SouTER, The Earliest Latin Commentaries on the Epistles
of St. Paul, Oxford 1927, 63.

164 Vgl. auch Passio apostolorum Petri et Pauli cap. 54-56.

165 Earliest Latin Commentaries, 65.

166 Bibelstelle; S. 11,36 (Joh 19,37). In der Lesart «conpunxerunt» ergibt die Ubet-
einstimung mit a b ¢ ff2 jedenfalls eine Abweichung von der Vulgataform «transfixerunt»,
was fiir die frithere zeitliche Einordnung von Relevanz ist.



Eine Gegeniiberstellung 35

in den Predigten verstindlicherweise nicht finden (die Zeitverhiltnisse
hatten sich gewandelt!), ist so gleichwohl eine begeisterte Zuwendung
zu seinem Martyrium bezeugt.

h) Charakteristisch an Ambrosiaster ist seine Vorliebe fiir Illustra-
tionen aus der heidnischen Religion. A. Souter hebt hier die Verehrung
der Himmelsgttter und Erdgotter, die Mithrasreligion, den Kult der
Magna Mater, die Jahreszeitenfeste (Hilaria, Vulcanalia, Kalenden des
Januar) hervor.167 Man erinnert sich unwillkiirlich auch an die Schil-
derung des Maximus von dem heidnischen Kult in Sermo 107 und an
den Sermo de Kalendis lanuariis (63).168 Schon Gennadius hat diesen
erwihnt. Maximus zieht hierin ebenso hart zu Felde gegen die Aus-
schreitungen am Feste des Janus wie Ambrosiaster. Maximus formu-
liert: «Denn der Mensch Janus war der Griinder einer Stadt, die Iani-
culum genannt wird, zu dessen Ehre von den Heiden die Kalenden des
Januar benannt wurden; daher siindigt, wer die Kalenden des Januar
verehrt, weil er einem toten Menschen gottliche Verehrung dar-
bringt.»169 Ambrosiaster erklirt: «... An den Kalenden des Januar ist ein
neues Jahr: als ob nicht jeden Tag die Jahre erfiillt wiirden; aber damit
sie das Gedichtnis jenes Doppelkopfigen feiern, bedienen sie sich dieses
Aberglaubens, der von den Dienern Gottes weit fern sein mufB».170

i) Wie bei Maximus!7l werden im Kommentarwerk und in den
Quaestiones Bibelstellen oder beliebige Gedanken durch Gegeniiber-
stellungen erliutert. So: Eph 6,13-17: Contra terrigenos enim hostes
corpus sagina roboratur, et poculis mens incenditur, ut repugnandi
sumat audaciam: adversus spiritalia enim nequitiae spiritaliter repu-
gnandum est, et sobrietatis et abstinentiae arma sumenda sunt, ut infusi
sancto Spiritu immundos et erraticos spiritus devincamus. Q. 118
(p. 355):... exemplar legis ostendit nulla in hac causa alicuius docu-
menta addiscens, sed natura ipsa duae... reverentiam... servavit.

167 A. SOUTER, 2.2.0. 71 f.

168 Vgl. S. 98,7 ff.: Quis enim sapiens, qui dominici natalis intellegit sacramentum, non
ebrietatem condemnet saturnalium, non declinet lasciviam kalendarum...

169 S, 58,26 ff.: «Janus enim homo fuit unius conditor Civitatis; quae Ianiculum
nuncupatur, in cuius honore a gentibus kalendae sunt Ianuariae nuncupatae; unde qui
kalendas Ianuarias colit peccat, quoniam homini mortuo defert divinitatis obsequiumn.

170 In Gal 4,10: «... dicunt: Kalendis Ianuariis novus est annus: quasi non quotidie
anni impleantur; sed ut Iani illius recolant memoriam bifrontis, hac superstitione utuntur,
quae longe debet esse a servis Dei. '

171 A, MUTZENBECHER, 2.2.0. 204 f. Vgl. oben, Anm. 18-23.



36 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

Zwar wird die typologische Betrachtungsweise von Ambrosiaster im
Anschluf} an die Hinweise des Apostels Paulus und altkirchlicher Exe-
geten mit Unbefangenheit in miBigen Grenzen angewandt. «Zu einer
allegorischen Auslegung finden sich hochstens einige bedeutungslose
Anfinge.»!72 Bei Vergleichen wird im Kommentarwerk wie in den
Quaestiones der Gegenstand mit allen Einzelheiten beschrieben und
ausgedeutet: Q. 120 (p. 362): Cum enim anima ab esca et potu fuerit
liberata, tunc se melius recognoscit; sicut enim in speculo sordido non se
talem homo aspicit, qualis est, ita et, si esca et crapulis fuerit gravatus,
alterum de sentit, quam est; tunc exsuscitatur libido, accenditur ira,
inflammatur superbia, generatur luxuria...Dasselbe gilt bei Maxi-
mus. 173 Die Sitze des Ambrosiaster sind kurz, aber gedankenschwer. 174
Nicht anders sind die des Maximus kurz und substantiell. 175

j) Maximus handhabt das Klauselgesetz wie Leo der GroBle (T 461),
Petrus Chrysologus (Tum 450) u. a. in tiberlegener Weise. Werden die
drei hauptsichlichen Satzschliisse oder Klauseln (mit den Namen cursus
planus, eursus velox und cursus tardus) herausgehobenl’, so 146t eine
Uberprﬁfung der sicher echten Homilien des Maximus feststellen, daf3
er alle diese drei Formen hiufig beniitzt und meistert. In der ganz
iberwiegenden Zahl der Fille gebraucht er jedoch den cursus velox, in
den er gegen das Ende der Homilien immer wieder verfillt, auch wenn
er ihn zu Anfang vielleicht absichtlich gemieden hat.177 Der Verfasser

172 Vgl. W. MunbLE, Die Exegese der paulinischen Briefe im" Kommentar des
Ambrosiaster 53. O. HEGGELBACHER, Ambrosiaster 3.

173 MUTZENBECHER, a.2.0. 205 f.

174 A. Souter, The Earliest Latin Commentaries zitiert S. 63: «breves quidem in
verbis, sed sententiae pondere graves» nach R. Stmon, Das Wort von Sixtus von Siena aus
Bibl. Sancta, lib.4; p. 134.

175 Vgl. B. ALTANER, Précis de Patrologie, Mulhouse 1941, 386: «(Les Sermons) sont
courts et substantiels.»

176 Vgl. L. CoUuTURE, Le cursus ou rhythme prosaique dans la liturgie et littérature de
I'Eglise latine du ITle siécle 4 la Renaissance, in: La Revue des questions historiques T (1892)
253-261, hier 254; 259. Da sich bald nach Cicero die Auffassung dahin festlegte, dal man
den Akzent und nicht mehr die Silbenquantitit als Mafl des rhythmischen Metrums
annahm, kann auch bei der Untersuchung der Homilien und Sermonen des Maximus die
Silbigkeit der Worter auBer acht gelassen werden. COUTURE, a.a.0. 254,

177 Bei der Uberpriifung von 6 Sermones ergab sich das ungefihr folgende Verhiltnis
(nach der kritischen Ausgabe): 46 mal carsus velox (letztes Wort: viersilbig, auf der vor-
letzten betont, vorletztes Wort: dreisilbig oder mehr, auf der drittletzten betont); 30 mal
cursus planus (letztes Wort: dreisilbig, die vorletzte betont; vorletztes Wort: auf der vor-
letzten betont); 14 mal cursus tardus (letztes Wort: viersilbig, die vorletzten kurz; vorletztes
Wort: auf der vorletzten betont): die Nachpriifung kann an jeder beliebigen Homilie



Eine Gegeniiberstellung 37

der Quaestiones-Homilien schligt hierin den gleichen Weg ein. In den
Abschnitten 116 bis 120 konnten insgesamt gezihlt werden: 33 Fille
des cursus velox, 12 des cursus planus, 13 des cursus tardus.1’8 Bei den
letztgenannten Fillen obwaltet eine minimale Ungenauigkeit ob der
eingefiigten Bibelzitate, die freilich wegen der in die Augen springen-
den groBBen Unterschiede nicht ins Gewicht fillt. Das starke Auftreten
des videamus am Schlusse zeigt auf eine Entwicklung, die zur homileti-
schen Titigkeit des alternden Bischofs Maximus konvergiert. Der beim
Kommentar auffallende hiufige Gebrauch von manifestum est und verum
est, daneben auch obscurum est und dubium non est'79, findet seine Ent-
sprechung in dem iiberhiufigen plane180 der Homilien. Derartiger Usus
148t, wie das (Ridiculum esset» beim Juristen Celsus, auf einen doktrinir
eingestellten Schriftsteller schlieB3en.

IX

Wie an anderer Stelle schon ausgefiihrt181, ist Maximus mit juristi-
schem Denken vertraut. Nahezu jeder Sermo zeigt bei genauer Uber-
priifung irgendeinen charakteristischen Rechtsterminus oder Zeichen
juristischer Beweisfiilhrung. Etliche Predigten sind jedoch besonders
stark juristisch ausgeprigt. So tragen die Sermones 26, 27 und 28 ein
vollkommen juristisches Gewand. Ganz juristisch ausgeformt erschei-
nen 57 und 58. Bisweilen gibt das zugrundeliegende Predigtthema zu
solcher Formulierung Anla3. Anderswo aber fillt ein iiberraschender
juristischer Bezug wie der in Sermo 68 auf die biblischen Stitten Mara
und Elim auf. In 71 schlidgt das Steuerwesen der zeitgnossischen Welt in
einem Mafle durch, daBl man darin fast eine Profanierung gegeben
sehen muB. Die Predigt iiber den Schicher (Sermo 74) 1i3t die Termini
des Kriminalprozesses in der Parinese aufkommen. Vielgestaltig wird

vollzogen werden, etwa auch an der Homilie 97 (S. 22), die hinsichtlich der iibrigen
philologischen Merkmale von B. CAPELLE analysiert wurde. Vgl.RBen 45 (1933) 110. Bei
einer fritheren provisorischen Zihlung von 28 sicher echten Homilien ergaben sich diese
Werte: 259 - 107 - 99.

178 Zu den Quaestiones-Homilien vgl. Anm. 130-132.

179 Der Kommentar wurde mehrfach daraufhin iberpriift.

180 Siehe oben VIII b).

181 HEGGELBACHER, Gesetz, 21 f.



38 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

der Nutzen des Almosens mit Rechtstermini beschrieben.182 Die Fort-
setzung in 75 und 76 fihrt zu jener Stelle, die Maximus in der mittel-
alterlichen Rechtsgeschichte und besonders in der Clavis-Theologie
berithmt werden lie3183: «Invenio quod fleverit, non invenio quod
dixerit; lacrimas eius lego, satisfactionem non lego.... Lavat enim lac-
rima delictum quod voce pudor est confiteri.»!84 Sermo 88 gibt ehe-
rechtlichen Erwigungen breiten Raum. Die Sermones 95 und 96 wer-
den mit Termini des antiken Rechtswesens angereichert. Die Sermones
105 und 106 sind ohnehin vom Thema her dem Rechtsbereich zuge-
wandt. Thm ist das dem romischen Rechtsgelehrten zukommende
Bediirfnis nach Systematik, scharfer Abgrenzung und Definition der
Begriffe eigen.

Der Ambrosiaster seinerseits sucht in seinen Darlegungen den
Dienstwert des romischen Rechtes fruchtbar zu machen, wobei er als
personliche Voraussetzungen sein Interesse und seine rechtsgeschicht-
lichen Kenntnisse mitbringt. Sein Sinn fiir Etikette, die Beherrschung
von Amterfolge und Instanzenweg, sein Wortschatz und seine theolo-
gische Begriffsbildung verraten einen juristisch geschulten Geist. Mit
advokatischem Scharfsinn versteht er die fiir seine Auffassung spre-
chenden historischen und exegetischen Griinde zu entwickeln. Er kann
zwar nicht an die S. der groBen Vertreter romischer Jurisprudenz gestellt
werden. Ohne Zweifel hat er jene Schulen besucht, deren habituelle
Vorbereitung zu den verschiedensten Karrieren fiihrte und deren Kul-

tur natiirlicherweise Geist und Stil prigte.!85 Zum direkten Vergleich
empfiehlt sich iibrigens Quaestio 115, worin der Autor Beweise seiner
klassischen Bildung leistet. 186

182 Nicht zu iibersehen wire, wie vielgestaltig allein der Nutzen des Almosens mit
Rechtstermini beschrieben wird: Es ist eine Art «lucri usura» (S. 27,9-15) mit einer
«lucrativa commutatione» (S. 96,2-12), wird vergolten mit einem niitzlicheren Handel
«utiliore commercio» S. 22,12-16), wird getauscht, mit vielfachem Wucher («multiplici
usura» S. 96,42-44) wird erstattet; es ist ein Geschift «negotiatio» (8. 27,15-20). In dieser
Weise die Predigtsprache anzureichern, setzt nicht gewohnliche Kenntnisse voraus.

183 L. HopL, Die Geschichte der scholastischen Literatur und der Theologie der
Schliisselgewalt, Miinster 1960, 28 ff.

184 S, 76,31-35.

185 HEGGELBACHER, Ambrosiaster, 140 f. J. GAUDEMET, Revue international de droit
comparé 12 (1960) 643-645. (Rez. O. HEGGELBACHER, Vom rémischen zum christlichen
Recht).

186 Siehe oben.



Eine Eine Gegeniiberstellung 39

X

Als erste Wegweisung zur Identifizierung von Maximus-Werken!187
wurde bislang mit Fug und Recht die Gennadius-Notiz iiber Maximus
betrachtet, die berichtet, daf} dieser «... in Divinis Scripturis satis inten-
tus et ad docendam ex tempore plebem sufficiens...» gewesen sei. 188
Seine Schriftkenntnis war demzufolge verbunden mit zeitnaher Predigt-
kunst. Zeugen die Homilien von letzterer189, so der Paulinenkommen-
tar von der erstgenannten Gabe!90: Der Ambrosiaster qualifiziert sich
als «griindlichen Meister der Schrift»!91, wozu weitere Auslassungen
hier tiberfliissig sind. Dal3 aber die Sermones einen exzellenten Kenner
der Schrift verraten, kann nicht bezweifelt werden. Sowohl die quan-
titativ auf nahezu alle biblischen Biicher iibergreifenden Zitate192 wie
die Griindlichkeit der fiir die damalige Zeit gingigen Auswertung von
Schriftvorgaben kénnen dies beweisen. 193

XI

Was die zeitliche Fixierung der Titigkeit des Ambrosiaster sowohl
wie des Maximus angeht, sind gerade in neuester Zeit gewisse Diskre-
panzen ausgerdumt worden. Es wird jetzt ziemlich einhellig festgehal-
ten, dafl Maximus um 420 gestorben ist.194 Hinsichtlich des Ambrosia-

187 Vgl. MUTZENBECHER, a.2.0. 203.

188 Gennadius, De viris illustribus, ed.E.C. RicHARDSON, Leipzig 1896, 76/77.

189 Vgl. MUTZENBECHER, 2.2.0. 205,214 {.

190 Hierzu O. HEGGELBACHER, Ambrosiaster, 3 f. W. MunDLE, Exegese 64.

191 A. SOUTER, 2.a.0. 64; zwar scheint Hieronymus den Verfasser zu kennen, ihn aber
abfillig zu beurteilen, ohne seinen Namen zu nennen. Im Aufsatz « Ambrosiaster und
Hieronymus» (RBen 68 (1956), 14-19) versucht H.]J. VOGELS nachzuweisen, da3 Hier-
onymus bei den ep. 27 erwihnten «zweibeinigen Eseln» keinen anderen im Auge hat als
unseren Ambrosiaster (S. 17).

192 Vgl. O. HEGGELBACHER, Der Bibeltext des Maximus von Turin, Diss. Freiburg i. Br.
1944 (Originaltext) und 1945 (kopierte Ausziige).

193 A.a.0. Da damals noch keine kritische Maximus-Ausgabe bestand, war der Autor
der Dissertation darauf angewiesen, zumindest die von Gennadius bezeichneten Homilien
besonders anzukreuzen. Aber auch so sind gewisse Sachstinde klar. Vor allem die Psal-
menzitate des Maximus zeigen, ebenso wie die Matthiuszitate, eine klare Orientierung zu
Ambrosius. A.a.O. S. 91 ff., 327 (Originaltext), 190, 198 (kopierte Ausziige).

194 HEGGELBACHER, Gesetz, 14 ff. Vgl. oben, Anm. 7. BONGIOVANNI, S. Massimo di
Torino e il suo pensiero teologico, Torino 1952, 25 ff. P.Th. CaMELOT, art. Maximus,
LThK2, VII 212-213 Art. Maximus.



40 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

ster ist davon auszugehen, daf3 der Paulinenkommentar nach eigenen
Worten in der Regierungszeit des Papstes Damasus (366-384) in
Rom!195 entstanden ist. Die Quaestiones Veteris et Novi Testamenti, die
nunmehr einmiitig ihm zugewiesen werden, erwihnen die Kaiser Kon-
stantin, Konstantius und Julian. Q. 44 kénnte auf das Jahr 390 fiihren,
Q. 115 auf 374. Nach dem Jahre 382 diirfte der in Q. 114 beschriebene
heidnische Ritus nicht mehr vollzogen worden sein.196

Aus Vorstehendem ergibt sich die selbstverstindliche Feststellung,
daBl der Ambrosiaster nicht in der Lage war, bestimmte Werke des
Ambrosius auszuwerten oder zu zitieren, welche in den Predigten des
Maximus eifrigst herangezogen werden.!97 Ambrosius wurde sehr
wahrscheinlich am 7.Dezember 374 zum Bischof geweiht. Die 6 Biicher
Hexaemeron sind nach 388 aus 9 Homilien entstanden.!9% Der Kom-
mentar zum Lukasevangelium ist stufenweise zwischen den Jahren 377
und 389 entstanden, wie gewisse Anspielungen auf Zeitereignisse und
andere Anzeichen annehmen lassen.!99 Wenn es indessen aus obigen
Griinden zumal im Kommentarwerk an Ambrosius-Zitaten mit gutem
Grunde mangelt, so bleibt die Frage nach etwaigen Selbstzitaten. Jeden-
falls wird in der Q. 88; 148,27 ff. betont: ideo sedente iudice deo stans
apparuit quasi qui causam diceret, et quia bona causa eius est, ad dex-
teram iudicis erat, omnis enim qui causam dicit, stet necesse est (An-
wendung auf Act 7,55 stantem a dextris dei). Roémischem Brauch und
romischer Form entsprach es, daBl der Konig, dann der romische
Beamte und spiter der Beamte des Kognitionsverfahrens als Gerichts-
herrn auf erhohtem Podium sallen, die streitenden Parteien aber stan-
den. Auffallenderweise nimmt auch Maximus hierauf Bezug.200 A.
Souter hatte diese Beriihrung festgestellt, war aber nicht niher darauf
eingegangen. 201

195 Die Angabe im Kommentar zu 1 Tim 3,13-14 ist in der Ausgabe CSEL 81,3
ed.H.]. VogeLs, Wien 1969, 270, unbeanstandet.

196 HEGGELBACHER, Ambrosiaster, 5 f.

197 MUTZENBECHER, 2.2.0. 214,

198 B. ALTANER, Patrologie2, Freiburg 1950, 333.

199 Ambroise de Milan, Traité sur ’'Evangile de S. Luc I, Paris 1956, 11 (Sources
Chrétiennes No.45).

200 S, 40,61 ff.:... Nam utique pro potestate regis sedere dicitur, pro bonitate inter-
cessoris stare suggeritur... ludex ergo est Christus cum residet, advocatus est cum adsurgit.
Tudex plane Tudaeis est, advocatus est Christianis. Hic enim stans apud patrem christi-
anorum ... exorat, ibi residet cum patre...; hic stat..., ibi residet.

201 Study, 501. Revue Bibligue 1914, 3: vielfache Beriithrungspunkte mit Norditalien.
Vgl. S. 29.



Eine Gegeniiberstellung 41

XII

Wenig Zweifel bestehen tiber die Griinde, die Ambrosiaster das
Inkognito hiiten lieBen: Da seine Ausfille zumal gegen die romischen
Kleriker empfindliche Reaktionen vor allem auf die Quaestiones
befiirchten lieBen, schirmte er sich durch das Dunkel der Anonymitit
ab. Alle Kennzeichen konnte er nicht verdecken, besonders nicht, daf3
ihn manches mit der Mailinder Kirche und mit Spanien verband. 202
DaB hierfiir eben Turin als bestes Bindeglied in Frage kommen kann, ist
nicht schwer darzutun. Alle, die inhaltlichen wie stilistischen, Gesichts-
punkte weisen deshalb auf den Bischof von Turin. Turins Bindung ging
auf der einen S., d. h. gen Osten, nach Mailand und Vercelli. Um 398
war ein Sprengel durch Abtrennung von der Mutterkirche Vercelli, dem
Suffraganbistum der weitrdiumigen Maildnder Kirchenprovinz, entstan-
den. Diese Turinische Neugriindung fillt zeitlich ungefihr mit des
Ambrosius’ Heimgang zusammen, dessen Wirken lange schon iiber den
kirchlichen Bezirk Mailands und Norditaliens hinaus gestrahlt hatte.
Mailand, das seit Diokletian bis 402 Residenz der Kaiser im Westen war,
hielt enge Verbindung mit Rom, schon, insofern der rémische Senat
Bericht erstatten mufllte. Der Praefectus urbi hatte die Ernennungen
mitzuteilen, und zur Zeit des Ambrosius bekam der Bischof von Mai-
land ebenfalls Nachricht davon. Bei der Zerstérung eines Tempels in
Rom erging z. B. an Ambrosius Notiz. Diese enge Verflechtung staat-
licher und kirchlicher Interessen wirkte sich besonders in personeller
Hinsicht aus. Sehr auffallend ist, daf Maximus in der Frage der Martyrer
Alexander, Martyrius und Sisinnius eine einschluBweise Charakterisie-
rung der christlichen Intoleranz gibt, die auch Biirgschaft fiir die staat-
liche Autoritit ist. 203

202 Vgl. HEGGELBACHER, Maximus, 9 f. A. MUTZENBECHER, Der Festinhalt von Weih-
nachten und Epiphanie in den echten Sermones des Maximus Taurinensis, Studia Patri-
stica V, TU Band 80, Berlin 1962, 116, tut dar, daB sich in dem Maximus geldufigen
Festinhalt von Epiphanie eine groere Nihe zu der Tradition Galliens als zu derjenigen
Roms abzeichnet.

203 8. 106,51-55: «Principes quidem tam boni christiani leges pro religione promul-
gant, sed eas exsecutores non exerunt competenter; et ideo exuto a culpa principe exse-
cutor remanet in reatu, qui si acrimoniam legis exerceat et ipse peccato absolvitur et pro
salute multorum aeterna mercede donabitur». Vgl. L. PADOVESE, 2.a.0. 162. Die Nons-
berger Martyrer Diakon Sisinnius, Lektor Martyrius und Ostiarius Alexander wurden am
29.5.397 am Nonsberg, nordlich von Trient, von einer fanatischen Menge umgebracht.
Vgl. LThK2 IX 799. Vgl. jetzt: Aa. Vv., I martiri della Val di Non e la reazione pagana alla
fine del IV secolo, Pubblicazioni dell’Istituto di Scienze Religiose di Trento 9, Trento-
Bologna 1985.



42 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

Vercelli und Turin zihlten zum unmittelbarsten EinfluB3bereiche
des mailindischen Metropoliten.204 Infolge des geographischen Zu-
sammenhangs konnte nicht ausbleiben, daf3 dieses von Westen her auch
von Galliens Geschicken beriihrt wurde 205, das in der rémischen Kai-
serzeit und wihrend des Mittelalters in hoherem MaBe als das Mutter-
land Italien Erhalter der antiken Kultur zu sein berufen war. Es sollte
sogar einem Konzil, das Turin in das helle Licht der geschichtlichen
Ereignisse riickte und wahrscheinlich auf 398 zu datieren ist, vorbehal-
ten sein, die Provinzialverfassung fiir Gallien endgiiltig zu prigen206,
wobei offen bleibt, ob Maximus damals bereits lingere Zeit seines
Amtes gewaltet, oder ob, was wahrscheinlich ist, seine Weihe und
Installation fiir die Wahl des Tagungsortes den Ausschlag gegeben
hatte.

Vom Blick der Schriften des Ambrosiaster her scheint es, dal3 der
Autor — jedenfalls zunichst — weder Bischof noch Diakon und deshalb
vermutlich Laie war.207 Niher prizisiert G. Morin im Anschluf3 an die
Evagrius-These seine Uberzeugung dahingehend, daB der Autor prak-
tische Kenntnis des Rémischen Rechtes hatte, daf3 er kein Geistlicher
war, als er den groBBeren Teil seiner Werke verfafite, dal3 er aber Bischof
vor seinem Tod geworden ist. 208 Nichts ist weniger schwierig anzuneh-
men, als daf ein solcher den Weg von Rom nach Mailand, damals neben
Konstantinopel und Trier kaiserliche Residenzstadt, fand und von dort
zum bischéflichen Stand promoviert wurde, und dies gerade in der Zeit
des Ambrosius. Dieser selbst wird die literarische Kultur eines alten
Rémers, in Verbindung mit engen Freundschaften zu Verteidigern der
alten Kulte, in seinen Schuljahren erworben haben, die er bis zu seinem
finfundzwanzigsten Lebensjahr an den Ufern des Tiber verbracht hat-
te.209 Und Ambrosius war im Sommer 382 wieder zum Konzil nach
Rom gekommen.

Hier nun fithren Verbindungslinien zu Augustinus hintiber. Dieser
war noch vor dem Jahresende 384 in Mailand eingetroffen. Nach den

204 Vgl. O. HEGGELBACHER, Bischof Maximus von Turin, 9.

205 A.a.0. 11.

206 A.a.0O. 12.

207 A. SouUTER, The Earliest Latin Commentaries, 45.

208 A.a.0. 48.

209 Vgl. LR. PALANQUE, Saint Ambroise et I’Empire Romain, Paris 1933, 12.



Eine Gegeniiberstellung 43

Sommerferien 386 nahm er Abschied von seiner Lehrtitigkeit. 210 « Am
Osterfest 387 erfolgte in Mailand Augustins Taufe durch Ambrosius.
Der Verlauf des Jahres 387 brachte den Aufbruch aus Mailand, um noch
vor den Winterstiirmen von Ostia aus die heimischen Gestade anzu-
laufen.... Im Verlauf des Jahres 388 kehrte Augustinus mit seinen
Begleitern endgiiltig nach Afrika zuriick.»2!! Was liegt niher, als daB
Augustinus in den Mailinder Jahren des Ambrosiasters Kommentar
kennengelernt hat, der in der Regierungszeit des Papstes Damasus
(366-384) entstanden ist.2!2 Dal3 er aus Ambrosiaster zumindest indi-
rekt gelernt habe, steht fiir A. v.Harnack fest.213 Vor allem finden sich
in den letzten Kapiteln eine lange Reihe von Gedanken, auf denen
Augustin sein «ekklesiastisches» Christentum aufgebaut habe. 214 Des
Ambrosius EinfluB auf die kaiserlichen Beschliisse ist unter Gratian
sicher, um so mehr, als die getroffenen Ma3nahmen einen ambrosiani-
schen Ton tragen: tatsichliche GroBziigigkeit, jedoch radikale Verwer-
fung des Irrtums auf dem theoretischen und juridischen Gebiet. 215
Beides deutet auf intensive Kommunikation zwischen Rom und Mai-
land, woraus wiederum die Kommunikation zwischen den Werken des
Ambrosiaster und des Maximus resultiert, der seinerseits in aller Schirfe
die staatlichen Amtstriger wie die Kleriker, die angesehene Positionen
einnehmen, ob ihrer Ubergriffe anprangert.216 Aber obendrein nennt
S. Berger den Bibeltext, der von Ambrosiaster gebraucht wurde, den
Text xat éEoxnv von Mailand. 217 Zwar gibt es ein Einsprengsel, das auf

210 Vgl. E.L. GrasMUcK, Augustinus Bekenntnisse, Frankfurt a. M. 1987. Vorwort
von E.L. Grasmiick XV, XVIL

MM A2.0. XXL

212 Vgl. O. HEGGELBACHER, Ambrosiaster 5.

213 A. von HarNAck, Geschichte der Lehre von der Seligkeit durch den Glauben in
der alten Kirche, in: Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 1 (1891) 82 ff.

214 A. von HARNACK, Der pseudoaugustinische Traktat Contra Novatianum, Abhand-
lungen, Alexander von Oettingen zum siebzigsten Geburtstag gewidmet, Miinchen 1898,
54-93, hier 89 ff.

215 PALANQUE, a.2.0. 119.

216 S, 26,89-95: «Nam et catholicus clericus hac sententia retinetur. Si enim non
contentus stipendiis fuerit, quae de altari domino iubente consequitur sed exercet mer-
cimonia intercessiones vendit viduarum munera libenter amplectitur, hic negotiator magis
potest videri quam clericus. Nec dicere possumus: <Nemo nos invasores arguit, violentiae
nullus accusat», quasi non interdum maiorem praedam avida blandimenta eliceant, quam
tormenta; nec interest apud deum, utrum vi an circumventione quis res alienas occupet,
dummodo quoque pacto teneat alienumy.

217 A, Souter, The Earliest Latin Commentaries, 43.



44 Beziehungen zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin?

Aquileia hinzielt («descendit ad inferos»).218 Dem vorziiglichen Sach-
kenner A. Souter scheint die Vermutung gleichwohl angingig, daf der
Autor mit Spanien bekannt und in Norditalien ansissig war, aber erst
(principally) in Rom gelebt hat.?219 Die enge Verbundenheit des
Ambrosiaster mit Rom ist also keineswegs ein Indiz gegen die Identitit
des Maximus mit ihm, sein ganzer Lebensgang aber spricht vielmehr
dafur.

So ist, alles zusammen genommen, also die Schlinge zugezogen, um
den Anonymus zu fassen: Er heilt Maximus von Turin. Fiir seine
Identitit mit Ambrosiaster spricht alles, nichts dagegen. Man kann
hochstens von einem gewissen Gestaltwandel sprechen, wie er fiir
einen lebenden Menschen selbstverstindlich ist. Kardinal H. Newman
hat diesen Tatbestand etwa so formuliert: «Menschsein heilt, sich
indern; vollkommen sein, sich oftmals geindert haben». Ohne die
neueste Maximus-Forschung wire dieses Ergebnis allerdings niemals
denkbar gewesen, vor allem nicht, weil seine Lebenszeit filschlich
spiter angesetzt worden war.

218 A.a.O. 43.

219 A.a.O. 44.
Professor Dr. O. Wermelinger, Begleiter mit groBem Interesse und wirksamer Hilfe,
machte mich dankenswerter Weise auf die Arbeit von R. Lizzi aufmerksam: Vescovi e
strutture ecclesiastiche nella citta tardoantica (L’Italia Annonaria nel IV-V secolo d. C.),
Como 1989 (Biblioteca di Athenaeum 9). Mein Schiiler Dr.K. Dorn hat tiber 20 Stellen
von Erwihnung oder Berithrung mit Maximus aufgelistet. Fiir diese zuvor lingst fertige
Untersuchung ergaben sich jedoch keine indernden Konsequenzen.



	Beziehung zwischen Ambrosiaster und Maximus von Turin? : Eine Gegenüberstellung

